

# ل ســمردەفـێـن نـاڤـمراست و نـوودا

# **الـدول والإمـارات** الكُردية

في العصرين الوسيط والحديث



جني جني

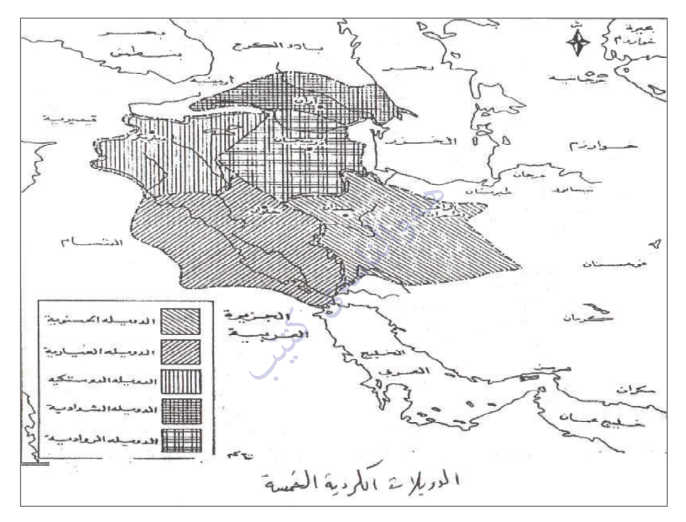
## دموڻهت و ميرگههيٽن ڪوردي ل سهردمميٽن ناڤهراست و نوودا

كۆمەكا قەكۆلەران



سەنتەرى زاخۆ بۆ قەكۆلينىن كوردى دەولەت و مىرگەھيىن يەرتووك کوردي ل سهردهمين ناڤەراست و نوودا كۆمەكا ۋەكۆلەران ژ نڤێسينا بەرگى ئېكى ٢٠٢٣ بەرك بەرگ و سەرپەرشتىيا دىزاينى وارهيل عهبدولباقي رمــزيـه خـلـيل احـمد شرين غريب صالح ئيمان عبد محجوب ريزان قاسم حسين فاطمه خالد عزيز دەستەكا دىزاينى ساره فياض طيب دلژین مستهفا یوسف هيٚژا فاخر سهعيد ياله عيسا رٽِڪخەر 978-9922-661-15-5 ISBN D- \2344 \ 23 ژمارا سپاردنێ Zakho Centre ا ماغن چاپن بن پاراستیه بۇ سىتىرى زاھۇ بو قەكۇلينىن كوردى zcks@uoz.edu.krd 🔮+964 (0) 751 536 1550 Iraq-Kurdistan Region, Zakho- Univesity of Zakho





سحر السيد عبد العزيز سالم و ابراهيم محمد علي مرجونة، تاريخ الأكراد: دراسة تاريخية حضارية في ظل الخلافة العباسية، الاسكندرية، ٢٠١٠.







يٽشڪٽشڪرن ه وگر طاهر توفيق | نزار أيوب حسن

قحطـــــان احمــــد فرهــــود لوقم\_\_\_\_\_ان رەئ\_\_\_\_\_وف محمــــد علــــى صـــالح ويــــس محمد محمود محمود حمد الدودانى هــــدار ســـدار ســــدار مــــدار مـــــدار مــــدار مــــدار مــــدار مــــدار مـــدار مـــدار مــ أحمـــد ســعيد الســيد زيــدان پ\_\_\_\_هروين رمئ\_\_\_\_وف ه\_\_\_\_ادى حسام السيد ذكي شيلبي \_\_\_\_ريف محم\_\_\_\_\_د م\_\_\_\_راد ش\_\_ ــدرالدين عبــــدالرحمن قــــادر ــد البـــاري عزيـــز عثمـــان عب \_\_\_\_\_ رحمت\_\_\_\_\_ عل ( \_\_\_\_\_ لمن إبـــراهيم أحمـــد الدوســكي للمعلمي مول متمسي مهت شــــههاب حــــاجى نع \_\_ماعيل خالن\_\_\_\_ ن\_\_\_اوخۆش ئیســ امـــــين غــــانم محمــــد جــــهميل محهمـــهد ئـــهنوهر شـــيّلازى خالــــد مغديــد كـــانبى ژێهـــــات قـــــادر حهســــ \_\_\_\_ەن شــــاین حمـــد امـــين صــادق شـــــمال خمــــو خضــــر صـــــلح زاهيــــد محمــــد عبـــدالخالق عبداللــه عثمــان كۆڤـــان رێســان حەســـهن نێچيـــــروان جاســــم ولـــــــ هٽيــــرش ڪهمــــال رٽيڪـــاني

ئـــــاراس محمــــد صــــالح \_\_\_\_\_و عا\_\_\_\_ي أجق بشــــار اكــــرم جميـــل پەخشــــان ســـابير حەمەد ثريـــا محمــود عبــد الحســن حسيين عثميان عبيدالرحمن خضـــــير عبــــاس المنشــــداوي \_\_اب إس\_\_\_ماعيل أحم\_\_\_\_ خط ـــش يوســـــف حســـــن درويــ زرار صــــديق تۆفيــــق س\_\_\_ەردار ئەح\_\_\_مەد حەس\_\_\_ەن گەردى عبدالباس\_\_\_\_ط س\_\_\_ عبـــد الغنـــى عبــد الفتــاح زهكرة عثمــــان احمـــد محمـــدعلى عم\_\_\_\_ار يوس\_\_\_ف عبدالل\_\_\_\_ه ف\_\_\_\_ايزة محم\_\_\_\_د حس\_\_\_ن مل\_\_\_وك فرســــت مرعــــي إســــماعيل فرهــــاد حــــاجي عبــــوش كــــامران أورحمـــان مجيـــد كەيــــوان ئــــازاد ئەنـــوەر ــد الطــــاهر بنــــ \_\_\_ادى محم \_\_\_ود ص\_\_\_الح س\_\_ محم \_\_\_\_ نـــــزار علــــوان عبداللــــه ابـــوبكر دێــوانه حمـــد بـــالهكى توفيـــــق رشـــــيد يوســـــف دەريـــا جەمـــال حەويْــــزى \_\_هلة بره\_\_\_\_ان عبدالل\_\_\_\_ه \_\_ارق محم\_\_\_\_د أورح\_\_\_\_يم \_\_\_\_\_b \_\_اد عب\_\_\_دالعزيز يوس\_ عه\_\_\_

> Zakho Centre for Kurdish Studies سنتمري زاخر بو فسکوليدين کوردي

پشتى ھەلبژارتنا قەكۆلينان ژلايى ليژنەيا زانستيقە، ليژنەيا ژيْرىّ ب كارىّ سەرپەرشتى و ئامادەكر نا قەكۆلينان ژپيّخە مەت ديزاينكرن و بەلاقكرنىّ را بوو. ليژنە ژ ئـەقان بـەريّزان پيّكھاتييە:

> ۱. پ. د. هوگر طاهر توفیق ۲۰. پ. ه. د. نزار أیوب حسن ۳. پ. د. عبدالسلام نجم الدین عبداالله ٤. پ. د. حسین عثمان عبدالرحمن



ئەڭ پەرټوو كە (دەولـەت و ميرگـەهێن كـوردى ل سـەردەمێن ناڭەڕاسـت و نـوودا) كۆ مەكا څەكۆلينان ب خوە څە دگريت، كو بۆ ھەف تەمين كۆنفراذ سى ناڭدەو لەتييى سەنتەرى زا خۆ بۆ څەكۆلينين كوردى يا سەر ب فەكۆلتييا زانستين مرۆڅايەتى ل زانكۆيا زاخۆ، ل رۆژين ٣ و ٤ى گولانا ٢٠٢٣ى ھاتينە پيشكي شكرن. ۋەكۆلينين گەھ شتينە كۆنفراذ سى ژ لا يى ليژنەيا زادستيڅه ھاتينه ھەلسەنگاندن و ۋەكۆلينين ھەۋى بۆ بەلاڭكرنى ھاتينە دەستنيشانكرن. ليژنەيا زانستييا كۆنفراذسى ژ ئەۋان بەريزين ل خوارى پيكدھيت:

| سەرۆكى كۆنفرانسى       | هەريما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ. د. هوگر طاهر توفيق             |
|------------------------|-----------------------------|---------------------|-----------------------------------|
| سەرۆكى سەنتەرى زاخۆ بۆ | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ. د. عبدالسلام نجم الدین عبدالله |
| ڤەكۆلينێن كوردى        |                             |                     |                                   |
| سەرۆكى ليژنەيا زانستى  | ھەريٽما كوردستان/ عيراق     | زاخۆ                | پ.ه. د. نزار أيوب حسن             |
| ئەندام                 | ھەريٽما كوردستان/ عيراق     | صلاح الدين          | پ.د. خليل علي مراد                |
| ئەندام                 | هەريما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.د. حسین عثمان عبدالرحمن         |
| ئەندام                 | ھەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. فاخر حسن يوسف             |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ. ه. د. ديار عبدالكريم سعيد      |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پد. فرست مرعي اسماعيل             |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پد. شوکت عارف محمد                |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پد. خضیر عباس محمد                |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.د. خطاب إسماعيل احمد            |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.د. شێرزاد زڪريا محمد            |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. لولاف مصطفی سلیم          |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. غسان وليد مصطفى           |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. طارق احمد شيخو            |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ھ. د. عثمان عبدالکريم عمر       |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. اڤين محمد حسن             |
| ئەندام                 | هەريْما كوردستان/ عيراق     | زاخۆ                | پ.ه. د. محمد عبد القادر حسین      |
| ئەندام                 | هەريما كوردستان/ عيراق      | زاخۆ                | پ.ه. د. كامران إبراهيم خليل       |
| ئەندام                 | هەرێما كوردستان/ عيراق      | ڪۆيە                | پ.ه. د. حيدر لشڪري                |
| ئەندام                 | هەريما كوردستان/ عيراق      | سۆران               | د. هیمن عمر احمد                  |
| ئەندام                 | ئيران                       | علامه طباطبايي      | د.ئیسماعیل شمس                    |
| ئەندام                 | ويلايەتێن ئێڪگرتيێن ئەمريكا | S.Methodist. Uni    | پ.ھ.د. سەبرى ئاتەش                |
| ئەندام                 | كۆمارا توركيا               | Bitlis Eren. Uni    | پ.ھ.د. فاتح گەنچەر                |
| ئەندام                 | كۆمارا توركيا               | Mardin Artuklu. Uni | پ.ھ.د. ئەرجان گوموش               |
| ئەندام                 | كۆمارا توركيا               | Muş Alparslan . Uni | پ.ھ.د. ئەرجان چاغلايان            |



| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Bingöl . Uni                                                             | پ.ھ.د. عومەر توكوش      |
|--------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Ankara Sosyal Bilimler . Uni                                             | پ.ه.د. مەتين ئاتماجا    |
| ئەندام | ھەرێما كوردستان/ عيراق | زاخۆ                                                                     | د. خلات موسى            |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Mardin Artuklu . Uni                                                     | د. ئەردال چيفتچى        |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Mardin Artuklu . Uni                                                     | د. فەسىح دينچ           |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Mardin Artuklu . Uni                                                     | د. ئەكرەم ئاكمان        |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Bingöl. Uni                                                              | د. نەوزاد كەلەش         |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Munzur. Uni                                                              | د. يالچن چاكماك         |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Yozgat Bozok . Uni                                                       | د. يووسف بالوكەن        |
| ئەندام | كۆمارا فەرەنسا         | Inalco <s eurasian="" studies<="" td=""><td>د. ساشا ئەلسەنجاكلي</td></s> | د. ساشا ئەلسەنجاكلي     |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Hakkâri . Uni                                                            | د. ياشار ڪاپلان         |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Dicle . Uni                                                              | د. عەبدولسەلام ئەرتەكين |
| ئەندام | كۆمارا توركيا          | Bingöl . Uni                                                             | م. عەبدوللاھ دەمىر      |

### ليژنەيا ئامادەكار

|              |        | עגرיەيا יוסובەكוر               |
|--------------|--------|---------------------------------|
| زانكۆيا زاخۆ | سەرۆك  | پ. ه. د. ماجد محمد يونس         |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | د. شورەشقان عادل                |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | د. ژيروان سهعيد                 |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | پ. ه. د. شقان قا <i>س</i> م حسن |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | پ. ه. د. كاوان خليل اسماعيل     |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. جمعة محمد قادر               |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | م. وارهيل إسماعيل عمر           |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | م. كاروان صالح ويسي             |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | م. هژار عبد الله حسين           |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. سليمان شفيق                  |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | م. عمر عبد الرحمن عمر           |
| زانڪۆيا زاخۆ | ئەندام | م. ژێهات قادر حسن               |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. وحيد نعمت رمضان              |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. پاله عیسی                    |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. دلٽر ڪمال                    |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. محەمەد عيسى                  |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. وارهيل عبدالباقي كامل        |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. جەگەرخوين جميل امين          |
| زانكۆيا زاخۆ | ئەندام | م. محمد حجي حميد                |
|              |        |                                 |



|     | ناڤەرۆك                                  |                                                    |  |
|-----|------------------------------------------|----------------------------------------------------|--|
| ١   | پ. د. هوگر طاهر توفيق                    | ۑێۺڪۆتن                                            |  |
|     | پ. ه. د. نــزار أيــوب حسن               |                                                    |  |
| v   | پ. د. زرار ص <i>د</i> یق تۆفیق           | ميرنشينەكانى كوردستان خويندنەوەيەكى                |  |
|     |                                          | نوێ بۆ ناوى مير و هۆزەكان و باژێړ و                |  |
|     |                                          | كەلھەكان                                           |  |
| ۳١  | پ. ی. د. ئەبوبكر دێوانە                  | کاريگەرى كۆچ و كۆچپٽكردن له سەر                    |  |
|     | حەمەدحەسەن بالەكى                        | هەريۆمەكوردنشينەكان لەنيۆان سەدەكانى (٥-٦ك/        |  |
|     | ئيسماعيل خالند ناوخۆش                    | ۱۱-۱۱ز).                                           |  |
| ٥٧  | پ. ه. د.طارق محمد ئە <i>و</i> رەحيم      | شويٚنەوارى شەداديەكان لەشارى ئانى                  |  |
|     |                                          | ليٽڪۆلٽينەوميەكى ميٽژووييە                         |  |
| ۸۳  | صالح زاهير محمد زيّبارى                  | دمولمتا دوستهکی — ممروانی (۳۷۲-۶۷۸مش/۹۸۲-۱۰۸۵ز)    |  |
|     |                                          | د پەرتوكا (العبر) دا يا ئيبن خەلدونى               |  |
|     |                                          | (م:۸۰۸مش/۱٤۰۵ز)                                    |  |
| ١١٣ | پ. د. كەيوان ئازاد ئەنومر                | هۆكارە ناوخۆييەكانى رووخانى ميرنشينە               |  |
|     |                                          | كوردييهكانى له سهدمكانى ناومپاستد                  |  |
|     |                                          | ميرنشينيه كوردييهكانى سەردەمى خيلافەتى عەباسى      |  |
|     | 4                                        | به نموونه (۳۳٤–۵۹۰۵ک/۹۶۹–۱۱۹۰ز)                    |  |
| ١٤٧ | م. جەميل محەمەد شيلازى                   | هەڤبەندىيا دناڤبەرا ناووسك و دێراندا!! (دمڤەرا     |  |
|     |                                          | ئامێدييێ وەك نموونە)                               |  |
| 177 | پ. د. ئاراس محمد صالح                    | بزاقی خویّندن و روّشنبیری له میرایهتی بادیناندا    |  |
| ١٩٩ | هٽرش ڪهماڻ رٽڪاني                        | ژ دمق و دەستنڤيسێن ب زمانێ كوردى ٹ سەردەمێ         |  |
|     |                                          | ميرگەھا بەھدينان ل سەدى ١٦- ١٨٤٢ز                  |  |
| 731 | د. نعمەت شەھاب حاجى                      | میرنشینی ئەردەلان لە سەردەمی فەرمانرەوایی          |  |
|     |                                          | زمندمييهكاندا (١٧٥١-١٧٩٤)                          |  |
| 709 | د. بژار عوسمان ئەحمەد                    | رۆڵى زانستى و سەريازى ئافرەتانى كورد له سەدەكانى   |  |
|     |                                          | ۱۷ تا ۱۹ زاينيدا "توێژينه <i>و</i> هيهڪي مێژووييه" |  |
| ۲۸۹ | <i>پ. د. هيمد</i> اد حوسي <i>ٽن بهڪر</i> | میرنشینی بابان و داگیرکاریی عوسمانی له             |  |
|     | پ. د. سەردار ئەحمەد حەسەن                | قەسيدەيەكى سالم دا                                 |  |



| رۆٽى ميرگەھێن ڪوردى له سەرھەڭدانى شيعرى                        | پ. د. ع <i>وسم</i> ان د <i>هشتی</i> | 370 |
|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----|
| كلاسيكيى كورديدا (بۆتان . بابان) بە نموونە                     | پ. ی. د. دەريا جەمال حەويۆرى        |     |
| رۆشنبيرى زمان و ئەدەبى كوردى لە سايەى ميرنشينى                 | پ. د. پهخشان سابیر حه <i>م</i> هد   | ٣٤٧ |
| بۆتان و میرنشینی بابان دا                                      |                                     |     |
| رۆٽى ميرنشينە كوردييەكان ئە گەشەسەندنى                         | <b>پ. ی. د .لوقمان رمئوف عەلى</b>   | ۳۸۳ |
| رۆشنبىرى و ئەدەبياتى كورديدا                                   | <b>پ. ی. د. سروشت ج</b> هوههر حهوێز |     |
| ميرنشينهكانى ئەردەلان و بابان بەنموونە                         |                                     |     |
| ړهنگڅهدانا بهرخوهدانا کهلا دمدم د فۆلکلۆرێ                     | <b>پ. د. حسین عثمان عبدالرحمن</b>   | ٤٠٧ |
| كورديدا و بەراوردكرنا ئەوى لىگەل ژيدەرين ديرۆكى                |                                     |     |
| مير و ميرگەھ د روانگەھا خانيدا                                 | م. ژيهات قادر حەسەن                 | ٤٣٥ |
| رەنگدانەوەى بارودۆخى مىرنشينى بابان لە ئەدەبى                  | م. ی. نێچيروان جاسم ولی             | १०९ |
| <i>كورديد</i> ا                                                |                                     |     |
| رولێ ميرێن هوزانڤان د ئەدەبياتا ڪلاسيڪيا                       | د. پروین روۆف هادی                  | ٤٩٣ |
| کرمانجیا سەریدامیرگەھێن بەھدینان و ھەكارى                      |                                     |     |
| وەك نموونە                                                     |                                     |     |
| رەنگدانە <i>و</i> ە و رۆڭى يوفيمىزم ئە گوتارى مىرى             | أ. م. خالد مغديد كانبى              | 019 |
| بۆتان له چوارچێومی "مهم و زين" ی ئەحمەدی                       | أ. م. شاين حمدامين صادق             |     |
| خانيدا                                                         |                                     |     |
| هەولێن شێخ حەسەنى ئادانى (١١٩٤ – ١٢٤٦)ز بۆ                     | كۆڤان رێسان حەسەن                   | ٥٤٧ |
| چێڪرنا قەوارەيەكى سەربەخۆ (ل دويف ئەدەبيات و                   | شمال خمو خضر                        |     |
| كەلتوورى ئىۆرديان)                                             |                                     |     |
| رەنگ <i>د</i> انە <i>و</i> ەى مێژووى ميرانى كورد له شيعرى حاجى | د. يەدوڭلا پەشابادى                 | ٥٧٥ |
| قادرى كۆييدا                                                   |                                     |     |
| بررسی جایگاه ایل زعفرانلو در درگیریهای نظامی و                 | على رحمتى                           | 091 |
| چالشهای سیاسی عصر افشار                                        |                                     |     |
| اهميت ژئوپوليتيڪ مناطق ڪردنشين ايران در قرون                   | يووسف تەكين                         | 771 |
| نهم و دهم هجری                                                 | سليمه افراسيابى                     |     |
| تقديم                                                          | أ. د. هوگر طاهر توفيق               | ٦٤٣ |
|                                                                | أ. م. د. نزار أيوب حسن              |     |
| أطباء الدويلات والمدن الكوردية ودرهم في تقدم علم الطب          | أ. د. خضير عباس المنشداوي           | ٦٤٩ |
|                                                                |                                     |     |



| القاب الأمراء الكرد ودلالاتها الدينية – السياسية خلالآ. د. فرهاد حاجي عبوش٢٨٦القرنين (٤-هـ/١٠-١١٩)ب.د. درويش يوسف حسن٥٠٧قرد الأمير شروه بن ممب.د. درويش يوسف حسن٥٠٧آثر الصراعات الداخلية للإمارة العنازية على سياستها١. د. بشار احرم جميل٩٠٧العامة٢٠٠١. د. بشار احرم جميل٩٠٧العامة٢٠٠١. د. بشار احرم جميل٩٠٧العامة٢٠٠١. د. بشار احرم جميل٩٠٧العامة٢٠٠٩٠٢٠٠العامة٢٠٠٩٠٢٠٠العامة٢٠٠٩٠٠٩٠٠العامة٢٠٠٩٠٠٩٠٠العامة٢٠٠٩٠٠٩٠٠العامة٢٠٠٩٠٠٩٠٠العامة٢٠٠٩٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ تاريخ ميافارقين للغارقي (ت٩٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني بلغ١٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني بلغارة١٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ حكاب مرة الزمان بلغ تواريخ٩٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ مارة التوامن بلغ تواريخ١٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ مارة الكردية مالك الأسين للعمارة١٠٠٩٠٠العمرين لسيط الأران الكردية بلغ مارة العنارية عامر الأسين مارة١٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغ مارة الإسيانية الأسين الغون الغون الغور الأسين مارة٩٠٠٩٠٠الأمرات الكردية بلغان عارية الأسين الخوان المانية الأسين الغور الغور الغور الغور الغور الغور الغور الغور الغور الأسين الغور الغور الغور الأسين الغور الغور الأسين مارة المارة الماري الغور الغوان الغور الغوان الغور الغوان الغور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                        |                                                  |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----|
| تمرد الأمير شروه بن مم $igwed a + ce e e e e e e e e e e e e e e e e e $                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية – السياسية خلال | أ. د. فرهاد حاجي عبوش                            | ٦٨٣ |
| اثر الصراعات الداخلية للإمارة العنازية على سياستها       ا. د. بشار اكرم جميل       ٣٣٢         العامة       انجار الحسنويين الكُرد أصحاب الإمارة الحسنوية من       ا. د. خطاب إسماعيل أحمد       ٣٣٢         خلال كتاب الكامل في التاريخ لإين الأثير دراسة تاريخية       أ. د. خطاب إسماعيل أحمد       ٣٣٢         خلال كتاب الكامل في التاريخ لإين الأثير دراسة تاريخية       أ. د. خطاب إسماعيل أحمد       ٣٣٢         نساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (ت       م. د. هدار سليم صالح       ٢٧٩         بعد/٥٥/١٨١١م)       م. د. هدار سليم صالح       ٢٧٩         الأمراز أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في الد. علي أحمد أجقو       ٢٩٩         الأمراز أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في الد. معي أحمد أجقو       ٢٩٩         الأمراز أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في المراز       ٢٩٠         الأمراز الكردية في كتاب مراة الزمان في تواريخ في تواريخ       ٢٩٠         الأمراز الكردية في مناول تاريخ الأخران في تواريخ       ٢٩٠         الأمراز الكردية في مناول تاريخ الخوان في تواريخ       ٢٩٠         العمري (ت. ٩٩٩٩       ١٠       ٢٠         الأمراز الكردية في تناول تاريخ الأخرار بالماذين في المردين في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | القرنين (٤-٥هـ/١٠-١١م)                                 |                                                  |     |
| العامةالعامةالعامةالعامةاخبار الحسنويين الكرد أمحاب الإمارة الحسنوية منا. د. خطاب إسماعيل أحمدنخلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخيةا. د. خطاب إسماعيل أحمدنساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (تم. د. هدار سليم صالحبعد ٧٥٥/١٨١١٨)م. د. هدار سليم صالح٩٧٧بعد ٧٥٥/١٨١٩)١٠ د. علي احمد اجقو٩٧٧الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في الـد. علي احمد اجقو٩٧٧الأمارة المروانية الكردية١٠ د. علي احمد اجقو٩٧٩الأمارة المروانية الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ١٠ د. علي احمد اجقو٩٧٩الأمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩الأمارات الكردية في مسالك الإبنان لابن فضالله١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٧٩الأمارات الكردية في مسالك الإبنان فضالله١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩الأمارات الكردية في مسالك الإبنان فضال لله١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩المري (ت: ٢٤٧هـ/ ٢٢٩٩)١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٢٩٩الأمارات الكردية في مسالك الإبن فضال لله١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩المري (ت: ٢٤٧هـ/ ٢٢٩٩)١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٢٩٩المري (ت: ٢٤٧هـ/ ٢٢٩٩)١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩الأمارات الكردية في مسالك الإبن بطوطة١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩المروان الكردية ورسالية النبي والتيار وحلة ابن بطوطة١٠ م. محمد علي صالح الشرابي٩٢٩المودان الكردية ورسان الكردية الإلى محمد الم معاد السلم سيدا٩٢٩٩٢٩المودان المارات الكردية ورسالي المار الدين القيادي في ماروا١٠ م. مدينا الماد ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تمرد الأمير شروه بن مم                                 | پ.د. درویش یوسف حسن                              | ٧٠٥ |
| آخبار الحسنويين الكرد أصحاب الإمارة الحسنوية من<br>خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية<br>خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية<br>بعد 2000 المارم)١٠ د. خطاب إسماعيل احمد<br>بعد 2000 المارم)٢٠ الخارج ميافارقين للفارقي (ت<br>بعد 2000 المارم)٢٠ م. د. هدار سليم صالح<br>بعد 2000 المارم)٢٠ م. د. هدار سليم صالح٢٠ مراد المارم)بالا من المارة الموانية الكردية<br>بعد 2000 المارم)١٠ د. علي احمد اجقو<br>بعد 2000 المارم)٢٠ مراد مرعي إسماعيل٢٠ مراد المارم)الأمير احمد بن مروان رائد التاسيس للعمل الإنساني في المارة المروانية الكردية بي حتاب مرآة المرامان في تواريخ<br>الإمارة المروانية الكردية في حتاب مرآة الموان في تواريخ٢٠ مرعي إسماعيل٢٠ مرعي إسماعيلالأمارة الكردية في حتاب مرآة المرامان في تواريخ<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحتابية معارفة<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحتابية معارفة<br>العمري الثابي عثم<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحتابية معارفة<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحتابية معارفة<br>العمري (ت. ٢٩٩٩ مران الكردية في مسالح الإسار لابن فضل الله<br>العمري (ت. ٢٩٩٩ مران الكردية بي مسالح الإسار لابن فضل الله<br>العمري (ت. ٢٩٩٩ مران الكردية بي مسالح الإين الغريفي الخورية معالية معارفة<br>الموزي (ت. ٢٩٩٩ مران الكردية بي مسالح الإين المراحة الإيرين الخورية<br>الموطة<br>الموذجاً دراسة تحليلية ونقدية<br>الموذجاً دراسة تحليلية معارفا الذون المراحة الإيرين بي مراحة الإيرين الغروبية ونقدية<br>الموطة<br>الموذجاً دراسة تحليلية ورستان الكردية الأخرونية المراحة الإيرين بطوطة<br>الموزية الموطة<br>الموزية الموطة<br>المونية<br>المونية الموزية المراحة الذون الغروبية ونقدية المراحة المراحة<br>المراحة المراحة الممراحة المراحة<br>المراحة المراحة                                                                                                                                                                                                                                   | أثر الصراعات الداخلية للإمارة العنازية على سياستها     | i. د. بشار اڪرم جميل                             | ۷۲۳ |
| اخبار الحسنويين الكرد أصحاب الإمارة الحسنوية من<br>خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية<br>خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية<br>بعد 2000 (١٨١١٨)١٠. دخطاب إسماعيل احمد<br>م د. هدار سليم صالح٢٧٧بناء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (ت<br>بعد 2000 (١٨١١٨)٩٠٤٩٠٤بالأمير احمد بن مروان رائد التاسيس للعمل الإنساني في الد. علي احمد اجقو<br>الأمير احمد بن مروان رائد التاسيس للعمل الإنساني في الد. علي احمد اجقو<br>الإمارة المروانية الكردية في كتاب مرآة الترمان في تواريخ<br>الإمارة المروانية الكردية في كتاب مرآة الترمان في تواريخ<br>الإمارة الكردية في كتاب مرآة الترمان في تواريخ<br>الإمارة الكردية في مساعد ابن الجوزي - دراسة تحكيلية معتارية<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحكيلية معتارية<br>الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحكيلية معتارية<br>العمري (ت، ٩٤٧ه/ ١٩٤٩م)٩٠٤الأمارة الكردية في مسالح الإيسار لابن فضل الله<br>الأعيان للمارات الكردية في مسالح الإين الغيارية المرانية<br>الأعيان للمارات الكردية في مسالح الإيمار لابن فضل الله<br>الأعيان للمارات الكردية في مسالح الإيمار لابن فضل الله<br>العمري (ت، ٩٤٧ه/ ١٢٤٩م)٩٠٤<br>العمري (ت، ٩٤٧ه/ ١٢٤م)الأمارة الكردية بي مرازة الترمان في تواريخ الخون في تنافر تاريخ الأحران الخرية<br>العمري (ت، ٩٤٧ه/ ١٢٤م)٩٠٤<br>المارات الكردية في مسالح الابن الغيار المان عال المارات الكردية في مسالح الربن الغيان الغرية ونقدية<br>المارات الكردية من تناول تاريخ الأحران الغيار الغيان الماران الكردية الأحران الغيار الغيان١٠الإمارة الكردية إلى مالة الخون الغيار المارة الزمان في تواريخ في الغيار الغيان للأمير الغيان الغريز الغان الغريز الغيار الغيار الغيار الغيار الغيار المارة الغرية ونية الغرارة الكردية في ماله النهارة<br>المارات الكردية الغربية ونفار الغيار الغيار الغيار الغيار الغيار الغيار الغيار الغيان الغيار ال                                                                                                                                                                                                                                             | العامة                                                 |                                                  |     |
| خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية المناه بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (ت م.د. هدار سليم صالح 4000 بعد $000000000000000000000000000000000000$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | e e                                                    | أ.د. خطاب إسماعيل أحمد                           | ۷۳۳ |
| الساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (تم.د. هدار سليم صالحالاساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (تم.د. هدار سليم صالحالاساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (تم.د. هدار سليم صالحالاساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (تم.د. هدار سليم صالحالاساء بني مروان واند التأسيس للعمل الإنساني في الماء المروانية الكرديةالاساء بني مروان واند التأسيس للعمل الإنساني في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلالاساء بني الإمارة المروانية الكردية في حكاب مرآة الزمان في تواريخالا مارات الكردية في حكاب مرآة الزمان في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلالا مارات الكردية في مساح الإساء بني مناخ الإمارات الكردية في مساح الإيمان في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلالا مارات الكردية في مساح الإيمان في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلالا مارات الكردية في مساح الإيمان في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلب.د. فرس مرعي إسماعيلب.د. فرس مرعي إسماعيلب.د. فرس مرعي إسماعيلب.د. فرس مرعي إسمان القرابيب.د. فرس مرعي إساد الشرابيب.د. في ماد الشرابيب.د. في في ماد الشرابيب.د. فرس مرعي إسماد الشرابيب.د. في في ماد الشرابيب.د. في في ماد الشرابيب.د. في في ماد الشرابيب.د. في في ماد الذي في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                        |                                                  |     |
| بعد<br>بعد<br>بعد<br>الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في<br>الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في<br>الإمارة المروانية الكردية<br>الإمارة الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ<br>الإمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ<br>العمري (ت: ٢٩٧ه)١٢٨الإمارات الكردية في مسالك الإبسار لابن فضل الله<br>العمري (ت: ٢٩٧ه)١٠٥١٢٨العمري (ت: ٢٩٧ه)١٠٥١٠٥١٢٥العمري (ت: ٢٩٧ه)١٠٥١٠٥١٢٥منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون<br>العمري (ت: ٢٩٧ه)١٠٥١٢٥منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥١٢٥منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥١٢٥منهو المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥١٢٥منهوذ مؤرزي المالية ونقدية١٠٥١٠٥١٢٥منوذ مؤرزي المالية الثوري في شروان المالية١٠٥١٢٥الدولة الأيوبيية وتماسكها١٢٥١٢٥١٢٥الدولة الأيوبي أذالية١٢٥١٢٥١٢٥الدولة الأيوبية وتماسكها١٢٥١٢٥١٢٥الدول الذالية المرية الفرن ٦٠٢٠١٢٥١٢٥الدول الأيوبي أذالية١٢٥١٢٥١٢٥الدول الذالية٢٠٢٠٢٠الدول الذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                        |                                                  |     |
| بعد<br>بعد<br>بعد<br>الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في<br>الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في<br>الإمارة المروانية الكردية<br>الإمارة الكردية في كتاب مرأة الزمان في تواريخ<br>الإمارات الكردية في كالإمارات الكردية في كالإمارات الكردية في منالك الإماران الأمان الترابي الإمارات الكردية في منالك الإماران الذي الإمارات الكردية في منالك الإماران الذي الإمارات الكردية في كرامان الذي الإمارات الكردية في كرامان الذي الإمارات الكردية في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون<br>العمري (ت: 1930م) الإمارات الكردية في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون<br>العمري (ت: 1930م) الإمارات الكردية في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون<br>العمري (ت: 1930م) الذي الثريخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون<br>العمري (ت: 1930م) الذي الثروبي الإمارات الكردية في ذالا الإمار الخليون الإمارات الكردية في ذالا الأكردية من خلال رحلة ابن بطوطة<br>المار الدين الأيوبي في تأسيس واتساع<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها الذين الأيوبي في تأسيس واتساع<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبي في تأسيس المان الذي الذي الذي الذي الأليوبي في تأسيس الأمان الخلي الأليوبي ألفي الأمارات الذي الأيوبي في تأسيس الألفي الذي الأليوبي في تأسيس الألفي الألفي الأمان الذي الألوبية المارات الماران الألفي ألفي ألفي ألفي ألفي ألفي ألفي ألفي                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (ت           | م. د. هدار سليم صالح                             | ٧٧٩ |
| الإمارة الروانية الكرديةالإمارة الروانية الكرديةالإمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ $u.c. 6um$ مرعي إسماعيل17٨الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحليلية مقارنةأ. عبدالخالق عبدالله عثم17٨الإمارات الكردية في مسالك الإبصار لابن فضل اللهأ. م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨العمري (ت: ٤٢٩هـ ١٢٩٩)أ. م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونأ. م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونأ. م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونأ. م. محمد علي مبالح المنابي٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونأ. م. محمد علي مبالح المنابي٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونأ. م. محمد علي مبالح المنابي٧٦٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكردية من خلال رحلة ابن بطوطةأ. م. دخطاب إسماعيل أحمد٩٨٨المونية الكردية وتقديةأ. م. د. توفيق رشيد يوسف٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكهاعبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكهاعبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكهاعبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكهام. د. شريف مراد البوطاني٩٢٩السني الأشعرية الموذجاًالقرن ٣-١هـ ٦-٩ب. هـ د. شريف مراد البوطانيالسني الأشعرية الموذجاًالقرن ٣-١هـ ٦-٩ب. هـ د. شيلة برهان عبداللهالمور الدية المامة إلى المامية القرن ٣-١هـ ٦-٩ب. هـ د. شيلة برهان عبداللهالدولة الأيوبية إلى المامية إلى المامية القرن ٣-١هـ ٦-٩المـ مـ مـ الماميانيالدول الدية العلمية إلى المامي الحوا الإسلامية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                        |                                                  |     |
| الإمارة الروانية الكرديةالإمارة الروانية الكرديةالإمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخب.د. فرست مرعي إسماعيلالامارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخالأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحليلية مقارنةالمعري إسماعيل١٢٨الإمارات الكردية في مسالك الإبصار لابن فضل اللهأ.م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨الإمارات الكردية في مسالك الإبصار لابن فضل اللهأ.م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨العمري (ت: ٤) ٢هـ/ ١٢٢٩)١٠٥٢٠٥٧٥٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥٧٦٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥٧٦٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥٧٩٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥٧٩٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١٠٥٧٩٨موز السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساع١٠٥٩٢٨الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩الدول الديو اللطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهب٩٢٩٩٢٩الدول الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩الدول الدول المان مراد الدين الموربية إلى النهب٩٢٩٩٢٩الدول الدول المان مراد الدين الموربية إلى الموربية إلى النهب٩٢٩٩٢٩الدول الدول الموان مرالة الدوبية المراب الموربية المورب المولية٩٢٩الدول الدول المود المونية إلى الموربية الموربة <td>الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في</td> <td>ا. د. علي أحمد أجقو</td> <td>٧٩٩</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في    | ا. د. علي أحمد أجقو                              | ٧٩٩ |
| الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحليلية مقارنةآ. عبدالخالق عبدالله عثمالإمارات الكردية في مسالك الإبصار لابن فضل اللهآ. م. محمد علي صالح الشرابي٧٥٨العمري (ت: ٢٤٢هـ/ ٢٤٣٩م)٢٠٠٢٠٠٢٠٠منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠٠٢٠٠٢٠٠منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠٠٢٠٠٢٠٠منهوذ مي أدراسة تحليلية ونقدية٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠التوذية لورستان الكُردية من خلال رحلة ابن بطوطة٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠الدولة الأيوبية وتماسكها٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠الدولة الأيوبية وتماسكها٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠الدولة الأيوبية وتماسكها٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠مور الاديرة العلمية في الميان الذهوبية والميان الكوردية في القرن ٣٠-٢هـ/ ٣٠-٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣٠-٢هـ/ ٣٠-٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠دور الاديرة العلمية في الماطق الكوردية في القرن ٣٠-٢هـ/ ٣٠-٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢٠٠دور الماطة الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية٢٠٠٢٠٠٢٠٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                        |                                                  |     |
| الأعيان لسبط ابن الجوزي - دراسة تحليلية مقارنةا. عبدالخالق عبدالله عثمالإمارات الكردية في مسالك الإبصار لابن فضل اللها. م. محمد علي صالح الشرابيالعمري (ت: ٢٤٢هـ/ ٢٢٢٩)٢٠. محمد علي صالح الشرابيمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةمنهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن بطوطة٢٠. محمد علي عبد الفتاح زهرةموز السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساع٢٠. مـ. د. توفيق رشيد يوسفالدولة الأيوبية وتماسكها٢٠. محمد علي مراد البوطانيمهود السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساع٢٠. محمد ما مراد البوطانيالدولة الأيوبية وتماسكها٢٠. محمد علي مراد البوطانيمور السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهب٢٠. محمد ما مراد البوطانيالدولة الأيوبية وتماسكها٢٠. محمد ما مراد البوطانيمور الاديرة العلمية في المنودية في القرن ٣-٦هـ/ ٩٠.٢٠. محمد ما مراد البولي عبدالله <tr<td>٢٠. محمد ما مراد البراري عزيز عثمان٢٠. مور الاديرة العلمية في الماطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩٠.٢٠. محمد مهلة برهان عبدالله٢٠. مال٢٠. محمد ماله المان عبدالله٢٠. مال محمد ماله الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية٢٠. محمد مهلة برهان عبدالله٢٠. مال محمد ماله الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية٢٠. محمد مهلة برهان عبدالله٢٠. مالية المالية المورد ماله المه الإسلامية ال</tr<td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الامارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ         | ب. د. فرست مرعی اسماعیل                          | ٨٢١ |
| الإمارات الكردية في مسالك الابصار لابن فضل اللها.م. محمد علي صالح الشرابيالإمارات الكردية في مسالك الابصار لابن فضل اللها.م. محمد علي صالح الشرابيالعمري (ت: ٩٢٨م)منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون١.د. عبد الغنى عبد الفتاح زهرة٩٢٨منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن بطوطة١.د. خطاب إسماعيل أحمد٩٢٨أتابكية لورستان الكُرديةمن خلال رحلة ابن بطوطة١.م. د. توفيق رشيد يوسف٩٢٨الموزجاً دراسة تحليلية ونقدية١.م. د. توفيق رشيد يوسف٩٢٨الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٨عبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٨عبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٨عبدالباسط سيدا٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكها٩٢٩٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية ألموزبي في نشرها المنهبد. شريف مراد البوطاني٩٢٩الدولة الأيوبية ألماط الدين الأيوبي في نشرها المنهب٩٢٩٩٢٩الدولة الأيوبية وتماسكهاد. شريف مراد البوطاني٩٢٩الدولة الأيوبية ألماط الدين الأيوبي في نشرها المنهب٢٦٩٩٢٩الدول المال صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهب٩٢٩٩٢٩الدول المان عبدالله المالة المنهب٢٦٩٩٢٩السني الأشعرية ألماط الدين الأيوبي في نشرها المالهب٩٢٩١٢٩المال مالاح الدين الأيوبي في نشرها المالهب٩٢٩٩٢٩الدول مالمان المال مالاح الدين الأيوبي في نشرها المالهب١٢٩١٢٩الدول مالمان مالاح الدين الأيوبي في نشرها المالمية النامية المالية المالمية١٢٩١٢٩المال مالم مالمية المالمية المالمية المالمية المالمية المالمية المالمي المالمية المالمية المالمية٢٩٩ <t< td=""><td></td><td></td><td></td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                        |                                                  |     |
| العمري (ت: ٤٤٧هـ/ ١٤٢٩م)العمري (ت: ٤٤٧هـ/ ١٤٩٩م)العمري (ت: ٤٤٧هـ/ ١٤٩٩م)العربي المحري (ت: ٤٤٧هـ/ ١٤٩٩م)منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدونآ.د. عبد الغني عبد الفتاح زهرة٩٢٨نموذجاً دراسة تحليلية ونقدية١.د. خطاب إسماعيل أحمد٩٨أتابكية لورستان الكُرديةمن خلال رحلة ابن بطوطة١.م. دنوفيق رشيد يوسف٩٨دور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيدا٩٢٨دور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيدا٩٢٨دور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيدا٩٢٩دور السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهبد. شريف مراد البوطاني٩٤٩دور الاديرة المولية أنموذجاًد. شريف مراد البوطاني٩٢٩دور الاديرة العلمية في الماطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ (٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢٩٩٩هـ ٢٩٩٩٩٩٢٩دور الاديرة العلمية في الماطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ (٢هـ ٢هـ ٢هـ ٢٩٩٩هـ ٢٩٩٩٩هـ ٢٩٩٩هـ ٢٩٩٩هـ ٢٩٩٩هـ ٢٩٩٩٩٩١٩٩٩دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقليةد. عبدالباري عزيز عثمان١٩٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                        |                                                  |     |
| منهج المؤرخين فى تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون المعن عبد الفتاح زهرة المعني عبد الفتاح زهرة المعنوذجاً دراسة تحليلية ونقدية المعنية ونقدية المعنوذجاً دراسة تحليلية ونقدية المعنوطة المعنوطة المعنوفية المعنوسة وتماسكها الدولة الأيوبية وتماسكها المعنوبي في نشرها المنهب المعنوسة المنوسة المعنوسة المونوسة المعنوسة المعنوسة المعنوسة المعنوسة المعنوسة المعنوسة المعن                                    |                                                        | أ.م. محمد علي صالح الشرابي                       | Vov |
| نموذجاً دراسة تحليلية ونقدية<br>أتابكية لورستان الكُردية من خلال رحلة ابن بطوطة<br>أد. د. خطاب إسماعيل أحمد<br>ا.م. د. توفيق رشيد يوسف<br>ا.م. د. توفيق رشيد يوسف<br>ا.م. د. توفيق رشيد يوسف<br>ا.م. د. توفيق رشيد يوسف<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>الدولة الأيوبية وتماسكها<br>مجهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب<br>جهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب<br>د. شريف مراد البوطاني<br>السني الأشعرية أنموذجاً<br>دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-تهـ/ ٩-<br>الماني الأمام العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-تهـ/ ٩-<br>الماني المام العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-تهـ/ ٩-<br>الماني المام العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-تهـ/ ٩-<br>الماني المام العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-تهـ/ ٩-<br>الماني عن من عندالله المام المامم المام المام المام المام المام المام | العمري (ت: ٤٩٧هـ/ ١٣٤٩م)                               |                                                  |     |
| اتابكية لورستان الكُرديةمن خلال رحلة ابن بطوطةآ.د. خطاب إسماعيل أحمدأتابكية لورستان الكُرديةمن خلال رحلة ابن بطوطةأ.م. د. توفيق رشيد يوسفدور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيدادور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيداالدولة الأيوبية وتماسكهاد. شريف مراد البوطانيجهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهبد. شريف مراد البوطانيدور السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهبد. شريف مراد البوطانيدور السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهبد. شريف مراد البوطانيدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦ه/٩پ. ه. د. شهلة برهان عبداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦ه/٩د. عبدالباري عزيز عثماندور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقليةد. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون        | <ol> <li>د. عبد الغنى عبد الفتاح زهرة</li> </ol> | ٨٦٩ |
| ا.م.د. توفيق رشيد يوسفدور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيداالدولة الأيوبية وتماسكهاعبدالباسط سيداالدولة الأيوبية وتماسكهامراد البوطانيجهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهبد. شريف مراد البوطانيمهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهبد. شريف مراد البوطانيالسني الأشعرية أنموذجاًسياحدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦ههسياح٢١مراد البوطاني عنداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦ههسياح٢١مراد البولين عبدالله٢١دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقليةدور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقليةد. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | نموذجاً دراسة تحليلية ونقدية                           | -                                                |     |
| ا.م.د. توفيق رشيد يوسفدور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساععبدالباسط سيداالدولة الأيوبية وتماسكهاعبدالباسط سيداالدولة الأيوبية وتماسكهامراد البوطانيجهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهبد. شريف مراد البوطانيمهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المنهبمراد البوطانيدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-٩سيد. شهلة برهان عبداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-٩سيد. د. شهلة برهان عبداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-٩سيد. د. شهلة برهان عبداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-٩سيد. د. شهلة برهان عبداللهدور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-٩سيد. د. شهلة برهان عبداللهدور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقليةد. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أتابكية لورستان الكُرديةمن خلال رحلة ابن بطوطة         | أ.د. خطاب إسماعيل أحمد                           | ٨٩٥ |
| الدولة الأيوبية وتماسكها<br>جهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب د. شريف مراد البوطاني ٩٤٩<br>السني الأشعرية أنموذجاً<br>دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩- پ. هـ. د. شهلة برهان عبدالله<br>١٢٩<br>دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                        | ۱.م.د.توفيق رشيد يوسف                            |     |
| جهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب د. شريف مراد البوطاني ٩٤٩<br>السني الأشعرية أنموذجاً<br>دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩- پ. هـ. د. شهلة برهان عبدالله ٩٧١<br>١٢م<br>دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | دور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساع         | عبدالباسط سيدا                                   | ٩٢٣ |
| السني الأشعرية أنموذجاً<br>دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩- پ. هـ.د. شهلة برهان عبدالله ٩٧١<br>١٢م<br>دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان ١٠٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الدولة الأيوبية وتماسكها                               |                                                  |     |
| السني الأشعرية أنموذجاً<br>دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩- پ. هـ.د. شهلة برهان عبدالله ٩٧١<br>١٢م<br>دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان ١٠٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | جهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب        | د. شريف مراد البوطاني                            | ঀৼঀ |
| دور الأديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦ه/ ٩- پ. هـ. د. شهلة برهان عبدالله ٩٧١<br>١٢م<br>دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان ١٠٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                        | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~           |     |
| ١٢م دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية د. عبدالباري عزيز عثمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · ·                                            | پ. هـ. د . شهلة برهان عبدالله                    | ٩٧١ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                        |                                                  |     |
| 7.17.11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية | د. عبدالباري عزيز عثمان                          | 11  |
| والعصلية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | والعقلية .                                             |                                                  |     |



| rr   |                                        |                                                        |
|------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 1.41 | د. محسن إبراهيم أحمد الدوسكي           | آراء أحمد بن إسماعيل الكوراني في مصطلح الحديث من       |
|      |                                        | خلال كتابه الكوثر الجاري إلى رياض البخاري              |
| 1.00 | د.أحمد سعيد السيد زيدان                | التراث الثقافي والحضاري الكردي في كتابات الرحالة       |
|      |                                        | دراسة في كتابات خلال القرن السابع عشر الميلادي،        |
|      |                                        | الرحالة "أوليا جلبي" إلى كردستان ١٠٦هـ/ ١٦٥٥م          |
| ۱۰۸۷ | أ. د .محمود صالح سعيد                  | بهدينان في كتابات مؤرخي الموصل في القرن الثامن عشر     |
|      |                                        | ياسين بن خير الله العمري انموذجاً                      |
| 11.1 | ا.د. نزار علوان عبدالله                | عوامل تراجع الامارة البابانية عن حالة الازدهار والتقدم |
|      |                                        | في عهد امارة سليمان باشا (١٨٢٨–١٨٣٨)                   |
| 1117 | أ. د ثريا محمود عبد الحسن              | الامارة البابانية دراسة فج احوالها الداخلية وعلاقاتها  |
|      | الخزعلي                                | الخارجية حتى عام ١٨٥١م (دراسة تاريخية)                 |
|      | أ.م.د.قحطان احمد فرهود                 |                                                        |
| 1158 | أ. د. كامران أورحمان مجيد              | مساهمات النساء في الشؤون الإدراية والدينية في إمارة    |
|      | د. محمد مولود متي                      | أردلان ماه شرف خانم (مستوره) نموذجاً                   |
| ١١٩١ | د. حسام السيد ذكي الإمام شلبي          | الإمارات الكُردية في المصادر الأمريكية المعاصرة خلال   |
|      |                                        | النصف الأول من القرن التاسع عشر الميلادي               |
| ١١٩١ | <ol> <li>د.عماريوسف عبدالله</li> </ol> | صراع النفوذ البريطاني _ الروسي في كردستان خلال         |
|      |                                        | النصف الأول من القرن التاسع عشر واثره على الأمارات     |
|      |                                        | الكردية ١٨٠٠–١٥٨١                                      |
| 1201 | أ.م.د.عماد عبدالعزيز يوسف              | الانتفاضات الكردية في كردستان في النصف الأول من        |
|      | م.م. امين غانم محمد                    | القرن التاسع عشر                                       |
| 1757 | ا.د. عثمان علي                         | الابعاد الدولية لحركة الأمير بدرخان باشا ١٨٤٢–١٨٤٧     |
|      | م. د. صدرالدين قادر                    |                                                        |
| 1777 | <b>پ.د. محمد الطاهر بنادي</b>          | واقع كردستان في ظل المعاهدات الإيرانية-العثمانية       |
|      |                                        | (۱۸٤٧ – ۱۸٤٧) م                                        |
| 13.1 | أ. د. م محمد محمود محمود حمد           | الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للإمارات الكردية في     |
|      | الدودانى                               | مذكرات جيمس بكنغهام وجيمس ريج                          |
| ١٣٢٣ | i.د.فائزة محمد حسن ملوك                | سياسة الدولة العثمانية تجاه الإمارات الكردية في        |
|      |                                        | کردستان (۱۵۱٤–۱۸۸۱م)                                   |





پ. د. هوگر طاهر توفیق پ. ه. د. نزار ئهيووب حهسهن

كۆتنەك د ناڤەندێن ئەكادىمى و گشتىدا بەلاڤ بوويە ئەوژى؛" كوردان د مێژوويێدا چ دەولەت نەبوون"، يان ژى دەولەت و ميرگەھێن كوردان د سەردەمێن بووريدا (نيمچە دەولەت) بوون و نە خودان بريارا خوە يا مەركەزى بوون و ئەڤ گۆتنە د سەردەمێ سەرھلدانا دەولەتێن نەتەوەييدا ل سەدەيێن ١٩ و ٢٠ پتر بەلاڤ بوو نەخاسمە پشتى كوردان نەشياين دەولەتەكى بۆ خوە ل سەر ئەردى خوە (كوردستانى) ئاڤا بكەن.

ل سەر بناخەيى ئەقى ھزرى وئەقى بۆچوونا ديرۆكى سەنتەرى زاخۆ بۆ قەكۆلينىن كوردى برياردا كو كۆنفرانسى خوە يى حەفتى ل ژير ناقى (دەولەت و ميرگەھيّى كوردى ل سەردەميّى ناقەراست و نوودا" بگيّريت، داكو ب كووراتى بچيتە د ناڤ ژيان و شارستانى و كاريگەريييّن ئەواندا و ئەقا ل خوارى كورتييەكە ژ ئەوان دەولەت و ميرگەھيّى كوردانە ئەويّى د چارچووقى جوگرافيا كوردستانيّدا پەيدا بوويىن:

١ دمونهتين كوردان ل سەردممى ناڤەراستا ئىسلامىدا

د سەردەمى خىلافەتا عەبباسىدا پىنج دەولەت و دەولەتۆكىن كوردان پەيدا بوون كو د رېڭەبرنا كاروبارىن خومىيىن ناڤخۆيى و دەرەكىدا سەربخۆ بوون، ئەوژى:

۱- دەولەتۆكا رەووادى (٣٣٧-٣٢٩هـ/٩٤٩-١٠٧١م)، ئەوا ل ئازەربىجانى ل رۆژھەلاتا
 2- دەولەتۆكا رەووادى (٣٣٧-٣٣٤هـ/٩٤٩-١٠٧١م)، ئەوا ل ئازەربىجانى ل رۆژھەلاتا ئىسلامى



و پايتهختى ئەوى باژيرى تەبريز بوو، سەبارەت ئەوان ئيبن ئەثير دبيّژيت: "كورديّن رەووادى ل ئازەربيجانى پەيدا بوون و ئەو ژ پيّشكيّش و بەراھييّن كوردانه" و ژ گرنگترين ميريّن ئەوان محەمەد كورى حسيّنى رەووادى، دەيسەم كورى ئيبراھيمى رەووادى، ئەبى لھەيجاء كورى مەملان".

- ۲- دەولەتا شەددادى ل ئاران (ئىرىشانىخ) (۳٤٠- ٥٩٥هـ/ ٩٥١ ١١٩٨): دكەڤىتە باكوورىخ رۆژھەلاتىخ كوردستانىخ، كوردان شىان دەولەتەكا سەربخىق ل ئارانىخ كو پارچەيەكا سەر ب ھەرىدما ئازەربىجان وئەرمەنستانىدە ئاڤا بكەن وژ مەزىترىن مىرىم ئەڤىخ دەولەتىخ: محەمەد كورىخ شەدادىخ كوردى، محەمەد كورىخ مەرزبانىخ كوردى، ئەبولحەسەن عەلى كورىخ موسايىخ لەشكەرى.
- ۳- دەولەتا حەسنەوييە ئ ھەمەدانى (۳٤٨-٤٠٦هـ/٩٥٩-١٠١٥م)، ژ گرنىگترىن مىرىنى ئەوىخ؛ حەسنەوييە كورىخ حسينىخ بەرزىگانى، بەدرىخ كورىخ حەسنەوييەى.
- ٤- دەولەتا عەيارى (عەنازى) (٣٨١- ٣٨١ ٩٩١ ٩٩١ م)، ل باژيزېێ حەلوانێ زەھاو ل نزيكى باژيزېێن جەلەولاء وخانەقين و قەسىر شيرينێ ل باشوورێ كوردستانێ ھاتىيەدانان، ژ گرنگترين ميرێن ئەوێ: ئەبولفەتح محەمەد كورێ عياز، ئەبولشەوك، ئەلشەوق كورێ ئەبولفەتح محەمەد كورێ عيازى.
- ٥- دەولەتا دەستكى- مەروانى (۳۷۳-۹۸،ه-۳۷۳)، ل دياربەكر ل باكورى كوردستانى ھاتيە دامەزراندىن وگەلەك باژىر ب سەرقە بوون وەك سىرت، خىزان، حسىنكىنا، جزيرا بۆتان، نسىيبىن، مىلغارقىن، مەلازگرد وئەرجىش... دامەزراندىنا ئەوى ل سەردەستى باد كورى دوستكى كوردى بوو، باد سەركردەيى كوردى مەمىدى بوو وناسناقى (بابى عەبدوللاھى وبابى شوجاعى) ھەبوون. دەربارەى ئەوى ئىبىن ئەتىر دبىرتىت: ئەوى ل تخووبىن دياربەكرى گەلەك غەزوە دكر، ئەو ئىبىن ئەتىر دبىرتىت: ئەوى ل تخووبىن دياربەكرى گەلەك غەزوە دكر، ئەو خودانى رەوشتەكى مەزن بوو، ئەورا خەلك ل دور ئەوى كومبوون... ھەروەسا ئەو خودانى رەوشتەكى مەزن بوو، ئەورا خەلك ل دور ئەوى كومبوون... ھەروەسا ئەو مەردىنيا ئەوى ل ھەمى جەان بەلاف بوو، قىجا مروقىن ئەوى زىدە بوون وھەردەمى مەردىنيا ئەوى ل ھەمى جەان بەلاف بوو، قىجا مروقىن ئەوى زىدە بوون وھەردەمى دەستكەفتەك يان تالانەك ب دەست كەقتبا ئىكىسەر ل سەر زەلامىنى خوە دابەش مەردىنيا ئەۋى ل ھەمى جەان بەلاف بوو، قىجا مروقىن ئەوى زىدە بوون وھەردەمى دەر... ژبەر حەزا مىلەتى ئەوى يى كورد بى ئەوى ئەو د حوكمى خوەدا سەركەفتى بوو". ھەروەسا ديرۆكنقىس ئەلغارقى دبىيرىت. "ئەو زەلامەكى جەببار بوو". ۋ مىرىن ئەقى دەولەتى: باد كورى دوستكى، ئەبو عەلى حەسەن كورى مەروانى، ئەبو نەسر ئەحمەد كورى دوستكى، ئەبو عەلى حەسەن كورى

پتريا ئەڤان دەولەت ودەولەتووكان ل سەر دەستى توركىّن سەلجوقى پشتى ھىّرشىّن ئەوان بۆ سەر جيھانا ئىسلامى ل دووماھىيىّن سەردەمىّ عەبباسى ھاتنە ژناڤبرن.



#### ميرنشينيّن كوردان ل سەردەمى نوو

كوردستان ل سهد مين ١٣ و١٤ كه قته بهر هيرشين مهغول وتهتاران و پتريا ده قهرين كوردستانى ل سهر دمستى تهيموور لهنگى (١٣٣٠-١٤٠٤ز) هاتنه ويرانكرن، ئهو تهيموورى گهلهك ژ ميرگههين كوردان ئينستينه ژير ركيفا خوه و پشتى قان روودانان دوو دمولهتين توركمانى دمركه قتن كو حوكم ل كوردستانى دكرن ئهو ژى قهرمقوينلو (پهزى رمش) (١٣٨٠-١٣٠٩م) كو باژيرى تهبريز ومكو مه لبهند بۆ خوه هه لبژارتبوو وئاق قوينلو (پهزى سپى) ردمانا دمولهتان كو پايته ختى ئموان دياربهكر بوو، پاشى ل سالا ١٩٠٨ كوردستان كه قهبر ل ركيفا دمولهتا سهفهوى، لى ئه فرون دياربهكر بوو، پاشى ل سالا ١٩٠٨ كوردستان كه قهبر ل ركيفا دمولهتا سهفهوى، لى ئه موشه گه لهك نه فه كيشا و ل سالا ١٩٠٤ شهرمكى قهبر ل دمشتا چالديرانى د ناقبهرا سهفهوى و دموله تا عوسمانيدا روودا و ژ ئه نجامى ئهوى پتريا كوردستانى كه قته ژير دمستهه لاتا عوسمانيدا و به شا رود اي موردستانى دوكمى موردستانى كه قابهرا سه دمون مەتا عوسمانيدا و به مارود اي مالا ١٩٠٤ مەردستان كه قەبر ل

د قۆناغا دەستپێكێ ژ سەردمێ نوودا، ھەروەك ديرۆكنڤيسێ كورد شەرەفخان ددەته دياركرن، د كوردستانێدا ول ھەر دوو پشكێن سەڧەوى و عوسمانيدا ٨، ميرگەھێن كوردى ھەبوون و دبيت گرنگترين ميرگەھ ل كوردستانێ ئەوبن ئەوێن بەدليسى ب گۆتنا " حاكمێن كوردستانێ ئەوێن ھەرچەندە بانگەشەيا سولتانى و سەربخۆييێ نەدكر، لێ هندەك جاران ئەوان ب تەنا سەرێ خوە خوتبە ب ناڤێن خوە خوانديە و پارە ب ناڤێن خوه لێداينه" بەحسێ ژێ كريە، ئەو ژى: ئەردەلان، ھەكارى، ئامێدى، جەزيرە و حسنكێف بوون".

ئەف مىرگەھە ھەر ژ سەدەيى ١٦ تا ناڧەراستا سەدەيى ١٩ خودانى پەيفا دووماھىى د ژيانا سياسييا كوردستانيدا بوون، و دبيت تشتى ژ ھەمى پتر ئەف ميرگەھە جياواز كربيت بابەتى شارستانيى بيت كو پيشبركييا ھىدەك ژ دەولەتين ئەوى سەردەمى دكر، ژ ئەوان شارستانيا ميرگەھا بەدليسى ھەروەك گەروكى تورك ئەوليا چەلەبى ل ١٦٥٠ بەحس كرى كو ل سەردەمى ميرى ئەوى عەبدال خانى بەدليسى بازارەكى ئافا و شارەكى ب رەوش بوو كو چەندىن قەسر و پر و پەرتووكخانە و... تيدا ھەبوون، ول ئەوى دەمى ئەوى گۆتنا خوه يا نافدار گوت: ئەز گەروكەكم كو ١٩ سالە ل وەلاتان دگەرم، ئى ئەف تشتە من ل چ وەلاتەكى دى نەدىتيە".

مژارا شارستانیا کوردی گەنهک گرنگتره، ژبهر کو گەنەك ژ لایهنین ئموی نههاتینه قهکونین، ههروهسا بابهتی شارستانیا دمونهت و میرگههین کوردان د پهراویزا مژارین سیاسیدا دهینه بهحسکرن، نی د راستیدا شارستانی ئهو خودیکه و ئاستی هزر و ئاقهدانییا ههر مللهتهکی دیار دکهت، و مللهت و گهن ب ئاستی ومرارا شارستانییا خوه و تیگههشتنا خوه بو کهتواری و پشکدارییا ئهوی د خزمهتکرنا مروقایهتیندا دهینه پیقان،

3



بى گومان كوردان ل ئەوى سەردەمى شارستانيا تايبەت ب خوەقە ھەبوو ژبەر كو شوونوارين ھەبوونا شارستانى ل كوردستانى ھند گەلەكن كو ھەتا نوكە بەرمايين ئەوان ب چاق دھينە ديتن و ھژمارا ئەوان ھند زورە كو د شياندا نينە ھەموو د پەرتووكەكيدا بهينه تۆماركرن، چونكە ب راستى كوردستانى دكەقيتە سەر چيايەكى ژ شوونوارين ميزوويى، لى كيماسيا شارستانيا كوردان ئەوە كو د دەمى خومدا نەھاتينە تۆماركرن و رۆلى ئەوان يى ديرۆكى چ ل كوردستانى يان ل دەرقەى وى ب دروستى نەھاتييە ئاشكەرا كرن.

#### -٣-

#### كەقتنا ميرگەھين كوردى ل ناقەراستا سەدمىن نوزدمىن

نيقا ئيّكێ ژ سەدەيێ نوزدميێ پەيدابوونا سێ بزاڤێن مەزن ب خومڤه ديت كو ژلايێ ميرێن كوردڤه ل دژى دمولەته عوسمانى ھاتنه ئەنجامدان، و ئارمانج ژئەڤان بزاڤان بەرفرمھكرنا سنورێ ميرگەھێن خوه و ومرگرتنا پتر سەربەخوييێ د برياراندا بوو **بزاڤا ئيّكێ**: ئەو بزاڤ بوو ئەوا ژلايێ عەبدولرەحمان پاشايێ بابانى (١٧٨٩-١٨١٣) ھاتييه ئاراستەكرن وئەو ژ بەيزترين ميرێن ميرگەھا بابان بوو، ئەوى دەستھەلات ل ١٧٨٩ ومرگرت، لٽ پتر ژ شەش جاران ژ حوكمێ خوه ھاتە لادان، ئەو ژى ژبەر ھەڤركيێن ناڤخويى يان دەستێومردان و لەشكەركێشەيا ھەردوو دەولەتێن ئيران و عوسمانى. بەيزترين سەردەمێ ئەوى د ناڤبەرا ١٨١٠-١٨١٢ بوو دەمێ داخواز ژێ ھاتييه كرن كو ببيتە واليێ بەغداد لێ ئەوى رەدكر. عەبدولرەحمان پاشا ژ نشكاڤە ل ١٨١٣ ومفات كر وپشتى مرنا ئەوى ميرگەھ بەرمڤ لاوازيێ چوو ول سالا ١٨٥١ ھاتە ھەلومشاندن.

هوزانڤان شێخ رِزايێ تالەبانى (١٨٣٥- ١٩٠٩) سەبارەت ئەڤێ ميرگەھێ دبێژيت:

له بيـرم دێ سـولهيمانی که دارولمـولکی بابـان بـوو نه مهحکوومی عهجهم، نه سوخرهکێشی ئالێ عوسمان بوو

بزاقا دوويى: ئەو بزاقا مەزن بوو ئەوا ژلايى مىرى سۆران محەمەد بەكى (مىرى كەورە-مىرى كۆرە) (١٨١٣-١٨٣٦) ھاتيە ئەنجامدان، ئەوى ل دەستپىكى گرنكى ب چىكرنا چەكان ب تايبەت توپان دا، وپشتى دەستنيشانكرنا بەرەيى خوە دەست ب قەگرتنا مىرگەھىن بابان، بەھدينان و بۆتان كر و باژىرىن كەركووك، ھەولىر و سىرت ستاندن. دھندەك ژ ژىدەرىن ديرۆكىدا ھاتيە كو ھەژمارا ئەشكەرى مىر محەمەدى نزىكى ١٣٠ ھزار سەربازان بوو، پشتى ئەوان سەركەفتنان دەوئەتا عوسمانى ھەوەكا مەزن ب سەرۆكاتىيا وائىن سيواس محەمەد رەشىد پاشاى ھنارتە سەر مىر محەمەدى و ژ بەر نەھەقسەنگىيا ھىزى



دمولهتا عوسمانی شیا ههتا سالا ۱۸۳٦ حوکمی میر محهمهد و میرگهها سۆران ب دووماهی بینیت.

كونسولٽ بەريتانى جيمس برانت ل سالا ١٨٣٥ سەبارەت مير محەمەدێ رەواندوزى دبێژيت: من پرسيار كر چەوا هند رووقاييم بوويه كو بشێت بەرسينگێ محەمەد رەشيد پاشاى براوەستيت، ددەمەكيدا كو پاشاى دەستھەلاتا خوە ژ سولتانى وەرگرتبوو؟ د بەرسقدا حەجييەكى [كەسەكێ كورد] گۆتە من: نە ئەوى نە بابوكالێن ئەوى چ جاران خوە بۆ پاشايان نەچەماندبوو و چ جارا باج نەدابوون سولتانى، لەورا ئەو نزانين بۆچى نەچارە كو نوكە وەبكەت! ئەورا هندى ژ ئەوى دهێت دێ بەرگريێ ژ خوە كەت".

سەبارەت بزاقا سێيێ: ئەو بزاقە بوو كو ژلايێ ميرێ بۆتان بەدرخان بەگى (١٨٢٨-١٨٤٧) ل دژى دەستھەلاتا عوسمانى ھاتيە راگەھاندن، پشتى شياى ھندەك ژ ميرگەھێن باكورێ كوردستانێ د قولپەكا موكومدا كۆم بكەت بريار دا كو سنوورێ خوه بەرفرەھ بكەت، لەوڕا دەولەتا عوسمانى ھەوەكا مەزن ژ ٥٢ ھزار سەربازان ب سەرۆكاتييا عوسمان پاشا ل گولانا ١٨٤٧ ھنارتە سەر بۆتان، ژلايێ خوەقە بەدرخان بەگى نەشيا خوە ل بەر ھێرشا عوسمانى بگريت و ل ٢٠ تيرمەھا ١٨٤٧ خوە رادەستى دەولەتێ كر، پاشى بۆ ئيستانبولێ ھاتە ھنارتن و ژ ئەوێرێ بۆ گزيرتا (گريت) ھاتە دوورخستن، پاشى زڤړى بۆ شامێ و ل سالا

ب ئەۋان روودانيّن مەزن سەردەمى مىرگەھان ل كوردستانى ب داوى ھات وكوردستان كەقتە دبن حوكمى راستەوخويى دەولەتا عوسمانيدا و ل دووماھى د كارين ئەگەريّن كەقتنا ميرگەھيّن كوردى د ئەۋان خالاندا كورت بكەيت:

- ١- لاوازبوونا ميرگەھێن كوردان ھەر ژ دووماھيێن سەدەيێ ھەقدە ھەتا دەستپێكا سەدەيێ نوزدە.
- ۲- هەڤركيێن ناڤخويى د ناڤ ميرگەھاندا كو وەكر ھەر ميرەك دەليڤەيێ ل ميرەكێ دى ھەلبێخيت.
- ۳- هەڤركى و ململانينيا د ناڤبەرا ميرگەهين كورديدا كو ل دووماهيين بوونه ئەگەرى لاوازبوون و نەمانا ئەوان.
- ٤- میرگەهێن كوردى ل ئەوى دەمى نەخاسمە ل دەستپێكێن سەدەيێ نوزدە-كەقتنە ژێر كاريگەرييا سياسەتا نێقدەولەتى و كوردستان بوو ئێك ژ مەيدانێن ھەقركييێ د ناقبەرا دەولەتێن زلهێزێن ئەوروپى نەخاسمە بەريتانيا، فەرەنسا و روسيا قەيسەريدا.



٥- ل ژير گشاشين دمولهتين زلهيز، دمولهتا عوسمانی دمست ب سهپاندا سيستهمن مەلبەندی ل کوردستانن کر وئينک ژ مەزنترين ئەنجامين ئەوى كەقتنا ميرگەھين كوردان بوو.

يا گرنگ د ئەقى قەگێڕانا ديرۆكێدا نە ب تنێ دياركرنا دەولەت وميرگەھێن كوردانە، بەلكو يا مە دڤێت تەكەزيێ ل سەر بكەين ئەوە كو ئەردێ كوردان (كوردستان) بەردەوام ددەستێ كورداندا بوو و ئەوان حوكم لێدكر و ميرگەھ و دولەتێن خوە ل سەر ئاخا ئەوێ ئاڤا كربوون، تەنانەت ئەو دەمى كوردستان دبوو پشكەك ژ ئيمپراتوريێن عەبباسى و سەفەوى و عوسمانى و ئيرانى ژى كورد ھەر خودانێ ئەردێ خوە بوو، ئەڤ ئەردێ د ژێدرێن ديرۆكيدا ب ناڨێ "كوردستان|" ھاتىيە نياسين و ئەڤە كاكلكا مەبەستا مەيە.



### ميرنشينهڪانى كوردستان خويّندنەوەيەكى نوى بۆ ناوى مير و هۆزەكان و باژێړ و كەڻھەكان

پ. د. زرار صديق تۆفيق ڪ. زانستٽن مرۆڤايەتى- زانڪۆيا دھۆڪ/ كوردستانا عيراقێ

پۆختە:

هەروەك ديار نوخبەى خوێندەوارى كورد بە درێژايى سەدەكانى مێژووى ئيسلامى گرنگىيەكى كەميان بە كۆدكردنى مێژووى گەلەكەيان و نيشـتمانەكەيان داوە. و ھەموو ئەو زانياريانەى لە بارەى ميرنشين و قەوارە سياسيەكانى كورد بە شێوەى پچر پچر لە رێگاى ژێدەرە عەرەبيە و فارسييەكان پێمان گەيشتووە، ئەمە خزمەتێكى گەورەيە بۆ مێژووى كورد، بەلام لەم ژێدەرانەشدا ناوى شازادە و سەركردەكانى كورديان ھەروەها ناوى ئەو ھۆز و شارۆچكە و قەلايانەى كە ملكەچى ئەوان بوون، بەپێى ياسا و بناغەكانى زمانى عەرەبى دانراون، و ئەو پيتانەيان گۆريوە كە لە زمانى عەرەبيدا بوونيان نييە بەو پيتانەى كە لە بێژەكردنـدا لێى نـزيكەن گۆريوە كە لە زمانى عەرەبيدا بوونيان نييە بە چر پيرى نەرەبى دانراون، و ئەر پيتانەيان گۆريوە كە لە زمانى عەرەبيدا بوونيان نييە بەر پيتانەى دەسـتكارييان لە پيتـى (و) كـراوه (واو المفتوحـة)، كە يەكـيكە لە گرنگتـرين نىشانەكانى ناوى تايبەت لە زمانى كورديدا، بۆ (ويە).

تویّژهرانی هاوچهرخیش ئهم ریّبازهیان پهیرهو کردووه و ههمان ئهو ناوه کهسیی و جوگرافییانهیان نووسی که سهر به میرنشین و هوّزه کوردهکانن به ههمان فوّرمولهی میّژوونووسانی کوّن.

بەم پێيه ئەم تـوێژينەوەيە دەستپێشـخەرييەكى جـدييە و ھەوڵێكى سـەرەتاييە بـۆ لێكۆڵينەوە ئەم دياردەيە، بو دياركردنى ھۆكارەكان و گرنگترين حاڵەتەكان كە تێياندا ناوە غەيرە عەرەبييەكان بۆ عەرەبى گۆپدراون ، و بو پەيدا كرنى شـێوەى رەسـەنى ئـەو ناوانـه پشتبەستن بە سەرچاوە پەيوەنديدارەكان و بەڵگە زمانەوانىيەكان كراوە.

پەيڤٽن سەرەكى: مىرانى كورد، ھۆزەكانى كورد، باژٽيرەكانى كوردستان، راستكردنەوەى ناويان

پێشڪۆتن:

له سهدهی چوارهمی کۆچی/ دهههمی زاییهوه و تا ناوه پاستی سهدهی نۆزدههم، میران و سهردارانی هۆزهکانی کورد، دهان دمولهت و میرنشین و دهسته لاتداریی گهوره و



بچووكيان دامەزراند و له ژير سايه و داننانى دەولەتانى ناوەندا، حوكمى پانتاييەكى فراوانى كوردستانيان دەكرد و بەرپۆەيان دەبرد، لاى ھەمووان ئاشكرايە كە ميژوو و سەربوردەى ئەم قەوارە سياسييانە پتر سەرچاوەى بيانين و خەلكانيكى غەيرە كورد بە زمانى عەرەبى و فارسى و پاشتريش له سەردەمى عوثمانى بە توركى دايانناوە كە ھەرچۆنيك بيت بيرادە خزمەتى ميروو و كەلتورى كوردييان كردووه و ئەگەر ئەوان نەبانەيە، ئەوا چمان بۆ نەدەمايەوە و شىتيكى وامان لەبارەى بەسەرھاتى رابردووى گەلەكەمان نەدەزانى، بەلام ئەم سەرچاوانە ھاوكات لە خەوش و ناتەولوى بەدەر نين و يەكيكيان ئەوەيە كە لە تۆمەركىدنى ناوى زۆربەى مىير و ناتەواوى بەدەر نين و يەكيكيان ئەدەزانى، بەلام ئەم سەرچاوانە ھاوكات لە خەوش و ناتەواوى بەدەر نين و يەكيكيان ئەوەيە كە لە تۆماركردنى ناوى زۆربەى مىير و ناودارانى كورد و شوينە يەكيكيان ئەوەيە كە لە تۆماركردنى ناوى زۆربەى مىير و نادەرانى كورد و شوينە يەكيكيان ئەوەيە كە لە تۆماركردنى ناوى زۆربەى مىير و نادەرانى كورد و شوينە يەكيكيان ئەوەيە كە لە تۆماركردنى ناوى زۆربەى مىير و نادەرانى كورد و شوينە يەكينەيان ئەوەيە كە لە تۆماركردنى ناوى زۆربەى مىير و نادەرانى كورد و شوينە يەپيكاوە و بەپيى دەستورى زمانى فارسى و عەرەبى نووسيويانە، ۋەكۆلەرانى ھاوچەرخى مىزرووى كوردىش سەرنجى ئەم پرسەيان نەداو، و كەريان بۇ راستكردنەرەى نەخردودە و چەينە تەپيرىيەنى كەردىش سەرىرىنى نەدورە و كەريان بەرەرەى نەمرەرە يەرىيەنى يەيرىنەيە ئەكردودە يە يەريرىيەنى كەردىي پەيوست بە مىرىشەيان نەداوە و كاريان بۇ راستكردنەرەى يەردەرە يەرىنە.

ئەم بابەتە، تۆژىنەوەيەكى ئۆنۆماتالۆگى و تۆپۈنىمىە و دەستپێشخەريێكە بۆ دىڤچوونى ئەم مژارە و بەپێى بۆچوون و تێگەھىشتنى خۆمان و بە مەبەستى خزمەتكردنى چاند و زمانى كوردى، ھەولامان داوە بنەكۆكى كوردىى ئەم ناوانە ساخ بكەينەوە.

#### - گرنگیی بابهت:

گومانی تیدا نیه کورد گەنیکی دیرین و رەسەنە و خاوەند ناسنامەی نەتەوايەتیی خۆيەتی و زمانەكەشی بەلگە و بنەمايەكی ھەرە گرنگی رەسەنايەتيەتی، ديارە زمانی کوردييش وەك ھەر زمانیکی زيندووی دی له جيهان ھەر له كۆنەوە، خاوەند ریزمانی سەربەخۆيه و بۆ ھەر دياردە و پرسينكی زمانەوانی ياساو و ریسا تايبەتی خۆی ھەيە كه به دريزايی ميزوو پەيدابووه و گەشەی كردووه و گەلالمبووه، لەوانەش پرسی ناولينان، چ ناوی كەسەكان و گيانلەبەران و شوينەكان و چ ناوی خواردن و خورادنەوه و روهك و ئامير و

لاى ھەموومان ئاشكرايە كە كورد ھەندە ھەستى بە بەھا و بايەخى مێژوى خۆى نەكردووە و دەگمەن نەبێت دەربەستى نووسينەوەى نەبووە و ئەوەى نوسراوە و بۆ ئىێمە ماوەتەوە، خەڭكانى غەيرە كورد و بە زمانانى دى تۆماريان كردووە بە تايبەتى ھەردوو زمانى عەرەبى و فارسى، بۆيەش چ پەيث و ناو و دەستەواژەى كوردى ھەيە كە پەيوەندىى راستەوخۆى بە ميرنشينەكانى كوردەوە ھەيە، نەشياون وەك خۆى بيانگوازنەوە، بەڭكو بەپێى چۆنيەتى گۆكردنيان ئە زمانى ئاخافتنى خۆيان وەريان گرتووە ئۆستاش دەمى ئەوە ھاتووە چيتر نەكەوينە ژێر باندۆرى زمانى عەرەبيەوە و ئەو ناوانە بگەرينىنەوە بۆ



كوردييهكهيان و پێويسته وهڪ باب و باپيرانمان بيانبێژين و بهكاريان بهێنين نهوهڪ چاو لموان بكهين.

پێم وايه ئهگەر كۆى ئەم ناوانه ساخ بكرێنەوە و بخرێنه ژێر ئێكۆڵێنەوەى وردى وشەناسيەوە، دەشێت پەى بە راست و رەوانيى ھەر يەكێكيان ببرێت، بەمەش چەندين پەيشى دێڕينى كوردى ئە فەوتان و ئەناوچوون رزگار دەكرێن و زيندوو دەكرێنەوە و خەرمانى پەيشى رەسەنى كوردييان پى دەولەمەند دەكرێت و خزمەتێك بە زمانى نەتەوايتيمان دەگەھێنرێت. نەخاسمە ئەگەر ئاگامان ئەوەبێت كە چ دەقێكى كورديى وا شك نابەين بىگەرپٽتەوە بۆ سەدەكانى ناەوەراست و سەردەمانى دەسەلاتداريە خۆجەيەكانى كوردستان تا بىكەرپنەي كەرەستەى ئىرۆرىيەر بۆرەم بۆرەمانى دەسەلەر دەسەلەر بە دىرۆر يەريى رو شەرەر بىكەرپتەرە بۆ سەدەكانى ناەوەراست و سەردەمانى دەسەلاتداريە خۆجەيەكانى كوردىيەن تا بىكەرپتەرە بۆرسەتەى ئىكۆلپنەرە بۆرە يەر مۋاريكى يەيوەندىدار بە دىرۆكى كوردەرە، روونە ئەمەش كۆشەى ھەرەمەزنى تويزەرى بوارى مۆرو و ئىتمۆلۆجياى زمانى كەردىيە.

#### يەكەم: فۆرمى فارسيى ناوى شوينەكانى كوردستان:

دياره زۆربەى دەقەرە كوردنشىنەكان لە سەردەمى پىش ئىسلامدا و بۆ ماوەى پتر لەچوار سەدە(٢٢٦- ٢٥٦ز)، بەشىك يوو لە قەلمرەموەى دەولاتى ساسانى و لەم دەولاتەش، فارسى زمانى رىقەبەرى و حوكمدارى بوو و بىكومان ناوى قەلا و باژىر و شارەكانى كوردستانىش لە دەفتەر و تۆمارەكانى دەولاەتدا ھەر بەر زمانە دەنوسران كە ھەرچەند لەگەل كوردىدا دەستەخوشكن، بەلام جىگە جياوازىى رستەسازى و وشەسازى، لە كۆكردنى چەند دەنگ و پيتىكيشدا جياوازن و دەنگەكان لە نىوانياندا دەگۆردىين، دواتر پاش فەتحى ئىسلامى، مەرەبە فاتحەكان ئەم ناوانەيان ھەر لە تۆمارەكانى دەولاەتمو يان لە رېشى مەرجەند لەگەل مەرەبە فاتحەكان ئەم ناوانەيان ھەر لە تۆمارەكانى دەقلامو يان لە رېش ۋەتحى ئىسلامى، نوسراە فەرمىەكان ئەم ناوانەيان ھەر لە تۆمارەكانى دەقلەتەوە يان لە رېشى مەتحى ئىسلامى، مەرەبە فاتحەكان ئەم ناوانەيان ھەر لە تۆمارەكانى دەۋلەتەوە يان لە رېتىرى مەرەبە و يەيار و قەرمانبەرانى فارسەرە ۋەرگەرت و ھاۋشىتوەى ئەۋان تۆماريان كەردى و لە نامە و يەيام و قەرمانبەرانى فارسەرە ۋەرگەرت و ھاۋستەرەي ئەۋان تۆماريان مەنوكە يان لەرىرى يەلەر مەرە ۋەيام و

ليّره تەنها له دياترين ئەم جياوازييانە دەدويّين كە گرنگە بۆ ئيّمە و راستەخۆ پەيوەستە بە تۆژينەوەكەمان، يەكيّكيان ئەوەيە كە لە وشەگەليّكدا وەك ھەموومان دەيزانين، پيتى (ب)ى فارسى لە كورديدا دەبيّتە(و) نەخاسە لە كۆتاھى ناوەكه: (شەب وئاب وسيب...هتد) دەبنه (شەو و ئاو و سيّو يان شەڤ و ئاڤ و سيّڤ) ، لە ھەنديّك لەھجەيەكى باشوورى كوردستاندا، ئەم گۆړانە زەقترە: باران- واران ، تابستان- تاوستان، بە- وە...هتد.

ئەوەى ئێرە مەبەستمانە ئەوەيە كە زۆرجار ئەو (ب)يەى ئە سەرەتا و كۆتاھى ناوى ميرانى كورد و ناوى قەلا و شار و گوندەكانى كوردستان دەبينرێت، ئە بنەرەتدا و بە كوردى (و) و (ڤ) بووە. ھەروەھا پاشبەندى(ئاباد) و ( رود) كە بە ناوى زۆر شوێنەوە دەئكێنران، دەنگى(د) ئە كوردێدا دەسوێت و نامێنێت و دەبنە(ئاوا) و(رو- رۆ) و پولاد دەبێتە پۆلا.



بۆ سەلماندنى ئەمەش نموونە زۆرن و وابزانم هێنانەومى دوو سێيەكيان مەبەست بەدەستەوە دەدات، ئەوەتا شەقلاوا بە(شقلاباذ)<sup>(۱)</sup> و عەنكاوا- عەمكاوا بە (عمكاباذ)<sup>(۲)</sup> و زەھاو بە(زهاب و ذهاب) و سيساوا بە (سيساباد) و باداوا بە(باداباد) هاتوون<sup>(۳)</sup>، ئەم دوو گونددى دواهى مولكى مىرنشينى سۆران بوون و دواتر كەوتنە دەسەت كاربەدەستانى عوثمانى لە ھەولير، ناوچەى زەنگابادى گەرميان لە كۆتاھى سەردەمى عەباسيەو ناسراوە و لە سەرچاوە فارسيەكاندا بە زەنگىئاباد ناوى هاتووه<sup>(٤)</sup> چ گومانيتكمان نييە كە ئەو دەمانەش كوردى ناوچەكە بە پييان گوتووە زەنگاوا- زەنگاواد و لە ھەواليتكيشدا وا هاتووە، بەلام بە ھۆى ناوچەكە بە پييان گوتووە زەنگاوا- زەنگاواد و لە ھەواليتكيشدا وا هاتووە، بەلام بە ھۆى ناوچەكە بە پييان گوتووە زەنگاوا- زەنگاواد و لە ھەواليتكيشدا وا ھاتوە، بەلام بە ھۆى بەرلەى نەس خكردنەمو بورە بە رانكاوا- زەنگاواد و لە ھەواليتكيشدا وا ھاتووە، بەلام بە ھۆى بەرەت دەس خەردنەمە بەروە بە رانكىوا، و قەلاى(بەھار) يەكەم پايتەختى ولايەتـى مەلەي نەس خەردىمە بەروە بە رانكاوا- زەنگاواد و ئە ھەوليتكى ئەر سەردەمە بە (ومار) ناو ھەلەي نەس خەردىمە بەروە بەراندى وا<sup>(٥)</sup> و قەلاى(بەھار) يەكەم پايتەختى ولايەتـى بەدرى كورى موھەلەلى كورى مەلكانيتكى كوردەرە بەرگويتى كەوتووه<sup>(٢)</sup> و مىر سورخابى كورى بىراوە كە ديارە لە زارى خەلكانيتكى كوردەرە بەرگويتى كەوتووه<sup>(٢)</sup> و مىر سورخابى كورى بەدرى كورى موھەلەلەي كورى مەمەمەدى شادنجان (٢٤- ٥٠٥- /١٠دارز) خاوەندى بەدنىي ناوى سورخابى بەدىيەن لەرزخى زيتى خواروو و ناوچەكانى ئاغجەلەر و كۆيە<sup>(٨)</sup>، بەدىرى ئەرى ناوى سورخاو بورە و پېم وايە چەمى سورخاوشان- سورخاو شاھان كە دەرېزيتە ناو زيوە يادەلىرى ئەرە<sup>(٥)</sup>، لە بەيتە شيعريكى كوردىي سەدەى ١١٠كاردىز ناوى بەمالەى كەدەرئى يەرەرىنى يادىرانى ھەرەرە بەر دەرە بەرلەي بەمى سورخاوشان- سورخاو شاھان كە دەرېزيتە ناو زيوە

> كەى صنعەت كەى طەبع، كەى ئاسا كەى خوو نەسڵ خانەدان سورخاو ماموو<sup>(١٠)</sup>.

بهم پێيه دهڪرێت ڪۆی ناوڪانی ديـش راسـت بڪهيـنهوه و بيـانگهڕينينهوه بـۆ ئهصله ڪوردييهڪهيان،

دارائاباد يەكێے بوو لەو سىخ شارۆچكەيەى شارەزور كەوا لە دەمى فەتحى ئىسلامى ئاوەدان بوون و فەتح كران و بە ناوى شاە داراى ئەخمىنيى بنيادنەريەوە ناونراوە و لە سەدەى ٤ك/١٠ز كەوتە دەستى مىرانى حەسەنۆيى بەرزەكان، لە كورديدا داراوا بووه<sup>(11)</sup> و بنەمالەى شبانكارەى كورد كە لە ناوەراستى سەدەى ەك/١١ز دا، دەسەلاتداريەكيان لە بەشىڭكى ھەريمى فارس و ئەسپەھان دامەزراند، ناوى دروستيان شوانكارەيه<sup>(11)</sup> و ئىستاش خىلايكى كوردى دانيشتووى شارەزور بەم ناوەوە ھەرماوە و گونىدى شوانكارەش ھەيە و خىقلىكى كوردى دانيشتوى شارەزور بەم ناوەوە ھەرماوە و گونىدى شوانكارەش ھەيە و خىلايكى كوردى دانيشتوى شارەزور بەم ناوەوە ھەرماوە و گونىدى شوانكارەش ھەيە و خۆشاف بووبيت، كەچى ياقوتى حەمەوى(م: ٢٦٦ك/١٢٢٩ز) كردوويەتى بە خەوشەب<sup>(1)</sup>، مەروەھا كەلەسى ئامىيىدى بارەگاى مىرانى ھەكارىز) كردوويەتى بە خەوشەب<sup>(1)</sup>، قەلاى(جلاب)يش دەناسرا<sup>(٥١)</sup>، نەدوورە ئەمەش بەفارسيكردن يان شيۆەى فارسيى ناوەكە بېت قەلاى(جلاب)يش دەناسرا<sup>(٥١)</sup>، نەدوورە ئەمەش بەفارسيكردن يان شيۆەى فارسيى ناوەكە بېت قەلاى(جلاب)يش دەناسرا<sup>(٥١)</sup>، نەدوورە ئەمەش بەفارسيكردن يان شيۆەى فارسيى ناوەكە بېت



نـاوی هەردوو روبـاری سپیرود(أسـبیروذ)<sup>(۱۱)</sup> و جـوانرود له کوردیـدا سـپیرۆ و جـوانرۆ بـوونه له شیوهی تانجهرو، وشکهرو، ناوی جوانرۆ ئێستاش لای خهڵکهی ههر وهک خۆی ماوه.

لەبەر رۆشنايى ئەو حالاەتە گۆرانەى بەسەر ئەم ناوانە ھاتوون، دەكرىت چ ناويكى پەيوەست بە مىـرومانەوە ھەيە و لە نووسـراوە فارسـييەكاندا ھاتوون، بيگەرينيـنەوە بـۆ شـيوە كوردييەكەى.

دووههم: عهرهب و کردنی پاشگری(ۆ)ی ناوی کوردی به (ویه):

راستييهكي بهڵگەنەويستە كە عەرەب بە درێژايـي مێژوويـان لە پـێش و پـاش ئيسلامدا، سهدان وشهيان له گەلانى ديكەوە وەرگرت و پاش گونجاندنيان، بەكاريان هێنان و تێڪهٽی زمانی خۆيانيان ڪردن و دهبوو بهپێی دهستور و رێزمانی عهرهبی سهرهدمريی لهگهڵ بكهن و دهستكاريی بنيادی بكهن و پيتهكانی بگۆرن، ئهو وشانهی زوو ومرگيرابن و له ئاخافتنى كۆنى عەرەبى پێش ئيسلام، شوێنى خۆيان گرتبێت و پاشتر له قورئان و فهرموده راستهکانی پێغهمبهر و شيعری سهرهتاکانی سهردهمی ئيسلامی هاتبن که به سەردەمى گەواھيھێنانەوە(عصرىالاستشھاد) دەناسىرىت، بە بەعەرەبيكراو (معرب) دادەنىرێن و چونکه له قورئاندا بهکار هاتوون و چهند جارێکيش جهخت لهوه کراوهتهوه که قورئان به عەرەبيەكى پەتى و رەوان ھاتۆتە خوارەوم بۆيە زۆربەي زمانەوان لە كۆنەوە لەگەڭ داننانيان به ره گوریشهی ناعهرهبیی ئهم وشانه، نهده شیان نک وَلَی نهکهن و به مـولَکی عهرهبیان دادەنٽن و ئەحكامى زمانى عەرەبيى بەسەر دەچەسپٽنن<sup>(١٧)</sup>، ئەم جۆرە وشانە جياوازن لە وشەي بيانی (دخيل) و دروستکراو (موند)، ف. عهبدونره حيم ساخکه رموه ی کتيبی (انمعرب من کلام الأعجمــى) دانــراوى ئەبــو مەنصــورى جەوالىقــى(م: ٤٠ كەك/١١٤٥م)، بە وردى لەم بــابەتەى كۆليوەتەوە و زانياريى بەكەلكى خستۆتە روو<sup>(11)</sup>، لە ئاكامى ئەمەدا، ئەو ميرە كوردانەى لهم سهردهمهدا دمركهوتوون، ناويان ههر به فۆرمه عهرهبيكراوهكهى براوه و وهك سهدان ناوى دى بوونەتە وشەى (معرب) و پاشتريش ھەر وا ماوەنەتەوە و بە پێويست نەزانراوە وەك خۆيان لـــــن بكــريّتهوه و ئيّســتاش دوا قــالبي خوّيــان ومرگــرت. تهنــانهت له وشــهگەليّكدا، دەستكاريكردن چەند پيتێكى دەگرتەوە تا واى لـێ دەھات تەواو دەگۆراو و بە ئاسانى ئەصلەكەي ناناسريتەوە.

ئەگەر كتيبه ميزوويى و ئەدەبيەكانى سەردەمى ئيسلامى بېشكنين و چاويكى خيرا بە ھەواللەكانى چوار سەدەى يەكەمى سەردەمى ئيسلامى ١- ٤ك/ ٧- ١٠ز بىڭيرين، دەبينين دەھان كەسايەتى ناسراو ھەن لە زمانەوان و دانەر و زانا و فەقيە و موفەسير و مير و بەرپرسى بە نەژاد ئيرانى، خۆيان يان يەكيّك لە باب و باپيرانيان، ھەللگرى چەشنە ناو يان ناسناويكن بە پاشگرى(ويە) كۆتا ديّت: (بالويە، خالويە، خمارويە، درستويە، راھويە، زادويە، زنجويە، زيلويە، سيبويە، شاھويە، شيرويە، قولويە، كاكويە، مردويە، ماھويە، ماسويە،



متويه، مسكويه، مهرويه،... هتد)، پێشتر ئهم پاشگره لاى عهرهب تهواو نامۆ و نهناسراو بوو و له سـهردممى جـاهيلى و بهر له تێكهڵبـوونى عهرهبه فاتحهكان به گهلانـى بيانى، چ شوێنهوارێكى له زمانى عهرهبى نهبووه، بهلام پاشتر تهنانهت دهخرايه دووى چهند ناوێكى عهرهبييش و دهبوو به پشكێك له ناوهكه: (حربويه، حسنويه، حمدويه، زكرويه، عمويه، عمرويه، فضلويه، نفطويه...هتد).

لهميّرْه زانايان و زمانموانی موسلّمان هملّومستهيان لمسهر ئمم حالّمته كردووه و بايمخيان پيّداوه و چونكه لايان نامو بووه، را و ليّكدانموهی جياوازيان لمبارهيموه خستوّته روو لمبارهی دروست گوّكردنی به(ويه، ه ويه، وهيه، ويه)، يان سهبارهت به ئمحكامی ئيعرابكردن و گهردانكردنی، ئممهش بهردموام گهنگهشه و مشتومړی هيّناوهتهكايموه، بهلام گشتيان كوّك و يهكدمنگن لممهر ئموهی ئمم پاشگره چ رهگوريشهيهكی له زمانی عمرهبی نييه و به ليّزيادكردنموه له فارسييموه ومرگيراوه و لمگهل بنياد و ريزمانی عمرهبيدا گونجيّنراوه، تويّژهريّك به سهرلمبمری را و سهرنجهكانی زمانموان چوّتموه و هملّی سهنگاندوون و تويّژينهوهيهكی قوولی لمسمر ئمم مژاره ئمنجامداوه<sup>(۱۱)</sup>.

لنيره پيويسته ئەوەش بلنيين له فەرھەنگى(لسان العرب)ى(ابن منظرر: ما١٧ك/١٣١١ز) و فەرھەنگەكانى دى و له سەرجەم كەلتورى عەرەبدا، ھەر وشەيەكى بەعەرەبيكراو و وەرگيراوى ئيرانى ھەيە و چووبيته ناو زمانى عەرەبيەوە، بىخ سيرودوو گەرينىراوەتەوە بۆ زمانى فارسى و بە(فارسي معرب) ھەژمار كراوە و چ حيسابينك بۆ كوردى و زمان و زارەكانى ديكەى سەر بە خيزانى زمانە ئيرانييەكان نەكراوە، كەچى برينكى بەرچاوى ئەو وشانە زياتر لە كوردىيەوە نزيكن نەك لە فارسى<sup>(٢٠)</sup>.

ئموهی جیکگای باسه و پهیوهسته به دیرۆکی میرنشینهکانی کورد، ئموهیه ژمارهیهک لمو میر و سمرکرده کوردانهی دهگه پینموه بو چوارسه سالی یهکهمی دیروکی ئیسلامی، به ههمان شیوه ناویان به (ویه) کوتاهی دیت و ئاشکرایه کاتی خوّی چ حیکایهتخوانان و هموالزانان و چ بنووسان و باجگران و فمرمانبمرانی دمولهتی ئیسلامی به دهستکارییموه توماریان کردووه تا به گویرهی سیستمی زمانی عمرهبی بخویرینموه و به ئاسانی لییان تی بگهن و دواتریش له سمرچاوهکان بهم چهشنه یاداشت کران:

- جيلويه: سەركردەيەكى كورد بوو سائى ١٩٦ك/١٢٨ز كوژرا<sup>(٢١)</sup>.
- فاذویه: کابرایهکی نهناسراوی کورده- ناومراستی سهدمی ۳ک/۹ز<sup>(۲۲)</sup>.
- سەركردەى خەوارىج ئىبراھىم شادكويە- نىوەى دووەمى سەدەى٣ك/٩ز- ناسناوى بە سى شيۆە ھاتووە: شاذكويه<sup>(٢٢)</sup>، شاذلويه<sup>(٢٢)</sup>، شادلويه<sup>(٢٥)</sup> و دەبيٽتە باوكى دەيسەمى كورد مىرى ئادەربىجان (٣١٥- ٣٤٥ك/٩٢٧- ٩٥٦ز) كە ناسراوترىن مىرى قۆناغى بەرايى دەسەلاتداريى



ڪورده و له پێشـهنگی ئهو ميـرانهيه که دراوی به نـاوی خـۆيهوه نهخشـاندووه و لهسـهر ئاستی خيلافهی عهباسی و رۆژههلاتی ئيسلامی بهناووبانگ بوو<sup>(٢٦)</sup>.

- شكويه: مير جەعفەرى كورى شكويەى ھەدبانى- ھەدبان، خودانى شارى سەلاماس بوو و
   له ھەوالاهكانى ساللى ٣٣٢ك/٩٤٤ز دەنگوباسى ھاتووه<sup>(٢٧)</sup>، شكويە ھەر جكويەيە، ئەمەش
   نيشانەى ئەوەيە كە ناوەكە چكۆ بووە و پيتى(چ) دەكرا بە(ج) يان(ش)<sup>(٢٨)</sup>.
  - بانویه: باوکی میری قه<sup>ا</sup>لی ئەردەمشت صالحی کوری بانویه- سەدەی ٤ک/١٠ز<sup>(٢٩)</sup>.
- حسنویه: ڪوری حوسيّنی بهرزهڪان(۳٤٨- ۳٦٩ڪ/ ٩٦٠- ۹۸۰ز) دامهزريّنهری ميرنشينی حهسنهويهی له ههريّمی چيا و شارهزور که ههر به ناوی خوّيهوه ناوزهد کراوه<sup>(۳۰)</sup>.
- جکویه- چکویه: موصهکی کوری جکویه یهکهم میری ناسراوی ههدبانهکانی ههولیّر و رهنگه میری ههولیّر بووه<sup>(۳۱)</sup>.
- شيروه- شيرويه ڪورى مهم: ساٽى ٤٠١ك/١٠٠٩ز مير(ممهـد الدولـة) سـهعيدى ڪورى مهروانى كوشت و بـۆ نـزيكهى سـاٽێڪ حـوكمى ميرنشـينى مهروانيـى گـرته دهست و نازناوى (الواثق بالله) لێنرا و دراوى حبه ناوى خۆيموم لێدا.
- فضلویه: له میرانی کوردی شوانکاره له ههریمی فارس، و فهضلویی هوزیکی لورستانه <sup>(۳۲)</sup>.
- ديلويه: سهرداريّكى نهناسراوى كورده و قهلايهكى بهدهستهوه بووه كه به مهزنده دەكهوته شويّنيّكى نزيك مهندەلى و حلوانهوه و ههر به ناوى خۆيهوه ناو نراوه: دزديلويه واتا دژ يان قهلاى ديلويه و دواتر ئهم قهلايه كوتوتوته ژيّر دەسهلاتى ميرانى عهننازيى شادنجانهوه و له روداوهكانى سالانى ٤٣٧- ٤٣٩ك/١٥٥- ١-٤٩ز دەنگوباسى هاتووه<sup>(٣٣)</sup>.

ئيمه واى بۆ دەچين تا رادەيەكيش دلانياين لەوەى كە سەرلەبەرى ئەم ناوانە لە بنەپەتىدا و بە زمانى خۆمالايى كوردى، بە(ۆ) كۆتاھىيان ھاتووە نەك بە (ويە) و دەنگەكانى(ج، ف، ذ) لە بنەكۆك و پيش گۆړينيان (گ، چ، پ، د) بوونە، ئەگەر بخوازين وەك باب و باپيرانمان ناويان بەينىين، دەبيت بيترين: ( گيلۆ، پادۆ، شادكۆ- شادلۆ، چكۆ، بانۆ، حەسەنۆ، چكۆ، شيرۆ، فەزلۆ، ديلۆ) و رەنگە ھۆزى دەلۆ لە ھۆزەكانى گەرميان پەيوەندىيەكى بەم مىرە ديلۆ- دەلۆ ناوەوە ھەبيت.

ئەگەر نەكارىن بەڭگەى مىٽژوويى پىنوىست بۆ سەئماندنى راستىى ئەم بۆچوونەمان سەبارەت بە گشت ئەم ناوانە بەينىنەوە، ئەوا دەشىيىن بى دوودلى، سەبارەت بە سى چوارىكىان بەلىگە گومانبر بخەينەروو، حەسنەويەى بەرزەكان يەكىك ئە مىرە ھەرە ناسراوەكانى كوردە و ئە سەرتاپاى سەرچاوە عەرەبىيەكاندا ناوى بە(حسنويە) ھاتووە و نەقشىبەندى گەھىشىتۆتە ئەو ئەنجامەى كە دروسىتەكەى (حەسنةويە)يە<sup>(٣٤)</sup>. كەچىى دانەرى



كتێبى(مجمل التواريخ والقصص) كه خەڵكى ئەسەدئابادى كوردستانە و لە نيوەى دووەمى سەدەى ٥ك/١١ز و نيوەى يەكەمى سەدەى ٦ك/١٢ز ژياوە و ساڵى ٥٢٠ك/١٢٢ز كتێبەكەى داناوە، ناوى بە شێوە كورديەكەى حەسەنۆ (حسنو بن الحسين البرزكان) نووسيوه<sup>(٣٦</sup>) بىگەرە ناوى ميىر بەدر(٣٦٩- ٥٠٤ك/٩٧٩- ١٠١٤ز)ى كوپ و جێگرەوەيشى، بە (بدر حسنو)-بەدرى حەسەنۆ نووسيوه<sup>(٣٣)</sup>، ساخكەرەوەى كتێبەكە وايزانيوە وشەكە ناتەواوە و لە ھەردوو شوێنەكەدا رابووە (يە)ى بۆ زياد كردووە، روونە ئەم مێژوونووسە كە زۆر نزيكە بەخۆيشى كورد بێت، ناوى ئەم ميرەى ھاونيشتمانى لە زارى خەلكە كوردەكە وەرگرتووە، دەكرێت بە كورد بێت، ناوى ئەم ميرەى ھاونيشتمانى لە زارى خەلكە كوردەكە وەرگرتووە، دەكرێت بە ناوى رۆيشتووە، عومەرى خەيام لە نەورۆزنامەكەيدا و لە بازيار- بازەوان عەلى كامە دەدوێت ناوى رۆيشتووە، عومەرى خەيام لە نەورۆزنامەكەيدا و لە بازيار- بازەوان عەلى كامە دەدوێت ناوى رۆيشتووە، عومەرى خەيام لە نەورۆزنامەكەيدا و لە بازيار- بازەوان عەلى كامە دەدوێت ناوى رۆيشتووە، عومەرى خەيام لە نەورۆزنامەكەيدا و لە بازيار- بازەوان عەلى كامە دەدوێت دەئێت لە خزمەت(بدر حسنو)- بەدرى حەسنۆ بووه<sup>(٣٣)</sup>. وەلى مخابن بەھۆى ھەلە و نەزانينى و بە(بدر خستو) خويندورزامەكەرە، ناوى شيويزارە و ديارە ساخكەرەوەكەش ناشارەزا بووه دەئێت لە خزمەت(بدر حسنو)- بەدرى حەسنۆ بووه<sup>(٣٣)</sup>. وەلىخ مخابن بەھۆى ھەلە و نەزانينى دەئۆت لەردەت دەرتورە، عومەرى خەيام لە نەروزە ئەپووە رە<sup>٢٣</sup>. وەلى مخابن بەھۆى ھەلە و نەزانينى دەئىت دەنتوە، تەحەرەرزامە دەرى دەسنۆ بورە<sup>(٣٣)</sup>. وەلىخ مخابن بەھۆى ھەلە و نەزانينى دەريىزا بەرىرەنامەكەرە، بىئاگا لەرەي لەرۇۋەرە مەيو دەيورە كە ھيچ واتايەكىش بەدەستەرە سەدەكانى ٥-٦كارتار بەرى كامەيە ھاودەمى مەر دو سەراى لە شارەن دەيرەر سەدەركانى دەت دەرى دەسەلەتى كەمەلەرى دەيرەر مەيرە دەرەرە كەيرە دەرەرى دەيرەرە، بەيرەرە ئەيەرەرى خەيرەرەرەرەرى مەمەرى دەيرەرە سەدەركانى ٥-٦كەرەن ئەرەرى دەرەت دەرى دەرەرى بەيروە بەرە مەيرە يەنرەرى دەرى

سەبارەت بە(جكويە، شكويە) كە ناويكى باوبوو لەكىن كوردانى ھەدبان، راستەكەى چكۆ يان چەكۆيە وەك لە سەرچاوەكانى سەردەمى ئەيوبى ھاتووە و مير عيزەدين موسەكى كورى چەكۆ(م: ٥٨٥ك /١١٨٩ز)، خالۆزاى سولٽتان صەلاحەدينى ئەيوبى بوو، واتا خاليكى سولتان ناوى چەكۆ بووە، صەديقى كورى چەكۆ سەركردەيەكى كورد بوو لە سوپاى ئەيوبى و سالى ١٧٥ك/١١٦ز كوژرا<sup>(٣٩)</sup> و سيف الدين ئيبراھيمى كورى شروة-شيرۆ كورى عەلى كورى مەرزەبان كورى كلۆل چەكۆ، ميريكى ديكەى كورد بە ئەشكرى ئەيوبى دىكە بەھەن چەكۆ يەكۆ يەكۆ، كەردىكە ئە مىريكى دىكە بەركىدەيەكى كورد ئەيرۆ كەرى مەرزەبان كورى كلۆل چەكۆ، ميريكى دىكە كەردىن ئەيرۆكى ئەشكىرى ئەيوبى(<sup>٠٠)</sup>، ئەمە جىگە ئەوەى چەكۆ يەكيۆكە ئە كارەكتەرەكانى چىرۆكى ئەشىندارىي مەم و زين.

همرومها فارقی(م: پاش ٥٧٧ك/١١٨١ز) كه خهنكی میافارقینه و نه كوردستان نهدایک بووه و ژیاوه، ناوی مامیکی میر نصر اندونة ئهممهدی کوری مهروان(٤٠١-١٠١٠/ - ١٠٦١ز) به شیّوه كوردییهكهی هیّناوه: بلاشو كوری كهك<sup>(١٤)</sup>، میر شیّروی كوری مهم، به نوی ناوی فهرمیی شیّروین بووه وهک نه تاكه دراویکی دوّزاراوهی نه نمی ناوه، كهچی به شروه- شیّروه نوسیویهتی كه ههر شیّروی كوردییه و تا ئیّستاش نه كرمانجی سهروودا، ههر كهسیّك برگهی یه كهمی ناوی شیّر بیّت وهک: شیّروان، شیّرزاد، شیّركو به شیّرو گاز دهكریّت، فارقی ناوی كوری ده و نهوهیه كی میر ئه مهدی کرون مهروانیشی به(عیسکوه) نوسیوه: عیسکوه كوری دهریاس كوری عیسکوه<sup>(٢٤)</sup> و دیاره نه به د



نهبوونی (ۆ) له عهرهبی، ناچاربووه ئهم دوو ناوه: شێرۆ، عیسکۆ به(وه) بنوسێت که شێوهی فارسیی(ۆ) یه بیانکات به شروه و عیسکوه. جیلویه ناوی زۆمێکی کورده له ههرێمی پارس و راستهکهی گیلۆیه و کێوی گیلۆ که به فارسی کراوه به (کوه گیلویه)<sup>(۱۱)</sup>.

سەبارەت بە شاھويە، شاھۆ ئىستا زنجيرە كىدۆكى ناسراوە و دەكەويىتە نىدان ھەردوو ئوستانى كرماشان و كوردستان- سىنە و نشىنەگەى پىرخىرى شاھۆ بووە كە بە مەزندە ئە سەدەى ٦ك/١٢ز ژياوە، گومانىكى وام نىيە شاھۆ ئە بنەرەتدا، ناوى كەسە نەك ناويكى تۆپۆنۆمى و دەبىت شاھۆ ناوىك پەيوەندىى ئەم كىوموە ھەبىت تا ئەو ئاستەى بە ناويەوە ناوزەد كراوە، ھەندەى ئىمە پىلى بزانىن ئە سەدەكانى ٣-٤ك/٨- ٩زدا، دوو كەسى ئىرانى ناويان شاھۆ- شاھوە بووە و ئە دەقە عەرەبيەكاندا كراون بە شاھويە<sup>(31)</sup>.

پاش برانهوهى رۆژگارى هەژمونى زمان و چاندى عەرەبى و بەسەرچوونى (عصر الإستشهاد)، جيبهجينڪردنى ريزمانى عەرەبى بەسەر ناوه ناعەرەبيەكاندا نەما يان كز و سست بوو و ئەگەر ھەشبوايە ئەوا بە بەرنامە نەدەكرا، ئەم چوارچيوەيەشدا، گونجاندنى (ۆ) ش نەما و وەك خۆى دەنوسرا و ئە سەردەمى ئەيوبييەوە ناوى چەند كوردينك بى دەستكارى و وەك خۆيان ھاتوون:

- بلاشۆ: عيساى كورى بلاشۆ(م:٤،٥ك/١١٨٨ز) واليى حەلەب بوو.
- ملكيشۆ: كوړ و نهوهكانى مير و كاربعدمست بوون له كوردستان و له سوپاى ئهيوبى<sup>(ه؛)</sup>.
  - ئيبن بوبو: زانايهكى كورد بوو له بهغدا<sup>(٤٦)</sup>
- مەندۆ: مەندوه، شێخ مەندۆى كورد خاوەند قەڵاى ئەرقىن لە چارەكى يەكەمى سەدەى ٨كەندۆ: مەندوه، شێخ مەندۆى كورد خاوەند قەڵاى ئەرقىن لە چارەكى يەكەمى ٨كەندە.
- هندۆ: باوکی بهدرمدین حهسهنی کوری هندۆ که دهسه لاتداریکی ناسراوی کورد و حاکمی شنگار بوو و سائی ۷٤۸ک/۱۳٤۷ز موصلی خسته ژیر دهستی خوّیهوه و پاش شهش سائیک هاتهکوشتن<sup>(۸۱)</sup>.

كورد بەوەندەوە نەوەستا، بەلكو ئەم دەستورەى ناونانەيان بەسەر ناوە عەرەبى و ئيسلاميەكانيشدا سەپاند و بە ئكاندنى پاشكۆى(ۆ) پێيانەوە، دەيانكردن بە خۆمائى و روخسارى كوردەواييان پێ دەبەخشين، بۆ نموونە(شيخ)يان دەكرد بە شيخۆ و ئەم حالەتە تا ئێستاش ھەر بلاوە و شيخۆ ناويك ماوەيەك پاش حەسەنى كورى ھندو بووە حاكمى شنگار بوو<sup>(٢١)</sup> و(زيد) يان دەكرد بە زەيدۆ و شيخ زەيدۆى زەرقى- زەركى يەكەم پيشەواى مەشيخەى زەرقى بوو<sup>(٠٥)</sup> كوردى واش ھەبوو (محمد) و (سليمان)ى دەكردن بە محەمەدۆ و سليمانۇ<sup>(١٥)</sup>، بەلام ئە زۆربەى حائەتەكاندا، ناوە عەربيەكان كورت دەكرايەوە ئەوجا (ۆ) دەخرايە پال نەخاسمە ناوە ئيكدراوەكان، بەدئيسى راستيى پيكاوە دەميك دەئيت كورد دەنرايە يەئى دەئيت كەرد



كردبوو و زانيويانه ئهم پاشگره رۆٽى كورتكردنه*وه و گ*ازكردنيش دهگێڕێت<sup>(۳۰)</sup>، ئهگهر بـروانينه ليسـتى نـاوى ميرانـى كـورد، له سـهدهكانى ٨-١٣ك/١٤- ١٩ز، دەبينـين كـورد به دهگمهن ناوه درێژهكانيان له كورتكردنهوه بواردووه:

به میر بهدرمدینی بوختی- بوهتانی میری جزیرهی بوهتان(م: ۸۷۳ ڪ/۱٤٦٩ز) یان ده گوت بهدرۆ و ئاوههاش میژوونوسیک گویی لیبوه<sup>(۱۰)</sup> و به میر غرز الدینی سلیمانی-سلیقانییان ده گوت غهرزۆ که یه کهم میری ناسراوی سلیقانییه و رهنگه میری دامهزرینهری میرنشینی سلیقانییش بیت، به ههمان ده ستور، ناوی میران: سیف الدین و عز الدین و شمس الدین و خلیل و جهمشید و ئهبدال ...هتد، کران به سهیفۆ، عهزۆ، شهمۆ، خهلۆ، جمۆ، ئهبدۆ<sup>(۵۰)</sup>.

حالی حازر ئهم پاشگره وهک خوّی ماوه و ههمان روّل دهگیّریّت و له کرمانجیی سهروودا زوّر چالاکه و بهچری بهکاردیّت و تا ئهم سالانهی دوایی ناوی ریّژهیهکی بلّندی خهلّکی ناوجهرگهی کوردستان ئهم پاشگرهی پیّوهبوو، نهخاسمه له نیّوان کوردانی داسهنی- یهزیدی و خیّله کوّچهرهکان ئهوانهی هوّگری دهشت و ههرد و کیّوهکان بوون و ههنده تیّکهلی خهلّکانی بیانی نابوون و موّرکی خوّرسکی کوردهوارییان پاراستبوو. تهنانهت به میرانی فهرمانرهوا و خانهدانی ههکاری دهگوترا شهموّ و به میرانی ساسوّنیش دهگوترا بنهمالهی حهزوّ- عهزوّ<sup>(۲۰)</sup>.

ناوی میر حهسهنۆش باشترین به لگهیه بۆ سه لماندنی ئهوهی ئهم ئامرازه پێشتر له له هجه کانی ناوچه کانی شارهزور و کوردستانی رۆژهه لاتیش هه بووه، ههرچه ند بهره بهره کاڵ بۆته و ئێستا هه نده بهرچاو ناکه وێت، سه بارهت به له هجه ی هه ورامییش، کاکۆ زه که ریا ده ناسین که ریبه ریکی ئایینیی پایه به رز و به شکۆی هه ورامان بووه و له سه ده یا ۱۱ کا ژیاوه و ئیستاش زید و شوینی له دایک ونی به گوندی کاکۆزه که دی و نه وه و شوین که وتوه کانی به کاکۆزه که دی به گوندی کا کاره و نه وه و ماهیده شتی (۱۸۰۰ - ۱۸۸۱) به سه ید یاقو ناوی ده رکرد و بوه و ناسناوی (۱۰۰۰).

بەڭگەكان ھەنـدە روونـن و ھەنـدە زۆرن بە زيادەوە بايى ئەوە ھەن بتـوانم بلّـێم ئكاندنى(ۆ) بە كۆتاھى ناوى كەسييەوە واتا ئۆنۆماستيك (اسم علم)، ئەوە زەقتىر بووە بە دياردە يان دۆخێكى زمانى ناوببرێت، بەڭكو ئەميژەوە و پێش ئەوەى ئە دووتوێى سەرچاوە بيانييەكان ياداشت بكرێت، وەك ھەر ياسايەكى زمانەوانى، ئە زمانى كوردى خەملّيوە و جێگير بووە و ئەگەر ئەو كورتە راپۆرتەش ورد بينەوە كە مەلا مەحمودى بايەزيدى(١٧٩٧-١٨٧٠) بۆ " ئيسم و ناڨى كورمانجيان كو تمام و بى كيماسى دبيژين" رێكى خستووە، دەگەينە ئەو ئەنجامەى كە كرمانجان كۆتتا كۆچەرى و گوندنشيانى كورد، چ ناوێكى مەربى ھەبووە و راستەخۆ پاش كورتكەر، باتا كۆچەرى و گوندنشيانى كورد، چ ناوێكى



عبدالله- عهبوّ، عبد القادر- قهدوّ- قادوّ، عبد اللطيف- لهتوّ، حيدر- حهيدوّ، جعضر-جهعفوّ…هتد<sup>(۸۵)</sup>.

ليّـرموه دەتـوانين بەدلّنيـاييەوه بلّيّـين له زووموه لاى گەلـى كورد بـووەته ئـامرازى ناونان، وەك چۆن له گەليّك زمـانى ئەمـرۆى جيهاندا ئـامرازى تـايبەت هەيه بۆ ناونـان وەك ئـامرازى (ڤيچ) و(ۆڤ) له زمـانه سـلاڤييەكان. بـا ليّـره ئەوەش نەبويّرين له ژيّـر كـاريگەريى كوردا، ناوانەكانى عەبدۆ، سەعدۆ، حەجو، حەمۆ، لەناو عەرەبى سوريا و لوبنانيش پەيدا بوون و چەندين كەسايەتيى ناسراوى عەرەب ھەن ناويان به(ۆ) كۆتا ديّن.

سێههم - گۆړينی پيتێڪ يان زياتر له ناوی کوردی:

جەوالىقى كتێبى(المعرب من كلام الأعجمي على حروف المعجم) لەبارەى وشە وەرگىراو و بەعەرەبىكراوەكان داناوە و دەڵێت عەرەب زۆرجاران ناوە ئەعجەمىهكان-ناعەرەبيەكان دەگۆرن و ئەو پيتانەى نىيانە لاى دەبەن و نزىكترىن پيتى خۆيان لێيەوە، له جێگاى دادەنىێن و دەبوو ئەم رەفتارە پێويستەش بكەن تا پەيشى بيانى وا نەچێتە نێو ئاخافتنيانەوە، كە پيتى وەھاى تێدايە ئەوان نييانە<sup>(٥٥)</sup>، لەوانەش پيتى(پ) كە دەنگەكەى دەكەوتە نێوان (فاء) و(باء)ەوە لە عەرەبى نىيە و بە بائى فارسى و (الباء المهموسة) ناويان دەمەرد، بۆيە عەرەب ئەم پيتەى لە سەرەتاى ھەر وشەيەكى بيانى خوازراودا دەكرد بە(ف) تا دەبرد، بۆيە عەرەب ئەم پيتەى لە سەرەتاى ھەر وشەيەكى بيانى خوازراودا دەكرد بە(ف) تا يەھلە و پەھلەويات- فەھلە و فەھلەويات، يولاد- فولاذ، پالودە- فالوذة، پيرۆز- فيروز... ھتد. چەھلە و پەھلەويات- فەھلە و فەھلەويات، پولاد- فولاذ، پالودە- فالوذة، پيرۆز- فيروز... ھتد.

بيگومان ئەم پيتگۆركێيە ناوى مير و كەسايەتيە كوردەكانيشى گرتەوە، كوردێكى لايەنگرى دوا ئيمامى شىعەى دوازدە ئيمامى، ناوى بە (فاذويە الكردي) ھاتووه<sup>(١١)</sup>، دەشێم بە دڵنياييەوە بێژم ئەم كوردە گومناوە ھەرگيز ناوى دروستى ئاوا نەبووە، بەلكو پادۆ بووه و ئەوانەى ديويانە يان گوێبيستى دەنگوباسى بوونە، ناويان خستۆتە ژێر بنەماكانى بەعەرەبيكردنى ناوى ئەعجەمى و سێ گۆراكاريان بەسەر پيت يان دەنگەكانى ھێناوه و (پ) و (د) و (ۆ) ئەدووى يەك كردووه بە(ف) و (ذ) و (ويە) و سەرئەنجام پادۆ بوو بە (فاذويە). ئێرەوە دەگەينە ئەو بروايەى كە پادۆ- پاد ھەرچەند ئە زمانى كوردىى ھاوچەرخ نەماوه و نانرێت چ واتايەك دەگەھێنێت، پەيقێكى دێرينى كوردى بووە و ئەگرەنتى ناويە تە نەماوە و نانرێت چ داتايەك دەگەيتەيتە، يەيەردە

له لايه كى ديكەوه، قەكۆلەرانى كورد بەخۆمەوەش، باوەر ناكەم پيشتر دركيان به چۆنيەتى وەرگرتن و خواستنى وشەى بيانى كردبيّت كە عەرەبەكانەوە پەيرەويان دەكرد له زمانى گەلانى دى بە تايبەت فارس و كورد و سەرنجى ئەوەمان نەدابوو كە ئەم خواستنە ياسا و ريّساى خۆى ھەيە و ھەرەمكى نەبووە و لە ناشارەزاييەوە واماندەزانى ناوى ھەر ھۆز و



كەسايەتيەكى كورد، يان ناوى ھەر باژێر و گوندێكى كوردستان ئەگەر پيتى(ذ)ى تێدابوو، ئەوا پيتە راستەكەى(ز) و دەبێت بەم پيتە بنوسرێت تەنھا بە پاساوى ئەوەى ئەم دوو دەنگە لێك نزيكن و دەھان ساڵە لە كتێب و لێكۆڵينەوەكانماندا وامان دەكرد، ھەر بۆ نموونە محەمەد ئەمين زەكى، دەنگوباسى مير بادى كورى دۆستەك(باذ الكردي) و ھۆزى ھەدبانيى لە كتێبى (الكامل في التأريخ) ورگرتووه و ناويانى كروون بە(باز) و (هەزبەنى)<sup>(١٢)</sup>. پێدەچێت ناوى دروستى ئەم ميرە پاد بوويێت نەك (باد)<sup>(١٢)</sup>، واباز) و سەرچاوه عەرەبيەكان ھاتووه و توێژەر عەبدولرەقيب يوسف چەند ساڵ لەمەوبەر كەھيشتبووه ئەم ئەنجامە<sup>(١٢)</sup>. پادى كورى دۆستەك ميريكى ناسراو و كەسايەتيەكى مەروانى گەميشتېيەكان ھاتووە و توێژەر عەبدولرەقيب يوسف چەند ساڵ لەمەوبەر داريزمايە لە مێژووى كورد و بە خەباتى سەختى شييا ميرنشينى دۆستەكى- مەروانى كاريزمايە لە ميٽژووى كورد و بە خەباتى سەختى شيا ميرنشينى دۆستەكى- مەروانى دابمەزرێنيٽت و لە رێگاى بەديەيٽانى ئەم ئامانجە ساڵى ١٩٨٠كىرەز ھاتە كوشتەن. يان ئەو دابەمزريٽينت و لەريتكاى بەديەيتانى ئەم ئامانجە سالى دۆستەكى مەروانى

به لأم ئهوه جیّگای سهرنجه ناوی دوو میری ناسراوی کورد: میر شاووری کوری فهضلونی شهدادی ههدبانی(٤٤١- ٤٥٩ک/١٠٤٩- ١٠٤٧ز) و ومرامی گاوانی(م: ٤٠٣ک/١٠١٢ز) یه کهم میری ناوبراوی کوردانی گاوان، دهستکاری نه کراون وه خوّیان و به شیوه کوردیه کهی ماونه ته وه، شاوور شیّوه یکوردیی شاپوره و ومرامیش سووککراوه ی وه مرام-به هرامه و دوو سی میری دیی گاوانی ههر ناویان ومرام بوو.

هەر لەمبارەيەوە، ناوى باپىرە ھەرەگەورەى شايخ صاەفيەدىنى ئەردەبىلى (م: ٥٣٧ك/١٣٣٤ز)ى باپىرى صاەفەوييەكان پيرۆز- پيرۆزشاھى كورد بووه<sup>(٢٦)</sup> و ئەم وشايە تا ئىلاستاش لە كوردى وەك خۇى ماوە و بۇ ناونانى ژنانىش بەكار دىلىت، كەچى لە دەستپىكى ئىسلامەو تا ئەمرىۆ لە عەرەبى و فارسىدا ھەر بە فەيروز دىلىت و فەيروزى دەيلەمى(م: ٥٣ ك/١٣٣٤ز) يەكىنكە لە ھەقالانى پىغەمبەر وەك چۆن ناوى گەل و ولاتى پارسىش بە يەكجارى بووە فارس. ھەرەھا ناوى باپىرەگەورەى قاضى صادەدىن عەبدولمەلىكى كورى عىساى مارانى(م: ٥٠ ك/١٣٠٤ز) بە (فير) ھاتووه<sup>(٢٠)</sup>، كە چ واتا و رامانىك بەدەستەرە نادات و نەدوورە راستەكەى (پىر) بىلىت بە واتاى پياوچاك و رىلىرى ئايىنى.

#### سێههم: ناوى هۆزە دسەلاتدارەكان:

ههموو دەزانين كورد وەك گەلانى ديى دەرهاوسى لە دەمى دەركەوتنيەوە تا ئىستا، له سەدان هـۆز و خيل و تيـره و ئيل پيكدەهات و دەنگوباسى دەهانيـان له سەرچاوەكاندا هـاتووه بەو ئەگەرەى كە پشكدارييان لە چيكردنى روداو و گۆپانكاريەكانى كوردسـتان كردووه و چەند ميرنشين و دەسەلاتدارييكى خۆجيهييان بنياد ناوه، ئەومى ليره مەبەستە،



ناوى ژمارەيەكيان بە فۆرمى عەرەبى نووسراوە نەك وەك خۆيى و بە فۆرمە كورديەكەى و ئىمە ھەوڵ دەدەين بە ديتنى تێگەھيشتنى خۆمان پەى بە ناوى دروستيان ببەين، دەستپێك پێويستە ئەوەش بزانين، كە ھۆزەكانى(الهدبانية، البرزيكانية، الشادنجانية، الجاوانية، السهرانية...ھتد) (وية) نسبەى بۆ ناويان زياد كراوه وپێم وايە ناوى دروستيان وانەبووه، بەڵكو(ھەدبان، بەرزەكان، شادنگان، جاوان- گاوان، گۆران، سوهران) بووه وەك چۆن هۆزگەلێكى دى ناوى رەسەنى خۆيان پارستووه و بى دەستكارى ھاتوون، وەك:(البلاشجان-بلاشگان، الجورقان، المازنجان، المزدانكان- المستكان، بالكان)، ئەوەتا ناوى ھۆزەكەى مىر حەسنۆى كورد لە سەرچاوەكان بە(البرزيكانية) ھاتووه، كەچى بە خۆى بەرزەكان بووه<sup>(١٢</sup>).

۱- ههدبان- ههدبانی(الهذبانیة):

همدبان يمكيّكه له هۆزه گموره و ناودارمكانى كورد و چمند خيّل و تيرميمكى لى بۆتموه و هموار و نيشتمانيان له دمشتايى نيّوان همردوو زيّيموه دريّر دمبۆوه تا زۆزانمكانى سەلاماس و شنۆ و ئورمى و ممراغه له همريّمى ئادمربيجان، پاشان له سمدهى سيّهممى كۆچى/ نۆهممى زايينموه بمرمبمره چمند لق و تيرميمكيان نيشتمجى بوون و بوونه دمسەلاتدار و فمرمانرموا و سى ميرنشينيان داممزراند، ميرانى شمدادى له ئمړان- ئالان و ئمرمينيا و ميرانى رموادى له ئادمربيجان و ميرانى همدبانى له هموليّر له سى بنهمالمى دمسترۆيشتووى ئمم هۆزه بوون و رۆلى ممزنيان گيرا له ميژووى حوكمرانيى كورد و بنهمالمى ئميوبييش همر كوردى رموادى به زالى مەزنيان كيّرا له ميژووى حوكمرانيى كورد و بنممالمى ئميوبييش همر كوردى موون و رۆلى مەزنيان ميزانى همدبانىيه و له ئمرمينيا گيرسابۆوه. ناوى ئمم هۆزه له سەرجمم رموادى بوون كه خيلايكى همدبانييه و له ئمرمينيا گيرسابۆوه. ناوى ئەم هۆزه له سەرجم موادى بوون كه مۆلينى مەزنيان ميراني مەدبانييه و له ئمرمينيا گيرسابۆوه. مەزە مىزە بەرورە بەمرانى مەرزە بەرمىزى مەزنيان ي

سەبارەت بەم ناوە، وەك ئاشكرايە عەرەب گەنىك جاران ئە دەمى وەرگرتنى وشە ناعەرەبيەكان، پيتى(د) يان دەكرد(ذ) و ئەم گۆپىنە زۆر باو و كارپىكراو بوو و سەدان ناو و وشەى جۆربەجۆرى زمانە ئىرانيەكانى گرتەوە ئەوانەش كوردى، ئە ناوى كەسايتى و ناوى شوين و خواردن و خواردنەوە و ئامىر و كەئەپەل. .ھتد تا وەك دياردەيەكى زمانەوانى ئىمات و زمانەوانان ئىلى دوواون، بەرادەيەك كەم وشـه ھەن ئەم دياردەيە نەى گرتبىتنەوە، بە ئاخافتنىكى وردتر ئەو وشانەى ئەم گۆرىنەيان بەسمەردا ھات زۆرتىرن ئە وشـە نەگۆرىنىراوەكان.

من واى بۆ دەچم و رەنگە كەسانى دييش پێشتر ھەمان بۆچوونيان ھەبووبێت كە ھۆيەيەكى سەرەكيى ئەم پيتگۆركيە و كردنى(د) بە(ذ) و (س) بە (ش) ئەوە بێت كە تا سەردەمانى بەرايى ئيسلام، ھێشتا خاڵبەندى بۆ پيت و وشەكانى زمانى عەرەبى نەكرابوو و عەرەب ھەر بە بەھرەى خۆرسك و بە سەئىقە وشەكانى زمانەكەيان دەناسيەوە و ئە



چوارچێوهی رسته کهوه، دهیانزانی پیته هاوشێوه کانی ههر پهیڤێ ک چۆن بخوێننهوه تا واتایه ک به دهستهوه بدات، به لام کاتێک پاش فه تحی ئیسلامی و ولاتگیریی ههریّمه کانی ئیرانزه مین، به م ههریّمانه بلاوبوونه و و تیکه لی گه لانی دی بوون و بی ئهوه ی ئاشنای زمانی ئه م گه لانه بن و به مهزنده و به گویّره ی دهستوری زمانی عهره بی وشه کانیان ده خواست و به کاریان ده هیّنا<sup>(۲۱)</sup>، ئه مه ش کاریّکی وای کرد که پیتی(د) و(س)ی نه زوّر وشه به (ذ) و (ش) بخویّنریّنه و و ئه وجا توّمار بکریّن. پاشتر ئه م گوّرانه وه کیاسایه کی زمانی وانی نیّهات و زوّر به ی جاران پیتی(د)ی ناو و شه ئیّرانییه کان به (ذ) دهنوسرا و ده خویّنراوه.

ئەگەر نەمـر مـحەمەد ئەمـين زەكـى، ئەبەر سـەرقائى و نەپرژانـى ھەسـتى بەمە نەكردبێت، دەببوو ئێمە زووتر سەرنجى ئەم دياردەمان بدايە و بە دروستى بماننووسايە، مخابن ئێمەمانانيش ئەسەر ئەم رێچكەيە رۆيشتين و (ائهذبانية) (ائهذباني)مان كرد بە ھەزيانى بە بيانووى ئەوەى ناوى نزيكە ئە وشـەى ھۆز و گوايا ناوى ئە ھۆزەبان- ھۆزەوانەوە ھاتووە بە واتـاى سـەرۆكى ھۆز يـان ئە دەسـتەواژەى(ئەزبەنى) يەوە داپێـرژراوە كە ئە كرمانجيـدا بـۆ رێزئێگرتن بەكاردێت و ئاگامان ئەوەنەبوو كە عەرەب ھەرگيز پيتى(ز)ى ھيچ ناوێكيان ناكرد بە(ذ)، چونكە وێنەى ئەم دوو پيتە ئێكەوە دورن، بۆ نموونە ناوى شەھرەزور و زاب و زۆزان و ئەرزن... ھتد وەك خۆيان مانەوە و دەستكارييان نەكران. واتا ناوى رەسەن و كورديى ئەم ھۆزە ھەدبان بـووە، ئەمەش پشـتيوانيى ئەو بۆچوونەى كوردناس ڤلادميـر فيـۆدۆرۆفيچ مينۆپسكى(٧٢٨- ١٩٦٦) دەكات كە ھەدبانى گرى دەدات بە ناوى كۆنى ولاتى ھەرئير؛ مينۆپسىكى(٧٨٥- ١٩٦٦) دەكات كە ھەدبانى گرى دەدات بە ناوى كۆنى ولاتى ھەرئىر؛ مىنۆپسكى(١٩٨٠- ١٩٦٦) دەكات كە ھەدبانى گرى دەدات بە ناوى كۆنى ولاتى ھەرئىر؛

## ۲- شادنگان(الشاذنجان):

شادنگان هۆزیکی دیکهی ناوداری کورده و نیشتهجیی بهرازاییهکانی حلوان و دمرهتهنگ بوو و له سهرهتای سهردهمی بوهیهییهوه بووه هیزیکی خیلهکیی کاریگهر و کۆنترۆلی ریگای مهزنی خوراسانی کرد که به ناوچهکانی ژیر دهسهلاتی دهبری و میرانی شادنگان: (ابو الشوک) و (ابن ابی الشوک) و(ابو الفتح) محهمهدی کوری عهنناز(۳۸۱-شادنگانی دابریژن<sup>(۰۰)</sup>.

ئاشكرایه ناوی ئهم هۆزەش دووچاری ههمان گۆړین بووه سهرمړای گۆړینی(د) بۆ (ذ) و له گشت ههواللهكان به فۆرمه بهعهربیكراوهكهی هاتووه و تویژهرانی كورد لیّرهش بهههلهدا چوون و ناویان كرد به شازنجان گوایا ئهمه كوردیهكهیهتی، بهلام راستهكهی شادنگانه كه ئاستهمه بزانریّت واتای چی بووه و له چ وشهیهكهوه داریّژراوه رهنگه له شاد-شادییهوه ومرگیرابیّت.



٣- گاوان(الجاوان) و گۆران(الجورقان) گەلائى(الجلائية):

راستیه کی به لگهنه ویسته که (گ) له عهرهبیدا نییه و عهرهب نهم پیتهیان له ههر وشهیه کی ومرگیراو بدیتایه، به ناچاری دمیانکرد به (ج) یان (ک) یان( ق)، نهومتا گهوههر و گویز و گۆرموی له عهرمبیدا کراون به (جوهر، جوز و جورب)<sup>(۷۱)</sup>.

قربهى ئەو ناوانەى پەيوەنىدىيان بە كوردەوە ھەيە و دەنگى(ج) يان، تێىدايە، ئە كورديدا(گ)بووە، بۆ نموونە ئە چەنىدىن دەقىدا ناوى دوو ھۆزى گەورەى كورد بە شىيوەى جۆرەقان(الجورقان)<sup>(٢٢)</sup> و (الجاوان- الجاوانية)<sup>(٢٢)</sup> و ھاتووە، كەچى يەكەميان ئە سەرچاوەيەكى خۆمائى كە دانەرەكەى خەئكى ئەسەدئابادە بە گۆران و گۆرانان ھاتووه<sup>(٢٢)</sup> و ئە سەرچاوەكانى سەردەمى مەملوكيىدا، ناوبردنى بە جۆرەقان نامينىيت و تەنھا بە گۆرانى(الكورانية) ديت و ئاشكرايە ئىستا گۆران ھەم ھۆزىكى گەورەيە و ھەم بەشىيكى بنەپەتيى گەئى كوردن، ناوى ھۆزى دوھەمىشان چ واتايەكى نييە ئە كورديدا و ئاشكرايە بەنەپەتيى گەئى كوردن، ناوى ھۆزى دوھەمىشان چ واتايەكى نييە ئە كورديدا و ئاشكرايە مەر گاوانە و دەبىت ئە سەرەتاى پەيىدابوونى، پىشەى زۆربەيان گاوانى بووبىت بۆيە ئەم ناوەيان بەسەردا براوە، بە ھەمان شيوە كەلائى ھۆزىكى دىرينى كوردە و ئە سەدەى سىيى خۆچى/ دەھەمى زايينيەمە نىشتەچىي شارەزورە و ئە دەقە عەرەبيەكاندا بە (الجلائية) ناوى سەدور<sup>(٥٧)</sup> و شوينى دى بلاو بوونەرە، ئە دەورانى ھۆرتىكى دىرينى كەردە و ئە سەدەى سىيى سەدۇر و ئەرەنى ناوى ھەلائى بەرەرەيەن ئەرەرە بە ھەمان شىيە بەرەبەرەرەيە دەمەمەرە دەپەرى سەدۇر و ئەرەبەرە بە ھەمان شيەرە كەلائى ھۆزىكى دىرىيەيەن ئەرەنى بەرەرەيە بەرەرەيەرى سەدۇر بەرەرەنى ناوى بە (الكلالية) دىت و بەشىيكىان ئە گۈندەكەنى بەرەرەرە سەدەرەرە، بە ھەمان شەرەرەرە ئە دەرەرەنى ھەدەتە مەرەبەيەكەندا بە دەرەبەرى سەدەرەرەر، بە ھەمەن ئەمىرەنى گەلائى بە ھەرەنى مەغۇلىدا، بىرايەن شەرەنەدىن ھەدەرەرەرى

دياردەيەكى دى زيادكرنى پيتى (ق)، بۆ چەندىن وشەى ئێرانى و لێرەش وايان لە گۆران كردوو، من واى بۆ دەچم ناوى راست و دروستى وتابعيى ناودارى كورد جابان، گاوان بووه ولاى فارسەكان بووه بە گابان و دواتر لاى عەرەب بووه بە جابان، واتا بە دوو قۆناغى گۆران تێپەريوه.

٤- چوبی و بهژنهوی(البشنویة):

چوبى له هۆزه بەدەس ە لاتەكانى ھەريمى جەزيرە بوو و ميرنشينيكى بچووكى پينكەوە نابوو و له چەندين دەقدا به (الجوبية) ھاتووه و دەگەرينەوه بۆ كابرايەكى كورد به ناوى چوب (جوب الكردي) كه رەنگە پەيوەنديى به چوپان- شوانەوه ھەبين<sup>(٧٧)</sup>، ناوى له كورديدا چوبى يان چوپى بووه به بەلكەى ئەوەى (ابن الصابوني: مەمەكاراز) دەلينت ئەم هۆزه به شۆبى (الشوبية)ش ناو دەبرينت<sup>(٨٧)</sup> و ئاشكرايە جاروبار له عەرەبيدا، (چ) نەك (ج) دەكريت به (ش)، وەك چۆن ناوى مير جەعفەرى كورى چكۆ كرا به (جعفر بن شكويە).



بهشـنهوییش هــۆزێکی د*هســه*ڵاتداری دیــکهیه له ههرێمــی جهزیــره و نــاوی به (البشــنویة) هــاتووه<sup>(۷۷)</sup>، کهچـی نــاوی دروســتی بهژنــۆیی بــووه و له شــهرهفنامهدا بــووه به بهجنهوی<sup>(۸۰)</sup>.

چوارەم: ناوى جوگرافى- تۆپۆنيمى:

گۆرىنى ناوەكان، بە ناوى مىر و ھۆزەكانەوە رانەوەستا، بەلكو ئەم سنورەى بەزاند و ناوى جوگرافى- تۆپۆنىمىشى گرتەوە، لەوانەش ناوى ژمارەيەك شار و شارۆچكە و قەلاى كوردستانى ژير حوكمى مىرنشىنەكان و بەگويرەى ئەو حالاەتانەى وا باسكران، ئەمانىش نۆر و كەم دەستكارى كران و پىتىك يان زياتريان گۆردران و لە شيوەى كوردى و رەسەنى خۆيان تا رادەيك دوور خرانەوە تا عەرەب بشين بە ئاسانى گۆيان بكەن و لە تۆمار و نووسراوەكان بەكارى بەينى، بگرە بەغدادىش لە چەند دەقىكدا كراوە بە(بغداذ) و ناوى چەند شوينىنىك بە يەكجارى گۆران و فۆرمە نوى و بەعەرەبىيكراوەكەيان چەسپا، ديارترين نموونەش ناوى ھەريىمى ئاتەربىگان - ئادەربىكانە كە بەيەكرارى گۆردراو بە ئادەربىدان) و ناوى بەند شوينىنىك بە يەكجارى گۆران و فۆرمە نوى و بەعەرەبىيكراوەكەيان چەسپا، ديارترين رودونەش ناوى ھەريمى ئاتەربىگان - ئادەربىكانە كە بەيەكرارى گۆردراو بە ئادەربىجان دەموونەش ناوى ھەريمى ئاتەربىكان و مۇرمە نوى و بەعەرەبىكراوەكەيان چەسپا، ديارترين رود و ئاوا- ئاباد كۆتا ھاتېيت، ئەوا ئە دەبوون بە (روذ) و(آباذ)، وەك، روداوەر- رودراور، سپيرود- أسبيروذ، مرورود- مرو الروذ، ئيسترائاباد- إسترآباذ، ئەسەدئاباد- أسدآباذ...ھتە<sup>(١١</sup>.

سەبارەت بە كوردستان و قەٽمرەوى ميرانى كورد، ئەو شار و كەنھانەى بە (ۆ) كۆتا بهاتايە، وەك ناوى كەسايەتى(إسىم علىم) كە پێشتر باسكرا، سەرەدەريى لەگەڵ دەكرا و يەكسەر دەكرا بە (ويە)، شنۆ كە بارەگاى ميرانى زەرزارى- زەرزا بوو، كرا بە ئوشنەوە، ئوشنەوەيە(أشنوە، أشنويه)<sup>(٨٨)</sup> و ئەو دەمەوە تا ھەنوكە ئە فارسيدا وا مايەوە و ئە تۆمارى دەولامتانى ئيراندا جيكير كرا، كەچى كورد ئەميژە ھەر دەڭيت شنۆ، ئەميانەى تاخافتنى ياقوتى حەمەوى خويا دەبيّت، كە ھەولادراوە ناوى ئورميش بە پيوانەى زمانى ئاخافتنى ياقوتى حەمەوى خويا دەبيّت، كە ھەولادراوە ناوى ئورميش بە پيوانەى زمانى مەرەبى بخوينريتەوە و بكريّت بە ئورموه- ئورمويە، بەلام وا ديارە دەستى ئەم دەستكاريەى نەداوه و كرا بە أورميە، كەچى ئورمۆ شيوەي عەجەميى ناوى شارەكە بوو<sup>(٦٨)</sup>. قەلاى بەرزەيە(برزويە) كە ئە ناومراستى سەدەى سيتى كۆچى/ نۆھەمى زايينيەوە تا سالى ٣٣٣ك بەيزوديە(برزويە) كە ئە ناومراستى سەدەى سيتى كۆچى/ نۆھەمى زايينيەوە تا سالى پييان دەگوت بەرزى بوو بيت و خەلكى پييان دەگوت بەرزىه<sup>(٦٨)</sup> و بەپيتى كردنى (پ) بە (ف)، ئە چەند دەقيتكدا ناوى شارۆچكەي

له ناوى ديدا، (ش) كراوه به(س) ئەمەش دياردەيەكى دەنگيى زيده باوه له وشه خوازراوەكاندا و دەھان پەيشى جۆربەجۆر ئەم گۆرينەيان لەسەر كراوه<sup>(٨٦)</sup>. ناوى شنگار له گشت دەقەكاندا دوو پيتى گۆردراوه و به(سنجار) ھاتووه، كەچى كورد تا ئيستاش ھەر دەليىت شـــنگار، ديـــارە ئەمەش شـــيوه كـــۆن و رەســـەنەكەيەتى، حەمـــزەى



ئەسپەھانى(م:٣٦٠ك)(١٩٩٤) دەٽێت سنجار بەعەرەبىكراوى شنگارايە. ھەروەھا قەڵاى شێروانە كە بارەگايەكى پتەو سەنگەرى پشتەوەى مىرانى شادنگان بوو و لە زۆربەى ھەواڵەكاندا بە (السيروان) ھاتووه<sup>(٧٨)</sup>، بەخۆى ناوى شێروان بوو وەك لە تاكە ھەواڵێك ھاتووە كە باس لە بەنــدكردنى (الملــك الــرحيم)ى دوا شــاھى بــوەيهى دەكــات لەم قەلايە و دواتـر گواسـتنەوەى بۆ شـوێنێكى دى، سـەرچاوەى ئەم ھەواڵەش كتێبە مێژووييە فەوتـاوەكەى محەمەدى كورى ھىلالى صابىئى ناودار بە(غـرس النعمة: ما٨٤ك/١٨٠١ز)يە كە ھاودەمى روداوەكە بووه<sup>(٨٨)</sup>، ئاشكراشە تا ئێستاش ھەر بە كەلهى- قەلاى شێروانە دەناسرێت، پێويستە لىزرە ئەوەش بڵێين كە مەلا جەميلى رۆژبەيانى(١٩٦٢- ٢٠٠١) پێشتر دركى بەمە كردووە و روداوەكە بووە <sup>(٨٨)</sup>، ئاشكراشە تا ئيستاش ھەر بە كەلهى- قەلاى شێروانە دەناسرێت، پيويستە دروست بۆى چووە كە قەلاى سيروان ھەر قەلاى شىيروانەيە، بەلام د. حسام الدين نەقشبەندى دروست بۆى چووە كە قەلاى سيروان ھەر قەلاى شيروانەيە، بەلام د. حسام الدين نەقشبەندى دروست بۆى چووە كە قەلاى سيروان ھەر قەلاى شيروانەيە، بەلام د. حسام الدين نەقشبەندى دروست بۆى چووە كە قەلاى سيروان ھەر قەلاى شيروانەيە، بەلام د. حسام الدين نەقشبەندى دروست بۆى چووە كە قەلاى سيروان ھەر قەلاى شيروانەيە، بەلام د. حسام الدين دەقشبەندى دەخىنەى لەم بۆچـوونە دروسـتەى گرتـووە و رەتى كـردۆتەوە، مخابن ئەويش ئەم سەرنجە دەزوستەي لەمەبرچاو گرتـووە و پەسـندى كـردووە و ئەم ليكـدانەوە راسـتەى خۆى بە ھەلە دەزورە"... ئىيمە بەھەلەدا چـووين و وامانزانى(سيروان) ھەر ئەو (شـيروانە)يە كە بەسەر ئاوى سيروانەرەيە"<sup>(٨)</sup>.

### ئەنجام:

ئەوەى لاى ھەم-ووان ئاشكرايە وجيدگاى داخيشە، ئەوەى ئە ميزوومان ماوەتەوە، زۆربەى ھەرەزۆرى بە خامەى كەسانى غەيرە كورد نوسراون و ئەگەر ئەوان نەبوونايە رەنگە ئەوەندەشمان بۆ نەمايەتەوە، ديارە ئەوانيش بە گويرەى دەستورى زمانى خۆيان، چ ناويدى كەسى و تۆپۆنۈميى كوردى ھەيە تۆماريان كردووە بۆيە ريزەيەكى بەرزى ئەم ناوانە بە شيوە رەسەنەكەى نەھاتووە ئەوەى لاى كورد بەكارھاتووە، ئيمە ئىرە ھەولمانداوە بگەھينە شيە رەسەنەكەى نەھاتووە ئەوەى لاى كورد بەكارھاتووە، ئيمە ئىرە ھەولمانداوە بىھەين ئەنجامگەلىدى و گرنگترينيان بريتيە ئە وەى پيتى(و)ى ناوە كوردييەكان ئە دەقە فارسيەكاندا، كراوە بە(ب) و ھەروەھا دەستنيشانكردنى ئەو پيتانەى وا ئەم ناوانە ھاتوون و ئەنجامگەلىدى و ئەرىۋەريەن بەريى بىرىتيە ئە وەى پيتىزەرى بەرون يەن ھەولمانداوە بىھەينە مەرسيەكاندا، كراوە بە(ب) و ھەروەھا دەستنيشانكردنى ئەو پيتانەى وا ئەم ناوانە ھاتوون و دى، و ناوى ھەر ھۆزىنىك بە(يە ائنسبة) كۆتا بىت، ئەوا ئە بەخۆى و لاى كورد وانەبووە، ئەمانەش گرنگتر بە بەپشتبەستن بە بەلىگە و ھەوالا مەيتويەكان، بۆمان خويا بوو ناوى ئەمانەش گرنگتر بە بەپشتبەستن بە بەئىھە و ھەوالا مىزوويەكان، بۇمان خويا بوو ناوى ئەمەنەدۇر ئەركى، و ئەرمى ۋەرەرى يەنىتى، ئەوا ئە بەخۆى و ئەر خورد وانەبوە، ئەمەنەنەش گەرنگتى بەرلىيە ئەنسىتە بە ئىرىي پينوە بىيت، ئەوا ئە جەزەن خويا بوو ناوى ئەمەنەنەن كەردىيەن بۇيان بەيتىيەنى بەيلىيە و ھەيەلەر مىيان ئەروى بۇرى بورد بەريە، بۆيە ئەمەنەرەن ئەرىكى يەرسى دەرەي قارەيە) عەربى پينوە بىيت، ئەوا ئە كەردىدارۆ) بووە، بۆيە ئەمەودوا ئەركى سەرشانى گەنرسى دەرەيە بەيلىيە بەينون بەيتى، ئەيە ئە يەر بورى يەرى بورە، بەزى

- ليستى سەرچاوەكان:
  - به عەرەبى:
- ابن الأثير، عزالدين علي بن محمد الجزري(ت: ١٣٠هـ/١٢٣٢م).





- مضرج الكروب في أخبار بني أيوب، ج۱-٥(القاهرة: ١٩٥٣-١٩٧٥).
  - ياقوت بن عبدالله الحموي الرومي (ت: ٦٢٦هـ/ ١٢٢٩).



- (۱۰) شيخ عەبدولموئمينى مەردۆخى، كەشكۆلە شيعريّكى كورديى گۆرانى(سليّمانى: ۲۰۱۰)، ل.۲۸
  - (١١) البلاذري، فتوح البلدان(بيروت: ١٩٧٨)، ص٣٢٩، ابن الأثير، الكامل في التأريخ، ٣١/٣.



- (۱۲) بگەريدرموم بۆ: مەلا جەمىل رۆژبەيانى، چوار دموللەتى كورد(ھەولىدر: ۲۰۰۰)، ل٧٥- ١١٢.
  - (۱۳) البدلیسی، شرفنامه، ۵۰۳- ۵۱۲.
    - (١٤) معجم البلدان، ٢٦١/٢.
  - (١٥) الكامل، ٧٠٣/- ٧٠٤- ١بن واصل، مفرج الكروب، ١/٥٥- ٥٦.
    - (١٦) معجم البلدان، ١٤٢/١- ١٤٥.
    - (١٧) الخفاجي، شفاء الغليل، ص٢٤-٢٥.
    - (١٨) المعرب من كلام الأعجمي (دمشق: ١٩٩٠)، ص١٣- ٨٨.
- <sup>(١١)</sup> د. عبدالله بن محمد الأنصاري، حقيقة العلم المختوم ب(ويه) واحكامه النحوية، مجلة العلوم العربية، جامعة الامام بن سعود، العدد(٣٤)/ محرم ١٤٣٦هـ، ص٧١- ١٢٤.
- <sup>(٢٠)</sup> بروانه: الخضاجي، شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل (القاهرة: ١٩٥٢)، أدى شير، الألفاظ الفارسية المعربة، ط٢(القاهرة: ١٩٨٨).
  - (٢١) اليعقوبي، تأريخ اليعقوبي، (قم المقدسة: ١٤٢٥هـ)، ٣٠٩/٢.
    - (٢٢) الجوهري، السقيفة وفدك (بيروت: بلا). ٣٤٧، ٣٤٧.
  - (٣٣) الباخرزي، دمية القصر وعصرة أهل العصر(بيروت: ١٤١٤هـ )، ٤٤١/١.
    - (۲٬) ابن حوقل، صورة الأرض، ص۳۳٤، ۳۵٤.
      - (۲۰) المسعودي، مروج الذهب، ۲۰۰/۳.
- <sup>(۲۱)</sup> لهبارهیهوه بگهریدرموه بوّ: کورد و کوردستان له روّژگاری خیلافهی ئیسلامی(ههولیّر: ۲۰۲۰)، ل۲۰۱۰ - ۱۰۴، ۱۲۲ - ۱۲۴.
  - (۲۷) مسكويه، تجارب الأمم، ۹۸/٦.
- (۲۸) ئيستا (چ)ى وشه بيانييهكان زياتر دەكريّت به (ش) و (تش)؛ چەرچل- شەرشل، چيك- تشيك، چيلسى-تشيلسى.
  - (٢٩) التنوخي، الفرج بعد الشدة ( بيروت:١٩٧٨)، ٢/١٨٦.
    - (٣٠) الكامل في التأريخ، ٥٣/٧، ١٢٤.
      - (۳۱) المصدر نفسه، ۲۲۸/۷.
    - (۳۲) تاريخ گزيده، ص٤٢٥، ٤٣٣، ٥٥٠.
    - (٣٣) الكامل في التأريخ، ٩٢/٨، ٩٥، ٩٨.
  - (٣٤) الكرد في لرستان الشمالية وشهرزور خلال العصر الوسيط(السليمانية: ٢٠١١)، ص١٣١، ١٤٤.
    - <sup>(۳۰)</sup> مؤلف ناشناخته، مجمل التواريخ والقصص (تهران ۱۳۱۸ش)، ص۳۹٤.
      - (٣٦) مجمل التواريخ والقصص، ٣٩٨.
- <sup>(۳۷)</sup> عمر خيام، نوروزنامه، مطبعة روشنائى(طهران:۱۹۳۳)، ص٤٤-٤٥، رمضان رمضان متولى، عيد النوروز عند الفرس وتأثيره فى المجتمعات العربية(القاهرة:۲۰۱۳)، ص١٢٥.
  - (۳۸) مستوفی قزوینی، تاریخ گزیده، ص٤٢٩.
    - (٣٩) الأصفهاني، البستان الجامع، ص٤١٢.



- (،،) اليونيني، ذيل مرآة الزمان،٣/٣
- (۱۱) الفارقى، تاريخ ميافارقين(استانبول: ۲۰۱٤)، ص٥٣٩- ٥٤٠.
  - (۲۱) تاریخ میافارقین، ص٤٦٠ ٤٦١، ۵۳۹- ٥٤٠.
- <sup>(۲۳)</sup> حالی حازر(کوه گیلویه و بویر أحمد)، ئوستان- پاریزگایهکی ئیّرانه و دمکهویّتی نیّوان ئوستانهکانی ئهسپههان و خوزستان فارسهوه.
- <sup>(١١)</sup> بروانه: التنوخي، نشوار المحاضرة، تحقيق: عبود الشالجي، دار صادر (بيروت: ١٩٧١)، ١٣٩/٣، ٩٤/٤-٩٦، البيروني، الآثار الباقية عن القرون الخالية، دار العراب (دمشق: ٢٠١٣)، ص٨٧، ٢٧٣.
  - (\*\*) ابن واصل، مفرج الكروب، ٢٥٧/٤، ٥/٨٨.
  - (٢١) المنذري، التكملة لوفيات النقلة(بيروت: ١٩٨٨)، ٢٠٣/٢.
  - (٢٧) العباسى، نزهة المالك والمملوك(بيروت: ٢٠٠٣)، ٢٧٧/١.
- <sup>(٨١)</sup> بروانه: كردستان في العهد الجلائري، الاكاديمية الكردية(أربيل: ٢٠٢٢)، ص٨٣- ٨٥. ئهم ناوه به فۆرمه كوردييهكهى لاى فارسيش ههبوو، باپيرى نوژدار و ئهديب(ابو الفرج بـن حسـين هنـدۆ: م٢٤٤ك/١٠١١ز) خهڵكى قووم ناوى هندۆ بوو.
  - (٤٩) القلقشندي، صبح الأعشى، ٢٩٧/٧.
  - <sup>(••)</sup> الحصني، تاريخ حصن كيفا، نوبهار(أستانبول: ٢٠١٩)، زميدۆ دمشيّت زيّدانيش بيّت.
    - (^()) ابو الوفاء العرضى، معادن الذهب(الكويت: ١٩٨٦)، ص٢١٩.
      - (۲۰) شرفنامه، ص۳۸۰.
      - (٥٢) حقيقة العلم المختوم ب(ويه) واحكامه النحوية، ص٨٨.
    - (<sup>٥٤)</sup> زين الدين الحنفي، المجمع المفنن بالمعجم المعنون، ١٨٣/٢.
- <sup>(٥٥)</sup> الحصني، تاريخ حصن كيفا، ص١٤١، ١٦١-١٦٢، ١٦٧، ٢٤٤، ٢٨٩... هتد، البدليسي، شرفنامه، ص٣٨٠.
  - (٥٦) شرفنامه، ص٢٣٣، ٣٦٣.
- <sup>(٥٧)</sup> عەلائەدىن سەجادى، مێژووى ئەدەبى كوردى، بڵاوكردنەوەى كوردستان(سىنە: ١٣٨٩ش)، ل٣١٤-٣٢٠.
  - (<sup>۸۸)</sup> بگەريّرم*و*ه بۆ: فەرھاد پيرباڵ، مەلا مەحمودى بايەزىدى(ھەوليّر: ۲۰۰۰)، ل۱۵۷- ۱۰۸.
    - <sup>(٥٩)</sup> المعرب من كلام الأعجمي، ص٩٤.
    - <sup>(٦٠)</sup> المعرب من االكلام الأعجمي، ص٩٥، الخفاجي، شفاء الغليل، ص٢٥.
      - (11) الجوهري، السقيفة وفدك، ٣٣٠/٢، ٣٤٧.
- <sup>(۱۲)</sup> خولاصهیهکی تاریخی کورد و کوردستان، بنکهی ژین(سلیّمانی: ۲۰۲۰)، ل۲۷۷- ۲۵۸، ۲۰۱، ۳۱، ۱۸۹- ۱۹۳۲.
  - (۱۳) تأريخ ميافارقين، ص٤٤٩- ٤٥٣.
  - (٦٤) الكامل في التأريخ، ١٥٠/٧- ١٥٢، ١٧٧- ١٧٨.
  - (٦٥) الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى، ج٢(السليمانية: ٢٠١٤)، ص٧٠٢- ٧٠٤.



- (11) ابن بزاز الأردبيلي، صفوة الصفا، ص.٧٠
- (٦٧) المنذري، التكملة لوفيات النقلة، ٢٥٦- ٢٥٨.
  - (٣) مجمل التواريخ والقصص، ص٣٩٤.
- <sup>(٦٩)</sup> لهمبارهيهوه بگهڕێرموه بـۆ: ابـراهيم جمعـة، قصـة الكتابـة العربيـة، دار المعارف(القـاهرة:١٩٤٧)، ص٤٩-٥٥.
  - (٫٫٫٫) بۆ پتر زانيارى بگەرٍێرموه بۆ: النقشبندي، الكرد في لرستان الشمالية، ص٢٠٥- ٢٥٤.
    - (٢١) المعرب من كلام الاعجمى، ص٩٤، ٢٣٥- ٣٣٨.
- <sup>(٧٢)</sup> المسعودي، التنبيه والإشراف(بيروت ١٩٨١)، ص٩٤، مروج الذهب، ١٢٤/٢، ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب (بغداد: د. ت)، ٣٩٧/١، الكامل في التأريخ، ٣٩٢/٧، ٣٩٩،
- <sup>(٧٣)</sup> بكهريّـرموه بــق: مصـطفى جـواد، جـاوان القبيلـة الكرديـة المنسـية، مطبعـة المجمـع العلمـي الكردي (بغداد ١٩٧٣).
  - مؤلف ناشناخته، مجمل التواريخ والقصص، ص٣٩٩.
    - (٥٧) الكامل في التاريخ، ٦/٨٦، ٣٢١.
      - (٢٦) معجم البلدان، ٢٦١/١
- (<sup>٧٧)</sup> اللباب في تهذيب الأنساب، ٣٠٧/١. بِقَ پِتَر پِيْزانين بِرِوانه كتيْبِهكهم: القبائل والزعامات القبلية الكردية في العصر الوسيط، ط٢، دار الزمان(دمشق:٢٠١٦)، ص٩٤- ١٠٠.
  - (٧٨) ابن الصابوني، تكملة إكمال الإكمال، ص10.
- <sup>(٧٩)</sup> اللباب في تهذيب الأنساب، ١٥٧، بۆ پتر پێزانين بروانه: القبائل والزعامات القبلية الكردية، ص٥٣- ٦٠.
  - (۸۰) شرفنامه، ص۳۰۵، ۳۱۰، ۳۱۹- ۳۲۰.
    - (^^) معجم البلدان، ١٤٢/١- ١٤٥.
  - (٨٢) ابن المستوفى، تأريخ أربل، ٥١/١، ٧٠، معجم البلدان، ١٦٤/١، نزهة القلوب، ص١٢٧، ١٣٢- ١٣٣.
    - (٨٣) معجم البلدان، ١٣٢/١ ١٣٤.
    - معجم البلدان، ٣٠٤/١، ٤١٣/٣، ١٣/٢، ابن العديم، زبدة الحلب، ٩٤١/٢.
      - (٨٨) محمد نوربخش، سلسلة الأولياء (تهران: ١٣٩٧ش)، ص٤٦.
- <sup>(۸۱)</sup> هەر بۆ نموونە: ئاورىشم، شەروال، سەرپۆش، تەشت، كران بە أبرىسم، سروال، شربوش- طربوش، طست.
  - (٨٧) العماد الأصفهاني، زبدة النصرة، ص١٩، الكامل، ٦٣/٨، ٩٠، ١٢٥.
    - (^^ ) سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، الحوادث الخاصة بالسلاجقة، ص٥.
  - (^^) بگەريّرموم بۆ: تويّژينەومكانى ديدارى مەلا جەميل رۆژبەيانى، كەلار ١١- ١٢/ ٢/ ٢٠٢١، ل١٩٩.



# الأمارات الكردية قراءة جديدة لأسماء الأمراء والقبائل والمدن والقلاع

### الملخص:

من المعروف ان النخبة المثقفة من الكرد عبر عصور التأريخ الإسلامي، لم تولى اهتماما يذكر بتدوين تأريخ شعبهم وبلادهم وكل ما وصلتنا حول تأريخ الأمارات والكيانات القبلية الكردية، عبارة عن أخبار مبعثرة وروايات متناثرة بين المصادر العامة التي كتبت من قبل المؤرخين والكتاب العرب والفرس وغيرهم، فقدموا بذلك خدمة كبيرة للتأريخ الكردي، غير انهم ثبتوا اسماء الأمراء والزعماء الكرد وكذلك اسماء القبائل والبلدات والقلاع التي خضعت لهم، وفق قواعد واسس اللغة العربية في الغالب وبدلوا الحروف التي لا توجد في العربية بالحروف القريبة منها في اللفظ او شبيهة لها في الشكل كما حوروا الواو المفتوحة التي هي من أهم علامات اسماء الأعلام في اللغة الكردية الى (ويه). وسار الباحثون المعاصرون على هذا النهج وكتبوا كل الأسماء الشخصية والجغرافية التي تخص الإمارات والقبائل الكردية بنفس الصيغة المثبتة لدى المؤرخين القدامى.

وبناءا على ذلك، فهذا البحث هو مبادرة جادة ومحاولة أولية لدراسة هذه الظاهرة مبينا حسب رأي الباحث اسبابها وأهم الحالات التي تعرب فيها اسماء الأعلام أو يغير فيها الأحرف الأعجمية الى العربية، وبالتالى الى الإهتداء الى أصلها الكردي وذلك بالإعتماد على المصادر المعنية والشواهد اللغوية.

الكلمات الدالة: ألأمراء، والعشائر الكردية، مدن كوردستان، تصحيح

# Kurdistan Emirates A new reading of the names of emirs, tribes, cities and castles

### Abstract

It is known that the educated elite of the Kurds throughout the ages of Islamic history paid little attention to codifying the history of their people and their country. This is a great service for Kurdish history, except that they fixed the names of the Kurdish princes and leaders, as well as the names of the tribes, towns and castles that were subject to them, according to the rules and foundations of the Arabic language mostly, and they replaced the letters that do not exist in Arabic with letters that are close to it in pronunciation or similar to it in form, as they altered the (i) Which is one of the most important signs of proper nouns in the Kurdish language to (weh).

Contemporary researchers followed this approach and wrote all the personal and geographical names that belong to the Emirates and Kurdish tribes in the same formula proven by ancient historians. Accordingly, this research is a serious initiative and a preliminary attempt to study this phenomenon, indicating, according to the researcher's opinion, its reasons and the most important cases in which proper names are expressed or the non-Arabic letters are changed to Arabic, and thus to the guidance to its Kurdish origin, depending on the relevant sources and linguistic evidence.

Key words: Kurdish princes and tribes, Kurdistan cities, correction



# کاریگەری کۆچ و کۆچپێکردن له سەر ھەرێم مکوردنشینەکان لەنێوان سەدەکانی (٥-٦-١٢ ()

پ. ي. د. ئەبوبكر دێوانە حەمەدحەسەن بالەكى

بهشي زانستي كومه لاتيهكان \_ فاكولتي يهروهرده \_ زانكوى سوران \_ سوران/كوردستان

ئيسماعيل خالند ناوخۆش

بهشي ميژوو\_ فا كولتي ئاداب \_ زانكوا سوران \_ سوران/كوردستان

## يوخته:

ئەم تـوێژينەوە لەژێـر ناونيشـانى؛ "كاريگەريى كـۆچ و كـۆچپێكردن لەسـەر هەرێمەكوردنشينەكانە". كۆچكردن لە مێژووى مرۆڨايەتيدا كۆنە، دەكرێت ئاماژە بەوەى بكەين لەوەتەى مرۆڤ لەسەر ئەم خاكەيە، كۆچ سروشتێكى تێكەڵبووى مرۆڤ بووە، بە تێپەربوونى كات هۆكار و ئامانجەكانى و لێكەوتەكانى ھەمەجۆربوونە، ھەڵبژاردنى ئەو بابەتە بۆ رووداوێكى گرنـگ لە مێـژووى كـورد دەگەپێـتەوە ئەويـش لێكەوتەكانى كۆچكردنە، كە نەبووەتە بابەتى سەرەكى توێژينەوە لە لاى توێژەرانى كورد. دياريكردنى سەدەي(٥-٦ك/ ١١-١٢)ش دەگەپێـتەوە بـۆ ئەو روداوە سياسـيى و سەربازييانەى لەو دوو سەدەي(٥-٦ك/ ١١-١٢)ش دەگەپێـتەوە بـۆ ئەو روداوە سياسـيى و سەربازييانەى لەو دوو شەدى كۆچ و كۆچپێكردن لە پروى زاراوە و زمانەوانى دەناسـرێت. لە باسـى يەكەم؛ وشـەى كۆچ و كۆچپێكردن لە پروى زاراوە و زمانەوانى دەناسـرێت. لە باسـى دووەمـدا؛ بۆ خۆپاراستن لەدووبارەبوونەوە بەكورتى ھەرتىمەكەردنشينەكان دەخاسـرێت. لە باسـى يەكەم؛ سۆيەمدا؛ باسى كاريگەريى ئەو كۆچ و كۆچپێكردنە دەكرێت ئەبەر ناساندن. لە باسى وۆمەلايەتى ئەدوبارەبوونەو، بەكورتى ھەرتمەكردنشينەكان دەخاسـرۆت. ئە باسـى دووەمـدا؛ بۆ دۆچپەردايەتىن ئەدوبارەبوونەي ئەر كۆچ و كۆچپتكردنە دەكرێت بەر ناساندن. ئە باسى و خۆپاراستى ئەدوبارەبوونەي ئەي كەرىي ئەلەرەتى ھەرتەيەكەن دەخىتەمـدۇ ئەيەرلايەنى سىاسـى و

پەيڤێن سەرەكى: كۆچ، كۆچپێكردن، كارىگەرى، ھەرێمە كوردنشىنەكان، سياسى.

### پٽِشهڪي:

كۆچ له مێــژووى گەلانــدا به گشــتى بــوونى هەيە، ھەنــدێڪ كــات وەك چارەسـەرێكى ناچـارى بەرۆكى مرۆڤى گرتـووموه و ناچـارى كـردووه ڕێـگەى هـات و نەهـات بگـرێتەبەر، ئـەم ڕێـگەيەش دەشــێ ھەنـدێڪجار مـايەى ڕزگـاربوونى بێـت، بەلاّم لموانەشــه دمروونى ئـارام نەبێت، لەبەرئمومى سروشـتى مـرۆڤ وايە له كوێ لمدايـك بووبێت، ئـمو شوێنه



نيشتمانێڪى ئارام بەخشە بۆى. ئەو كۆچكردنەش بەبىّ كاريگەريى نامێنێتەوە، بێگومان كاريگەرى ئەسەر ھەموو لايەنەكانى ژيان ھەيە.

ئەم تــوێژينەوەيە ئە ســـێ بــاس پێڪــدێت؛ ئە باســى يەكەم وشــەى كــۆچ و كۆچپێكردن ئە رووى زاراوە و زمـانەوانيى خـراوەتە بەر بـاس، ئە باسـى دووم بەكورتى باسـى ھەرێمەكوردنشـينەكان دەكەيــن بـۆ خۆپاراسـتن ئە دووبـارەبوونەوە ھەر يەك ئە ھەرێمـى ئازەربايجـان، ئـاران، ئەرمينيـا، چيـا و جەزيـرە و، ئە باسـى سـێيەمدا ھەر يەك ئە ئـێكەوتەى كۆچكردن ئە رووى سياسى و كۆمەلايەتى و سەربازى و زانستى.

گرفته کان زۆرن وه همر تويژينه وه يه ديكه، به تايبه تكبهت كهمى زانيارى له ههندى بابهت و پهرشوبلاوى زانيارييه كان، ههروه ها ميزوونووسانى ئه كاتى ئيسلامى زياتر گرنگيان به پرووداوه سياسييه كان و ژياننامهى كهسايه تييه كان داوه، كهمتر پرژاونه ته سهر لايه نى كۆمه لايه تى و زانستى، نه خاسمه ئهم زانيارييانه لهمه پهريزمه كوردنشينه كان بن كه له بنه په ته پرووداوه كهى به كهمى سهر چاوه دهنا لينيت، ئهمه وايكرد ههندينك كات ناچار بووين له سيبهرى پرووداوه كان و به كارهينانى ژيد مره كان زانيارى نوى بخهينه پروو، ههر ئهمه ش هۆكارينك بوو وايكرد كه كۆكردنه وهى زانيارى بۆ ئهم تويژينه وه ماندووبوونيكى زۆرى بوويت.

تويَرْمران لهم تويَرْينهوميهدا همولَّيان داوه، كاريگهريى كۆچ و كۆچپێكردن لهسهرلايهنى سياسى و كۆمەلَايهتى و سەربازى و زانستى له هەريّمه كوردنشيەنهكان ديارى بكات، چ كاريگەرييەكى هەبووه بەسەريانەوه و، چۆن كردارى كۆچ و كۆچپێكردنيان ئەنجام داوه؟ ئەو كات ئامرازەكانى گواستنەوه سادەبوون؟ ئايا كاريگەرى ئەريّنى و نەريّنى هەبووه بەسەر ھەريّمەكوردنشينەكان؟.

ميتۆدى توێژينەوە:

ميتۆدى مێژوويى شيكارى وبەراودكارى بە كارھاتوە. مەبەست لە كاريگەرى سياسى وكۆمەلايەتى وسەربازى وزانستيە.

باسی یهکهم: چهمکی کۆچ له رووی زمانهوانیی و زاراومییهوه: ۱- له رووی زمانهوانییهوه:

وشـهى كۆچ ئە فەرھەنگى كورديـدا ئە پيتەكانى (ك، ۆ، چ) پێكـدێت، ئەم زاراوەيە بۆ چەنـد مەبەسـتێكى جيا بەكار دێت، ئەويـش دواى ئەو گۆڕانكايـانەى بەسـەر وشەكە دادەھێندرێت، بە ھۆى خستنەسەرى پێشگر يان پاشگر، يانيش ئێكدراو وەك ئەم نموونـانە: (كۆچ، كۆچاوكۆچ، كۆچكردن، كۆچەر، كۆچەراتى، كۆچەرى، كۆچبار و ...تاد)، دەبينين ھەر يەك ئەم وشانە سەرچاوەى سەرەكى ئە وشەى كۆچەوە دروست بووە، ھەر



يەكەيان بۆ مەبە*ست و و*اتايەك بەكار دەھ<u>ێ</u>ندرێت.(خاڵ، ٢٠٠٥ز:٣٦٤؛*ش*ەڕەفكەندى، ١٣٦٩ڪ: ٦٢٦)

وشـهى كۆچ له زمـانى عەرەبيـدا (الهجـرة) يـان (الهجـر) گوزارشـتى لـێ كـراوه، له پيتەكانى (الها، والجيم، والـراء)، كه هەر يەك لەم پيتانە بنەمـايە و بنـاغەيەكە بۆ پچران و پچرانـدن، ئەوەى ديكەيـان ئـامـاژەيە بۆ توونـدكردنى شـتێك و بەسـتنەوەى، جـا يەكەميـان (الهجر) پێچەوانەى پەيوەسـتبوونە بەھەمـان شـێومش (الهجـران)(ابن فـارس، ١٩٧٩م: ٦/ ٣٦؛ ابن منظـور، د.ت، ٦/ ٤٦١٧؛ الفيروزآبـادي، ٢٠٠٨م: ١٦٧٥) (وهجـرة، هجـرا، وهجرانا) بەجێى هێشت يان پچراندى، وازى لىخ هێنا، يان ليّى دوور كەوتەوە (ابن منظور، د.ت، ٦/ ٤٦١؟؛ آبـادى، ٢٠٠٨م: ١٦٧٥).

۲۔ له رووی زاراوهييهوه:

كۆچ به واتاى گواستنەوە لە شوێنێك بۆشوێنێكى دى بكرێت، رۆيشتنى كەسێك لە شوێنى رەسەنى خۆى و ئەو شوێنەى تێدا ژياوە، يان تێدا لەدايك بووە بۆ شوێنێكى دى، ئەوسا كۆچەكە لە ولاتێكەوە بێت بۆ ولاتێكى ديكە، لە گوندەوە بێت بۆ شار، لە شارێكەوە بۆ شارێكى ديكە، يان لە ھەرێمێكەوە بێت بۆ ھەرێمێكى ديكە، پێى دەگوترێت كۆچكردن، لەبەرئەوەى مال و حالى خۆيان بەجىخ ھێلاوە. (ابن منظور، د.ت، ٦/ دەلى دىتى؛ الفيروزآبادى، ٢٠٠٨م: ١٦٧٥).

> كۆچپێكردن (التهجير) له رووى زمانەوانيى و زاراوەييەوە: \_ له رووى زمانەوانيى:

كۆچپێكردن له زمانى كورديدا، له بنەرەتدا له وشەى كۆچ وەرگيراوە، لە زمانى كوردى ھەنديك وشە پيشگر يان پاشگرى بۆ زياد دەكريت، يانيش وشەكان ليكدەدرين، وشەيەكى ديكەيان لىخ دروست دەكريت. كۆچ (چاوگى دارينژراوى پىخ كردن) بۆ زياد كراوه، كۆچ+ پيكردن= كۆچپيكردن، كە بە ماناى ناچار دەبيت كۆچ بكات (خۆشناو، ١٠١٣: ٢٦-٢٩)، بەھۆى ھەر بارودۆخيكى نەخوازراو روو بدات، جا لە رووى ئابووريى، سياسيى، كۆمەلايەتيى، ئايينيى و سەربازيى روو بدات.

\_ له رووی زاراوهییهوه:

كۆچپێكردن به واتاى ناچار دەكرێت كۆچ بكات له شوێنێكەوە بۆ شوێنێكى تر، كەسێك ناچار بێت شوێنى نيشتەجێبوونى خۆى بگۆڕێت، جا له گوندەوە بێت بۆ شار، له شارێكەوە بێت بۆ شارێكى ديكە، له ھەرێمێكەوە بێت بۆ ھەرێمێكى ديكە، يان له ولاتێكەوە بێت بۆ ولاتێكى ديكە، له ئەنجاميبوونى بارودۆخێكى نەخوازراو وەك بارودۆخى سياسيى، ئابووريى، كۆمەلايەتيى، ئايينيى، سەربازيى، سروشتيى …ھتد، ئەو بارودۆخە دەبێتە



هۆكاريّك ناچارى دەكات كەوا شويّنى نيشتەجيّبوونى خۆيان بگۆړن (ابـن فـارس، ١٩٧٩م، ٦/ ٣٦- الفيروزآبادي، ٢٠٠٨م: ١٦٧٥- عزيز، ٢٠١٥م: ٢٠). باسى دوومم: ناساندنى ھەريّمەكوردنشينەكان:

گەران بەناو سەرچاوە مێژووييەكان بۆمان دەردەكەويّت هيچ ھەريّميّك نەبووە، ھەموو دانيشتووانەكەى سەد ئە سەد ئە رەگەزى كورد بن، بەلام ئە ھەنديّك ھەريّم زۆرينەى دانيشتووانى ئە رەگەزى كورد بووينە، ھەر يەك ئەم ھەريّمانەش كۆمەئيّك شار و مەئبەند ئەخـۆ دەگـرن، ئـيّمە ھەول دەدەيـن گرنگتـرين ئەو شار و مەئبەنـدانەى ئەم ھەريّمانە بناسيّنين، بەكورتى شويّنى جوگرافييان بخەينەروو، پاش گەران بەناو سەرچاوە رەسەنەكان بۆمان دەركەوت كە ئەم پيّنج (٥) ھەريّمانە زۆرتـرين شار و گونـد، ھەروەها دانيشتووانى كورد بووينە، ئەم ھەريّمانەش ئەمانەى خوارەيەن؛

### يەكەم: ھەريۆمى ئازربايجان:

هەريّمى ئازربايجان هەريّميّكى ديار و فراوانى ئەو سەردەمى بووە، كەوا زۆرينەى دانيشتووانى لە نەتەوەى كورد بوون، كەوتبووە خۆراواى دەرياى خەزەر و ولاتى دەيلەم و خۆرهەلاتى ھەريّمى چيا و باكوورى ھەريّمەكانى ئەرمەنستان و ئاران (ران). (ابن حوقل، ١٩٩٢م، ٢٧٨-٢٥٨٠؛ مؤلف مجهول، ١٩٩٩م: ١١٩؛ زادە، ٢٠٠٨م،١٣٤)لە گرنگترين مەئبەنىد و شارەكانى ئەم ھەريّمە بريتيين لە: تەوريّز، مەراغە، ئەردەبيل، ميانچ، ئورميه، خۆى، سەلماس، سراو، مەرەند، شنۆ، جابروان، موقان، ورثان و برزندە. ئەم شار و ناوچانەى سەرەوە ھەريّمى ئازربايجانيان پيّكدەهيّنا. (ابن حوقل، ١٩٩٢م، ١٩٩٠م، ٥٨-١٢٠- مؤلف مجهول، ١٩٩٩م، ١٩٠-١٢-دىت، ١٩٥

## دووەم: ھەريٚمى ئاران:

هەريدمى ئاران يەكيدكى ديكەيە ئە هەريدمەكوردنشىنەكان، كە رېيرەيەكى زۆرى دانىشتووانى ئە نەتەوەى كورد بوون، ئەم ھەريدمە دەكەويدتە باكوورى ئازربايجان و خۆراواى ئەرمەنستان و باكوورى باكوورى خۆرھەلاتى جەزيرە. (ابىن حوقال، ١٩٩٢م: ١٨٧ الحموى، ١٩٩٧م: ١/ ١٣٦؛ ئەنوەر، ٢٠١٥ز: ٢٥)، كە چەند شار و مەلبەندى كوردنشين ئەخۆ دەگريت، گرينگترينشيان بريتيين ئە: بەرزغە، كەنجە، شەماخى، ئانى، دبيل (دوين) ، (باب الابواب)، نشوى بەو ناوانەش ھاتووە؛ (نخشيفان، نخشوان و نقجوان)، باكۆ، شروان و تفليس. (ابن حوقل، ١٩٩٢م: ٥٨-٢٣؛ مجهول، ١٩٩٩م: ١٩٩م، ١٩٠م، دىت، مەماخى، ئانى، دىيل (دوين) ، (باب فريدارينى دوقل، ١٩٩٢م، ٢٥٠م، ١٩٥-٢٠؛ مجهول، ١٩٩٩م، ١٩٩٠م، ١٩٠م، ١٩٥ مەلىپەندى دىت، دىيل (دوين) ، دەكريت. دەگريت، گرينگترينشيان بريتيين ئە: بەرزغە، كەنجە، شەماخى، ئانى، دەپل (دوين) ، (باب دەگريت، گرينگترينشيان بريتيين ئە: بەرزغە، كەنجە، ئەمەرى ئانى، دىيل (دوين) ، (باب دەگريت، كرينگتريندى دەپرى ئەت دەپرى ئەن ئەتموان و نقىران و تفلىس.



سٽيەم: ھەرٽمى ئەرمينا:

هەريّمى ناوبراو يەكيّكى ديكەيە ئە هەريّمەكوردنشىنەكان، كەوا رِيْژەيەكى زۆرى دانىشتووانى ئە نەتەوەى كورد بوون، سنوورى جوگرافياى ئەم ھەريّمە ئە رۆژھەلات ھاوسنوورە ئەگەل ھەريّمى ئاران، ئە سنوورى رۆژاواى ئەگەل جەزيرە، ئە باشوور ھاوسنووره ئەگەل ئازربايجان، ئە سنوورى باكوورى ھاوسنوورە ئەگەل ولاتى رۆم. (ابن حوقل، ١٩٩٢، ئەمدىّمى ئەرمىنيا كۆمەلىّكى شار و مەئبەنىدى گرنىگ ئەخىۆ دەگرىّت، كەوا كوردەكان رىترەى زۆرى دانىشتووانى ئەم شار و مەئبەندى گرنىگ ئەخىق دەگرىّت، كەوا تورينەوردەكان رىترەى زۆرى دانىشتووانى ئەم شار و مەئبەندانەيان پىّكدەھىّنا ئە ماوەى سەردەمى مەلازگرد، بەدئىس، (ارزن)، (ارجىش)، بەرگرى، موش، مەعدەن. (مۇئف مجهول، ١٩٩٩م، ١٢٠-مەلازگرد، بەدئىس، (ارزن)، (ارجىش)، بەرگرى، موش، مەعدەن. (مۇئف مجهول، ١٩٩٩م، ٢٢٠-مەلازگرد، بەدئىس، كرىتىتى ئەرە ئىدەرى ئەتلەر بەڭرى، موش، مەعدەن. (مۇئف مجەول، ١٩٩٩م، ٢٥٠-مەلازىرە يەر، بەدئىس، كۆرىكەرە، ئەتلەر بەلەرم، ئەتلەر بەرەرى ئەرىپى، ئەتلەر، ئەتلەر، ئەتلەرەرى، مەلەرتىرە، ئەرىتىدىس، ئارزن)، (ارجىش)، بەرگرى، موش، مەعدەن. (مۇئف مجەول، ١٩٩٩، ١٢٠-

چواردم: هەريمى چيا:

مەبەست له هەريّمى چيا ئەو ناوچە بەرفراوانە بووە، كە كەوتبووە بەرى خۆرھەلاتى ناوچەكانى خوراسان و ئەسفەھان و فارس و باكوورى خۆرھەلاتى خوزستان، لە بەرى باكووريش ناوچەكانى دەيلەم و قەزوين و رەى، لە باشوور عيّراق و خوزستان دەورەيان دابوو. (ابن حوقل، ١٩٩٢م، ٢٠٤)، ئەم ھەريّمە كۆمەليّك شار و مەلبەندى گرنگ لەخۆ دەگريّت، گرينگترينيان بريتيين لە: ديانەوەر، قەرميسين، نەھاوەند، بروجەرد، ھەمەدان، حەلوان، خانەقين، مەندەلى، شارەزوور، سيروان، جەلەولا، و (الصميرە). (ابن حوقل، ١٩٩٢م، ٢٠٤، مەلەل، مەرەم، ١٤؛ الحموى، ١٩٩٧م، ١١ خەريان ، دەرەر، مەرەر ، دەرەرەيان ، دەرەبەرە، دەلىلەن، مەلەل، پينجەم: ھەريّمى جەزيرە (الجزيرة الفراتية):

يه كيكه له ههريده كوردنشينه كان، مهبه ست له ههريد مى جهزيره، ئهو ناوچه بهرفراونه يه كه كهوتبووه كهنار و نيدوانى بهرى باكوورى ههردوو پووبارى ديجله و فورات، ناوچه كانى (جهزيره، مووسل و ئامهد) ده گرته و هاوسنوورى ههريدى ئاران و چيا بووه. (مجهول، ١٩٩٩م، ١١٧؛ الحموى، ١٩٩٧م، ٢/ ٢٩٤؛ كى لسترنج، دت، ١٤٧-١٤٨؛ خوشناو، ٢٠١٣ز، ١٣٢؛ پهسوول، ٢٠٢٠ز، ٤٧) ئهم ههريد مه كومه ليد كه شار و مهلبه ند له خو ده گريدت كه ئه مانهن: مووسل، سنجار (شنگار)، داسن، ئامهد، ميافارقين، نوسهيبين، پوها، (حصن كيف)، فاقان، ماردين، جهزيرهى ئيبن عومهر، مه لاتيبه، حمران، زۆزان، ئاكرى (عقره)، هموليدر، سعرد سيرت، باجرمى كهركووك، بينون. (المقدسى، دت، ١٤١؛ الحموى، ١٩٩٧م، ١/ ١٣٨، ٥٣٥، ٢/ مريد مى مەردين، جەزيرهى ئيبن عومهر، مەلاتيم مەران، زۆزان، ئاكرى (عقره)، هموليدر، سعرد



باسی سێیهم: کاریگهری کۆچ و کۆچپێکردن له سهر لاینی سیاسی و کۆمهلایهتی و سهربازی و زانستی

يەكەم- ئێكەوتە ئەسەررەوشى سياسى:

خەڭك دەيانەويت ستەميان ئىنەكرىت، كەسىتك بيانپارىزىت (مەكياڤىلى، ٢٠١٥، ئەويش مىرە يان پاشايە (ئىبن خلىدون، ٢٠١٥، با/ل١٩٦)، بەرگرىكردن ئە ماڵ و گيانيان داوەتە دەست فەرمانپرەوايان، گەر فەرمانپرەواكەيان نەيتوانى بيانپارىزىت، ئەوا خەڭك بە ناچارى رىتىگەى كۆچكردن دەگرىنەبەر (ئىبن خلىدون، ٢٠١٥، با/ل٣٥٥)، بۆ نموونە "مىر نەسرودەوئە مەروانى" (٢٠١ - ٢٥١ك) المىرى مىرىشىنى مەروانيى بوو، توانى پارىزگارى ئە خەڭكى خۆى بكات ئە ھىزى دەرەكى، ئە ناوخۆى مىرىشىنەكە گرىنگى بە لايەنى ئاواكارى، زانستى، كارى خىرخوازى، دادپەرومرى و گىروگرەتەكانى خەڭكىدا، بۆيە ئە رۆژگارى ئەودا شارى ميافارقىنى پايتەخت و شارەكانى تر جمەيان دەھات ئە قەئەبالاخىدا (ئىفارقى، ١٩٥٩م، صرىزارى يا دەھاتە)، كەواتە مىرى ناوبراو توانيويەتى پارىزگارى ئە خەڭكى بكان

بەلام ئەو رەوشەى بەسەر ھەريّمە كوردنشىنەكان ھات، بووە ھۆى كۆچكردنى سەدان مىر و ھەزاران سەربازى ئىتكەوتەوە، ئەمەش كارىگەرىى گەورەى كردە سەر رەوشى سىاسى ئە ھەريّمە كوردنشىنەكان، ئەمەش دەبيّتە ھۆى كەمبوونەوەى ئاقلّمەندى سىاسى، رۆشىنبىران، مىران و سەربازان، كە داينەملۆى جولانەوەى سىاسى بوون ئە ھەريّمە كوردنشىنەكان، بەمەش ھىواى بەدەستەيتانى دەسەلاتىخۆجىيى ئە ھەرىمە كوردنشىنەكان ھىروابراو بوو(مجەرئ، ٢٠١٠م، ص٢٠٥، ٢١٠م، ٢١٠م، ٢٥٠، ٢٥٠م، ٢٥٠م، ٢٥٠م، مەمەر، ئەمە، بەرەم، كەرە،



داگيركەرانى ھەريدمە كوردنشىنەكان دەرفەتيان بۆ برەخسىت، بە گويدەى بەرژەوەندىى خۆيان ھەريدمە كوردنشىنەكان بەرىدوەببەن(ابن الاثيار، د.ت، ص٧٩؛ الجميلىي، ١٩٧٠م، ص٢٤٩\_٢٥٠)، چونكە دەسەلاتيك و ميرنشاينىك نەبوو بتوانيت بەرپەرچيان باداتەوە، سەرەراى ئەوەى بە ئارەزووى خۆيان باجيان لە خەلك وەردەگرت، وەك لە ناوچەكانى؛ (ماردىن، جزيارە، حەسەن كيفا و مووسل)(ابن القلانسى، د.ت، ص٧٢٩؛ الرواندى، ٢٠٥م، ص٢٦٩)، پيشتر ئەو ناوچانە لە لايەن ميار نەسردەولەى مەروانى دەپاريزران، كەچى ئيستا باجيان ليوەدەگرن، ليرەدا كاريگەريى كۆچ بە روونى بەدياردەكەويت.

هەرومها كۆچكردنى مىر و جەنگاومران نەمانەومىان لە زىدى خۆيان ھەولانەدانىان بۆدامەزراندنى دەسـەلاتىكى بەھىنىزى كـوردى، ئەمەش زىاتر دەرفەتـى رەخساند بۆ كىرەشىيوىنى و تالانكارى، بۆ نموونە توركمانى بابەكرى''، بە مەرومالاتەوە روويان كردە ھەولىر(اربل) بۆ ماوەى سى سال(٥١٥-٥٢٥ك/ ١١٢٣-١١٢٦ز) فەرمانرەواى ھەولىريان دەكرد، لەو ماوەيە بە ويست و ئارەزووى خۆيان فەرمانرەواييان لە خەلكى ھەولىر و دەوروبەريان دەكرد(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ص٢٧٣؛ ابن أبي ھىجاء، ١٩٩٣م، ص١٨٠م، ١٥)، ئىرەدا ئەگەر مىرىنى بەھىنىز ھەبايە لە رووى سىاسى و سەربازى ئەوا نەياندەتوانى بەو شىزەيە خەلكى بچەوسىنىنەرە.

دانيشتوانی شار پشت به هێزی سوپا و پاسهوانهکان دهبهستن له کاتی مهترسی، ئەگەر نەيانتوانى بيان پارێزن، ئەوا كۆچ دەكەن(ئيبن خلىدون، ٢٠١٥، ب٢/ ل٨٥)،بۆ نموونە قەرەبوليى (القرابلى) سەردارى ھۆزى سولغورى توركمانى لەگەڭ "مير سورخاب كورى بەدر" (٤٦٧- ٥٠٠ / ١٠٧٥- ١١٠٧ز) ميرى ميرنشينى عەنازى، لەسەر لەۋەرگا دەبيّتە شەريان، توركمانهكان ژمارهیهكی زۆری سهربازانی میر سورخابیان كوشت؛ ناچار به كۆچكردنیان ڪرد و ناچـاربوون ههڵبـێن بـۆ نـاوچه چيايهڪـان، گشت ناوچهڪـانی ژيـر دهسـهڵاتی ميـر سـورخابيان گـرت، تهنهـا داقـوق وشـارهزوور نهبيّت(ابن الاثيـر، ٢٠١٢م، ج٨/ ص٤٧٦)، ههروههـا سـهرهه لاداني كيّشـهي نيّوان ڪورد و توركمانهڪان كه كوشتوكوشـتاريّكي زۆريـان له يەكتىرى كىرد و بووە ھۆى ئاوارەبوونى ژمارەيەكى زۆرى ھەردوو رەگەز،شەروئاژاوە زۆربەي ناوچەكـــانى ھەرێمەكـــانى گـــرتەوە، شـــارەكانى وەك مووســــڵ، شـــارەزوور، نوسەيبين(ئينسـكلۆپيدياى ئيسـلام، ٢٠١٠، ل١١)، ديـاربەكر، تورعابـدين، جەزيرە،ئازەربايجـان، شام، مەلاتىيە و چەنىد شارىكى تىرى گرتەوە(الاصفهانى، ٢٠٠٣م، ص٤٢١\_٤٢٤؛ الجميلى، ١٩٧٠م، ص٢٨٦). نەبوونى دەسەلاتىكى كوردى بۆ چارەسەركردنى كىشەكە(الاصفهانى، ٢٠٠٣م، ص٤٢١\_٤٢٤؛ ابـن الأثيـر، ٢٠١٢م، ج١٠/ص ١٣٦؛ الجميلـي، ١٩٧٠م، ص٢٨٦)، ئەمەش ههمــووى له ئەنجــامى نەبــوونى هێزێكــى سياســى بەھێــز كه فەرمــانرەواى ھەرێــمە كوردنشينهكان بكات و، بتوانيّت به شيّوهيهكي بههيّز بهريهرچيان بداتهوه.



لەم باسەى سەرەوەدا لەوە تىدەگەين كەوا كۆچكردنى مىر و سەربازانى كورد كارىگەريى نەرىنى ھەبووە لەسەر ئاسايشى تاكى ھەرىمە كوردنشىنەكان و، دەرفەتى زياترى بۆ ھىزەداگىركەرەكان رەخساندووە بۆ ستەمكردن لە خەلكى بىتاوانى ھەرىمە كوردنشىنەكان، ھەروەھا كارىگەريى نەرىنى لەسەر خامۆشبوونى دەسەلاتىخۆجىيى و درەنگ ھەلسانەوەى جولانەوەى دەسەلاتە خۆجىيەكان لە ھەرىمە كوردنشىنەكانھەبووە. دووم-لىكەوتەى سەربازى:

هەريد مه كوردنش ينهكان لەرئيد كاريگەريى سيس تەمى خيلهكى و شيوازى بەرپذوەبردنى رەوشى سياسى و سەربازى، خاوەن ھيزيدكى گەورەى مرۆيى بوون، ھيچ ھۆز و مىرنشىينىك نەبووە خاوەن ھيزى تايبەت بە خۆى نەبووبيت(الفارقي، ١٩٥٩م، ٩٣-١٠٠؛ ابىن الاثير، ٢٠١٢م، ج٨/ ص٥٢ه\_٥٣)، ھەر كاتيدك پيتگەيان يان سنوورى فەرمانرەواييان تووشى مەترسى بووبيت بىخ ھەلويست نەبوون، بە گويرەى تواناى خۆيان ھەلويىتان ھەبووە و بەرپەرچى ھيزى داگيركەريان داوەتەوە(ابن الجوزي، ١٣٥٩ه، ج٨/ ص٥٠؛ ابن الاثير، ٢٠١٢م، ج٧/ ص٥٣٥، ٢٠١٠)، ئيبن خلدون دەئيت پاسـموانى دەولەت لە لايەن پاشاوە دەكريت(ابن ج٧/ ص٤٥٠، ٢٠١٠)، ئيبن خلدون دەئيت پاسـموانى دەولەت لە لايەن پاشاوە دەكريت(ابىن مەم-٩مەد رەواديى" (١٩٣٢)، مير تەبوون، بە ۋوزى، مەمەمەد رەواديى" (٢٠٢كم، خلدون، ٢٠١٥، ٢٠١٠)، ئيبن خلـدون دەئيت پاسـموانى دەولەت لە لايەن پاشاوە دەكريت(ابىن مەم-٩مەدز) فەرمانرەواى مىرنشىنى رەواديى بوو لە ھەريمى ئازەربايجان، لە سالى(٧٣٧) الامىرانچى سەربازى كردە سەر ئەرمىنيا زياتر لە سەد(١٠٠) ھەزار جەنگاوەر دەبوون و مەم-٩مەدز) ھەلمەتيكى سەربازى كردە سەر ئەرمىنيا زياتر لە سەد(١٠٠) ھەزار جەنگاوەر دەبوون و لەمەرين چەند ناوچەيەك داگيربكەن و، باج و سەرانە بخەنە سەر دەنيشتووانى ئەرمەن و لىشاكەيان "باگراتۆنى" ناچار كرد مىلكەچى بىز مىرى رەوادى نواند(حوزنى، ٢٠٠٠، ب٢/ پاشاكەيان "باگراتۆنى" ناچار كرد مىلكەچى بىز مىرى رەوادى نواندرامەردى يەرەرە و لەرى)، مەرچەندە كەمىندى كېيش سەردەمى تويزينەوەكەى ئىيەيە، و رەنگە ئەم ئەرەرەي زيادەرپويى تيدابيت، بەلام بەلىگەيە لەسەر ئەوەى كەوا ئەو مىرىشىنە سوپايەكى گەرورە و بەھيزى ھەبووە.

هەروەهــا نمــوونەيەكى تــر؛ "ميــر فەزلــۆنى يەكەم" (٣٧٥-٤٢٢ك/ ٩٨٥-١٠١٠ز) فەرمـانړەواى ميرنشينى شـەدادى بـووه، له مـاوەى فەرمـانړەواييدا توانيويەتى بەرپەرچى هێرشى دەرەكـى بـداتەوه، ھەروەهـا توانيـويەتى سـنوورى فەرمـانړەوايى خـۆى فـراوان بكات(كسـروى، ١٣٨٨هـ، ص٢٧١)، ئـەوە بەلكەيە لەسەر ئـەوەى كەوا ئـەم ميرە هێزى سـەربازى باشى ھەبووە تـا بتوانيّت ئـەو هيّرشەى پى ئەنجامبدات.

هەرومها "میر نەسرودمولە ئەحمەدى كورى مەروان" (٤٠١-٤٥٣ك/ ١٠١١-١٠٦١ز) میرى میرنشرینى مەروانرى، تروانى عوقەيلىيەكران<sup>۲</sup> تێكبشركينيّت كاتێك له ساللى(٤٠٤ك/١٠١٣ز) هيّرش دەكەنە سەر تورعابدين له نزيك ماردين، بەلام دواى ماوەيەك ئاشتى لەنيۆانيان بەرقرار بوو(رشينايا، ١٩٧٠م، ص٢٠٥، محمد، ٢٠١٨، ل١٤٩)، ئەمەش بەللگەيە كەوا ناوبراو سوپايەكى بەھيّزى ھەبووە.



هەروەها "مير ئەحمەديلى كورى ئيبراهيمى كورى وەهسوزانيى رەوادى"، شارى مەراغەى كە يەكيكە لە شارە ئاوەدانەكانى ھەريمى ئازەربايجان بەدەستەوەبوو، بەلام لە سالى (٥١٥ك/ ١١١٦ز) لە شارى بەغداد تيرۆركرا، بەم تيرۆركردنە كۆتايى بە دەسەلاتى كوردەكان لەوى هات(ابن القلانسي، د.ت، ص١٩٨؛ الصفدي، ١٩٩١م، ج٨/ ص ٣٠٣\_٣٠٤)، له رووى سەربازى لاواز بووە بۆيە، تيرۆركراوە، ئەو نموونەيە ئەگەر بەراورد بكەين لەگەل "مير ئەبو ھيجا حوسين رەوادى" كايگەرى كۆچ لەسەر لايەنى سەربازى بەروونى بەدياردەكەويت، كەوا زۆر لاواز بوونە ميرە كوردەكان.

به دامەزراندنى ئەتابەگىيەكان لەسەر خاكى ھەريىمە كوردنشىنەكان، بە تەواوى خۆرى دەسەلاتە كوردىيەكان بەكۆتاھات، ئەتابەگىيەكان چاوتيبرينيان بۆ داگىركارى و گەيشتن بە دەسەلات وردتر و توندتر بوو(ابن الاثير، ٢٠١٢م، ج٨/ ص٥٧٤)، لە ئەنجامى ئەمەدا گەليكك مير و سەربازى كورد بيكار مانەوە؛ ئەو بيكارييە كاريگەريى گەورەى كردە سەر ژيانيان، بۆيە ھەندىك لەمانە چوونە ريزيسوپايى داگىركەر خزمەتيان كرد(ابن الاثير، ٢٠١٢م، ج٨/ ص٤٩٦\_٤٩).

"شاهنشای کوری مه حموود"فه رمان پموای شاری ئانی<sup>۳</sup> له سائی (۵۰۵ک/ ۱۱۱۱ز) گرته دمست، له سائی (۵۹۵ک/ ۱۱۹۹ز) ئه رمه نه کان هیّرش ده که نه سه ر شاری ئانی ده یگرن، و زیانیّکی زۆریان پیّگهیاندن (کسروی، ۱۳۸۸هـ، ۳۱۷\_۳۱۸)، پیّشتر کورده کان دمیانتوانی باج له ئه رمه نییه کان وه ربگرن، به لام ئیّستا به پیّچه وانه وه ئه رمه نه کان ناوچه کوردنشینه کان داگیرده که ن.

کاریگەریی کۆچ و کۆچپێکردن لەسـەر لایەنـی سـەربازی لە ھەرێـمە کوردنشـینەکان، بـووه هـۆی کەمبـوونەوەی ژمـارەی دانیشـتووان، کەمبـوونەوەی ژمـارەی دانیشـتووانیش دەبێـتە، هـۆی کەمبـوونەوەی ژمـارەی سـەربازان و لاوازی هێزیـی سـەربازی،



كەمبوونەوەى ھێزى سەبازىش دەبێتە ھۆى لاوازبوونى دەسەلاتى مىر و فەرمانرەوايانى ھەرێمە كوردنشىنەكان، لاوازبوونى مىر و فەرمانرەوايانى ھەرێمە كوردنشىنەكان، رێگە لە بەردەم ھێزەداگىركەرەكان خۆشدەكات، تا ئەو شوێنانەى مەبەستىيانە داگىرى بكەن، بە ويستى خۆيان لەوى فەرمانرەوايى بكەن.

سٽيەم: - ئٽڪەوتەي كۆمەلايەتى:

كۆچكردنى ھەر گەلێك لە زيدى خۆيەوە بۆ ھەر شوينينك، گەلينك ليكەوتەى جياجيا دەھينينيتە بوون، يەكينك لەو لينكەوتانە لينكەوتەى كۆمەلايەتيە كە لە لينكەوتە زۆر ديار و كاريگەرەكانە، لەبەرئەوەى ئاشنابوونى فەرھەنگ و كەلتوورى گەلينك بە فەرھەنگ و كەلتورى نەتەوەكانى ديكەيە، بە يەكەوە شارستانييەتىكى ھاوبەش بنياتدەنين، كە ئەو شارستانيى بنياتيان ناوە بە شارستانيى ئىسلام ناسراوە.

ئمو بارودۆخمى بەسمر ھەريّمە كوردنشينەكان داھات، بووە ھۆى كۆچ و كۆچپيكردن جا بە ھەر ھۆكار و ئامانجيّك بيّت و ھەنديّكيان ھەر بە ناچارى تيّكھەلّى گەلانى تر بوون(ابن أبي ھيجاء، ١٩٩٣م، ٢٠)، كورديش لەو ئاويّتەبوونە پشكى گەورەى بەردەكەويّت(الحويرى، ١٩٧٩م، ٤٦)، بەوەى لە پيّى قوتابخانەكان ئاشناى زانا و مامۆستايان بووه، لە پيّى مىزگەوت ئاشناى خەلكى و تەواوى چينوتويّژەكان دەبوون، لە يەكەكانى سوپا و دامودەزگا كارگيّرىيەكان، ئالوگۆرى گەورەيان لە كايەكانى زمان و پۆشاك و دابونەريتى دانيشتووان و خواردن ھەبووە، بە كورتى باس لە ھەنديّكيان دەكەين أ- ژن و ژنخوازى:

دواى ئەوەى خەللَى ھەريّمە كوردنشىنەكان بۆ شويّنەكانى دىكەكۆچىانكرد، لەگەل دانىشتووانى شويّنى كۆچبۆكراو ئاشناى يەكتر بوون و تيّكگەيشتن لە زمانى يەكتر، مرۆڤەكان كۆشش دەكەن بۆ ئەوەى كەسانىّك بىدۆزنەوە تاوەكو بتوانن پيداويستىيەكانى خۆيان پىخ پريكەنەوە(ئيبن خلىدون، ٢٠١٥;، ب٢/ ٢٥٩)، دەبينىن لىّرە و لەوى ئافرەتى غەيرە كورد دەبيّته جيّى سەرنج و دلّخوازى كەسايەتىيەك و سەردارىّكى كورد. بۆ نموونە؛ لە سالّى (٢٥٤ك/ ١٦٦٨ز) سولتان سەلاحەددىن ھاوسەرگىرى لەگەل كورد. بۆ نموونە؛ لە سالّى (٢٥٤ك/ ١٦٦٨ز) سولتان سەلاحەددىن ھاوسەرگىرى لەگەل كورد. بۆ نموونە؛ لە سالّى (٢٥٤ك/ ١١٦٨ز) سولتان سەلاحەددىن ھاوسەرگىرى لەگەل كورد. بۆ نموونە؛ لە سالتى (٢٩٤ك/ ١١٦٨ز) سولتان سەلاحەددىن ھاوسەرگىرى لەگەل كورد. بۆ نموونە؛ لە سالتى (٢٩٥كر، ١١٩مريىزى، ١٩٩٠م، ٣٣/ ٢٩٢؛ حسن، ١٩٩٧م، ٢١ مەرومھا سولتانسەلاحەددىنى ئەيوبى ھەلساوە بە ھاوسەرگىرى لەگەل خاتوو؛ (عەصمة چى شاوەرى وەزيىرى فاتمىي كردووەعصمة الدىن كچى مىر معين الدىن؛ ئافرەتىكى ھەرومھا سولتانسەلاحەددىنى ئەيوبى ھەلساوە بە ھاوسەرگىرى لەگەل خاتوو؛ (عەصمة مەرومھا سولتانسەلاحەددىنى ئەيوبى ھەلساوە بە ھاوسەرگىرى لەگەل خاتوو؛ (مەصمة مەرومها سولتانسەلاحەددىنى ئەيوبى ھەلساوە بە ھاوسەرگىرى لەكەل خاتوو؛ (مەصمة مەرومەل سولاتانسەلاحەدەدىنى كۆشسەر بەيە مەلەسەرگىرى لەگەل خەتوو؛ مەرەمەت يېتىرى ئەكەل خەرەر بەرە، بەرەر مەيى كېرى ئەلەرەت بەلىرە مەرەت ئەرەرە بەرەرەت مەرەمەت كەرەر تەرەر بەرەر بەرەرە بەرە بەرى كەرەرە بەرەرەت بەرەرەت بەرەرەت بەيەرەت بەرەرەت مەرەدىنى مەحمود



الدر)كرد(اليونيني، ١٩٩٢م، جـ٤٥١)، له بەرانبەر ئەو ھاوسەرگيرييەى كە كوردەكان لەگەڵ ژنانى غەيرە كورد كردوويانە، بە ھەمان شيّوە ئافرەتانى كورديش ھاوسەرگيرييان لەگەڵ پياوانى بيّگانە كـردووه، بـۆ نموونه"ست شـام" خوشـكى سوڵتانسـەڵاحەددينى ئەيـوبى ھاوسەگيرى لەگەڵ"عومەر كورى لاجين" كردووه(ابن خلكان، ١٩٧٨م، ج١/ ٣٠٧).

هەروەها له ساللى (٦٣٥/ ١٢٣٧ز) لەسەر داواى "غەياسەددىن كەيخسرو"سوللتانى رۆم "غازيە خاتوون كچى مەليك عزيزى ئەيوبى" شووى پيكرد(ابن واصل، ٢٠٠٩م، ج٥/ ١٨٣)، هاوسەرگيرىى ئافرەتانى كورد لەگەل رەگەزى بيكانە بەردەوام بووە، بۆ نموونە "مەليك ظاهر بيبرس" هاوسەرگيرى لەگەل كچيكى شارەزوورى كردووە، بەلام لە سالى (٢٥٨ك/

ههٽـــبهت ژن و ژنخـــوازی لهگهڵ ڕهگهزهڪــانی تـــر له ئهنجـــامی ڪـــۆچ و ڪۆچپێڪردنهوه دروسـت بـوو، ئهو ژن و ژنخـوازييهش لـێڪهوتهی تـری بهدوای خۆيـدا هێنـاوه، وهڪ ئهمانه:

> ۱- له رووی سیاسی و سهربازی پێگهی کوردی بههێزکرد. ۲- له رووی کۆمهلایهتیشهوه کرانهوه به رووی کۆمهلگهکانی ترموه. ۳- دروستبوونی نهوهیهک که بهرههمی ئهو تێکهلاوییه بوو. ٤- ئاسانکاری بۆ کاروباری بازرگانی.

> > ب- ئاوێتەبوونى زمان:

كورد ومك همر گەليّكى تر خاومن زمانى تايبەتى خۆى بووه كه زمانى كوردييە، كه زمانى گفتوگۆى پۆژانە بووه. دياره هەموويان زمانى عەپەبيان نەدەزانى، بۆيه هەنديّكجار پەنايان بۆ ومرگيّرەكان بردووه بۆ ليّكتيّگەيشتن(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ق١، ص١٥٨\_١٥٩) ،سەرچاوەكانيش باس لەوە دەكەن كەوا مەليكەكانى ئەيوبى خۆبەخۆ و لەگەل پاويْژكارەكانيان ھەنديّجار بە زمانى عەجەمى قسەيان كردووه(ابو شامة، ٢٠٠٢م، ٢٩٣)، كە ئەو زمانەش كوردى بووه(ابو شامة، ٢٠٠٢م، ج٣/ ص٦٦؛ تۆفيق، ٢٠١٤، ل١٥٤\_١٥٥).

به تێپهڕبوونی ڕۆژگار ناوه کوردییهکانیش لهناو ناوهکانی شارستانیی ئیسلامی بهرمو توانهوه چوون، چونکه کوردیش بهشیکک بووه له شارستانیهتی ئیسلامی، ناوه پیرۆزهکان ومردهگیران، یان کورت دهکرانهوه دهستکارییان دهکرا به هوّی خستنهسهری ئامرازهکانهوه(الفارقي، ۱۹۵۹م، ص۱۹۷۹؛ توّفیق، ۲۰۱٤، ل۱۹۲ \_ ۱۹۵۱)، له پالْ ئهوهشدا زمانی کوردی له پیکهی کورده کوّچکردووهکان دزهی کردووهته ناو فهرههنگی زمانهکانی تر. بوّ نموونه؛ "چوخ-چوخکی"، جلی میرانی کوردی(ابو شامة، تراجم رجال القرنین، ۱۹۷۳م، ص۲٦)، جفته= جوته- دووانه، جاشنگر- چیّژگر، ئهو کهسهی پیش سولْتان چیّژی



خواردنه که ده کات نه باده خواردنه که ژههراوی کرابیّت (القلقشندي، ۱۹۱٤م،ج۳/ ص۸\_۲۵)، زاراوهی خاتوون= خاتوون له زمانی فارسی و تورکیدا یه واتای ههیه که مهبهست دانانی ریّزه له ئافرهت (الخطیب، ۱۹۹۲م، ص۱۵۵)، له زمانی کوردیش به ههمان مهبهست به کاردهات (ههژار، ۱۳٦۹ک، ل۱۵۵).

يەكێك له ئەنجامەكانى كۆچ و كۆچپێكردن له ھەرێمە كوردنشينەكان ئاوێتەببوونى زمانى كورديە لەگەڵ زمانى عەرەبى، فارسى و توركى، ھاوشانى ئەوان چەندان وشەى كوردى بوونە بەشێك لە فەرھەنگى شارستانيى ئيسلامى، بە پێچەوانەشەوە چەندان وشەى زمانەكايى تر ھاتنە ناو زمانى كوردى، ئەگەر چى زمانى كوردى زمانى نووسين نەبوو، بەلام دواجار توانى بېێتە زمانى گفتوگۆ.

ج- لڪاندنى ناوى كوردى به شويّنهكان:

لكاندنى ناوى كورد و هۆزەكان و مير و سەردارانى كورد، تيكهه لأوبونى شارستانيى كورد به شارستانيى شوينەكانى تر وەك؛ بەغداد،ميسر، شام و خوراسان. ھەلبەت ئەم ناوانەى كوردى له غوربەت بە زيندوويى ھينشتووەتەوە، بۆ نموونە گەرەكى كوردان (حارة الاكراد)له ديمەشق(الشهابي، ١٩٩٩م، ج١/ص ٢١٨)، (حى الخلاطيين) له قاھيره(چەلەبى، ١٩٧٩، ل١٦٠)، گەرەكى (حى الاكراد) له شارى حەلەب(ابن شداد، ١٩٩١م، ج١/ ص١٩٩)، كۆلانى مەھرانى(المهرانى)(النعيمي، ١٩٩٠م، ج٢/ ص ١٥١).

هەروەها مـزگەوت و قوتابخـانە و شـوێنەكانى دى بە نـاوى هۆزەكوردىيەكـان دەكـران، بـۆ نمـوونە؛ مزگەوتـى مەهرانـى (مسـجد المهرانـى)، مزگەوتـى زەرزارى (مسـجد الزرزارى)، مزگەوتى بەشنەوى(مسجد البشنوين)، مزگەوتى ئيبن ئەبى هيجا (مسجد ابن ابى الهيجاء) و سابق كوردى (مسجد السابق الكردي)(ابن شداد، ١٩٩١م، ج١/ ص ١٩٨ـ١٩٩، ابى الهيجاء)، ئەمـانە بەشـێكن لە دەسـكەوتى شارسـتانيى كوردى كە ئـاوێتەى شارسـتانيى شوێنەكانى تر بووە لە چوارچێوەى شارستانيى ئيسلاميدا.

ناوی شوێنهوارهکان به بهشێکی گرنگ له کهلتوور و فهرههنگی شارستانیی گهلان دادهندرێت، بـۆيه ئهم شـوێنهوارانه به نـاوی جيـا جيـای ڪـوردييهوه، خهرمـانێکی گهورهيه له مێژووی ڕابردووی ههرێمه کوردنشينهکان.

د- ناساندنى جلوبەرگى كوردى بە شوێنەكانى كۆچ بۆكراو:

له گەڭ كۆچ و كۆچپێكردن له ھەرێمه كوردنشينەكان، بـێ ويسـتى ھەمـووان پۆشـاكى كوردى به فەرھەنگ و كەلتوورى بييـانى ناسـێنرا، دواتـر پۆشـاكى كوردى بـووه بەشـێك له شارسـتانيى ئيسـلامى، كه جيـاواز بـوو له هـى گەلانـى تـر، بـۆيه به(زى الاكـراد) ناوى هـاتووه(ابن شعار، ٢٠٠٥م، ج٤/ ص٢٤٠)، بـۆ نمـوونه؛ (محمـد بـن ابي الهيجـاء بـن محمـد



الأمير الفاضل عز الدين الهذباني الكردي.٧٠٠ك/١٣٠٠ز) ناسراو به؛ "ئيبن ئهبى هيجا"، له دووريى نشتيمان جەمەدانى خرى لەسەر دەنا و پرچى تا سەر شان بەرداوە، بەمەش پۆشاكى كوردى بە گەلانى ترناساندووه(الصفدي، ١٩٩١م، ج٥/ ص١١٢)، ھەروەها ميران و سەركرده كوردەكانى سوپاى ئەيوبى مەنديليان لەسەر دەنا، مەنديل بۆ لەپشتكردن و سەرپيچانەوەش بەكار دەھيندرا. ھەروەها "مەليك كامل محەممەد" مەليكى ميسر(٦١٥-١٣٥ك/ ١٢٨-١٣٧١ز) ئەويش مەنديلى لەسەردەنا(ابو شامة، ١٩٧٣م، ص٢٦٢؛ تۆفيق، ٢٠١٤، ل٨٥٧-٢٥٩)، ھەروەها "مەليك ئەشرەف مووسا كورى مەلىك عادل ئەيوب"، لە ديمەشق(شاش) نيشاندارى لەسەر ناوە، كە لە ناوەراستيدوە بە مەنديلينك پيردى بە گەلانى دىكە، ٢٠٨م، ج٤/ ص٢٢٨)،

شەروالى كوردىش كە شێوەيەكى پانوبەرىنى ھەيە، ئە ناوەراستەوە بەرەو خوارەوە دادەپۆشێت(العبيدي، ١٩٨٠م، ص١٩٩)، ميران و پاشايانى ئەيوبى ئە پۆشينى شەروال بەردەوام بوون، ھاوشانى پۆشاكەكانى دىكە(ابو شامة، ١٩٧٣م، ص٢٦؛ تۆفيق، ٢٠١٤، ل٢٦٠\_٢٦١)، ھەروەھا چۆخ-چۆخكى يەكىٽكە ئەو پۆشاكە كوردەواريانەى ئە رېٽىگەى ئەيوبيەكان بە ھەروەھا چۆخ-چۆخكى يەكىٽكە ئە خورى دروستدەكرىّت، چۆخىش تا رۆژگارى ئەمرۆش ئە كوردستان دەپۆشرىت، زياتر بى ق خۆپاراستىن ئە تەربىوون ئە رۆژانى بارانىدا كوردستان دەپۆشرىت، زياتر بى ق خۆپاراستىن ئە تەربىوون ئە رۆژانى بارانىدا مەردەكرا(ائمقريازى، دت، ج٣/ ص١٧٥؛ تۆفيق، ٢٠١٤)، كاتىتك "مير جەناحى ئەبەردەكرا(ائمقريازى، دت، ج٣/ ص١٧٩)؛ تۆفيق، ٢٠١٤)، كاتىتك "مير جەناحى مەكارىي" ئە سائى(٥٠٦ك/ ١٩٠٨ز) مرد، ھەموو ئەو مير و سەركردە كوردانە ئە رېزورسمى بە خاكسىپاردن و پرسەكەى ئامادەبوون، ھەموويان چۆخ-چۆخكيان ئەبەركردبوو و مەندىيان ئەسەر نابوو(ابو شامة، ١٩٩٣م، ص٦٦). ھەرومھا ھەندىتك پۆشاكى ھاوبەشى مەندىيان ئەسەر نابوو(ابو شامة، ١٩٩٣م، ص٦٦). ھەرومھا ھەندىتك پۆشاكى ھاوبەشى ئەيىوبىش ئە دوورە نشارەن كەوى (كەوا) قۆئى ھەبووە ئەسەر كراس ئەبەردەكرا، كوردانى ئەيوبىيە ئە دورە نۇراسەردەكرا، ئەبەردەكرا، مەرەرە)، ھەروسەرى

دەشىيت زۆرىك ئەو پۆشاكە كوردىيانە بۆ شويىنى كۆچ بۆكراو، بە تىپەربوونى رۆژگار گۆرانكارى بەسەر شىيوازى دروويىن دروسىتكردنيان ھاتبيىت، بە سوودومرگرتن ئە پۆشاكى گەلانى نىشتەجى، بەمەش كەئتوورىكى نوى ئەو پۆشاكە كە ھاتووەتە ئاراوە، ئە لايەكى تىر بەشىيك ئە پۆشاكە كوردىيەكان گرنگيان پى دراوە، ئەبەرئەوەى قايم و بەھيىز دروستدەكران، ئەمەش دەگەرىتەوە بۆ سەختىى جوگرافياى ھەرىمە كوردىشىنەكان و سەرماوسۆئەكەى، بەمەش دەتوانىن بىلىدىن كۆچ و كۆچىيكردن كارىگەيى ئەسەر لايەنى كۆمەلايەتى ھەرىمە ئوردىشىنەكان ھەروە ئە ماوەى سەردەمى تويرىدىنىيەرىن.



چوارمم- لێڪموتمی زانستی: أ- لێڪموتمی نمرينی

بـوارى زانسـتيش وەك ھەمـوو بوارەكـانى ديـكە، كەوتـووەتە ژێـر كـاريگەريى كۆچرموى دانىشـتووان، ئەندێشـەى مـرۆڤىش عەوداڵـى بەدەسـتھێنانى پێويسـتىيەكانە، بـۆيە كۆشــش دەكــات و دەگەريـّــت بـــۆ ئەوەى مىرۆڤانيٚــك بــدۆزيٽتەوە تــا ئەو بۆشــاييەى لە پێويستييهڪانيداههيه به زانياريي ئهوان پر يبڪاتهوه(ئيبن خلدون، ٢٠١٥ز، ب٢/ ل٢٥٩).ڪهوا چەندىن قوتابى، زانا و ئەوانەى حەزى فێربوونى زانستيان ھەيە لە ھەرێمە كوردنشينەكان كۆچيان كردووه بـۆ مەڵبەنـدە گرنگەكـان له بـوارى زانسـت و زانيـارى. ئيـبن خەلـدوون پٽيوايه؛ زانسته گهوره و قووڻهڪان له شارهگهورهڪان باويان ههيه،له شاره گهورهڪاندا بهدهستهێنانيان ئاسان تره(ئيبن خلدون، ٢٠١٥ز، ب٢/ ٢٧٢ป). بهشێڪ له زانايان و قوتابييان له شاره گەورەكان نەگەراونەتەوە لەوى خزمەتيان كردووە؛ لەبىرى ئەوەى ئەو خىزمەتەى لە زيدى خۆيان بكەن. بۆ نموونه؛ يەكيّك له زاناكان به ناوى؛"محەممەد كورى عەلى كورى محهمــمهد كـورى عوســمان" ناسـراو به؛ (ابـوالفتح الحهلـوانى) له ســائى (٤٣٩ك/ ١٠٤٧ز) لەدايكبووە، زانستى فقهى خوێندووە تا بووەتە زانايەكى بەناوبانگ لە شارى بەغدا لەسەر مەزھەبى "حنبلى"يەوە، ئە سائى(٥٠٥ك/ ١١٢٦ز) كۆچى دوايى كردووە(ابن ائجوزي، ١٣٥٩ھ، ج٨/ ص١٧٠ ؛ ابـن رجـب، ١٩٥٢م، ج١/ ص١٠٦). ئەو زانـايە لە شـارى بەغـداد خزمەتـى كـردووە نهڪ له شارهڪاني ههريٽمه ڪوردنشينهڪان؛ ئهگهر لهوههريٽمانه خزمهتي ڪردبايهرهنگه توانيبايه زياتر زانست و زانياري له هەريمه كوردنشينهكان پيش بخات.

نموونەيەكى تر؛ "فەزل كورى عومەر كورى ئەبى مەنسور ئەبومەعافى حەلوانى"، كەوا شارمزايى باشى لە زانستى قورئان خوينىدنەوە ھەبووە، چەندىن كەسى فيرى قورئان خويندن كردووه، ھەروەھا فەرموودەى زۆرى گيراوەتەوە، لە ھەمان كاتدا زۆر شتى نووسيوه. له سالى(٤١٥ك/ ١١٤٦ز) لە شارى بەغىدا كۆچى دوايى كرد(الجزيىري، ١٩٣٣م، ج٢/ ص١٠\_١١؛ ياسين، ٢٠١٣ز، ل٥٥٥)، لەوى خزمەتى قورئان كردووە، و خەلكى فيركردوون.

مارانييهكانيش كه بنهما للهيهكى كوردى زانستدۆست بوون و چهندين زانا و كهسايهتيى شارمزايان ههبووه، پيكگه و جيكهيان له بزاڨى زانستى و رۆشنبيريدا ديار و بهرچاو بووه، ئهوانيش ههولير(اربل)يان بهجيهيشت كۆچيانكرد بهرمو ديمهشق، بهمهش درزيكى گهوره كهوته نيدو رموشى زانستى له ههريمه كوردنشينهكان به گشتى و به تايبهتى شارى ههولير و دموروبهرى(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ق٢/ ص٣٦٩؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ١٩٧٨م، ج٣/ ص٢٤٢). بۆ نموونه؛ "ئهبو عومهر عوسمان كورى دمرباس كورى فير كورى جهم كورى عبدوس مارانى(م٢٠٨كار)"؛شهرعزانيكى شافعيى مەزهەب بووه،



دواتر بوو به قازى قاهيره(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ق٢/ ص٣٦٩؛ ابن خلكان، وفيات الاعيان، ١٩٧٨م، ج٣/ ص٢٤٢؛ ابن قاضي شهبة، ١٠٨٦م، ج٢/ ص٧٠\_٧٦)، له ميسرٍ خزمهتى كردووه.

هەروەهـا زمرزارييەكـانيش كە لە رۆشـنبيران و زانايـانى نـاودارى هەريٚـمە كوردنشينەكان بوون، خزمەتى زانست و رۆشنبيريى هەريٚمە كوردنشينەكانيان كردووه، له ئەنجامى كۆچكردنيان، ئەو خزمەتەيان گواستووەتەوە ئەو شويٚنانەى كۆچيان بۆ كردووه، وەك،ميسر، شام و بەغـدا(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ق١/ ص ٢٣٠، ٢٧١، ٢٧٣). بۆ نمـوونه؛ "ئەحـمەد كورى عوسـمان كورى عەلـى كورى مهـدى كورديى زارزارى" (م٥٩هك/ ١١١٤) ئيماميٚكى گەورە بووە، بە ھۆكارى زانستى كۆچيكردووە بۆ مسر و شام، ئيمام بووە له زانستى قورئان(الهسنياني، ٢٠١٢م، ص٥٥).

گەشەسەندنى ئاوەدانى گەشەسەندنى شار و خوێندن و فێربوونه(ئيبن خلدون، ، ا، ١٠٩ز، ب٢/ ل/٢٠٧)، ھەولێر (اربل) لە ئەنجامى گرنگيپێدان لە لايەن فەرمانرموايانى، بووه شارێكى ئاوەدان و مەڵبەندێكى گرنگ لە بوارى زانست و زانيارى، بە تايبەتى لە سەردەمى "مير ئەبو ھيجا ھەزيانى"،(ابن المستوفي، ١٩٨٩، ق١/ ص٧٠\_٧١، ١٣٣\_٢٣٣، ٣٣٠؛ تۆفيق، "مير ئەبو ھيجا ھەزيانى"،(ابن المستوفي، ١٩٨٩، ق1/ ص٠٧\_٧١، ١٣٣-٢٣٣، ٣٣٠؛ تۆفيق، يەدەر ئەبو ھيجا ھەزيانى"،(ابن المستوفي، ١٩٨٠، ق1/ ص٠٧\_٧١، الالى بوو لە رەعييەتەكەى، ئامەد و ميافارقين مەڵبەندى گرنگ بوون لە بوارى زانست و زانيارى(الفارقي، رەعييەتەكەى، ئامەد و ميافارقين مەڵبەندى گرنگ بوون لە بوارى زانست و زانيارى(الفارقي، مەدەر مەرەم، مەرەد)، ئامەد و ميافارقين مەلەنى ئەرەر، بوون لە بوارى زانست و زانيارى رەعييەتەكەى، ئامەد و ميافارقين مەلەنەنى گرنگ بوون لە بوارى زانست و زانيارى رەعييەتەكەن، مەرتە؛ بورى، ئەمەم، ج١/ ص٥٥٥؛ زەيستەل، ٢٠٠٢ز، ل٢٥٢٠)، كۆچكردن كاريگەريى نەرينى لەسەر بوارى زانست ھەبووم، لەبرى ئەومى ھەريەك لە شارەكانى ھەريە كاريكەريى نەرينى لەسەر بوارى زانست ھەبووم، لەبرى ئەومى ھەريەك لە شارەكانى ھەريە قوردىنشينەكان، وەك؛ ئامەد، ميافارقين، شنۆ، نوسەيبين، ھەولير،مووسل و چەندان ناوچەى تر، كەمەلبەندى گرنگى زانست بوون، لە ئەنجامى كۆچكردن لە شوينى ئەوان شوينى تر بوونە مەلبەندى گرنگى زانست، بۆ نەموونە ھەريەك لە شارەكانى قەيى و حەلەب(ابــــن المســـتوفي، ١٩٩٩، ق١/ ص٠٧٥ـ١١٢؛ ھەروتـــى، ٢٠١٦ز، ١٢١٢)، ئەمەش قىرارىگەيى نەرينى دەرينى دومەيۇدا و نزيكمەودالەسەررەوشــى زانســت لەســەر ھەريــمە گروردىشىنەكانداھەبورە.

ليَرمدا كاريگەريى كۆچكردن بە نەريّنى لەسەر بوارى زانست بەدياردەكەويّت، ئەگەر ھاتوو ئەم كەسايەتييانە ياخود ئەم زانايانە لەوى خزمەتيان نەكردبايە گەرابانەوە زيّــدى خۆيـان، لە زيّـدى خۆيـان خزمەتيـان كردبـايە، رەنـگە ئيّسـتا ھەريّـمە كوردنشينەكانخاوەنى چەندان زانا و مامۆستاى پر زانستترى ھەبووايە، رەوشى زانست بە شيّوەيەكى زۆر باشتربووايە لەو سەردەمى و سەردەمى دواتريش.



ب- لێڪەوتەى ئەرێنى:

ڪۆچكردن له هەريــمه كوردنشـينهكان به ههمـان شـيوهيكاريگەريى نەرينـى، کاریگەریی ئەرینیشی لەسەر لایەنی زانست و زانیاری ھەبووه. بە دەیان قوتابی، فەقتى، مەلا و زانا له هەريمه كوردنشينهكان بۆ ميسر، شام، بەغدا كۆچيانكرد و هەموو ئەو مەلبەندە گرنگانەى كەوا رۆڭيان ھەبـووە لە بەرموپێشـچوونى زانسـت و زانيـارى، لەوێ دەرفەتيـان بـۆ رەخساوە تا پەرە بە توانا زانستيەكانى خۆيان بدەن، دواتر گەراونەتەوە زيدى خۆيان بەو هۆيەوە توانيويانە خزمەتێڪى باشى بوارى زانست بكەن(سەعيد، ٢٠٢٢ز، ل٦٤).بۆيە جێگەى تێڕامــانه بـــۆ دەرچــوونى تاكەكــان تــاكوو لەرێــگەى پيشــەيەك بگەرێــنەوە وەكــوو پێويسـتييهڪى ڪۆمەڵگه، بەڵڪوو نيشـانەى گەشـانەومى ئـاومدانييە(ئيبن خلـدون، ٢٠١٥ز، ب٢/ ١٧١\_١٧٣). بـۆ نمـوونه؛ "ئەبولعبـاس ھەولێرى"؛"خـدرى كـورى نەسـرى كـورى عەقيلـى کوری نهسری ئهربیلیی" (٤٧٨-٤٧٧ك/ ١٠٨٥-١١٧١ز) بۆ پهرمدان به تواناکانی له بواری زانست بۆ بەغداكۆچدەكات، لەوى لە "قوتابخانەى نيزامىيە"ى بەغدا دەست دەكات بە خويندن، تا ههگبهى زانستى خۆى پر دەكات، پاشان دەگەرينتەوە بۆزىدى خۆى شارى ھەولىد، ئەويدا دمست به وانهوتنهوهده کات، خزمه تی بواری زانست و زانیاری ده کات، تا سائی (۵۶۷ ک/ ۱۱۷۱ز) ڪۆچى دوايــى دەكـات، ھەر لەوێ دەينێــژن(ابن خلكـان، ١٩٧٨م، ج٢/ ٢٣٧\_٢٣٩؛ نيــا، ٢٠٠٩ز، ل٢٤٩)."ئەبولقاسمى نەسىر كورى عقيل" ناسراو بە؛ "ئەبولقاسمى ھەوليّرى"، بەناوبانگترين ئەو زاناييە كە لەسەر دەستى ئەو پێگەيشتووە(ابن خلكان، ١٩٧٨م، ج٢، ص٢٣٨)، لە نموونەى سەرەوە كاريگەريى ئەرينى زۆر بە روونى ديارە.

هەرومها زانايەكى تر، "عيمادمددين هەولێرى"،"ئەبو حامد محەمەد كورى رەزيوددين هەولێرى" ناسراو بە؛"عيمادمددين" (٥٣٥-٢٠٨ك/ ١١٤٠-١١٢١ز) لە شارى مووسڵ لەدايكبووه، زانستى شەرعزانى لە لاى باوكى خوێندووه، پاشان بۆ زياتر بەرموپێشبردنى تواناكانى بەرمو بەغداكۆچيكرد، لەوێ لە قوتابخانەى نيـزامييە خوێنـدنى تەواوكرد، پاشان گەراوەتەوه مووسڵ ئەوێ دەرسى بە قوتابيەكانى دەگوتەوه(ابن قاضي شهبة، ١٠٨٦م، ج٢/ ٨٤\_٨٥)، ئە شارى مووسڵ خزمەتى بوارى زانست و زانياريى دەكرد.

هەروەها نموونەيەكى ديكە، "ئەبولفەزل يونس كورى محەممەد" كە بە؛(رضى الدين) ناسراوه(٥٠٨-٥٧٦ك/ ١١١٤-١١٨٠ز)، سەرەتا لە شارى مووسل لە زيدى خۆى دەستى بە خويندن كردووه، دواتر بۆ زياتر پەرەدان بە توانا زانستيەكانى خۆى و پركردنەوەى ناتەواوييەكانى لەم بوارە، بەرەو بەغدا كۆچدەكات لەوى لە قوتابخانەى نيزامييە دەستدەكات بە خويندن تاوەكوو قۆناغەكانى خويندن تەواودەكات، دواتر دەگەريتەوە زيدى خۆى لە شارى مووسل لەوى دەستدەكات بە وانەوتنەوە و فەتوادان، ئە ھەموو لايەكى زانستخوازان خۆيان دەگەياندە خزمەتى، لە سالى(٥٧٦ك/ ١١٨٠ز)كۆچى دوايى كرد(ابن



قاضـي شـهبة، ١٠٨٦م، ج٢/ ص٢٥\_٢٦؛ نيــا، ٢٠٠٩ز، ل٢٥١\_٢٥٢))، بهمهش دهتــوانين بلَيْــين خزمهتيّكى باشى ئهوانهى ويستى فيّربوونيان ههيه كردووه.

يه ڪێڪى تر له نموونه ڪان "شهھابهددين محهممهد ڪورى ئيبراھيم ئهبى بڪر ڪورى خلڪان" (م٦١٠ڪ/ ١٢١٣ز) ڪۆچيڪردووه بۆ ميسـر و شـام، دواى ئهوهى خـۆى پێڪهياند له بـوارى زانست و زانيارى گهراوه تهوه شارى ههولٽر لهسـهر دهسـتى ئهو دهيان ڪهسـايهتى و فٽرخـواز پێگهيون(المنــذري، ١٩٨٤م، ج٤/ ص٨٠\_٨١؛ الأســنوي، ١٩٧٨م، ج١، ص٢٣٨).

 ڪۆچكردن به هۆكارى زانستى دواى ئەومى ئەو قوتابى، فەقىخ و زانايانە، كە هەگبەى خۆيان پر كرد لە زانست و زانيارى، گەرانەوە زيدى خۆيان، كاريگەريى ئەرينىيان لە زيدى خۆياندروستكرد، چونكە ئەوان بوونە ھۆى ئەومى بە دەيان زانا و بليمەت لە ھەريمە كوردنشينەكان سەر ھەلبدەن، ئەوانيش كاريگەريييان لەسەر بوارى زانست و زانيارى ھەبيت(شەرەفخان، ٢٠٠٦ز، ل٢٦)، بۆ پشتراستكردنەومى وتەكانمان بە پيويستمان زانى ھەنديك نموونە لەم بواردا بخەينەروو، نموونەيەكى تىر لە زاناكان "شەرەفوددين ھەوليرى"؛ ئەبولغەزل ئەحمەد كورى كمالەددين ھەوليدرى بووە، كە بە شەرەفوددين بە مەوليرى"؛ ئەبولغەزل ئەحمەد كورى كمالەددين ھەوليدرى بووە، كە بە شەرەفوددين بە مەوليرى"؛ ئەبولغەزل ئەحمەد كورى كمالەددين ھەوليدرى بووە، كە بە شەرەفوددين بە ناوبانگ بووه(٥٥٥-٢٢٢/ ١١٩٩-١٢٥) يەكيدك بووە لە مامۆستا بە تواناكان، كەوا لە شارى خەلەكان لەبارەى ليەلەرى بە قوتابىيان گوتووە، يەكيدك لە قوتابىيەكانى بە ناوى ئىبن

هەرومها نموونەيەكى تر؛ "ئىبنو سەلاح شارەزورى"، "ئەبو عومەر عوسمان كورى ســـــەلاحەددىن شــــارەزوورى" (٥٧٧-٦٤٣ك/ ١١٨١-١٢٤٥) شــــارەزاى فەرمـــوودە و راڤەزان و شەرعزانىكى شافىعىى بووە ولە زانستى حەدىسىش دەستىكى بالاى ھەبووه(ابن خلكان، ١٩٨٨، ج٣/ ص٢٤٤\_٢٤٥)، كارىگەرىى كۆچكردن وايكرد ئەم زانايە دروست بىت، كو كۆچىكردووە بۆ موسل و خوراسان و شام، دواتر ھەر ئەمەش وايكرد چەندانى تر دروست بن، بۆ نموونە ئىبن خەلەكان دەلىت: "لە سالى (٦٣٢ك/ ١٣٣٤ز) ماوەى سالىتك چوومە خزمەت ئىبن سەلاحەددىنى شارەزوورى، لە خزمەتى فىرى زانست و زانيارى بووم(ابن خلكان، ١٩٨٨م، ج٣/ ص٢٤٢)؛ ئەمەش بەلىگەيە لەسەر ئەوەى كەوا كۆچكردن كارىيەرى كەرەر بولام دىرى بولام زانىيارى بورە رەرى ئە خزمەتى ۋايىت رەرەرى يەرەر بورە دەرىت بىرەرەرە يېر مارەي بورە رەرەرە بەتى ئەلەرەرەرى ئە خزمەتى ھىرى زانست و زانيارى بورە اين خلكان، دەرەرەر دىرە رەرە بىرە رەرە بەتى ئەرەرەرى ئە خزمەتى ھىرى زانست و زانيارى بورە دىرى دىرەر يەرەر

نمـوونەيەكى تـر "ئيـبن خەلەكان"؛"ئەبولعەبـاس شەمسـەددىن ئەحـمەد كـورى شـەھابەددىن محەمـمەد كورى ئىبـراھىم كورى ئەبـوبەكر خەلەكـان" (٦٠٨-١٢١١ك/ ١٢١١-زىرى، مێژوونـووس و ئەدىبێكـى ناسـراو بەنێوبـانگى شـافعيى مەزھەبە، بە نـاوى



يەكێے له گونـدەكانى ھەولێـر كە بە ناويخەلەكانى بـاپيرە گەوەرەى ناونـدرابوو(ابن المستوفي، ١٩٨٠م، ق١/ ص٤٧٣)، لێـرمدا دەكرێت ئامـاژە بەوە بكەيـن كەوا يەكێكى تـر له لێكەوتەكانى كـۆچكردن دروسـتكردنى ئەم زانـايە بـووە، كە تـا ئێسـتاش مێژوونـووس سوودى يەكجار بێوێنەى بۆ نووسينەكانيان لێدەبينن.

لهم نموونانهی خستمانه پروو کاریگهریی کۆچکردن له ههریده کوردنشینه کان لهسهر بواری زانست و زانیاری به پروونی بهدیارکهوت، کهوا کاریگهریی ئهرینی لهسهر پیشکهوتن لهم بوارهداهه بووه، که کاریگهریییه کهی بووه هوی پیگهیاندنی دهیان زانا، ماموستا و پوشنبیری به توانا، ئهوانیش کاریگهریی دوورمهودا و نزیکمهودای لهسهر دانیشتووانی ههریمه کوردنشینه کانهه بووه.

توركمانهكانى بابهكرى: ئەمانە سەربازانى سەركردەيەكى تورك بوون بە ناوى؛ "ئەبابكر كورى مكائيل". (ابن ابى الهيجاء، ١٩٩٣م، ص١٨١).

عقيلييهكان: هــۆزێكى گهوره و نــاودارى عەرەبــن له ناوچەكانى بەحــرينەوه كۆچيان بـۆ ناوچەكانى جزيـره كـردووه، توانيـان به سـوودوهرگرتن له بـارودۆخى نـاوچەكه ميرنشينێك له نـاوچەى جەزيـره و مووسـڵ دابمەزرێنن (٣٨٠-٤٨٩ك/ ٩٩٠-١٠٩٥ز). بـۆ زانيـاريى زيـاتر بروانه: (القلقشندي، م، ص١٩٨-١٢٠؛ المعاضدي، ١٩٨٦م، ص٢٧)

ئانی: شارێکی ئاومدان و به پيتی هەرێمەکە بوو، کەوت بوويە خۆرئاوای شاری گەنجە. ابن حوقل، ۱۹۹۲م، ۲۸۷-۲۸۸)

#### ئەنجام:

پـــــاش گەران بەدواى زانيارىيەكــــان لەنێــــو ســــــەرچاوە ھەمەجۆرەكــــان و ھەڵســــەنگاندنيان، توێژينەوەكەمـــان بەم ئەنجامـــانە گەيشـــت، كە ئەم خـــالانەى خوارمومن:

دووەم: كۆچكردووەكان و كۆچپێكراوەكان خزمەتى شارستانيى ئيسلامييان كردووە، له ڕێـگەى دروسـتكردنى مـزگەوت، قوتابخـانە، نەخۆشـخانە، كە ئەمەش ڕۆلى ھەبووە لە گەشەسەندنى زياترى شارستانيەتى ئيسلاميدا.



سينيهم: ئاونتهبوونى كەلتور و فەرھەنگى كوردى بە كەلتور و فەرھەنگى گەلانى ديكە، بەشىنىك لە كوردەكان ناسىنامەى خۆيان پاراستووە بە شىنوى جياجيا، ناونانى شوينەكان وەك؛ مىزگەوت، قوتابخانەكان و گەرەكەكان بە ناوى كورديى خۆيان، يان ھۆزى خۆيان توانيويانە پارىزگارى لە ناسىنامەى كوردبوونى خۆيان بكەن، زياتر بە دونياى دەرەوە بناساندرىت.

چـوارمم: ئمو ڪـۆچڪردنه بـوومته هــۆى زيــاتر ئاشــناڪردنى ڪـورد به گەلانــى ديـكه، به پێچموانمشموم گەلانى تريش ئاشناى كورد بوون، و سووديان لێ ومرگرتوون.

> ليستى سەرچاوەكان يەكەم: سەرچاوە رەسەنەكان أ بە زمانى عەرەبى:

ابن الأثير، عزالدين ابن الحسن على بن محمد بن عبدالكريم الجزري، (ت١٣٣٠م/ ١٩٣١م): - الكامل فى التاريخ، حققه: عمر عبدالسلام تدمرى، دار الكتاب العربى، (بيروت: ٢٠١٢). الأسنوي، جمال الدين عبدالرحيم بن الحسن، (ت٢٧٧هـ/ ١٣٧٠م). - طبقات الشافعية، دار الكتب العلمية، (بيروت: ١٩٨٧). ابن الجزري، شمس الدين ابى عبدالله محمد بن ابراهيم بن ابى بكر القرشى (ت٥٧٣هـ/ ١٣٣٨م): - غاية النهاية في طبقات القراء، مكتبة الخانجى، (مصر: ١٩٣٣م). ابن الجوزي، الامام ابو الفرج عبدالرحمن بن على ابن محمد بن على (ت٥٩٥هـ/ ١٩٠٠م): - المنتظم فى تاريخ الملوك والأمم، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدرآباد: ١٣٥٩م): - المنتظم فى تاريخ الملوك والأمم، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدرآباد: ١٣٥٩م). - المنتظم فى تاريخ الملوك والأمم، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدرآباد: ١٣٥٩م). - المنتظم فى تاريخ الملوك والأمم، مطبعة دائرة المعارف العثمانية، (حيدرآباد: ١٣٥٩م). - الموض المعطار في خبر الاقطار، حققه؛ احسان عباس، ط٢، مكتبة لبنان، (بيروت: ١٩٨٩). ابن حوقل،ابى القاسم النصيبى (ت٢٣هـ/ ١٧٩م). - مورة الارض، منشورات دارمكتبه المعارة، (بيروت: ١٩٩٩م).

**ابن خلكان**، ابى العباس شمس الدين احمد بن محمد بن ابى بكر (ت٦٨١هـ/ ١٢٨٢م). - وفيات الاعيان وانباء ابناء الزمان، حققه: احسان عباس، دار صادر، (بيروت: ١٩٧٨م). **ابن خلدون،** ابوزيد عبدالرحمن بن خلدون (ت٨٠٨هـ/ ١٤٠٥م):

- تاريخ ابن خلدون، مراجعة: سهيل زكار، دار الفكرر، (بيروت: ٢٠٠٠م).

الراواندي،محمد بن على بن سليمان الرواندى (ت٦٠٣هـ/ ١٣٠٧م).

- راحة الصدور وآية السرور، من منشورات المجلس الاعلى للثقافية، (القاهرة: ٢٠٠٥م).



ابن رجب، الامام الحافظ عبدالرحمن بن احمد (ت ٧٩٥هـ/ ١٣٩٢م). - ذيل على طبقات الحنابلة، مطبعة السنة الحمدية، (د.م: ١٩٥٢م). سباهى زاده،محمد بن على البروسى الشهير بن سباهى زاده، (ت٩٩٧هـ/ ١٥٨٩م). - أوضـح المسـالك الـي معـرفه البلـدان والممالـك، تحقيق:المهـدي عبدالرورخيـة، (بيـروت: ۲۰۰۸م). ابو شامة عبدالرحمن بن اسماعيل المقدسي (ت٥٦٦هـ/ ١٢٦٦م). - تراجم رجال القرنين السادس والسابع المعرف بالذيل على الروضتين، مراجعة: السيد عزت العطار الحسيني، ط٢، دار الجيل، (بيروت: ١٩٧٣م). - الروضتين في اخبار الدولتين النورية والصلاحية، وعلق عليه: ابراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، (بيروت: ٢٠٠٢م). ابن شاهنشاه الأيوبي،محمد بن عمر المظفر بن شاهنشاه الأيوبي (ت٦١٧هـ/ ١٢٢٠م). - مضمار الحقائق وسـر الخلائق، المحقـق: حسـن حبشـى، الناشـر عـالم الكتـاب، (القـاهرة: د.ت). ابن شداد، عزالدین محمد بن علی(ت٦٨٤هـ/ ١٢٨٥م). الاعلاق الخطيرة في ذكر أمراء الشام والجزيرة، حققه: يحيى زكريا عبارة، منشورات وزارة الثقافة، (دمشق: ١٩٩١م). ابن شعار، كمال الدين ابى البركات المبارك الموصلى (ت٢٥٤هـ/ ١٢٥٦م). - قلائد الجمان في فرائد شعراء الزمان المشهور ب عقود الجمان في شعراء هذا الزمان، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار الكتب العلمية، (بيروت: ٢٠٠٥م). الصفدى،خليل بن ايبك بن عبدالله (ت٧٦٤هـ/ ١٣٦٢م). - تحفة ذوى الالباب، حققه: إحسان بن سعيد خلوسي و زهير حميدان الصام، منشورات وزارة الثقافة، (دمشق: ١٩٩١م). - الوافى بالوفيات، تحقيق: احمد الأرناووط، دار احياء التراث العربى، (بيروت:٢٠٠٠م). ابن العبري،غيرغوريوس ابن الفرج بن هارون الملطى (ت٦٨٥هـ/ ١٢٨٦م). - تاريخ الزمان، قدم له: جان مۆريس فييه، دار المشرق،(لبنان: ١٩٩١م). ابن عساكر، ابو القاسم على بن الحسن (ت٥٧٢هـ/ ١١٧٥م). - الاربعـون البلدانيـة، تحقيـق: عبـدوالحاج محمـد الحريـرى، المكتب الاسـلامى، (بيـروت: ۱۹۹۳م). -تاريخ مدينـة دمشـق، دراسـة و تحقيـق: محـب الـدين ابـى سـعيد عمـر، دار الفكـر، (بيـروت: ۱۹۹۵م)

الاصفهاني، ابو حامد محمد بن محمدعماد الدين الكتاب (ت٥٩٧هـ/ ١٢٠٠م).



- البستان الجامع لجميع تواريخ أهل الزمان، دراسة وتحقيق: محمد على الطعاني، مؤسسة حمادة، (الاردن: ٢٠٠٣م). العمري، شهاب الدين احمد بن يحيى بن فضل الله (ت٧٤٩هـ/ ١٣٤٨م). - مسالك الابصار في ممالكالامصار، حققه: كامل سلمان الجبوري، دار الكتب العلمية، (بيروت: ۱۹۷۱م). ابن فارس، احمد بن فارس بن زكريا ابو الحسين (ت٥٩٥هـ/ ١٠٠٤م). - معجم مقاييس اللغه، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، دار الفكر، (د.م: ١٩٧٩م). الفارقي، احمد بن يوسف بن على الازرق (ت بعد ٥٧٧هـ/ ١١٨٢م). - تاريخ الفارقي، حققه: بدوى عبداللطيف عوض، الطابع الأميرية، (القاهرة: ١٩٥٩م). ابو الفداء،عماد الدين اسماعيل بن على بن محمد الايوبي (ت٧٣٢هـ/ ١٣٣١م). - تقويم البلدان، دار صادر (بيروت: ١٨٤٠م). - المختصر في اخبار البشر، المطبعة الحسينية، مصر، (مصر: د.ت). الفيروز آبادى،مجدالدين محمد بن يعقوب (ت٨١٧هـ/ ١٤١٤م). - القاموس المحيط، تحقيق: انس محمد الشامى و زكريا جابر احمد، طبع و نشر و توزيع دار الحديث، (القاهرة: ٢٠٠٨م). ابن قاضی شهبة،محمد بن ابی بکر (ت١٤٤٨هـ/ ١٤٤٨م). - طبقات الشافعية، المحقق: الحافظ عبدالعليم خان، عالم الكتب، (بيروت: ١٤٠٧هـ/١٩٨٦م). **ابن القلانسی،**أبی يعلی حمزة (ت٥٥٥هـ/ ١١٦٠م). - بذيل تاريخ دمشق، مكتبة المتنبى،(القاهرة: د.ت). 🖡 القلقشندي، الشيخ ابى العباس احمد بن على (ت ٨٢١هـ/ ١٤١٨م). - صبح الأعشى، المطبعة الأميرية، (القاهرة: ١٩١٤م). - قلائد الجمان، حققه: ابراهيم الابيارى، ط٣، الناشرون دار لكتب الاسلامية (د.م: ١٩٨٢م). ابن المستوفى شرف الدين ابو البركات المبارك بن احمد الأربلي (ت٦٣٧هـ/ ١٢٣٩م). - تاريخ إربل، المحقق: سامي بن سيد خماس الصقار، دار الرشيد للنشر، (العراق: ١٩٨٠م). مسعر بن مهلهل، ابو دلف الخزرجي (ت٢٨٤هـ/ ٩٩٤م). - الرسالة الثانية، مطبعة جامعة القاهرة، (القاهرة: ١٩٥٥). المقدسي، ابو عبدالله شمس الدين محمد البشارى (ت٣٨٠هـ/ ٩٩٠م). - احسن التقاسم في معرفة الاقاليم، طًّا، مكتبة مدبولي، (القاهرة: د.ت). المقريري، تقى الدين احمد بن على (ت٥٤٨هـ/ ١٤٤١م). - اتعاظ الحنفا بأخبار الأمة الفاطميين الخلفا، تحقيق: محمد حلمى احمد، مطبعة الاهرام، (القاهرة: ١٩٧١م).



المنذري، زكى الدين عبد المنعم بن عبد القوى (ت٢٥٦هـ/ ١٢٥٨م). - التكملة لوفيات النقلة، حققه: بشار عواد معروف، ط٢، مؤسسة الرسالة، (بيروت: ١٩٨٤م). ابن منظور، ابو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم (ت٧١١هـ/ ١٣١١م). - لسان العرب، تحقيق: عبدالله على الكبير وأخرون، دار المعارف، (الالقاهرة: د.ت). مؤلف مجهول، (ت بعده٥٦هـ/ ١٢٥٧م). - تاريخ دولة الأكراد و الاتراك تاريخ دولة الأكراد، تحقيق: موسى مصطفى الهسنياني، مطبعة جامعة دهوك، (دهوك: ٢٠١٠م). مؤلف مجهول، (ت بعد ٢٧٢هـ/ ٨٨٢م). حدود العالم من المشرق الى المغرب، تحقيق: يوسف الهادى، دار الثقافة للنشر (القاهرة: ۱۹۹۹م). مؤيد الدين، هبة الله بن موس (ت بعد ٤٦٠هـ/ ١٠٧٧م). - سيرة المؤيد الدين داعي الدعاة، تحقيق: محمد كامل حسين، دار الكتاب المصرى (القاهرة: ١٩٤٩م). النعيمي،عبدالقادر بن محمد (ت٩٢٧هـ/ ١٥٢٠م). - الدارس في تاريخ المدارس، أعد فهارسه: ابراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، (بيروت: ۱۹۹۰م). ابن ابى هيجاء،الامير عز الدين محمد بن محمد الهذباني الأربلي، (ت٧٠٠هـ/ ١٣٠١م). - تاريخ ابن أبي هيجاء، تحقيق: صبحي عبدالمنعم محمد، د.ط، (د.م: ١٩٩٣م). ابن واصل،جمال الدين محمد بن سالم (ت٦٩٧هـ/ ١١٩٧م). - مفرج الكروب في أخبار بني أيوب، تحقيق: جمال الدين، الناشر مطبعة الأميرية، (د.م: ٢٠٠٩م). ابن الوردى،زين الدين عمر بن مظفر (ت٧٤٩هـ/ ١٣٤٨م). - تاريخ ابن الوردى، دار الكتب العلمية، (بيروت: ١٩٩٦م). اليافعي، ابي محمد عبدالله بن اسعد بن على (ت٧٦٨هـ/ ١٣٩٩م). - مـراة الجنـان و عبـرة اليقظـان، وضـع حواشـية: خليـل المنصـور، دار الكتـب العلميـة، (بېروت: ۱۹۹۷م). ياقوت الحموى، شهاب الدين بن عبدالله (ت٦٢٦هـ/ ١٢٢٩م). - معجم البلدان، دارصادر، (بيروت: ١٩٧٧م). اليونيني، ابو الفتح موسى بن محمد (ت٧٢٦هـ/ ١٣٢٦م). - ذيل مراة الزمان، تحقيق: الحكمة والأمور الثقافة الحكومة الهندية، ط٤، دار الكتب، (القاهرة: ١٩٩٢م).





- فەرھەنگى خاڭ، چ٢، چاپخانەي ئأراس، (ھەولێر: ٢٠٠٥ز) تۆفيق، زرار سەدىق - كــــۆمەڵگەى كـــوردەوارى لە ســـەدەكانى ناوەراســت، چاپخـــانەى رۆژھەڵات، (ھەولێــر: ٢٠١٤). رەسووڭ، ئيبراھىم رەسووڭ - پێڪهاتهڪاني ڪوردستان له سهردهمي عهباسيدا، دهزڪاي چاپ و پهخشي نارين، (ھەولىر: ٢٠٢٠ز). حوزنی، حوسيّن موڪريانی - سەرجەم بەرھەمى حوسێن حوزنى، لەچاپدانى دەزگاى ئأراس، (ھەولێر: ٢٠٠٧ز). به زمانی عەرەبى حسن، أسامة - الناصر صلاح الدين، دار الأمل، (د.م: ١٩٩٧م). رشينايا، ايليا - تاريخ ايليا برشينايا، قدم له وعلق عليه: يوسف حبى، مطبوعات مجمع اللغة السريانية، (بغداد: ۱۹۷۰م). حسن، ابراهیم حسن - تــاريخ الاســلام السياســى والــديني والثقــافي والاجتمــاعي، ط١٤، مكتبــة النهضــة المصرية، الجميلي، رشيد (ت٢٠٢٢) - الاتابكة في الموصل بعد عمادالدين زنكي، دار النهضة العربية، (بيروت: ١٩٧٠). الهسنياني، صالح شيّخوّ - علماء الكورد و كردستان، مطبعة هاوار، (دهۆك: ٢٠١٢م). العبيدي، صلاح حسين −لملابس العربية الاسلامية، منشورات وزارة الثقافة و الاعلام، (عراق: ١٩٨٠م). الشهابي، قتيبة معجم دمشق التاريخي، منشورات وزارة الثقافة في الجمهورية العربية السورية، (دمشق: ۱۹۹۹م). كى السترنج - بلدان الخلافة الشرقية، نقل الى العربية: بشير فرنسيس و كوركيس عواد، مؤسسة الرسالة، (العراق: د.س).



الخطيب، مصطفى عبد الكريم - معجم المصطلحات والالقاب التاريخية، مؤسسة الرسالة، (بيروت: ١٩٩٦م). به زمانی فارسی كسروى، احمد - شهريارانی گمنام، چ۲، مؤسسه انتشارات نگاه، (تهران: ۱۳۸۸). سٽيهم: نامهي ماستهر و دڪتۆراي به لاونه ڪراوه عزیز، صباح حسن - جريمة التهجير القسرى، رسالة ماجستر، جامعة النهرين، ٢٠١٥. چوارەم\_گۆڤارەكان هەروتيى، مەھدى عوسمان - ڪـورد و ديـاردهي ڪـۆچڪردن له سـهدهڪاني ناومراسـتدا(توێژينهوهيهڪي شـيڪارييه International journal of kurdish لەبارەي ھۆكار و ئەنجامەكانى)، .studies,vol2/3, December 2016,

الملخص:

أن هذه الدراسة التي تقع تحت عنوان(تأثير الهجرة والتهجير على الأقاليم الكوردية في قرني ٥-٦هـ/١١–١٢م) محاولة لمعرفة مدى تأثير هذه الظاهرة على الأقاليم الكوردية والحقيقة ان للهجرة تاريخاً قديما مرتبطا بتاريخ الانسانية فمنذ أن وجد الانسان على هذا الارض ارتبطت الهجرة به ارتباطاً طبيعياً وبمرور الزمن ظهرت أسبابها ونتائجها وتأثيراتها والتي كانت متنوعة.

اختيارنا لهذا العنوان يرجع الى أحداث مهمة وقعت في تاريخ الكورد وتتمثل بنتائجها، والتي لم يكن موضوع بحث مستقل لدى الباحثين بشكل مفصل وأما تحديد قرني (٥-و٦هـ/١١-١٢م) يرجع الى كثرة وقوع الاحداث السياسية والعسكرية في الاقاليم الكوردية.

يتكون البحث من مقدمة وثلاثة مباحث، خصص المبحث الأول لتعريفي الهجرة والتهجير لغة واصطلاحا، وخصص المبحث الثاني للتعريف بالأقاليم الكوردية، وتناول المبحث الثالث تأثيرات الهجرة والتهجير على الأقاليم الكوردية من الناحية السياسية والاجتماعية والعسكرية والعلمية ، واختتم المبحث بنتائج توصل اليها المحث وملخص للدراسة باللغتين العربية والانكليزية وقائمة لأهم المصادر والمراجع.

الكلمات الدالة:. الهجرة، التهجير، التأثيرات، الاقاليم الكوردية، السياسية



## Abstract:

This study is entitled (The Impact of Immigration and Displacement on the Kurdish Regions in the 5-6 AH / 11-12 AD Centuries, the Political, Social, Military and Scientific Case as a Model), it attempts to find out the extent of the impact of this phenomenon on the Kurdish Region. Humans on this earth were associated with migration naturally. However, with the passage of time, its causes, results, and effects were appeared that was different.

The choice of this title was due to the important events that took place in the history of the Kurds and it was represented by their results. It was not the subject of independent research by researchers in detail.

The current research consists of an introduction and three sections. The first section is devoted to definition of migration and displacement in language and idiomatic. The second section is devoted to definition of the Kurdish regions. The third section deals with the effects of migration and displacement on the Kurdish regions in terms of political, social, military, and scientific aspects. The research concluded with the results of the research and a summary of the study in Arabic and Englishalso a list of the most important sources and references were presented.

opening words: Immigration, displacement, influences, Kurdish regions, politics.



## شوێنەوارى شەداديەكان لەشارى ئانى لێكۆڵينەوەيەكى مێژووييە

#### پ. ه. د. طارق محمد ئەورەحيم

زانكوى سەلاحەددين- ھەولێر- ھەريما كوردستان/ عيراق

#### پوخته:

شوێنەوارە ئىسلاميەكانى شارى ئانى بەشێكى دانەبرإوى شارستانيەتى ئىسلامىن، لەنێو ئەو شوێنەوارە جێماوەدا، شوێنەوارى شەداديەكان بەشێكى گرنگى شوێنەوارى شارى ئانى پێكدەھێنێت.

شەداديەكان له نێوان سالانی ( ٣٤٠-٥٩٥ك./٥٩١-١١٩٩.) ميرنشينێكيان له ولاتی ئاران دامەزراند و له شارەكانی وهك دوين و گەنجه و ئانی فەرمانړموايی ناوچەكەيان كرد. له ماوهی فەرمانړموايی ئەواندا له نێوان سالانی (٤٥٦-٥٩٥ ك/ ١١٩٤-١١٩٩ ز) شاری ئانی گەشايەوه، كه شوێنەوارەكانيان هێشتا ماون، وێـنەی مزگەوتـی مەنـۆچەر و بـورجه سەربازيەكانی دەوروبەری شار.

ئەم توێژينەوەيە بە سى تەوەر بابەتەكە روون دەكاتەوە، سەرەتا بە مێژووى بنەمالەى شەداديەكان دەست پێدەكات و پاشان مێژووى شارى ئانى لە سەردەمە جياوازەكاندا كورت دەكاتەوە، بۆ ئەوەى لە دواييىن تەوەردا لەسەر ئەو شوێنەوارە جياوازانە بوەسىتێت كە دەگەرێتەوە بۆ سەردەمى شەداديەكان، وە بە چەند نەخشەو وێنە بابەتەكەى لە پاشكۆدا لە بىرى خوێنەر نزيكتر كردۆتەوە، لە كۆتايشدا ليستى سەرچاوەكانى باسەكە تۆماركراوە. **وشەى كليلى:** بنەمالەى شەدادى، شارى ئانى، شوێنەوارى ئىسلامى، مزگەوتى مەنوچەر، سەلجوقيەكان

#### يٽشهڪي:

ولاتی ئاران و شێروان ٔ به دێژایی مێژوو چەندین نەتەومو گەل تێیدا ژیاون، یەک لەو گەلانە، گەلی كورد بوه، كە ھێنده بەھێزبوون توانیویانە حوكمړانی ناوچەكە بۆ دمیان ساڵ بگرنه دەست له ســـهدەكانی ناومړاســتدا، له رێــگەی ئەو میرنشــینانەی دایانمەزراندوه. یەك لەوانە میرنشینی شەدادیە. (رۆس،۱۹۹۸، ۲۰/ ۲۱٦۲)

شوێنهواری شـهدادیهکان له شـاری ئـانی ههرچهنـده خـودی سـهرچاوه بهجێماوهکان وهک مزگهوت و شورهو و گهرماو و سککهی دراو و شوێنهواری نوسراوی سهر ديوارو منـارهو



بورجه سەربازيەكان ھەمووى بەڭگەو سەرچاوەى بەردەستى توێژەرن. بەڭام ئە ھەمان كاتدا توێژەر دەتوانێت بگەڕێتەوە بۆ سەرچاوە كۆن و نوێيەكان كە زياتر بە زمانى عەرەبى و فارسى و توركى نوسراون،يان بۆ كەسێك شارەزاى زمانەكانى ئەرمەنى و گورجى بێت دەتوانێت زانيارى زۆرى دەست كەوێت ئەو سەرچاوانەى سەبارەت بە مێژووى شارى ئانى و ناوچەكە نوسراون. ئە ھەمان كاتدا نوسراو و ئێكۆڵينەوەى رۆژھەلاتناسانىش گرنگن، بەتايبەت رۆژھەلاتناسە رووسەكان، كە بە حوكمى نزيكى جوگرافيان زياتر بايەخيان بە مێژوو و شوێنەوارەكانى شارى ئانى داوە.

وه له ديارترين ئەو توێژينەوە ئەكاديميانەى مێژووى شەداديەكانيان تاوتوى كردوە، بەر لەھەموان دەبيّت ئاماژە بە كاريّكى رۆژھەلاتناس مينۆرسكى (م.١٩٦٦.) بكريّت، كە بريتيە لە ليّكۆلينەوە لە دەستنووسيّكى ميرّوويى بەناوى (باب فى الشدادية مىن كتاب جامع الدول) كە لەلايەن ميرْوونووس ئەحمەد كورى عيسى كورى لطف الله ناسراو بە مونەجيم باشي، (م.١١١٣ك./١٧٠٢.) نوسراوه. مينۆرسكى لەپيّشـەكى ئەو بەرھەمەيـدا ناونيشانى پازدە كتيّب و وتار تۆماردەكات، كە لەرۆژھەلات و رۆژئاوا لەسەر ئەم خانەدانە بلاوكراونەتەوه. (3.2012) مەروەھا وەك نامەى زانكۆيى دوو نامەى زانكۆيى بوكراونەتەوه. (3.2012) مەروەھا وەك نامەى زانكۆيى دوو نامەى زانكۆيى دوركراونەتەوم. (4.100) ھەروەھا وەك نامەى زانكۆيى دوو نامەى زانكۆيى مەن، يەكەميان ماستەرنامەكەى تويزەر ئيسـماعيل شوكر رەسولە بە زمانى عەرەبـى، (رسول،٢٠٠١) دووەميش تيزى دكتۆراكەى نەوزاد كەلەشە بەزمانى توركى. (5.2014)

شايانى باسـه بـۆ زانيـارى لەسـەر زۆربەى لايەنەكـانى شـارى ئـانى دەكرێـت تـوێژەر بـگەڕێتەوە بۆ مالٚپەرى ئەليكترۆنى http://www.virtualani.org/maps/reconstruction.htm كە بەزمانى ئينـگليزى سەرچاوەو زانيارى و وێنەى زۆرى تێدا دەستەبەر كراوە.

#### تەوەرەي يەكەم: ناساندنٽِكي خانەداني شەدادى

خانهدانی شهدادی ناوهکهی دهگهرنیتهوه بو موحهممهد کوری شهداد کوری کرتاک (م۳٤٤ک.-۱۹۵۵ز.) که لهههلنیکی گونجاودا لهسالی(۳۳۵ک./۱۹۵۱ز.) توانی دهسه لاتی خوی بسه پینیت به سهر شاری دوین له ناوچه ی ئاران له ههریمی ئهرمه نستان. دوای ئهوه ی حوکمرانی شاری دوین سالار مهرزهبان محمد میری موسافیری (۳۳۰-۳٤۳ک./۹۶۲-۹۰۹ز.) جهنگی دوراند و وه دیل کهوته لای بوه یه یه کان (۲۳۳-۶۱۵ک./۱۹۹۰-۱۰۰ز.). له کاته دا میر محهمه شهداد میرنشینی خوی له شاری دوینه و راگهیاند. (روس،۱۹۹۸، ۲۰/ ۱۱۱۲)

پاش ومرگرتنی دمسه لآتی شاری گەنجه، شهدادیه کان بوونه دمسه لآتداری کی به هیزی باشوری ئازمربایجان، پهیومندی سیاسی له گه ن دمو نهت و میرنشینه کانی دموروبه ریان دروست کرد. به لام به مردنی محمد شهداد له سانی (۳٤٤ک./ ۹۵٦ز.) میرنشینه که به شینکی زۆری ئه و ناوچانه ی حوکمی ده کرد له دمستی دا. دواتر ئهبول حمسهن عملی له شکری (۳۶۰-



۳٦٨ك/٩٧١-٩٧٩ز.) بۆ ماوەى ھەشت ساڵ لەشارى گەنجەوە فەرمانرەوايەتى مىرنشىنەكەى كرد. (Keleş, 2016, 57-304)

پاشان مەرزەبانى براى حوكمړانى مىرنشىنەكە دەكات بۆ ماوەى حەوت ساڵ (٢٦٨-٥٧٩ك./٩٧٩-٢٨٩ز.)، بەلام ئەبەر ناكارامەيى ئەحوكمړانىدا مىرنشىنەكە كەوتە پشىۆى، بۆيە ئەلايەن فەزلونى براى كوژراو، خۆى حوكمړانى مىرنشىنەكەى وەرگرت ، چونكە فەزلون مىرىكى بەھىزو كارامە بوو، توانى بۆ ماوەى چل وحەوت ساڵ (٢٥٥-٢٨٦-١٠٣١ز.) مىرنشىنەكە ببات بەرىۆە، ئەسەردەمى حوكمړانى ئەودا مىرنشىنى شەدادى گۆړان و پېشكەوتنى زۆرى ئە بوارى ئاوەدانى و سەربازى بەخۆيەوە بىنى. پاش مردنى سى كورى بەداوى يەكىدا تا سالى (٢٥٩ك./١٠٦٠ز.) مىرنشىينەكەيان بەرىيدوەبرد. دواى ئەوانىيش ئەبەئئەسوار شاوەر كورى فەزل بوويە مىر تا سائى (٢٥٩ك./١٠٦٠ز.). ( ٢٥٤-٤١٢

لمدەمـــى هــاتنى ســـملجوقيەكان (٢٢٩-٥٩٠ك./ ١١٩٢-١١١٢٤.) رومو ئەنــادۆل، شەداديەكان بى راوەسـتان بوونە ھاوكاريان، بۆيە كاتيك سولاتان ئەلپ ئەرسـەلان (٢٥٦-٥٢٤ك./١٠٢٤-١٠٢٣٤.) پـاش گەمارۆدانيكى بيسـت وپينـنج رۆژە، لە (٢٣ شــمعبانى ٢٥٦ك.) بەرامبەر (١٦ ئـابى ١٠٦٤.) بە سوپاكەيموە چوويە ناو شارى ئـانى، حوكمى شارەكەى بەو خـانەدانە سـپارد، فەزلـونى دووەم مەنـوچەر كورى ئەبولئەسـوار شـاوەرى شــەدادى بـوويه حـوكمړانى شـارەكە. ئيتـر شـارى ئـانى لەدەسـتى شــەداديەكان مـايەوە تـا سـالى (٥٩٥ك./١١٩٩.)، دواتـر كەوتە بـن دەسـتى گورچيەكـان، ئيـرەدا ميـروى مىرنشـينى شەداديەكان كۆتايى ديت<sup>٥</sup>. (Keleş, 2016, 57-304)

رۆژھەلاتناس مينۆرسكى زۆر بەبايەخەوە باسى حوكمرانى ئەم خانەدانە دەكات ئەو ناوچەيەداو دەئيّت: ((شـەداديەكان بەشـيّك ئە روائەتەكانى سـەردەمى ناوبرى ئيّرانـى پيّكدەھيّنن،ئەگەر چى سەردەميّكى كورتيش بوو، بەلام زۆر بەبايەخ بوو، چونكە ناوبرى ھەردوو سەردەمى عەرەبى و توركى بوو)). (Minorsky,1953, 2) .

## تەوەرەى دووەم: ناساندنٽِڪ بۆ شارى ئانى

سـهبارەت به مانـاى وشـهى شـارى ئـانى و مێـژووكەى رۆژهەلاتناسـى روسـى بارتۆڵـد (م.١٩٣٠ز.) پێى وايە ناوى ئانى بۆ ناوى پەرستگاى خوداوەندێكى ئێرانى دەگەڕێتەوە بەناوى ئاناھيتا، شارەكە زۆر ئەكۆنەوە مرۆڤى ئى ژياوە بۆيە شوێنى ئاگرپەرستيشى تێدا دۆزراوەتەوە ( ١٩٦٩، ٣/ ١٢) ، رۆژھەلاتناس گى ئسترنج (م.١٩٣٣ز.) خـاوەنى كتێبى نـاودار (بلـدان الخلافة الشرقية) تەنھا دوو جار ئە كتێبەكەيدا ئاماژەيەكى لاوەكى بە شارى ئانى دەكات(١٩٨٥، ١٧٢و ٢١٧) .



هەرچۆنێك بێت دەكرێت بوترێت، شارى داروخاوى ئانى بە دوورى چل و پێنج كيلۆ مەتر كەوتۆتە باشورى رۆژھەلاتى ويلايەتى قارس ، نزيكەى ١٤٥٠م لە ئاستى رووى دەرياوە بەرزە، لاى باشورى رووبارى ئارپاچايە كەبەشێكى سنورى ئێستاى نێوان ولاتى توركياو ئەرمينيا پێك دەھێنێت. لاى رۆژئاواى چەمى بۆستانلەرمو لاى رۆژھەلاتيشى چەمى ميغ ميغە، ئەومى دەمێنێتەوە شورەيەكە بە درێژى پێنج كيلۆمەترو نيو، كە لە سەر رووبەرێكى سەد ھەكتار شارى ئانى تێدا ئاومدان كراوەتەوە. (Arslan, 2021, 29)

مێژووی شاری ئانی بۆ سهدان ساڵ بۆ بهر له زاينی دهگهڕێتهوه، بهلام بێ دابڕان وهک شارێکی ئاومدان لهنێوان سالانی ( ۳۱۱–۱۹۰۰ز.) (593 , Sevindi,2015) چهندين دهســهلات و شارســتانيهتی جيـاوازی به خــۆيهوه بــۆيه شـاری ئـانی به شـاری لانهی شارسـتانييهتهکان ناسـراومو لهبهر زۆری ژمـارهی کلێسـهکانی به شـاری ههزار و يهک کلێسهپێناسه دهکرێت. (.BOY,2019,1312)

بەر لە ھاتنى سوپاى ئىسلام بۆ ناوچەكە شانشىنى كامساركانى ئەرمەنى لە نێوان سالانى (٣١١-٢٤٠ز.) كردويانەتە مەڵبەندى دەسـەلاتيان، تـا لە سـەردەمى ھەردوو خەلـيفەى دووەم و سێيەمى راشيدى، (٣١-٣٥كـ/٦٣٤-٦٣٦ز.) ھەرێمى ئەرمىنيا بەگشتى بوويە بەشێك لە سنوورى دەولامتى ئىسلام.( اسكندر، ١٩٨٣، ٢٥-٥٠)

به لأم دواتر له نيّوان سـالأنی (۳۵۰-۳۹۷کـ/۱۰۱۰-۱۰۱۰) شـارهکه بـوويه پـايتهختی فهرمـانړهوای خـانهدانی باگراتيدی ئـهرمهنی . شـارهکه گرنگی سياسی و ئـاينی و ئـاوهدانی زيـاتری پهيـدا کـرد، بـۆيه شـورهی شـارهکه له نيّوان ههردوو رووبـاری ميگ ميگ و روبـاری بۆســتانلار قــايمتر کــرا، بورجهکـان بهبهرزی ههشــت بــۆ ده مهتــر بهرزکــرايهوه. (TÜYSÜZ,2017,847-848) (پاشكۆی ويّنهی شورهی شار).

بەلأم لەسائى (٢٣٧ك./ ١٠٤٥ بىزەنتيەكان (...-٢٥٨ك./ ٣٩٥-٣١٤٣٠) شارەكەيان لە بندەست ئەرمەنەكان دەرھيناو كرديانە بەشىك لە ئىمپراتۆريەتى بىزەنتى. ئەم پىشھاتەش بوويە ھۆكارىك تا شارەكە لەبەردەمى گەمارۆى سەلجوقيەكان خۆ نەگرىت، چونكە بىزەنتيەكان بەپىلى پىرويست بەرگريان لەشارەكە نەكرد، خەلكى ئەرمەنى شارەكەش لەبەر ناكۆكى مەزھەبيان لەگەل بىزەنتيەكان دەيانويست لەژىر دەسەلاتى ئەوان دەرباز ببن. (اسكندر، ١٩٨٧، ٢-٧) جا كەوتنى شارى ئانى لە (٣٢ شەعبانى ٢٥٤ك.) بەرامبەر (١٦ ئابى اسكندر، نەزىن بەلايەن مىزوونووسانى موسلمان و سريانى و ئەرمەنى و بىزەنتيەكانەمە دەكرە دەكروداويكى كارىگەر بايەخى پىدراوە. (اسكندر، ١٩٨٧، ٢-٥)

وهڪ لهسهرموه باسکرا سهلجوقيهڪان حوڪمداری شارهڪهيان به شهداديهڪان سپارد، ئهم خانهدانه ڪورده خاومن هيزو ئهزموونه له ناوچهڪهدا سالانيٽڪه لهشاری دوين و



گەنجەش فەرمانپرەوان، بۆيە توانيان بە گيانێكى ئێبوردەيى و پێكەوە ژيان، ئە نێوان سالانى (٤٥٦-٥٩٥ك./١٠٦٤-١١٩٩ز.) حوكمپانى شارى ئانيش بكەن و ئاوەدانى بكەنەوە، كە تا ئێستاش بەشێك ئە شوێنەوارى تەلارسازى سەردەمى ئەوان ئە شارەكەدا ماوە. (Keleş, 304) (2016, 57-304)

به گوێرەى رۆژژمێرى كۆچى حوكمڕانى شەداديەكان لە شارى ئانى نزيكەى سەدو چل سالٚى خاياند، مير مەنوچەر نزيكەى چل و ھەشت سالٚ حوكمى كرد، (٢٥٦-٥٠٤ك./١٦٢٤-١١١١ز.). كە لەســەردەمى ئەم ميــرەدا ئــانى وەك شــارێكى ئــاوەدان و مەلٚبەنديٚكى بازرگانى دەركەوت. (Minorsky,1953, 82). دواتر ئەبولئەسوار شاوەرى كوڕى جێگەى باوكى گرتەوە تا سالٚى (٢٩٥ك./ ١١٢٤ز.) پاش گرتنەوەى شارەكە بۆ ماوەيەك لەلايەن گورجيەكان فەزلونى كورى ئەبولئەسوار لەنێوان سـالانى (٢٩٥-٢٥٦ك./ ١٢٥-ارتارز). توانى شارەكە بگەريّنيّتەوەو ببيّتە ميرى شەداديەكان لە شارى ئانى. دواتريش چوار ميرى ترى شەدادى بەدواى يەكدا ديّن تا سالٚى (٢٥٥ك./ ١٢٢.) موكمدارى مورىشينەكە دەكەن، بەلام لەبەر فشـارو ھێرشــى گورجيەكان، شـارى ئانى دەكەويٚـتەوە دەسـت گورجيەكان كە لە ئيمپراتۆريەتى بىيزەنتيەيە پىتى مارى ئانى دەكەويٚـتەوە دەسـت گورجيەكان كە لە ئيمپراتۆريەتى بىيزەنتيەيە پىتىوانى دەكران. (١٩٤-٢٩٦٢). گورجيەكان كە لە ئيمپراتۆريەتى بىزەنتيەيە پىتىوانى دەكران. (٤٩

بەلام به يارمەتى سەئجوقيەكان جاريكى تر شارەكە گەپايەوە بۆ شەداديەكان، وە ئە نيوان سالانى (٥٥٩-٥٩٥ك./١٦٤- ١١٩٩ز.) دوو مىرى شەدادى فەرمانپەوايى شارەكەيان كردەوە، (بروانە پاشكۆى ناوى مىرەكانى شەدادى) بەتايبەت سولاتان كوپى مەحمود كوپى شاوەر شەدادى (رۆس، ٢٠، ١٩٩٨/ ٢٦٢)، ئەبەرئەوەى ئەم مىرە ئاوەدانيەكى زۆرى بۆ شارەكە گەپاندەوە، بۆيە بە مىر ئەبوئموعەممەر (واتە: ئاوەدانكار) نازناوى دەركرد، شارەكە گەپاندەوە، بۆيە بە مىر ئەبوئموعەممەر (واتە: ئاوەدانكار) نازناوى دەركرد، مزگەوتيكيشى بەو ناوە دروست كرد، كە يەكيكە ئە شوينەوارە ديارەكانى شەداديەكان. بەلام شارەكە بەيەكجارى ئە سائى ( ٥٩٥ك./١١٩٩ز.) دەكەويتە دەست گورجيەكان، ئەو سائە بەدواوەش كۆتايى بە مىرنشىنى شەدادى دىت ئە ناوچەكەدا. (Kırzıoğlu, 1953,402



شارى ئانى سەربارى رۆڭى ئاينى و سياسى و سەربازى بۆ سەردەمانيّكى دريّژ رۆڭى كاروانسەرايەكى بازرگانى دەبينى لەسەر ريّگاى ئاوريشم، لە نيّوان ئيّران و ئازەربايجان و ھەريّمى دەرياى رەش، بەلام ئەم شارە كەوتۆتە ناوچەيەك بوومەلەرزەى زۆر ليّى دەدات، بەتايبەت بوومەلەرزەيەكى بەھيّز كە لەسائى (١٠١٤ك./ ١٠٦٥.) بەر شارەكە كەوت، بويە مۆكارى ئەوەى شارەكە ببيّتە ويرانەو ژيان تيايدا نەميّنيّت. (BOY,2019, 1303) ( Arslan, ) هۆكارى ئەوەى شارەكە ببيتە ويرانەو ژيان تيايدا نەمينيّت. (2019, 1303) ( Arslan, ) مەريقانى -پايتەختى ئەمريدەى ناودار ئۆليا چەلەبى (م.١٠٦٢.) لەكاتى چوونى بەرەو شارى يەريقانى -پايتەختى ئەمريوى ئەرمەنستان- لە سائى (١٠٥٢ك./ ١٦٤٢.) شارى ئانى وەك ويرانەيەك وەسف دەكات. ( 2019, 1970, 2019)

هەڵبەتە ئەم شارە ھەرچەندە زياتر لە چوار سەدەيە وێرانەيە، بەلام گرنگى مێژوويى خۆى ھەيە بۆ ولاتێكى وەك توركيا كە بەشێكە لەمێژوو و جوگرافياكەى، بەلام بۆ ولاتێكى وەك ئەرمىنيا گرنگى سياسى و ئاينيشى ھەيە، چونكە سەردەمێك پايەختى سياسى و ئاينى ئەرمەنەكان بود. ئەمەش بە روونى تێبينى دەكرێت لە مۆزەخانەى نيشتيمانى لە شارى يەريشان كە چۆن شوێنەوارى شارەكە پيشان دراوە لە نەخشەيەكى سىخ لاييدا، پلانيان چۆنە بۆ دووبارە بنيتنانەوەى شارەكە، كە ھيچ منارەيەكى مزگەوت لە شارەكەدا نيە، بەلام ھەر كليسايەك ھەبيت يان بووبيت وينەى كېشراود. ( بروانە پاشكۆى نەخشەى شار). ھەروەھا لەسەر وينەى ئەو پولە فەرميانەى ھەن لە ئەرمينيا وينەى كليساى گەورەى شارى ئانى لەسەر دانراوە. ھەروەھا لە ناو ئەدەب و كەلتورى خەلكى ئەرمەندا ناوى ئانى بەناويانگەكان .

تەوەرەى سێيەم: شوێنەوارەكانى سەردەمى شەدادى لە شارى ئانى

ناوبانگی مێژویی و بوونی چەندین شوێنەواری سەردەمە جیاوازەكانی شاری ئانی سەرنجی گەریدەكانی راكێشاوە، ئەسەردەمە جیاوازەكاندا گەریدەی رۆژئاوایی زۆر یادداشتی خۆیان ئەسەر شوێنەوارەكانی ئەم شارە تۆمار كردوە. ئە نێوان سالانی(٦٥٣-١٣٨٥ك./١٣٥٥-١٩٦٧ز.) زیاتر ئە شازدە گەرپىدە ئەسەر شوێنەوارەكانی ئەم شارە تێبینی خۆیان یادداشت كردوە، بەئكو بەشيكىان بەر ئەسەردەمی كاميرا ويّـنەی شوينەوارەكانیان دەكيّشا، ئەوانە رۆژھەلاتناسی فەرەنسی م.ف. بروسیت (م.١٨٨٠ز.). دواتر بە كىرا ويّـنەی شوينەوارەكان گىراون، ھەشيانە ئەوەی ديويانە ئەو شارە بەشيۆەى رۆمان بلاويان كردۆتەوە.<sup>7</sup>

پياوانى ئاينى ئەرمەنى لەھەموان زياتر پەرۆشى شوێنەوارەكانى شارى ئانى بوون، بۆيە لەسالى ١٨٤٨ز. داوايەك پێشكەشى سولتان عەبدولمەجيـدى يەكەم (١٨٢٣-١٨٦١ز.) دەكەن بۆ ئاوەدانكردنەوەى شارەكە، بەلام دواى ھەلسەنگاندنى پرۆژەكە، لەبەر ھۆكارى



زۆرى خەرجـيەكەى بــۆ ئەو ســەردەمەى دەوڭەتــى عوســمانى، داواكەيــان نەكەوتە بــوارى جێبەجێكردنەوە.(Arslan, 2021,67)

سەردەمىيك كە ئەو ناوچەيە لە ژىر دەسەلاتى دەوللەتى روسىا بوو<sup>^</sup>، دەستەيەك لە پسپۆپانى زانكۆى سانت پترۆسپۆرگى روسى دەستىان بە گەپان و كنەكارى كردوە، بە سەرۆكايەتى رۆژھەلاتناس و شوينەوارناس نيكۆلاى مار (م.١٩٣٤) لە سالى (١٩٨٢-١٨٩٣ز.) پاشان ھەمان دەستە لەنيوان سالانى (١٩٠٤-١٩١٢ز.) لەئەنجامى ئەم كنەكاريە شوينەوارى چۆراو جۆر لە ديوارى شورەى شارو پەرستىگە و كليسەو مزگەوت و گەرماو و خەزينەى ئاو و كۆشك و ريكاو بان و خان و بازاپ و كىلى گۆپى شازادەكان ديارى دەكات، كەلەو نەخشەيەى كىشاويەتى بۆ شوينەوارى ناو شارو دەوروبەرى سەدوحەقدە شوينەوارى دەستنىشان كردوە، كە بەلىدانى ئەم لىنكە<sup>4</sup> نەخشەكە دەردەكەويت. (Watenpaugh,2014, 529)

له دەرئەنجـامى ئەو كنەكاريـانەى كە باسـكران، شـوێنەوارە بەجێماوەكـانى سەردەمى شەداديەكان لەو شارەدا، دەكرێت بەم جۆرە دابەش بكرێت: **يەكەم: شوێنەوارى مزگەوتەكان** 

## ۰. شوێنهواری مزگهوتی مهنوچهر

يەك ئەو شوێنەوارانەى تا ئێستا ماوە مزگەوتى مەنوچەرە، كە ئە بائەخانەيەكى دوو قاتى پێكدێت و دەكەوێتە ناو قەلاى ناوموەى شارەكە، بەجۆرێك ئەلاى رۆژھەلاتيەوە دەپوانێت بەسەر رووبارى ئارپا چايدا. گەپيدەو رۆژھەلاتناسان نووسينەكانى سەر ديوارى بەشى رۆژئاواى مزگەوتەكەيان بەر ئە پروخانى خوێندۆتەوە، كە ئەو نووسـينەدا كە بەخەتـى كوفى گولادار ئەمەى خوارەوە نوسرابوو:

بسم الله الرحمن الرحيم امر ببناء هذا المسجد والمنارة الأمير الأجل شجاع الدولة ابو شجاع منوجهر بن شاور في دولة مولانا السلطان المعظم شهنشاه الأعظم ابي فتح ملك شاه بن الب أرسلان. (بروانه پاشكۆى مزگەوتى مەنوچەر)



هەرچەندە ئەم نووسىنەدا ساٽى دروستكردنى ئەسەر نىه، بەلام ناوى مىرى شەدادى مىر مەنوچەر كورى شاوەر. ھەروەھا ناوى مەئىك شاى كورى ئەئب ئەرسەلان دەرباز دەبىّت، دەتوانرىّت ساٽى دروستكردنەكە ئە نىّوان سالانى (٤٧٨-٤٨٥ك./ ١٠٩٦-١٠٩٢ز.) مەزەنىدە بكرىّت، چونكە مەئىك شاە ئەو ماوەيەدا حوكمرانى كردوە. (Erdal, 2019,132-133)

لهو مزگهوته دووو قاتيهدا كه به بهردى سورو رمش دروست كراوه، قاتى يهكهمى له چوار بهش پيكهاتوموه وهك خويندگه بهكارهاتوه، له چوار پهنجهرهى گهورموه دمپروانيت بهسهر روباى ئارپاچايدا، سهقف وگومهتى مزگهوتهكه بهنهخشى بهردينى جياواز لهسهرى دهبينريت. لهپاليدا منارميهكى ههشت لا بهبهرزى نهومدو نۆ پلهكانه دروست كراوه (بروانه پاشكۆى مزگهوتى مهنوچهر)(YILDRIM,2010,107-109)

هەروەها له سەر منارەى مزگەوتى مەنوچەر له بەرى رۆژئاواى منارەى مزگەوتەكە به خەتى جەلى سولس له يەك دێڕدا بەبەردى سپى نوسراوە (بسم الله) هێندە به گەورەيى نوسراوە ، بەتايبەت پيتى (ب) له شێوەى پيتى ئەليف به ئەندازەى ٥٢ سانتيم درێژ كراوەتەوە ھەر لەدوورەوە سەرنجى تەماشاكار رادەكێشێت، لەسەر پيتى (س) وێنەى بەردێكى رەنگ سوور له شێوەى گوڵى لاله دەبينرێت. شايانى باسە لەسەر منارەكە ھيچ نوسراوێكى تر نيه، وەك ساڵى دروستكردن و كێ دروستى كردوە، (بروانه پاشكۆى مزگەوتى مەنوچەر) بەلام به گوێرەى نوسراوى سەرديوارى مزگەوتەكە كە وشەى (المنارە) شى تێدابوو، روون دەبێتەوە كە منارەكەش لەگەل مزگەوتەكە لە سالانى (٤٧٤-١٠٨٥) ئەسەردەمى مىر

له له له من الله الله المعاملة المعاملة المعاملة المعامية المحكمة المحكمة المحكمة المحكمة المحكمة المعاملة المعام المعاملة الم المعاملة الم معاملة المعاملة المعام معاملة المعاملة المع معاملة المعاملة المعامل معاملة المعاملة المعاملة المعاملة المعاملة المعاملة المعاملة الم

#### ۲.شوێنەوارى مزگەوتى ئەبو موعەممەران

ئەم مزگەوتە ئەلايەن مىرى شەدادى سوڭتان كورى مەحموود كورى شاوەر شەدادى بوو كەناسـراوە بە ميـر ئەبولمـوعەممەر دروسـتكراوە، بـۆيە بە يەكێـك ئە شـوێنەوارە



ديارهكانی شهداديهكان دادەنريّت، كه كەوتبوه باكوری مزگەوتی مەنوچەر، ئەسەر شەقامی سەرەكی بازاری شاری ئانی بنيات نراوه، بەگويّرەی وەسفی گەريـدەكان مزگەوتيّكی گەورە بوه جيّگەی پەرستش و خويّندنی ئەخۆ گرتبوو. (Erdal,2010,124)

لەسەر ديوارى رووخاوى مىزگەوتەكە چەند ديّريّك بە فارسى نوسراوە كە ناوى شەدادى تيّدا دەرباز دەبيّت. مىزگەوتەكەش لە سالّى ١٩١٧ز. بەيەكجارى رووخيّنرا ( بروانه پاشكۆى مىزگەوتى ئەبولموعەممەران). مىلارەى مىزگەوتەكەش وەك مىلارەى مىزگەوتى مەنوچەر ھەشت لا بوە، بەلاّم لەو بەرزتر بوه وە لەسەر مىلارەكە نوسراويّك ھەبوە كە مىيرووى بنياتنانى مىلارەكەى بۆ ساللى (٥٩٥ك./ ١١٩٩ز.) نيشان دەدا. شايانى باسە ئەم مىلارەيە نىزىكەى حەوت سەد سال بەرگەى ھەموو ئەو زەميىنلەرزانەى گرت كە لەميرووى دارەيە دىزىكەتى دەوت سەد سال بەرگەى ھەموو ئەو زەميىنلەرزانەى گرت كە لەميرووى داوچەكەدا روويداوە. بەلاّم لەو چل سالامى شارەكە لە ژيّر دەسەلاتى دەولەتى روسيا بوو، يەك لەپياوانى ئاينى ئەرمەنى لەسالى ئەمەز. بەدىنامىت مىزارەكەى رووخاندوە.( بەلىكەرتىكە دەپرونە پاشكۆى مىزگەوتى ئەبولموعەممەرەن)

شايانى باسه ميسيۆنێرى فەرەنسى ئێگۆنە بورە (م،١٨٧٨.) كە بە ناوچەكەدا بەكارى ميسيۆنێرى خەريك بوە، ئەسائى ١٨٣٨. سەردانى شارى ئانى كردومو، نوسراوى سەر منارەكەى تۆمار كردوە كە بريتى بوە ئە حەوت دێڕ بەزمانى فارسى بەخەتى كوفى و دێڕێكيش بە زمانى ئەرمەنى، كە ئەمەى خوارەوەى ئەسەر نوسراوە: Erdal, 2016, 485-486) ( Eser,2019,2157)

۱. سلطان بن محمود بن شاور بن منوچهر من کی
 ۲. الشدادی از برای جان درازی جدو فرزندانم
 ۳. چنان فرمودیم کی پنبه فروشی و قطانی ازین سر
 ۶. است خریدکی مسجد ابو المعمران است تا بدکان کو سبیل
 ۵. وفروخت هم اینجا فرمودیم کی بکنند هر کی درین فرمان
 ۲. طعنه زند در خشم خدای (عز) و تعالی گرفتار باشد
 ۸. دیریک به زمانی ئهرمهنی ههبوه

به كورتى و به كوردى: من كه سولاتان مەحمود كورى شاومر كورى مەنوچەرى شەدادىم، بۆ بەردەوامى گيانى باپىرو كورەكانم فەرمانمان كردوە: پەموو كەتان فرۆشى بۆ خەرجى مزگەوتى ئەبو لموعمرانە بەلكو ھەرچى مامەللەى دوكانە خىرەكەى بۆ مزگەوتە، ھەروەكو وتوومانە ھەركەسىش تانە بدات لەم فەرمانە و پىرچەوانەكەى بكات، بە خەشمى خوداى بەھىزو بالا گرفتار بىت. لە سالى ٥٩٥ك./١١٩٩ز.



۳. شوێنهواری مزگهوتی حهمزه خوٚجه کوړی قوبادشا کوړی مهحمود

ليَكوَلِّلُمران بهگويَرهى شـويَنهواره نووسـراوهكانى نيّو شـارهكه گهشـتوونهته ئهو ئهنجـامهى كه مزگهوتيّك ههبـوه له سـالّى ٤٦٥كـ/١٠٧٣ز. بنيـات نـراوه به نـاوى حهمـزه خوّجه، كه به زمـانى عهرهبـى و خهتـى كوفى چهنـد نوسـينيّك ههيه ئامـاژه بهو زانياريـانه دهكات، بهلام تـا ئيّسـتا بهتهواوى جيّگاى مـزگهوتهكه دهستنيشـان نهكـراوه. ( Arslan, ) 2021, 125-126

دەكرىّت ئەوەى رۆژھەلاتناسى روسى ن.مار دۆزيويەتيەوە، پەيوەندى ببىّت بەو منارەو مزگەوتەوە. كە ئەسەر دوو بەردى ھەٽكۆٽراوى شكاو كە بەزمانى عەرەبى بە خەتى سولس ئە دوو ريزدا ئەچوار چىۆەيەكى لاكىّشەييدا نوسراوە:

منارة هذ الجدار لبيت الله

رحمه الله عالي بن سعيد

بهگشتی ئهم شيۆوه نووسينه دهگەريّتەوه بۆ سەردەمی حوکمرانی شەداديەكان. (Erdal,2016,129)

دوومم: شوێنەوارى نووسراو لەسەر باڵەخانەى كريستانەكان

نووسراوى كلّيْسەى سەنت پۆركىتچ لە باكوورى رۆژھەلاتى شارى ئانيە و لە سالى (٢٨٤ڪ./ ١٠٣٧ز.) لەلايەن شازادە ئەبولغريّب پەھلوڤانى بنياتنراوە ، لەكۆى پيّنج نووسراوى ئەرمەنى لەسەر رووپۆشەكانى بيناكە يەكيّك لەو نووسراوانە لە سەر دەروازەى رۆژئاواى كليّساكە دەگريّتەوە بۆ سەدەى دوازدەھەمى زاينى.

> ታ. ሪደዔውኛ ፡ በንውኛ ፡ አባድኣውኛ ፡ ዶነሪኛ ፡ በነሪአህኣንሪንውኛ ፡ አባዋኛሪቴንሪሐባአፍ ፡ ጥንአባቴንት ፡ .በትህፍባ ፡ ባፋሪን ፡ ፕሬባሪኛአውፍሪደራነ ፡ ግራ ፡ ዶኔይኛ በነ ይአህኣቴንሪን ፡ ሪሪኣቴሪ ፡ አአነሪኛ ሐነሪኛ ሪነሪኛ ዶነሪኛ ፡ ሪኖችንቴንሪን ፡ ሪና ርሪሪዮነቴንሪን ፡ ይ

> > ماناى نووسراوەكە:

لەسەردەمى بارسىێگدا كە خوداو رۆحە پىرۆزەكان شەرەفمەندى كردوە، خاوەن ناوبانگى باش نەوەى مەنوچەر مىر موحەممەد كورى مىر لە رۆژانى حوكمړانىدا لە سالى (٥٨٩ك./١١٩٣ز.) مىن سۆسـتەنس كورى قەشـه تـرداد، سـەرۆك قەشـەى ئـارانوچ و نەوەى گيفرۆك و خيزانم خزمەتكارى عيسا، خودا بە ميەرەبانى خۆى ئەركى خۆمانمان زانى، بۆيە لە مىراتى خۆمان پارەيەكى زۆرمان بە ھەول و تيكۆشانەوە ھۆليكمان دروستكرد بە



مەبەستى پي*شو*ازى و ئەخىۆگرتنى كەسانىك ئەسەفەرەوە دىن بەزستان يان بە ھاوين بۆ كليسا.(Erdal,2019,136)

له دەقەكەدا بە روونـى نـاوى مىرمـوحەمەد نەوەى مىــر مەنــوچەر هــاتوەو ســالى دروستكرنىشى تێدايە. ئەمەش بەلٚگەيەكـى ئاشـكرايە لەسـەر بـارى پێكەوەژيـان و تەبـايى نێوان ئاينەكان لەسەردەمى فەرمانرەوايى شەداديەكان لە شارى ئانى.

## سٽيهم: شوٽنهواري سهريازي

شارەكە لەسـەر شــێوازى سێگۆشــەدا بە شــورەيەك دەورە دراوە، كە لەبەشــى رۆژھەلاتەوە روبـارى ئەرپاچـايەوە دەسـت پێـدەكات تـا رۆژئـاواى شـار كە رووبـار بۆسـتانجى بەتەنيشـتيدا دەروات، واتە شـورەكە كەوتـۆتە نێـوان ئەو دوو رووبـارەوە، ھەشت دەروازەو قـاپى تێدايە.

۰۱ دموازهی سهرهکی ناسراو به ئهرسلان کاپی

له کاتی فه تحکردنی شاره که له لایه ن ئه لپ ئه رسه لان له سائی ١٠٦٤ کا ١٠٦٤. شوره ی شار له چه ند لاوه روو خابوو، میر مهنو چه ری شهددادی هه ستا به نوژه نکردنه ومو قایم کردنی زیاتری شوره که، یه کاله و جینگانه ی نوژه نی کرده وه دموازه یه کی سه ره کی بوو ناوی لینا ئه رسلان کاپی، له سه ده روزانه که جگه له دانانی وینه ی شیرینکی له به رد هه لنگ ولراو له سه ربورجی لای راستی ته نیشت دموازه که له سه ربه ردینک له چوار دیردا به خه تی کوفی ئه م چوار دیره ی له سه ربه ردی هه لنگ ولراو داناوه: (بروانه پاشکوی شوینه سه ربازیه کان)

> بسم الله الرحمن الرحيم أمر ببناء هذا البرج الأمير الأجل المنصور شجاع الدولة أبو شجاع منوجهر بن شاور

لهسهر بهردهکه میّژووی ئهم فهرمانه نهنوسراوه، تهنها ناوی میر مهنوچهری شهدادی نوسراوه، بۆیه دهتوانریّت بوتریّت له نیّوان سالانی (٤٥٦-٤٥٨ک./ ١٠٦٤-١٠٦٦ز) ئهو بورجه نۆژهنکراوهتهوه.(Erdal,2019,130)

ميـر مەنـوچەر جـگە ئەمەش ئەرۆژھەلاتـى دەروازەكەوە دوو بـورجى بـۆ شـورەكە زيـادكردو ئەسـەر بـورجەكە وێـنەى تاشـراوى دوو ئـەژديـاو سـەرى گايەكى قۆچـدارى دانـاوە. ، ھەروەھـا ئەجێگاكانى تـريش شـورەى شـارى قـايم كـرد. (YILDIRIM, 2010,94) (بـروانە پاشكۆى شوێنە سەربازيەكان)

۲. دەرگاى قەلاى ناوخۆ



شــــهداديهكان لهو ناوچـــانهى حوكمرإنيــان كــردوه لهســهر ئهو بينــا ســـهربازيانهى دروسـتيان كـردوه نوسـراويان جێهێشـتوه. لهوانه چهنـد نوسـراوێك ههن لهسـهر دهرگـاى قهڵاى ناوخۆ ئهم چهند دێره نوسـراوه:

أمر ببناء هذا الباب في أوائل ربيع الأول: فهرمانى كرد به دروستكردنى ئهم دمركايه له سهرهتاكانى رهبيعى يهكهم الأمير الأسب سالار فخر الدين شداد : مير ئهسپ سالار فهخرمدين (شهداد) بن محموود بن شاور بن منوجهر حسام أمير المؤمنين :

كورى مەحمود ، كورى شاوەرى كورى مەنوچەھر شمشێرى مىرى باوەرداران. ئەبەر ئەوەى ئەسـەر بەردە ھەڭكـۆڭراوەكە ھـيچ ســاڭێك نەنوســراوە، تەنھــا نــاوى

فهخرمدين مهحمود شاومر ههيه. دهڪرٽِت بڪهرٽِتهوه بۆ بهر له ساٽی (٥٥٥ڪ./١١٥٥ز.) . چـونڪه لهم سـاڵهدا فهزل ڪـورِی مهحمـوود جـٽِڪهی فهخـرمدين بـرای گـرتهوه. . (Erdal,2019,131)

۳. له باكورى رۆژئاواى شار بورجينك دروستكراوه له لايەن دەوللەمەندينكى ئەرمەنى شارى
ئانى، له سەر بورجەكە لەسەر بەردىنك بە زمانى ئەرمەنى نوسراوە:

- 1. ԻՈԹԹԻԻԽԵՉԳԱՒՈՐՈՒԹԵԱՆ
- 2. 4488150812881896801480148666666
- 3. SPECEPUS, FEIREPULLURG FEESE
- 4. 2PHEP2HELULULUPEUSEEFIC
- 5. 831-608041626166049.081-068
- 6. *ПРР*4379437217161666119.01-01
- 7. 6F2U/FU/FU/FU/F4U9688U9\_UF/P0/8F6602FF

به ڪورتى واته: له سـهردهمى حوكمرانى فهدلـۆن (٥٥٠-٥٥٥ك./ ١١٦٥-١١٦١ز.) و بارسهگى كاسۆليكدا ، من ئهبراهام، بۆ يادى خۆم و بنهماللەكهم، ئهم بورجهم به دەرامەته حەلاللهكانى خۆم بنياد ناوه. با خوينهرانى له نزاكانيان يادى من و بنهماللهكهم و قارداپيت ئهراكيل بكەن.(Erdal,2019,132)

واديــاره له ســهردهمی ميــر فهزلــون ی شــهدادی واته له ســالّی (٥٥٤ك/١١٦٠ز) پارهداريّكی ئهرمهنی شـاری ئـانی ههسـتاوه بهم نـۆژهنكردنهوهيه. ئـهمهش ئـامـاژهيه بـۆ تـهبـايی و پيّكهوه ژيانی نيّوان دانيشتوانی شارهكه له سهردهمی حوكمـرانی شهداديهكاندا.



چوارهم: شوێنهواری گهرماو له شاری ئانی

شـوێنهواری دوو باڵهخــانه دۆزراوهتهوه كه وا ديــاره گهرمــاو بــوون و له ســهردهمی شهداديهكاندا دروست كراوه، ئهوانيش به گهرماوی گهوره و گهرماوی بچووك ناسراون. ۱**.گهرماوی گهوره** 

دەكەويــتە بــاكورى رۆژھەلاتــى مزگەوتــى ئەبولمــوعەمەران كە بەتەواوى دواى رووخانى كەوتبوە ژير خاك تا لەدواى كنەكارى پرۆفيسۆر كەمال باللكان و هاوريكانى لەسالى ١٩٦٦ز. دۆزرايەوە. بەپيى زانياريە ميزووييەكان لەسالى (٥٣٥ك./ ١١٤٣ز.) ئەم گەرماوە ھەبـوە، ھەرلەناو ئەو كنەكارى شوينەوارى گەرماوەكەدا سـككەى پارەيەك بينـراوەتەوە كە لەروويەكى ناوى مەليكشا ولە روويەكى ناوى مەنوچەر نوسراوە. كە ئەمانە دەكريت ببىنە بەللىكەى ئەوەى كە ئەم گەرماوە لەنيوان سالانى (٤٦٤-١٠٩٣ز.) دروست كرابيـت. لەبنـاغەى گەرمـاوەكە بەشــەكانى وەك شـوينى سـاردو گەرم و كولخـان وبەشـەكانى تـر دەناسـريتەوە، كە چـوار ژوورى گەرمـى گەرمـى گشـتى و چـوار ژوورى بچـووك دەناسـريتەوە.(بروانە پاشـكۆى گەرماوەكان) (BALKAN,1970,40-41). (ESER, 2019). (BALKAN,1970,40-41)

#### ۲.گەرماوى بچوك

دەكەويتە باكورى رۆژھەلاتى شارى ئانى، كە بچوكترە لە گەرماوى يەكەم بەلام بەھەمان شىيوە ھەموو بەشەكانى گەرماوى تيدا دەناسريتەوە. ھەرچەندە تا ئيستا شوينەواريكى نوسراو نەدۆزراوەتەوە، بەلام بەوەى وينەى گەرماوى يەكەمە ھەرلە سەردەمى شەداديەكان دروست كرابيت.(بروانە پاشكۆى گەرماوەكان). (ERDAL,2010,132) (ESER, 2019, 2159).

#### پٽنجهم: شوٽنهوار و نوسراوي سهر گۆړهڪان

نوسراوى سەر كۆلىى گۆرە كۆنەكانى شارى ئانىش لايەنۆكى مۆرويى وشوۆنەوارى سەردەمە كۆنەكان دەخەنە روو، ئەوەى دۆزراوەتەوە لە بەردە ھەلكۆلراوەكانى سەر كۆلەكان كە پىشانى دەدەن ئەو گۆرانە بۆ سەردەمى حوكمرانى شەداديەكان دەگەرۆتەوە،.(Erdal,2019,137-139) ئەوانە:

#### ۰. گۆرى عەلائەددىن

لەسـەر جێگەيەكـى بەرز لە باشـورى رۆژئـاواى مزگەوتـى فەتحـيـيە گۆرێـك ھەيە كە سـندوقێكى ھەشـت لاى نەخشـێنراوى لەسـەرە، نوسـينى زۆرى بە زمـانى عەرەبـى لەسـەرەو زۆربەى زۆرى ناخوێنرێتەوە تەنھا ئەم چەند وشەيەى دەخوێنرێتەوە:

انتقل من دار الدنيا الى دار الآخرة...علاءالدين.... وسعل... ليْكَوْلْمران نوسراوى سەر ئەم گۆرە دەگەريْننەوە بۆ سەردەمى شەداديەكان



## ۲. گۆړى كوړى رەحيم:

سندوقيّكى له بەرد دروست كراو كە لە لاكانى نووسراوى بە خەتى سولسى عەرەبى لەگەل نەخشيّكى جوان وشەيەكى دەتوانريّت بخويّنريّتەوە كە بۆ سەردەمى شەداديەكانى دەگيّرنەوە، (بروانە ويّنەى پاشكۆى نوسراوى سەرگۆر) :

من دار الدنيا الى دار الآخرة .... ابن رحيم... نور الله قبره....

## ۳. نوسراوى سەر گۆرٽىكى نەناسراو

لەسەر بەردى گۆرێڪ بە خەتى سولسى عەرەبى چەند ئايەتێڪ نوسراوە، ھەرچەندە ساڵى لەسەر نيە بەلام لێڪۆڵەران بۆ سەردەمى شەداديەكانى دەگێڕنەوە، لە ئايەتانەى لەسەر گۆرەكە نوسراون:

كل من عليها فان (سورة الرحمن)

بسم الله الرحمن الرحيم الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السماوات وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السماوات والأرض ولا يئوده حفظهما وهو العلي العظيم، إن الدين عند الله الاسلام، كلها مما تنبت الارض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون، وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم لا الشمس ينبغي لها ان تدرك القمر والضرب لهم مثلا أصحاب القرية اذ جاءها المرسلون (چهند ئايهتيّك له چهند سورهتيّكى جياواز)

## ٤. نوسراوى سەر گۆرێكى نەناسراو

هەروىھا بەخەتى سولسى عەرەبى چەند ئايەتىك لەسەر بەرد ھەلكىۆلراوە.، ھەرچەندە مىنژووى لەسەر نىھ بەلام چونكە وەك نووسىنەكانى ترە لىكۆلەران دەيبەنەوە سەردەمى شەداديەكان..

كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والأكرام (سورة الرحمن)

بسم الله الرحمن الرحيم الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السماوات وما في الأرض من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء وسع كرسيه السماوات والأرض ولا يئوده حفظهما وهو العلي العظيم. شهد الله أنه لا إله الا هو والملائكة وأولوا العلم قائما بالقسط لا إله الا هو العزيز الحكيم. ان الدين عند الله الاسلام. (سورة آل عمران) له كه جهند ئايهتيك له سورهتى ياسين.



ئەنجام:

دوای ناسـاندنێکی خێـرای مێـژووی خـانهدانی شـهدادی و خوێنـدنهومیهکی خێـرای مێــژووی شــاری ئــانی، دمستنیشــانکردنی ئهو شــوێنهوارانهی بــۆ ســهردممی شــهدادیهکان دمگهڕێتهوه، دمکرێت ئهم ئهنجامانهی لای خوارمومی لێبگیرێت:

- ١. شەداديەكان خانەدانيكى كورد بوون كە لە نيوان سالانى (٣٤٠-٥٩٥-٩٥١/ز.) لە ناوچەى ئاران وئازەربايجان فەرمانرەوا بوون، سەرەتا لە شارى دويان دەسەلاتى خۆيان جيكيىر كرد، پاشان شارى گەنجەيان خستە بان دەستى خۆيان، دواتريش بوونه فەرمانرەواى شارى ئانى، كە ئەمرۆ ئەو سى شارە دەكەويتە نيو سانوورى سى ولاتى جياوازەوە.
- ۲. شارى ئانى له نيّوان سالانى (۳۱۱-۱۹۲۰ز.) بەبەردەوام ئاوەدان بومو، خانەدانى شەدادى لەنيّوان سالانى (٤٥٦-٥٩٥ك./ ١٦٢٤-١١٩٩ز.) فەرمانرەواى شارەكە بوون، سەردەمى ئەوان بەسەردەمى بنياتنان و ئاوەدانى و تەبايى و پيّكەوە ژيان دادەنريّت، چونكە ميرانى شەدادى جىگە لە پاريّزگارى كردن لە ئاوەدانيەكانى پيشترى شارەكە، شارەكەيان زياتر ئاوەدان كردەوا، كردەن ، ئەورەدانى قىرەمەنى ئەوان مىدەدى ئەرەدانى مەدادى مىدەمى ئەرەدانى مەدەدى ئەرەدەمە ئارەدەمە ئارەدەمە بىرەدەمە بەدەمى ئەرەن بەسەردەمى بەيرەن مەدەدى ئەرەن مەدەدى بەسەردەمى بىياتنان و ئاوەدانى و تەبايى و پيكەمە ريان دادەنريت، چونكە مىرانى شەدادى جىگە لە پاريزگارى كردن لە ئاوەدانيەكەنى پيشترى شارەكە، شارەكەيان زياتر ئاوەدان كردەوە، شوينەوارەكانى ئەر مەردەمە گەرەمە ئەرەرەمە مىزورىيە دەدەن .
- ۳. شارى ئانى بەر لەھەموان سەرنجى گەرىدە رۆژئاواييەكانى راكێشاوە، دواتر رۆژھەلاتناس و شوێنەوارناسانى روسى كەوتنە كۆلين و پشكنينى شوێنەوارەكانى شارەكە، كە بە وێنەكێشان يان وێـنە گرتن يان بە خوێنـدنەوەى نوسراوەكان، توانيان بەشـێكى شوێنەوارەكانى بناسێنن.
- ٤. لەسەدەى بىستەمى زاينىدا، بە دىارىكراوى لەسائى ( ١٩٤٤ز.) بەدواوە زانكۆكانى ولاتى توركىا بەرى خۆيان دايە كنەكارى و پشكنينى شوينەوارەكانى شارى ئانى، ئەنجامى ئەم گرنگى پيدانە چەندىن بەرھەمى زانستيە: وەك وتارى زانستى يان وەك نامەى زانكۆيى، يان وەك بەرھەمى سەربەخۆ بلاوكرانەوە.
- ٥. شارى ئانى شويّنهوارى زۆرى تيّدا دەستنىشان كراوە، بەلآم ئەوەى تايبەتە بەسـەردەمى شەداديەكان دەكريّت دابەش بكريّت بۆ شويّنەوارى ئاينى وەك مـزگەوت و كلّيّسا، شويّنەوارى سـەربازى كە مەبەست ليّى نۆژەنكردنەومو قايمكردنى شورمو بورجەكانى دەورى شارە. ھەروەھا شويّنەوارى خزمەتگوزارى وەك گەرماو، ھەروەھا نوسراوى سـەر كيلى بەشيّك لە گۆرەكانيش بۆ سەردەمى شەداديەكان دەگەريّتەوە.
- ۲. میرانی شهدادی به گشتی خهریکی خزمهت و ئاومدانکردنه وه بوون، به لام جیدمستی دوو له میرانه له ههموویان زیاتر دیارتره، یه کهمیان میر مهنوچه که چل و حموت سال فهرمان دوای شاری ئانی بوه، دوه میشیان سولاتان کوری مه حموود کوری شاوه رشهدادی بووکه سی وینج سال حوکم دانی هه مان شار بوه، ئهم میره له به ربایه خدانی به ده دوامی



بەئـاوەدانى شـارەكە بە ميـر ئەبولمـوعەممەر ناسـراوە. ھەردوكيشـيان بەنـاوى خۆيـان دوو مزگەوتى مەزنيان ئەشارەكەدا دروستكردوە.

- ۷. ناومڕۆكى نووسراوەكانى سەردەمى شەداديەكان ياخود ئايەتێكى قورئانى پيرۆزە، ياخود دۆعايەكە، ياخود فەرمانى ميرێكە بۆ دروستكردنى بورجێك يان دەروازەيەك، يان منارەيەك يان مزگەوتێك. نوسينەكان بەزمانى عەرەبى و فارسى و ئەرمەنيە و جۆرجيە. بەلام زۆرينەى عەرەبيەو بە خەتى سولسى عەرەبى نوسراوە.
- ۸. شارى ئانى مۆزەخانەيەكى كراوەيە، شوينەوارى پيش ئيسلام و سەردەمە جياوازەكانى ميرزووى ئيسلامى تيدايە، ئەم شوينەوارانە ئەپال يەكدا بەلكەى پيكەوەژيانى نيروان ئاينەكانە، ھيرايە بە جۆريك نوى بكريتەوە، تا مرۆۋايەتى ئە چوارلاى دونياوە سەردانى بكەن و پەندى پيكەوەژيانى سەردەمانى رابردووى ئى وەربگرن.

سەرچاوەكان بە زمانى عەرەبى:

- أسكندر، فايز نجيب، ١٩٨٣، الفتوحات الأسلامية لأرمينية، أسكندرية، دار نشر الثقافة.
- أسكندر، فايز نجيب، ١٩٨٧، استيلاء السلاجقة على عاصمة أرمينية (آني)،
   أسكندرية، توزيع دار الفكر الجامعي.
- بارتولد، ف، ١٩٦٩، دائرة المعارف الأسلامية، ترجمة: نخبة من اساتذة الجامعات
   المصرية والعربية، المجلد الثالث، الطبعة الثانية، القاهرة، دار الشعب.
- رسول، اسماعيل شكر، (٢٠٠١)، الشداديون في بلاد اران، اربيل، مطبعة وزارة التربية .
- رؤس. سير دينسون، ( ١٩٩٨): بنو شداد، موجز دائرة المعارف الاسلامية،ج٢٠، الطبعة
   الاولى، الشارقة، مركز الشارقة للابداع الفكري.
- زامباور، أدوارد فون، (١٩٨٠) معجم الأنساب والأسرات الحاكمة في التاريخ الاسلامي،
   ترجمة زكي محمد حسن و حسن أحمد محمود، بيروت، دار الرائد العربي.
- لسترنج، كى، (١٩٨٥)، بلدان الخلافة الشرقية يتناول صفة العراق والجزيرة وايران
   واقليم آسيا الوسطى منذ الفتح الاسلامي حتى عهد تيمور ، ترجمة وتعليق: بشير
   فرنسيس و كوركيس عواد، بيروت، مؤسسة الرسالة.

## سەرچاوەكان بە زمانى توركى:

- Balkan, Kemal,1970, "Ani'deki Selçuklu Hamamı", Anadolu, S.XII, Ankara: TTK Basımevi.
- BOY, Arzu, (2019), ANI ŞEHRİ'NİN DOĞUŞ VE KARSELİ DERGİLERİNE YANSIYAN YÜZÜ, Journal of History School (JOHS), Year 12, Issue XLIII.
- CENGIZ, Ercan 2008, ŞEDDADÐLER DÖNEMÐNDE ANI (1064-1200), YÜKSEK LISANS TEZI, KARS.



- Çelebi, Evliya,1970, Seyahatname,cilt.II, Çeviren: Zuhuri Danışman, İstanbul.
- Erdal, Zekai,2010, "Büyük Selçuklular Öncesi Kafkaslardaki Beylikler: Şeddadiler" Uluslararası Van Gölü Havzası Sempozyumu, Istanbul.
- Erdal Zekai, 2016, "Şeddadi Kitabeleri". Nahçıvan ve Doğu Anadolu Abideleri UluslararasıSempozyumu, Ankara.
- Erdal Zekai, 2019, Şeddadilerden Bahseden Kitabeler, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,
- Eser, Elvan & Veli Ulaş Asmadili, 2019, Bir Kültür Mozaiği Olan Ani Kentine Götüren Raylar: Turistik Doğu Ekspresi, Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, Cilt:6, Sayı:4.
- KARAKAYA, ENiS, 2004, MENÜÇiHR CAMii Türkiye'nin Ermenistan sınırında Anadolu'daki ilk camilerden biri. İslam Ansiklopedisi, Ankara, Türkiye Diyanet Vakfı.
- Keleş, Nevzat, , 2016, Şeddadiler (951-1199) Ortaçağ'da Bir Kürt Hanedanı, İstanbul, Belge kültür sanat.
- KIRZIOĞLU, M. Fahrettin (1953), Kars Tarihi, I-II, İstanbul, Isil Matbaası.
- SEVINDI, Cemal, 2015, Tarihi Anı Şehri'nin (Kars) Kuruluş ve Gelişim Süreciyle İlgili Coğrafi Bir Analiz, https://www.researchgate.net/publication/314545139.
- TÜYSÜZ, Cem, 2017, Ani Kenti Ortaçağ Savunma Sistemlerinin Değerlendirilmesi, 21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum,cilt 6, sayi 18
- YILDIRIM, Avşar, 2010, SELÇUKLU DEVRİNDE ANİ ŞEHRİ, YÜKSEK LİSANS TEZİ, Enstitü Bilim Dalı: Ortaçağ Tarihi, Sakarya Üniversitesi.
- http://e-derslik.edu.az/books/223/units/unit-1/page64.xhtml

سەرچاوەكان بە زمانى ئينگليزى:

- Minorsky, V, 1953, Studies in Caucasian History, London, Taylor's Foreign Press.
- Minorsky, V. 1958, A History of Sharvan and Darband in the 10th-11th Centuries, Cambridge.
- Watenpaugh, heghnar zeitlian, December 2014, Preserving the Medieval City of Ani: Cultural Heritage between Contest and Reconciliation, Journal of the Society of Architectural Historians, Vol. 73, No. 4.
- http://www.virtualani.org/

پەراويز:

Minorsky, V. 1958, A : بۆ زانيارى زياتر لەسەر جوگرافياو مێژووى ئەم ناوچەيە بروانە: History of Sharvan and Darband in the 10th-11th Centuries, Cambridge

° بۆ ناسينێكى گشتى ميرانى شەدادى و سەردەمى ھەريەكەيان بروانە پاشكۆى ناوى

ميرەكان.

· بۆ زانيارى زياتر بگەريۆە بۆ مالپەرى تايبەت بە شارى ئانى:

(http://www.virtualani.org/maps/reconstruction.htm)



<sup>7</sup> بۆ زانيارى زياتر سەردانى ماڵپەرى تايبەت بەشارى ئانى بكرێت: (www.virtualani.org/maps/marrplan.htm) مايانى باسە شارى قارس لە ئەنجامى جەنگى نێوان روسياو دەوڵەتى عوسمانيدا بۆ ماوەى چل ساڵ لە نێوان ساڵانى ١٨٧٨-١٩١٨ز. لە ژێر دەسەڵاتى دەوڵەتى روسيا بوە. جا ئەو دەستەيەى زانكۆى سانت پترسبۆرگ ھەستاوون بە بردنى بەشێكى زۆرى شوێنەوارەكان بۆ مۆزەخانەى مۆسكۆ و يەريڨان بۆ زانيارى زياتر بروانە:

(BOY, 2019,1300).

<sup>9</sup> www.virtualani.org/maps/marrplan.htm

## الشداديين في مدينة آني- دراسة تأريخية

الملخص:

تعد الآثار الإسلامية الموجودة في مدينة آنى جزءا لا يتجزأ من الحضارة الإسلامية ، ومن بين تلك الآثار، تتشكل آثار الشداديين في تلك المدينة جزءا مهما من آثارها الباقية.

أسس الشداديون إمارة في بلاد آران بين عامي ٣٤٠-٥٩٥ هـ/ ٩٥١-١١٩٩م ، إذ حكموا تلك المنطقة من مدن مركزية مثل دوين وكنجة وآني. وقد ازدهرت مدينة آني إبان حكمهم لها بين عامي (٢٥٦-٥٩٥ ك/ ١٠٦٤-١١٩٩م)، ولا تزال معالم وشواهد تلك الفترة باقية، متمثلا بمسجد منوجهر و الأبراج القائمة في أطراف المدينة.

استهل البحث بتاريخ الأمارة الشدادية، ثم لخص تاريخ مدينة آني في عصورها المختلفة، لكي يتوقف في المحور الأخير على تلك الآثار المختلفة التي تعود الى عهد الشداديين، مقربا ذلك بخرائط وصور موضوعة في الملحق،وفي النهاية تم تثبيت المصادر المستخدمة.

**الكلمات المفتاحية:** الأسرة الشدادية ، مدينة آني ، الآثار الإسلامية ، مسجد منوجهر، السلاجقة .



## The remnants of the Shaddadids in the city of Ani - a historical study

## Abstract:

The Islamic remnants found in the city of Ani are an integral part of Islamic civilization, and among those remnants the Shaddadids in that city form an important part of its surviving monuments.

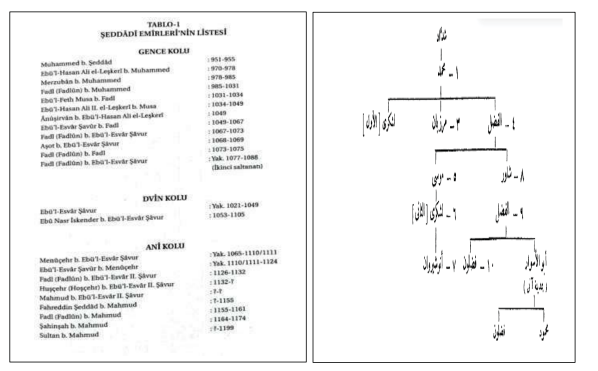
The Shaddadids established a principality in the land of Aran between (340-595 AH / 951-1199 AD) ruling that region from central cities such as: Dvin, Ganja and Ani. The city of Ani flourished during their rule between the years (456-595 AH / 1064-1199 AD), and the landmarks and evidence of that period still remain, represented by the Mosque of Manuchehr and the towers on the outskirts of the city.

This research deals with the subject in three axes, starting with the history of the Shaddaid dynasty, then summarizing the history of the city of Ani in its different eras, in order to stop in the last axis on those different remnants dating back to the era of the Shaddadids, approaching that with maps and pictures placed in the appendix, and in the end the sources used were installed.

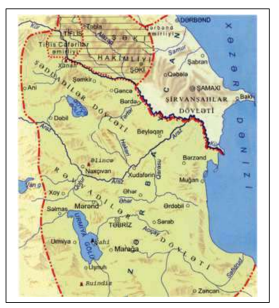
Keywords: Shaddaid dynasty, Ani city, Islamic remnants, Manuchehr Mosque, Saljukids.



# **پاشڪۆڪان:** پاشڪۆى ناوى ميرانى شەدادى

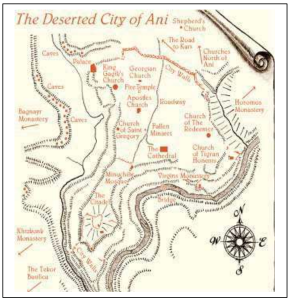


میرانی شهدادی له همر سیّ شاری دوین و گهنجه و ئانی. (زامباور ، ۱۹۸۰، ۲۸۳)



نهخشهو سنوری میرنشینی شهدادی له مالّپه پٽڪی ئازمربایجانی ومرگیراوه که شارهکانی ئانی و گهنجه و دوین https://e-derslik.edu.az/books/223/units/unit-1/page64.xht

ناوی میرانی شهدادی و سالانی فهرمانړمواییان. (KELEŞ. 2016.361)

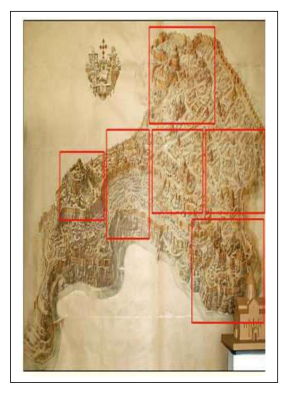


نەخشەى شوێنەوارەكانى شارى ئانى ئەلايەن رۆژھەلاتناس http://www.virtualani.org/maps/marrplan.htm نيكۆلاى مار ١٩٣٤ز





رموشى ئيّستاى شارى ئانى له ويّنعيهك كه له فرۆكەوە ومرگيراوە. http://www.virtualani.org/anifromtheair/index.htm



نەخشەيەك كە ئەمۆزەخانەى نيشتيمانى ئەرمەنستان پيشان دراوە كە تەواوى شويّنەكان ويّنەكراوە بەلآم نە منارەى مزگەوتى مەنوچەر نە شويّنەوارى مزگەوتى ئبوموعەممەران نەكيّشراوە. ئەم ويّنەيە بە شەش ويّنەى تر روون كراوەتەوە

http://www.virtualani.org/maps/reconstruction.htm

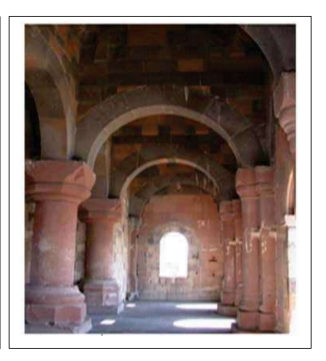


پاشكۆى مزگەوتى مەنوچەر



ديمەنى رۆژئاواى مزگەوت و منارەى مەنوچەر





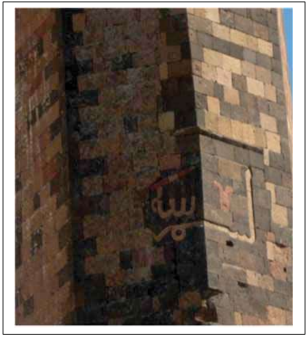


وينهى ناوەوەي مزگەوتەك

نوسراوی سەرديواری مزگەوتەكە كە لە مۆزەخانەی شاری قارس ئەم وينەيە پاريزراوە



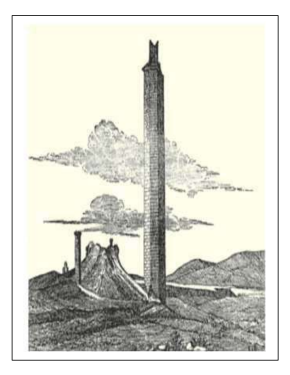
نەخشى گومبەتى مزگەويەكە



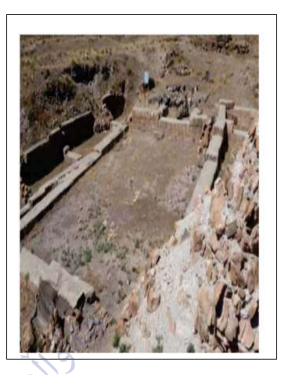
نوسراوی بسم الله پاشکۆی مزگەوتی

ئەبوموعەممەران

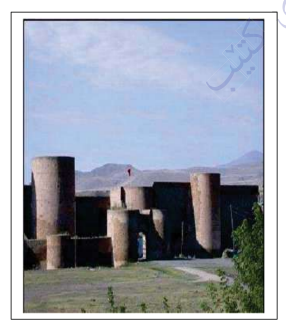




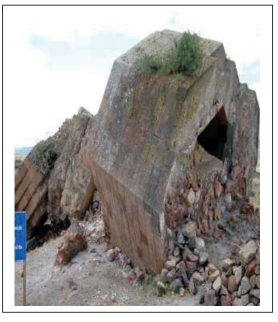
ويْنەى نەخشەكيْشراوى منارەى مزگەوتى ئەبو موعەممەر بە دەستى رۆژھەلاتناس م.ف. بىرۆست.



بناغهى مزكهوتى ئهبو موعهممهران



پاشكۆى سەبازى دەروازەى ئەرسەلان

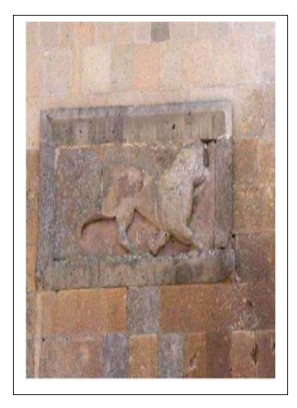


ويٽنەى منارەى رووخاوى مزگەوتى ئەبوموعەممىر كە ئە ساٽى ١٨٩٤ز. بەدەست ئەنقەست تەقيّنرايەوە. <u>www.virtualani.org</u>)

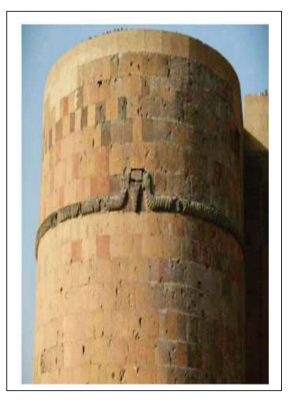




نوسراوى سەر بورجيّڪ له رۆژئاواى دەروازەى ناوەراستى شورەى شا

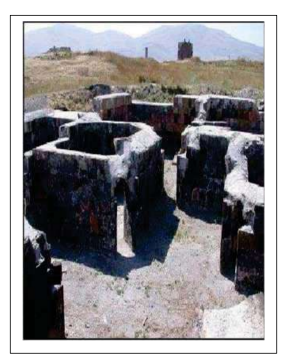


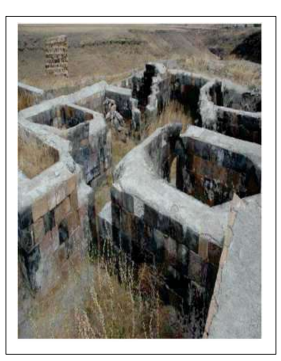
وێنهى شێرى سەر دەروازەكە



بـورجی ئەژدەر كە دوو لارو سـەری گـايەكە لە سـەر بورجێكی شورەی شاری **ئانی** 







پاشكۆى گەرماوەكان گەرماوى گەورە

گەرماوى بچووك



نوسراوي سەر گۆرېك (Erdal, 2019, 153)





## دمولهتا دوستهکی — مهروانی (۳۷۲-۴۷۸مش/۹۸۲-۱۰۸۰ز) د پهرتوکا (العبر) دا یا ئیبن خهلدونی (م:۸۰۸مش/۱٤۰۵ز)

صالح زاهير محمد زيبارى

ڻ پهرومردا ئاڪري- ههريما ڪوردستان/ عيراق

#### پوخته:

كورد ل سـمديّن نـاڤين (سـمردميّن ئيسلامى) دا ل چارچوڤيّ سـنوريّن خيلافمة ا ئيسلامى دا وەك ميللەتيّن ديتر يييّن دەڤەرى پيّنڪاڤەكا گرنىڭ ھاڤيّت و قەواريّن سياسى تايبەت ب خوّ دامەزراندن، ب هيّزيا ڤان قەوارەييّن سياسى كاريگەرى ل سەر بياڤيّن جودا جودا يى ژيانا كوردى كريە ل سەديّن ناڤين دا، ب هيّزى و مەزنى و كاريگەريا ڤان قەواريّن سياسى ل دەڤەرى دا و كاريگەريا وان ل نـاڤ ھەفكيّشيّن هيّزيّن مەزنيّن نـاڤ خيلافەتا ئيسلامى، ميرژوونڤيس پالدانه بوّ وى چەندى دەنىگ و باسيّن ڤان قەواريّن سياسى تومار بىكەن، ئيّك ژ وان ميرّژوونڤيسيّن گرنگيەك زۆر ب توماركرنا ميرّژوويا ڤان قەواريّن سياسيين موردى د ئيبن خەلدون بوويه د پەرتوكا (العبر) دا، تايبەت ميرّژوويا ڤان قەواريّن سياسيين مەروانى)، ميرّژوونڤيسيّن گرنگيەك زۆر ب توماركرنا ميرّژوويا دەولەتا (دوستەكى-بومان)، ميرّژوونڤيسيّن مە ئامارْيّن با دامەزراندىا دولەتا (دوستەكى-مەروانى)، ميرّژوونڤيسيّ مە ئامارْيّن با دەمەزراندىا دولەتا (دوستەكى-مەروانى)، ميرّژوونڤيسيّ مەئامارْيْن با دەمەزراندىا دولەتا (دوستەكى-مەروانى) دىكەت ھەتا بوماهيكا وى و كەفتنا ڤى دەولەتا كوردى، كو ل ڤەگيرانيّن خوّ دا با دەولەتك كوردى بە ھيرّ ناڤ دىكەت و جودا دىكەت ل دەرەلەتا دولەتا (دولىتا دۇرويا اڤى دولەتك كوردى يە ھيرّ ناڤ دىكەت و جودا دىلەتا كەردى، دە ل ڤەگيرانيّن خوّ دا با دەولەتك كوردى يا ميريّروونقيس (ابن الأشير)، ل دەمەرى دىكەت سەر پەرتوكا (الحار) دىكەت مەتا يا ميريْروونقيس (ابن الأشير)، ل دەمىخ خانىدن و ڤەكۆلىن كرن ل پەرتوكا (العبر) دا يىكىتىريْدى دارىتارىزىيا بەرتوكا دولەتيّن دىرارى دا مەرىتەرى دالەكەت مەتەكەت مەردىكەنگەرى داپرونۇرونتويسى دەرلەتا دەرلەتا دولەتا دولەتا دولەتا دولەتە دەرىيەت ھەتە دەرىيەت بارىزى دەۋەرى دانى دەرىيەت بەلەت بەستى دەيەرى دەرى بارى دارىيەت دىپرتوكارى دايەرى دەرىيەن مەردىكەنى دەرىيەت دەرىيەن دەتەرى دەرى دەلەت مەرى دارىيەن دەرىيەن دەرى دارى دارىيا يەردى

پەيڤێن سەرەكى: كورد، دەولەت، دوستەكى، مەروانى، ئىبن خەلدون.

#### پێشەكى:

كورد وەك ئيك ژ ميللەتين مەزنين دەقەرى ل سەردەمين ناقين دا، شيان د بوارى ئاقاكرنا قەوارين سياسى دا بەرەف پيشچونەكا مەزن بدەست بينن، ب تايبەت ل سەردەمى دەولەتا عەباسى دا (١٣٢-٢٥٦مش/٥٥٠-١٢٥٨ز)، وەك مىللەتين ھەفسيين خۆ پينگاقەك مەزن ھاقيت و دەستھەلاتين خويين ناوچەيى و ھوزايەتى پيشخستن و ميرگەھ و دەولەت ئاقاكرن، ئەف پينگاقا مەزن د نافخو و دەرقەيى ھەريمينن كوردنشين كاريگەريا خۆ ھەبوو، ھەروەسا قى چەندى دەرئەنجامين زۆر ھەبووينە، ل وان دەرئەنجامان مىژوويا كوردان پتر



كەفتيە بەر گرنگيدانا مێژوونڤيسان و رەنگە ژێدەرێ وى سەردەمى نەبيت، كو گرنگى ب مێژوويا كوردان نەدابيت.

ل وان ژيدمران، كو گرنگى ب قى بابەتى دايى پەرتوكا (العبر) يا ئيبن خەلدونى يە (م:٨٠٨مش/١٤٠٥ز)، يا بناقى (كتاب العبر، وديوان المبتدأ والخبر فى أيام العرب والعجم البربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)، كو ب رەنگەكى بەرفرەھ ئاماژە ب مىزژوويا كوردان كرى، دناقدا دەولەتىن كوردى، ئەڤ پەرتوكە ئىكەم ژيدەرى مىيزژوويا ئىسلاميە، كو ناڤى سى دەولەتىن كوردى بەحس لى دكەت، دناقدا دەولەتا (دوستەكى-مەروانى)يە، ب شىزوازەكى بەرفرەھ مىزژوويا وى قەگىرايە، ئەڤ بابەتە ل چەندىن نامىن ماستەرى و تىزىن دكتورايى ھاتىنە بەحسكرن و پەرتوك و قەكۆلىن ل سەر دروست بووينە.

ئەڤ پەرتوكە ژى كەفتيە بەرڤەكۆلينى تايبەت بابەتى كوردان د پەرتوكا (العبر) دا ژلايـێ مـه ڤـه وەك دوو ڤەكۆلـەر (قوتـابى و سەرپەرشـت)، لـێ ب درێـژى بابـەتێن تايبـەت ب دەولەتا (دوسـتەكى-مـەروانى) نەھاتىنـە گەنگەشـكرن و شـروڤەكرن و ھەروەسـا ب بابـەتێن دمولهت و دممارگیریا هۆزایهتی څه نههاته گریدان و ل بابهتی دمرئینانا دمرئهنجامین تایبهت ب ڤی تەوەری ڤه ژی ب کورتی بەحس لێ ھاتيەكرن، بەلكو پتر گرنگی ب راستڤەكرتا شاشــى و شــروڤەكرنا مێژوويــى و رەخنــەيى ھاتيــەدان، ژبــەركو بەرپــەرێن نامــەيا ماســتەرێ سنوردارن و دشيان دا نەبوويە ھەمى بابەت ب درێڙى بھێتە بەحس لێڪرن، ڪو ئيبن خەلدون ب درێڔڷی بهحس ل کوردان دکهت و دشيان دا ههيه زێدهتر ل نامهيهك و تێزهك و چهند ڤهڪۆلينهڪان ل سهر مێژوويا ڪوردان د پهرتوڪا (العبر) بێنه دروسـتڪرن، لـهومـا پتـر هـزرا گرنگیدان ب مێژوویا ڤێ دمولهتێ بۆ مـه دروست بوویـه و د ڤێ ڤهڪۆلینێ دا ب درێڗٛی و تايبهتي ڪار ل سـهر دمولـهتا (دوسـتهڪي-مـهرواني) هاتيـهڪرن و ب پرسـٽن جـودا جـودا و دەرئەنجامين گريداى ب قەوارين سياسى ھاتينە نڤيسين و ھەروەسا ئەڤ ڤەكۆلينە ب ئەڤروپا كوردان ڤە ھاتيە گريدان تايبەت ل دەرئەنجامان دا و سەرەرايى وى چەندى شيْوازيْن نويێن رێبازا ڤەكولينێ ھاتينـه بكارئينـان و ب نـاڤ نيشـانەك گرێـداى ب ناڤەروكێ ڤـه و هەروەسا پتر شروڤه و پشت بەستن ب هژمارەك زۆرتر ل ژێدەران و زێدەبوونا ئەزموونى ل ڤى كارى هاتيه بكارئينان بۆ وێ چەندێ پتر پشكداريێ ل دەولەمەندكرنا مێژوويا كوردان ىٽتەكرن.

قموارين سياسى يين كورد د سەردممين ناڤين دا رۆڻەك مەزن ديتيە ل ئاراستەكرنا رويدانين ميژوويى و پيكمھى وان ل ناڤ ھيز و لايەنين سياسى يين وى دەميدا گەھشتبوو گوپيتكى و ئەڤى چەندى كاريگەريەك مەزن ل سەر پيكەھى مىللەتى كورد ژى كر بوو د ھەمى بياڤەكى ژيانى دا، ژيدەرين ميزوويى گرنگيەك زۆر ب دەنگ و باسين ڤان قەوارين



سياســى دايــه، دناڤـدا دمولــهتا (دوسـتهڪى - مــهروانى)، ومك ئێـك ژ قــهوارێن سياســى يــێن ڪاريگەر ل سەردەمـێ چەرخێن ناڤيندا.

ژ ئەگەريّن سەرەكييّن ھەلبژاردنا قى قەكولينى دياركرنا ميّژوويا دەولەتا (دوستەكى- مەروانى) يە، وەك ئيّك ل دەولەتيّن ناقداريّن كوردان ل سەردەميّن ميّژوويا ئىسلامى دا ھەروەسا بەرچاقكرنا ژيّدەرەكى ميٽروويى يى گرنگ و ناقدارە ل سەر ئاستى جيھانى، كو قى قەوارى كورد ب (دەولەت) وەسفدكەت، ھەروەسا ب شييّوازەكى بەرفرەھ گرنگى ب ميّژوويا قەواريّن سياسى يييّن كوردى دايە، سەرەپايى دياركرنا قوناغەكا پر شانازيا ميّژوويا كوردان، كو شياينە د ريّقەبرنا دەولەتيّن مەزن و بەييّزدا سەركەفتى بن، پشكداريكرن ل توماركرنا ميّژوويا كوردى دايە دەرلەتين مەزن و بەييردا قوناغەكا پر

ئـهڤ ڤـهڪولين هاتيـه دابهشـڪرن ل سـهر رێخۆشـڪرن و دوو تـهومرێن سـهرمڪى، تـهومرێ ئێڪـێ ئامـاژه ب سـهردممـێ بـادێ دوسـتهڪى هاتيـهڪرن وهك دامهزرێنـهرێ دمولـهتێ، تهومرێ دوويـێ دا بهحسـێ قوناغا دوويـێ يا ڨێ دمولهتێ هاتيه ڪرن ل سهردممـێ بنهمالا مهروانى دا، زنجيـرا دهسـتههلاتدارێن(مهروانى) هاتينـه ڤـهڪێران، ل دومـاهيڪێ ژى پـهراوێز و ليسـتا ژێدمرێ سهرهڪى و هاريڪارهاتيه نڤێسين.

هەرچەندە بابەتى قەكولىنى بەھرا پتر دىلەرتوكا(العبر) يا (ابن خلدون) دا ھىتەومرگرتن، ئى مفا ھاتيە ومرگرتن ژ ھژمارەك ل ژىدەرىن سەرەكى و ھارىكار، وەكى پەرتوكا(تارىخ مىافارقىن وآمد) يا (ابن الأزرق الفارقي)(م،٧٧٥مش/١١٨١ز)، ھەروەسا پەرتوكا (الكامل في التاريخ) يا (ابن الأثير) (م،١٣٣مش/١٢٣٦ز)، سەرەرايى بكارئينان چەند ژىدەرىن ھارىكار وەكى(تاريخ الدول والإمارات الكردية فى العهد الإسلامى) يا (محمد أمين زكي) و (تاريخ الدولة الدوستكية) يا (عبدالرقيب يوسف) و پەرتوكا (الإمارات الكردية في العصر العباسي الثاني) يا (فرست مرعي إسماعيل).

رينبازين فه ڪۆلينٽ يين ميزوويي و بهراورد ڪاري بۆ شروفه ڪرنا پيزانينين مييزووين هاتيه بڪارئينان و ههول هاتيهدان ڪيمترين ڪيم و ڪورتي ههبن و ڪيماسيا ههبيت ژي ب مهرهم نه بوويه، ئهڤ فه ڪولينه ژي بين ئاستهنگ نه بوويه و هه بوونا شاشيا د پهرتو ڪا (العبر) دا ڪو دبيت پشتي مرنا ئيبن خه لدوني دروست ببن و ب چاپين جودا ئهڤ شاشيه دروست ببن، هه روه سا به رفره هيا پيزانينين ل سهر دهوله تي و سنورداريا فه ڪوليني ژي ئاسته نگ بوويه، ڪو گه له ک شروفه نه هينه کرن. ل دوم اهي کي ژي چ ڪار بيني ڪيم سي کيماسي دوله يون خوداين مهزنه.



ريْخوشڪرن؛ ژيانناما ئيبن خەلدونى و ژيْدەريْن وى

عهبدولره حمان وهليه دين ئهبو زهيد كورێ محهمه د كورێ محهمه د كورێ معهمه د كورێ ئيبراهيم محهمه د كورێ عهبدولره حمان كورێ محهمه د كورێ جابر كورێ محهمه د كورێ ئيبراهيم كورێ عهبدولره حمان كورێ خهلدون( ابن خلدون، ١٩٨٨، ١٧، ١٠٥٠ ؛ ابن العماد العسقلاني، ١٩٨٨، ص٢٢٤ ؛ ابن تغري بردي، ١٩٦٤، ١٩٠٧، ٢٠، ١٠ ؛ ابن العماد الحنبلي، ١٩٨٨، ص٢٢٤ ؛ ابن تغري بردي، ١٩٦٤، ٢٠، ٢٠ ؛ ابن الخطيب، ٢٠/٢٠ المحنبلي، ١٩٨٨، ص٢٢٤ ؛ ابن تغري بردي، ١٩٦٤، ٢٠، ٢٠ الحنبلي، ١٩٨٨، ص٢٢٤ ) ديث گوتنا ئيبن خهلدونی ژبلی ڤان (دهه) باپيرێن ناڤێن وان ئينای، پێزانين ل سهر چ باپيريێن ديتر يێن خوّ ههتا دگههيته (خهدونی)، كو ئهوی دهمی ب (حهفت سهد) سالا ددهته دياركرن، كو ئهگ مر (خهلدون)<sup>(١)</sup> ل دهستپێكا ڤهكرنا ئهندهلوس<sup>(٢)</sup>، چوبيته ڤی وهلاتی، واتا ههر سـێ نفش ل چهرخهكێ بووينه، ديف ڤێ ههفكێشێ ئهڤ دهمه دبيته (بيست) بهرهباب ههتا دگههيته (خهلدون)، (ابن خلدون، ١٩٨٨،

ئيبن خەلدون د پەرتوكا خۆ دا ئاماژى ب ژ دايكبوونا خۆ دكەت، كو دەستپيكا هـ ميڤا رەمـ مزانا سـالا (٧٣٢مـش/١٣٣٢ز) ل تونس ژ دايكبوويـ م(ابن خلـ دون، ١٩٨٨، ١٩٨٧)، ل روژا چوار شەمبى چوار روژ ل هـ ميڤا رەمـ مزانا سـالا (٨٠٨مش/١٤٠٦ز)، ما بوون ئيبن خەلدون ل ژيئ (١٧) سالييدا ب ئەگەرى نەخوشيەكا گران مريە و ل قاھيرە ھاتيە قەشارتن (المقريزي، ٢٠٠٢، ١٩٩٨٢ ؛ السيوطى، ١٩٦٧، ١٩٦٧).

ئيبن خەلدون پشتى گەھشتن ب كەلھا (بني السلامة) كو ب جهەك خوش و باش وەسفدكەت و ئاماژى ب وى دەمى دريد دكەت، كو د كەلھى دا مايى و دەست ب نڤيسينى كريه<sup>(٦)</sup>، ب دەربازبوونا چوار سالا (٢٧٧ – ٢٨٠مش/١٣٧٤ – ١٣٧٩ز) دڤى كەلھى دا بريارى ددەت، كو بەرھف تونس بچيت، ئەگەرى سەرەكى ئەو بوويە، كو دەست ب پتر پيزانينا بگەھيت، بۆ تەمامكرنا پشكين ديتر يين پەرتوكا خۆ زيدەكرن و راستڤەكرن تيدا دكر(ابن خلدون،١٩٨٨ ٧/٩٣٩)، ئيبن خەلدون ب (پەرتوكا العبر وديوان المبتدأ والخبر فى أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر) ناڤدارە، نڤيسينا ڤى پەرتوكى د ژيانا ئيبن خەلدونى دچيتە قوناغا سيى ل ژيانا وى دا(خليل شرف الدين،١٩٩٥،

## ژێدەرێن ئيبن خەلدونى:

ل دەمى قەكۆلىن كرن ل پەرتوكا مىز وويا ئىبن خەلدونى (العبر) دا تايبەت بابەتىن گرىدايى ب مىز وويا دەولەتا (دوستەكى-مەروانى) ب ژبلى جارەكى ناڤ ئىنا مىز وون قىس (ابن الأثير)ى خودانى پەرتوكا (الكامل في التاريخ)، ل بابەتى بەحسكرنا كەسايەتيا بادى دوستەكى، د ئىك قەگىران دا(ابن الأثير،٧،١٩٩٧،١٠) ب ھىچ شىزوازەكى بەحسى ژىدەرىن خۆيىن نقىسى ناكەت، ژبەركو ل بەر دويراتيا دەم و جوگرافيايى ھەمى



ميَرْوونڤيسيَن سەدەييّن پشتى ڤان دەولەتان ھاتى و ل سەر نڤيسى وەك ريّبازا دھاتە بجھ ئينان ل پەرتوكيّن ميَرْوونڤيسيّن بەرى خۆ دھاتە ومرگرتن و (ابن الأثير) ل بابەتى دەولەتا (دوستەكى-مەروانى) بۆ ئيبن خەلدونى ژيّدەرىّ سەرەكى بوويە ل ھەمى روويدانان دا، ژبلى ھندەك كورت و پوختكرنا بابەتى و تيّبينەك بچيك و تيّكەفتنا شاشيان و گوھورينا سيستەمى نڤيسينا (ابن الأثير) كو سالانە (الحوليات) ل دەف ميّژوونڤيسى مە بوويە نڤيسينا بابەتى ب شيّوازىّ دابەشكرنا بابەتا ب زنجيرەيى و ل دەستپيّكا دروستكرنا دەولەتى ھەتا ژ نافچوونا وى ئيّك ل ديف ئيّك ناڨى ميريّن دەولەتا (دوستەكى-مەروانى) توماركريە ب مفا وەرگرتنا سەرەكى ل پەرتوكا (الكامل في التاريخ).

تەوەرى ئېكى: سەردەمى ئېكى ل دەولەتا (دوستەكى- مەروانى):

ئيبن خەلدون ل چارچوڤێ ڤەڪێرانێن مێژوويى دا دئێته سەر بەحسكرنا مێژوويا دمولەتا (دوستەكى-مەروانى) وەك ئێك ژ دمولەتێن مەزن و ناڤدارێن دەڤەرێ و ب زنجيره ئاماژێ ب دەنگ و باسێن ميرێن دمولەتێ دكەت،، د ڨێ ڤەكولينێ دا دێ هەول هێتەدان ڤەكولين ل سەر چەند بابەتەكێن جودا جودابێتە دابەشكرن ب مەرجێ پێگير بوون ب وان پێزانينێن ل پەرتوكا (العبر) دا ھاتى و ھەروەسا ب بەراوردكرن ب پێزانيێن پەرتوكێن ديتر، كو ل سەردەمێ ڨێ دەولەتێ نيزيك بووينە و ژيدەرێن ئيبن خەلدونى بوويە.

ئيِّك- بادي دوستهكي (۳۷۲ – ۳۸۰مش/۹۸۳ – ۹۹۰ز):

بەرى قەكىّرانا دەنگ و باسىن تايبەت ب مىر بادى دوستەكى فەرە ئاماژە ب وان پىزانىن و نەرىنىن جودا بىنتەدان، كو دناڤ ژىدەرىن مىژوويى و قەكولەران دا ھەيل سەر (ناڤ و ناسناڤ و ھۆزا بادى دوستەكى).



بابهتی نه کریه فی چهندی و دبیت ل شاشین زمانی دا ئه جوداهیه ههبیت و میژوونفیسی مه (باد) بکارئینایه و بقی شیّوازی دی سهرمدمری دگه ل هیّته کرن.

ب- سهبارمت ب ناسناقێ (باد)ى ژى جوداهى كهفتيه دناقبهرا مێژوونقيسان دا، ئيبن خەلدون كۆ دپرانيا مێژوويا خودا ئاماژميێن زۆر كێم ب ژێدمرێ خوێى نقيسى دكەت، د قــهگێرانا تايبــهت ب بـادێ دوســتهكى دا ئامــاژێ پێدكــهت و ل (ابــن الأثيـر) (م:٣٢٠مش/١٣٣٢ز) ى ومرگرتيـه بيـێ چ گوهورينـان لـێ بكـهت و ناسـناڨێ وى ب(بـاد) دئينيت و ناڨێ وى ژى (أبو عبدالله الحسين بن ذوشتك = دوستك) (أبو شجاع)، هندهك دبێـژن (أبـو عبداللـه الحسـين) برايـێ بـادى يـه(الفارقي،٥،٥٥٤ ؛ ابـن الأثيـر،٧٩٤، ٧/٠٠ دنينيت(مىم،٩٥٤)، فـارقى ناسـناڨێ برايــێ بـادى بـ (أبـو الفـوارس الحسـين بـن دوسـتك)

- ج- سەبارەت ب هۆزا بادى دوستەكى مىز وونفىسى مە ھەر ھەمان بووچونى مىز وونفىس (ابن الأثير)ى دئىنىت، ب كوردىت حەميدى<sup>(١٠)</sup>،ددەتە نياسىن و ھەڤراى ھەيە د گەل ژىدەرىن دىتىر ھەيە(الروذراورى، د.ت، ١٩٠٨ ؛ العبر،١٩٨٨ ٣/ ٢٣٥ ، ٢٢٢٢)، ژىدەرى تايبەت و ئىزيىك ل مىز وويا (دوستەكى مەروانى) بوچوونەك جودا ھەيە دىار دكەت، كو باد نىزىك ل مىز وويا (دوستەكى مەروانى) بوچوونەك جودا ھەيە دىار دكەت، كو باد سەر ب ھۆزا بوتانى (الحاربختى)، ئىرەدا دبيت شاشى ھاتبىتەكرى و ل بنەرەت دا (چوار بىوختى المەر ب ھۆزا بوتانى (الحاربختى)، ئىرەدا دبيت شاشى ھاتبىتەكرى و ل بنەرەت دا (چوار بىون يەر بەر بەرەت بەرەت ئىرەن بىتەرەت مەروانى) بوچوونەك بىدە ھەيە دىيار دىكەت، كو باد يەر بەر بەرەت دا (يوانى (الحاربختى)، ئىرەدا دبيت شاشى ھاتبىتەكرى و ل بنەرەت دا (چوار بوختى المەر بەرەن بەرەت ئىرەن بىتە ئىرەن دا (يوار بودى)) بىت سەر بەرەت بەرەت دا (يوار بوختى)، ئىرەدە دىيت شاشى ھاتبىتەكرى و ل بىنەرەت دا (يوار بودى))
- د- ئيبن خەلدون ل ســــن نـاڤ و نيشـانيين جودا جودا دا ئامـاژێ ب دەنـگ و باسـيّن بـادێ دوسـتهكى دكــهت، (ابتـداء دولــة بـاد وبنـي مـروان بالموصـل)،(العبر،٥٣٧/٣٠)، (خبـر بـاد الكردي ومقتله على الموصل)،(العبر،٤،/١٩٨٨، (،زتغلب باد الكردي على الموصل من يد الديلم ثم رجوعها اليهم)، (العبر،٤،/١٩٨٨، ).

دوو- گرنگترين رويدانێن گرێدای ب مێژوويا بادێ دوستهکی ڤه:

ئيبن خەلدون ل دەستپێكێ ب ناڤ و نيشانەك تايبەت بەحسێ دەولەتا بادى دكەت (ابتداء دولة باد و بني مروان بالموصل)<sup>(١٢)</sup>، (العبر، ١٩٨٨، ٣٧٧٥)، ل جههكێ ديتر ب ڨى شێوازى ئاماژێ پێدكەت (خبر باد الكردي ومقتله على الموصل)، (العبر، ٤،٨٩٨،٣٢٧)، هەروەسا ئاماژێ ب سالوخەتێن مەردينى و هێز و زيرەكى ب ئەگەرەك سەرەكى دهژمێريت، كو خەلك ل دەوروبەرێن بادێ دوستەكى كومببن هەروەسا كاروچالاكيێن وێين لەشكەرى كار ل سەر بەرفرەھكرن و بهێزكرنا دەستھەلاتا وى كريە و د ژێدەران ژى دا هەما بوچوون هەيە(الروذراوري،دت، ٢٤/٢ ؛ العبر،١٩٨٨، ٢٢٧٤)، سەرەرايێ وێ چەندێ ئيبن خەلدون دياردكەت،



كو دەستگرتن ب كەل و پەلێن خەلكى و رێگرێى ژى كاريگەرى ل سەر پێگەھێ وى كريە، كو پتر خەلك لێ كومببيت و دەست ب سەر دەڤەرێن زێدەتر بگريت و دەست ب سەر باژێرێ ئەرجيش<sup>(١٣)</sup>، دا گرتيە ديڤدا ڤەگەريايە باژێرێ دياربەكر (ئامەد)،(ابن خلدون،١٩٨٨، ٣٢٢/٤ ؛ ابن تغري بردي،١٩٦٤،٤٤)، بەردەوام دەستھەلاتا خۆ زێدەكريه(ابن الأثير،١٩٩٧، ٤٠٣/٠).

کارهك ديتر يخ، کو بادخ دوسته کی پنهاتيه ناسين و د ژندمران دا به حس نخ هاتيه کرن پاراستنا ده قهرين سنوری بوويه ئهوين دکه فتنه به رامبه ردمونه تا بيزهنتی ئه ف شهر کرنه ژی دهاته سهپاندن ل سهر بادخ دوسته کی ژبه رکو ده قهرين وی دکه فتنه سهر سنوری (ابن خلدون، ۱۹۸۸، ۳۰/۰۰)، پشتی بادخ دوسته کی بهيز که فتی دهستکر به رفراوانخوازيا و دهستگرت ب سهر ده قهرين نوی دا و ههردوو باژيرين ديار به کر و ميافارقين و نسيبين کونترونکرن ل سالا (۲۷۴مش/۱۹۸۰) به ين چينگافخ بادخ دوسته کی دبيته خودان هيزه کاريگه ر ل ده فهري دا (انفارقی،۱۹۵۹، ۲۰ ؛ ابن خلدون،۱۹۸۸، ۲۰/۰۶).

ئەف دەستھەلات بەرفرەھكرنە ژى بۆ چەند ئەگەران قەدگەرىّت، ژبلى خواستا مىر بادى بۆ ھندى دەستھەلاتا خۆ زىدە بكەت، رەوشا ئالوزا خىلافەتا عەباسيو تايبەت ل سەردەمى دەولەتا بويھى (٣٣٤ – ٢٤٩مش/١٤٢ - ٢٠١٠ز)، كو شەر و كىيّشەيّيىن بەردەوام ھەبوون ل ناڤبەرا سەكردەييّى وان دا، دەرفەتا زىدەكرنا دەستھەلاتى ب بادىي دوستەكى دا(ھەورامى،٢٠١٠، ١٠٠)، ھەروەسا كەسايەتيا بەيّز يا مىر بادى دوستەكى و ھەبوونا لەشكەرەكى بەيّز و پشتەڤانيا بەردەواما خەلكى دەڤەرى(توفيق،٢٠١٠، - ٢٠١٢).



همولا ژناڤبرنا بادێ دوستهڪى بدهت(١٩٩٧، ٤٠٢/٧)، مرنا (عضد الدولة)ى ل سالا(٣٧٢مش/٩٨٣ز) بوويه ئهگهرهك، كو بادێ دوستهكى پتر همولا بهرفرههكرنا دهستههلاتا خۆ بدهت و دهرفهت دهێته پێش(ابن خلدون، ٣٢٢/٤، ٣٢٢/٤، ٥٣٠/٣،٠١٩٨).

دەمى دەستھەلاتا بادى دگەھىتە ئامەد و ميافارقىن و ئەرجىش و نسيبين وەك چەند دەڤەرەكێن گرنگێن ھەرێما جزيـرێ، بـوەيھى ھەسـت ب مەترسـێى دكـەن ل زێـدەبوونا ييْكَههي بادي و (صمصام الدولة بن عضد الدولة) (٣٧٢-٣٨٨مـش/٩٨٣-٩٩٨ز)لهشـكهرهك ب سەركردايەتيا ئەبى سەعيد بەھرام كورى ئەردەشىڭر ھنارتـە سـەر دەڤـەرێن بـادى بـۆ ھنـدىخ سنوره ڪٽ ٻۆ مەترسيا بادي دانيت(ابن الأثير،١٩٩٧، ٤٠٢/٧)، لٽ وهك ديار دبيت، ڪو هێزا بادي زۆر بوويـه و ئـهڤ هـهوا بـويهى چ ئـهنجامان بدەسـت نـائينن و بەرامبـەر لەشـكەرى بـادى شكەستن خاريە و نەچارى (صمصام الدولة) لەشكەرەكى ديتر بەرھەڤ دكەت بۆ ژناڤېرنا مهترسيا بادي ب سهركردايهتيا ئهبو قاسم سهعهد كوريّ محهمهد حاجب، (ابن الأثير،١٩٩٧، ٤٠٢/٧)، بِوْ چەندى ھێرشى كەلھا كواشـێ<sup>(١١)</sup>، وەك ئێـك ژ دەڤـەرێن بـادى بكـەت، ئـەڤ لهشكهره ژی نهشیّت خوّ لبهر سینگی هیّزا بادی بگریت و پاشکهشی دکهن بوّ ناڤ باژێرێ موسل و خەلك دژی ڤێ هێزێ رادبنه سەرخۆ و ل باژێری دەردكەن و وەك ديار دبيت بادي دوستهڪي بديف دا هاتيه و ل سالا (٣٧٣مـش/١٩٨٤ز) ڪونترولا باژيري موسل ڪريه(ابن خلدون، ۱۹۸۸، ۳۷/۳۰ – ۳۸ ، ۳۲۲/۶، د ڤی شەری دا هژمارەك مەزن ژ لەشكەريّن بويهی ل شەری دا و هژمارهك ژ دهستهسهركريان كوشـتينه، وهك (ابـن الأثيـر) دياردكـهت، جهـي شـهر ل (باجلايـا)<sup>(١٥)</sup>، بوويـه ل (خـابور الحسـنية)<sup>(١١)</sup>، (١٩٩٧، ٤٠٢/٧)، سـهركهفتنا بـاديّ دوسـتهكي و دەستگرتن ب سەر باژېرى موسل دەنگ قەدايە و ھۆزان يىپھاتىنە گوتن، ژوان ھوزانىن ناقدار، کو ژيدهرا ئاماژه پيکري و پهسنا سهرکهفتن و ميريني مير باد و لهشکهري وي دکهت، هوزانڤانٽ دمولهتا (دوستهڪي - مهرواني) حوسێن ڪورێ داود بهشنهوي ڪوردي ب ڤي ئاوايي قەدگىرىت:

| خفا في العجم والعرب أنصار            | أنصــار لــدولتكم ولــيس فــي ذا  |
|--------------------------------------|-----------------------------------|
| بظـاهر الموصـل الحـدباء فـي العطـب   | بـــــاذ بــــــأرجيش وشـــــيعته |
| ونحــن فــي الــروع جــلاءون للكــرب | بباجلايا جلونا عنه غمته           |
|                                      | (ابن الأثير, ١٩٩٧, ٤٣٤/٧).        |

ئەف سەركەفتنە و دەستقەئينانا پشتەفانيا خەلكى دەفەرى و نەرازيبونا خەلكى موسل ل بەرپرسين بويھى بوويە ئەگەرەك، كو مير باد ھزرى ل ھيرشكرنە سەر باژيرى بەغداد بكەت وەك بنگەھى سەرەكى يى خيلافەتا عەباسى و ھەروەسا دەولەتا عەباسى بۆ ھندى ل بن دەستى بوەيھيا رزگاربكەت، ئەف چەندە ل دەف ميژوونفيسى مە ھاتيە بيى، كو ئاماژى ب ئەگەر و پالدەر و ئارمانجىن بادى بكەت، ھەروەسا ل دەمى فەگىرانا تەمياما



مێژوويا كوردان ژلاێی ئيبن خەلدون ب هيچ شێوازەكێ بەحسێ هەولا گرتنا بەغداد بكەت، بەروڤاژی هێز و ميللەتێن ديتر(ابن خلدون،١٩٨٨، ٣٨/٣٥).

پشتی ژ نافچوونا قان همولیّن لمشکمری ئیبن سمعد حاجب کمسمکێ رادسپیّریت، کو خیانمتێ ژ بادێ دوستمکی بکمت و بکوژیت، ئمق چمندم دیار دبیت، کو کمسایمتیا بهیّز و کاریگمر ل سمر لمشکمرێ وی بوویه ئمگمرمڬ سمرمکی، کو قان همولان ژنافببمت و ئمو کمسه دچیت بیێ، کو ئیبن خملدون ئاماژێ ب ناڤ و ناسناڤێن وی کمسی بکمت، دبیت کمسمك بیت دناڤ لمشکمرێ بادی دا ژبمرکو ب ساناهی نمبوویه کمسمك بیانی و نمشارمزا و بویهی و دمرڤه بهیّت پیلانا کوشتنێ ل دژی بادی بجه بینیت، ل دممێ بجه ئینانا قێ پیلانێ ئهو کمسه شاش دبیت و ل بن رمشمالێ دا ب شیرێ خو دربمکێ ل پیّییٚن بادی ددمت، کو ومسا تیّگمهشت بوو ئمڤه سمرێ ویه، کو سێ خال دیار دبن ل ڤێ همولێ ممترسیا بادی ل سمر بویهیان و گیّرانا هممی همولهکێ بو ناڤبرنا وی، همرومسا ژ خو ترسیانا بادی ل چارمنڤیسێ خو و دبیت جهـێ نڤستن و رینشـتنا خو گوهـوری بیت و همرومسا شارمزاییا

ليَّرمدا باد دگەهيتە باومريەكێ، كو دەست بۆ ئاشتەوايى ببەت ژبەركو وەك ديار دبيت شەريٚن بەردموام كاريگەرى ل سەر لەشكەريێ وى ھەبوويە و ھەرومسا پرانيا لايەنيٚن دموروبەر ھەڤر بووينە ل سەر دژايەتيا بادى، ژبەر ڤێ چەندێ نامەيەكێ ھنارتيە بۆ (سعد



الحاجب) ل موسل و داخازا ئاشتهوایی کریه و باد ههمی وان دمڤهرا دپاریّزیت، کو ل بن دمستی وی بوون ههتا نیڤهکا (طور عبدین)<sup>(۱۷)</sup>،(ابن خلدون، ۱۹۸۸، ۳۲۳/٤).

مرنا (سعد الحاجب) ل سالا (۳۷۷مش/۸۹۷ز) دووباره رموشا دمقمرێ تێڪدچيت و لمشكمرهك بويهى دهێته دمڤمرێ و ژلايـێ خوٚ ڨه بادێ دوسـتهكى ژى رێكك مفتناما دياركرنا سنورێ خو دشكينيت و هێرشا (طورعبدين) دكهت و كونترول دكهت، برايێ خوٚ هنارتيه سهر دمڤهرێن بيابانێ و ل ڨى شهرى دا برايێ بادى (أبو الفوارس الحسين بن دوستك) (الفارقي،۱۹۰۹، ۲۰)، هاتيه كوشتن و ئهڤ هێرشه چ گوهورينيێن مهزن دروستنهكرينه<sup>(۱۸)</sup>، (ابن خلدون، ۱۹۸۸، ۲۳/۶).

د ژێر ناڤويشانێ (عود بنی حمدان الی الموصل ومقتل باد) ئيبن خەلدون دئێته سـهر بِابِهتِهكيْ گرنگ ئهو ژي دوماهيك هاتنا بادي دوستهكي يه(العبر، ١٩٨٨، ٣٢٣/٤ - ٣٢٤)، ل دمف (ابن الأثير) ئەڭ دەنگ و باسە ل ڤەگێرانێن سالا (٣٨٠مش/١٩٩ز) ھاتيە(١٩٩٧، ٤٣٤/٧)، باد چاڤدێريا رموشا باژێري موسل دڪهت تايبهت پشتي، ڪو ڪێشه دروست دبيت ڻ سهر دووياره ڤهڪريانا( أبو طاهر إبراهيم) (مـ٣٨٠٠مش/١٩٩٠ز) و (أبو عبدالله الحسن) (مـ٣٨٦٠مش/١٩٩٦)كوريّن (ناصرالدولة بن حمدان) (م: ٣٥٨مش/٩٦٩ز) دناڤبهرا بوهيهي و خهلكيّ موسل، كو دژايهتيا والَيْي باژيْري موسل دڪر، ليّرمدا باد ژي همولا دمستگرتن ب سهر موسل ددمت وي دممي ل دياربِڪر(ئامەدێ) بوو، دڤێ رويدانێ دا ئيبن خەلدون ئاماژێ ب پێشهاتەك نوى دكەت، ئەوژى هاريڪاريا هـوزٽن ڪـورڊي<sup>(١١)</sup>،بوويـه بـٽ بـادي تايبـهت هـٽزا بهشـنوي<sup>(٢٠)</sup>، خـودانٽن ڪـهلها (فنك)بووينه، كو ئيبن خەلدون ومسا ديار دكەت ھژمارھا وإن زۆر بوويه،(العبر،١٩٨٨، ٣٢٤/٤)، ژێـدەرىٰ ئيـبن خەلـدونى بيــێ، ڪـو ئامــاژێ پێبڪـﻪت (ابــن الأثيــر) بوويــه و وەك خــۆ ڤهگوهاســتيه،(الكامل،١٩٩٧، ٧٤٣٤)، پشــتهڤانيا كـوردان بـو بـادى ل گـهل وى بنــهمايێ سەرەكى دگونجيت، كو ئيبن خەلدون ل پێشەكيا خۆ دا بەحس دكەت، دەمارگيرى (العصبية) وەك بنەمايى سەرەكى يى ئاڤاكرنا دەولەتى و ئارمانجا دەمارگىرىى گەھشتنە ب دەستھەلاتى ((لأن الملك إنما يحصل بالتغلب وتغلب إنما يكون باالعصبية...)) ليّرمدا ديار دبيت ديف بۆچوونـا ئيـبن خەلـدونى دەمارگيريـا ھۆزايـەتى بنيـاتى ئاڤاكرنـا دەولـەتى يـە و سێيهڪا (مقدمة)ێ ژلايێ مێژوونڤيسێ مه ڤه هاتيه تەرخانڪرن بۆ بەحسڪرنا دەولەتێ،(ابن خلدون،١٩٨٨, ١٩٧/١؛ ساطع الحصري, ١٩٥٣, ٣٥٤ ؛ البابيري،٢٠١٠, ٩٦).

قوناغ مكا ديتر دەستپيدكەت ل شەر و ھەڤركى ل سەر موسل، حەمدانى ھەر ومكى بۆ ديار بوويە ب ھيچ شيوازەكى شيانين بەرسنگرتنا لەشكەرى بادى نينە، دەستكر ب گريدانا پەيمانناما د گەل ھيزين دەڤەرى بۆ دروستكرنا بەرەيەكى ئييكگرتى دژى بادى و ئەو بەرەيە دروست دبيت، كو دبيت ھەمى لايەنان ئەو حەزە ھەبيت خۆ ژ مەترسيا ھيرش و بەرفراوانخازيا بادى دەرباز بكەن و دوماھيكيى پى ب ئينن، لەوما داخازى ژ(إقبال



الدولية محميد بين المسيب بين رافع العقيلي) (٣٨٠-٣٨٦مـش/٩٩٠-٩٩٦ز) دكـهت ميـريّ (بنـو العقيل)، وهك هيّزهك كاريگهر ل دهڤهرێ،كو پشتهڤانيا حهمدانيان بكهت بهرامبهر پيّدانا (جزیرة ابن عمر)و نهسیبینی، عهقیلی ڤان مهرجان قهبیل دکهن و ژبهرکو دهڤهرهك ستراتیژی و گرنگ دێ ب دەستكەفتى دەمێ سەردكەڤن(ابن خلدون،١٩٨٨, ٢٤/٤)، لێرەدا زێدەبوونا رولێ حهمدانيا ل بهرامبهر هێزا بادى بۆ دەولەتا بوەيھى خالەك باش بوويه و ڤيايه سنورەك بۆ دەستھەلاتا بادى بێتەدانان(توفيق،٢٠١٠،١٩٩)، باد ھێرشى موسل دكەت ژبەركو پشتەڤانى دناڤ خەلكى ژى دا ھەبوويە، لێ ھەفكێشا ھێزێ پشتى پەيمانێن كورێن ناسر دەولەيێ حەمدانى دگەڻ هێزێن دەڤەرێ ھاتبيه گۆھۆرين ھێرشا بادى ھاتـه شڪاندن و ڻ گەرمـەيا شـەرى دا دەمىٰ باد ل ھەسپەكىٰ خۆ ھاڤێتيە ھەسپەكىٰ ديتر كەفتيە ئەردى و بريندار بوويە، ژبەركو دشهري دا شكهستن خواريه و خوارزايي وي كو ئيبن خهندون چ ئاماژهيان پيناكهت وهسا ڤەدگێريت، ڪو ھەڤائێن وى باد ھێلايە و پشتى ھنگى ھاتيە ڪوشتن ئێ (ابن الأثير) ناڤێ خوارزايێ وي دئينيت (أبو علي) هـ، ولا ددمت، كو خالێ خوٚ رزگار بكهت، لێ نهشێت، د ڤي دەميدا كەسەك بادى دناسىتەڤە و سەرى وى ئېددەت و بۆ (بنى حمدان) (٣١٧-٣٩٥مش/٩٣٠-١٠٠٣ز) دبهت و دياريهكێ بهرامبهر ڤي كاري ومردگريت،باد ڻ بهردمرگههێ (الإمارة) دهێته ههلاويسـتن(ابن الأثيـر، ١٩٩٧، ٧/٣٥٥ /؛ سبط إبـن الجـوزي، ٢٠١٣، ١٨/ ٤١-٤١ ؛ ابـن خلـدون،١٩٩٨، ٣٢٤/٤)، ل دمف (الفارقي) ومسا هاتيه پشتى هاتيه يتن ل ناڤ كوشتيان دا ب بريندار دهێته کوشتن و دهست و پێين وی هاتينه ژێڤهڪرن و ژبلی موسل بريه بهغدا ژی و ياری ب تهرمێ وي هاتينهڪرن،(١٩٥٩، ٥٩).

ميَژوونڤيسٽى مە بەحسى ھەلاويستى و ڤەشارتنا بادى دوستەكى ناكەت ل موسل، ل دەف ميَژوونڤيسيٽى ديتر ئاماژە پيّھاتيەكرن، تايبەت دەمى خەلكى موسل نەرازيبوونا خۆ ديار كرى ل سەر ھەلاويستنا بادى و خەلكى دگوت: نابيت كەسەك خەبات كرى (جيھاد) ب ڨى شيّوازى بيّتە ھەلاويستى و راست و دروست نينە و ڨيانا خۆ بۆ وى دياركر و ئينا خوارى و ل ديف رينماييين ئاينى ئيسلامى شوشتيە و (كفن) كريە و ديڤدا ڤەشارتيە، ھەتا (الروذراوري) رەخنەيان ل خەلكى موسل دگريت ل سەر ڨى ھەلويستى،(دت، ١٧٨/٢ ؛ ابن الأثير،١٩٩٧/٥٩٩)، خەلكى موسل خەمەك مەزن بۆ ھەلگرتيە و گەلەك بۆ بادى گرينە و پەشمان بووينە، ئەڤ خەم و پەشيمانى و گريە ناھيتە وەسفكرن(الفارقي،٨٥٥).

تەوەرى دوويى: سەردەمىيبنەمالامەروانى (٣٨٠ ٢٧٨مش/٩٩٠ — ١٠٨٦ز) .

ئيبن خەلدون د پەرتوكا خۆ دا هژمارەك زۆر ژ قەگىرانان تايبەت كرينە ب مىز وويا قى دەولەتى، كو پترن ژ سيھ قەگىرانىن جودا جودا، ژ دەستپىكى مىز وون قىسى مە بناڭ و نىشانەك تايبەت، كو رامانىن سياسى و جوگرافى و پىناسەكرنى ددەتە وى قەوارى سياسى و ئەوى كو مەروانيان ل دەقەرەك بەرفرەھ ژ ھەرىما جزيرى ئاقاكرى، دبىت شياسى



((الخبـر عـن دولـة بنـى مـروان بـدياربكر بعـد بنـى حمـدان ومبـادي أمـورهم وتصـاريف أحوالهم))،(العبر،٤،/١٩٨٨)، دەسـتپێڪا ڤـهڪێرانێن تايبـهت ب دەولـهتا مـهروانى ڤـه، ئيـبن خەلىدون دابەشـكاريەكـێ دكـەت بـۆ دەولـەتێن ھەفسـنورى دەولـەتا (دوسـتەكى – مـەروانى)، ليّرمدا ديار دبيت، كو پالدمريّ سەرەكى ييّ دامەزراندنا ڤيّ دمولـەتيّ دەمارگيرى(العصبية) يا ڪوردي دناڤدا هوزايهتي بوويه، وهڪي ئيبن خەلدون ل پێشهڪيا مێژوويا خو دا دبێژيت: ((أن الملـك إنمـا يكـون بالعصـبية...)) ليّـرمدا ميّرْوونڤيســێ مـه بنيـاتێ ئاڤاكرنـا دمولـهتێ ديـار دكهت(العبر، ١٩٨٨، ٢٠٤/١)، ل دەسـپٽِكا دەسـتھەلاتا مـهروانيان دبێژيـت: يـا راسـت و رِموا ئـهو بوويه، كو من ئاماژه ب ڤێ دەولەتێ كربا ل دەمـێ بەحسـكرنا دەولـەتا حەمـدانيا ھەروەسـا دەولەتا (بنى مقلد) (٥٥٥–٤٨٩مش/٩٦٦-١٠٩٦ز)ھاتيە كرن ل موسل، بنى مرداس ل حەلەب(٤١٤-٤٧٢مش/١٠٣٢–١٠٧٩ز)ژبهركو ئەڤ دەولەتە دروستبوونە و ژێك بوونە و وەك ديار دبيت ژێدەرێن وي پيٽڪڤه ڪريدايه، لي بنهمالا مهرواني نه ژ عهرمبا بووينه، بهلڪو ڪوردن و گيروڪرنا بەحسـكرنا وان بـۆ وێ چەنـدێ بووينـه داكـو ل گـەل دەولـەتێن نەعـەرەب (عەجـەم) بێنـه بهحسـكرن، ههروهسـا ل گـهل دمولـهتا (بنـي طولـون) (٢٥٤-٢٩٣مـش/٨٦٨-٢٠٠ز)ژي نههاتيـه بەحسكرن، چونكى گەلەك پێش وان ھاتيە ئاڤاكرن، لێرەدا ديار دبيت دەولەتا (دوستەكى – مــهروانی) ژ دمولــهتێن ناڤـدارێن دهڤـهرێ بوويــه ڵ وی ســهردممی دا، ڪـو خــودانێ ســازيێن سياسي و ئابوري و كارگێري و جڤاكي بوويه(العبر،١٩٨٨، ٤١٠/٤) ؛ كوچهر،٢٠١٠، ٢٤٢).

همرچهنده دهنگ و باسيّن تايبهت ب بادي دوسته کی هاتبينه به حسکرن، لي وه<sup>4</sup> ئيّڪگرتنا بابهتی و ئمو پيّڪڤهييا دهمی و جهی بوّ دمولهتا مهروانی، کو د ژيّدمران دا ب (دولة بني مروان) دهيّته ناسين، ژوانا د ژيّدمران دا ب شيّوازيّ (دولة بني مروان) سهرمدمری ل گهل ڨيّ دمولهتا کوردی کريه دگهل گوّهوّرينييّن کيّم کو د ناڤ و نيشانان دا به حس ليّکريه،(ابن الأثير،۱۹۹۷، ۷/۰۳۰)، ب (ذکر إبتداء دولة بني مروان)،(أبو الفداء،دت،۲/۱۳۱) ب خـودانيّن دياربه کر(ئامـهد) ومسفدکهن،(صـاحب ديـار بکـر وابتـداء دولـة بني مروان)،(الذهبي،۳۳،۳۲۰ به به او مسفدکهن،(صـاحب ديـار بکـر وابتـداء دولـة بني مروان)،(الذهبي،۳۳،۳۱۰ به)، ب (دولة بني مروان) دئينيت، ل دمف الفارقي ب (ذکر ولاية بني مروان)،(الذهبي،۳۳،۳۱۰ به)، به مروان) دئينيت، ل دمف الفارقي ب (ذکر ولاية بني مروان دياربکر جميعها)،(۱۹۹۹، ص۹ه) شهرمفخانيّ بهدليسی، ب (فهرمانړموانيانی دياربهکر و جزير)، ناڨدکهت، (۲۰۰۰، ۲۹)، واتا ب چ شيّوازهکيّ ناڨيّ ڨي قمواريّ سياسی ييّ کوردی ييّ ناڨدار ب دمولـهتا دوسـته کي نههاتيـه ل ژيّدمريّن سـهرهکی دا و هـهر ب دمولـهتا مـهروانی

۱- ئەبو عەلى حەسەن كورى مەروان (۳۸۰ – ۳۸۷مش/۹۹۰ – ۱۹۹ز)

ئيبن خەلدون دەمى دئىتە سەر دەنگ و باسىن ئەبو عەلى حەسەن كورى مەروانى)، كو ئىبن خەلدون ناڤى وى ب ئەبو عەلى كورى مەروانى دئىنىت و دەستپىكى ب قەگىرانىن تايبەت ب زىدەبوونا رولى بادى دوستەكى و پەيوەندىيى وى دگەل بوەيھى و



حهمـدانيان و هـهتا كوشـتنا وى و دەربـاز بوونـا ئـهبو عـهلى ل ڤـى شـهرى دا، (الـروذراوري،د.ت، ١٧٧/٣ ؛ الفارقي، ١٩٥٩،٥٩ ؛ العبر، ١٩٨٨، ٤١٠/٤)، مەروان كورىّ كەك<sup>(٢٣)</sup> بابىّ (ئەبو عەلى)، سەر ب هۆزا (الحاربختی) يه، زاڤايٽ بادێ دوستهڪی ژ خويشڪێ، چوار ڪور ههبووينـه بنـاڤێن (حەسـەن و سـەعيد و أحمـد و كـەك)، ژ پێشـكێش و خانـەدانێن گونـدێ كرمـاس، كـو دكەڤيتە دناڤبەرا سێرت (أسعرت) و مەعەدەنێ دا بووينـه،(الفارقى،٥٩،١٩٥٩)، ئـەبو عـەلى پشـتى، كو ژ ھەولا رزگاركرنـا خـالـێ خـۆ سـەركەفتنـێ بدەسـت نائينيـت دەمـێ ل شـەرێ بەرامبـەر لەشكەرى ھەفپشكى موسل بريندار دبيت، ب پلانەك باش شيايە ئەو لەشكەرى مايى ل شهري دا رزگار بكهت (ابن الأثير١٩٩٧، ٤٣٥/١)، خو بگههينيته حسنكييّفا (حصن كيفا)، شيا ژنخالا خۆ رازيبكەت كو دەيلەمى بوويە، دەرگەھێ ئاسيگەھێ بۆ ڤەبكەت و بچيتە دژوورڤه و دەنگ و باسێ كوشتنا خالێ خۆ پێراگەھانديه و رەوش قەبيلكريه و داخازا پلانا داهاتى ل ئەبو عەلى كريە، پلانا ئەبو عەلى رزگاركرنا ھەمى ئەردێن خالێ وى بووينـە و ژنخالا خۆ ژى مارەكريە، بۆ وێ چەندێ دەستھەلاتا خۆ پتر پێ موكم بكەت و دبيت ژى ميراتگرا بادى (ھەڤژينا وى) چ بژاردێت ديتر نەبن بۆ ھندێ ھەمى وان دەڤەرا بۆ ڤەگەرينيت و بپارێزيت و بەردەوامێ ب دەستھەلاتا بادى بدەت(الفارقى،١٩٥٩، ٦١ ؛ ابن خلدون،١٩٨٨، ٤١٠/٤)، مێژوونڤيسێ مه ژی وێ چهندێ ديار دڪهت، ڪو ب ڪوشتنا بادی دهستههلاتا دمولهتا مهروانی دەسـتپيێدكەت، واتـا ژيـوارى خـۆ وەسـا دسـەپاند، كـو دانپێـدان ب ئـەبو عـەلى بێتـەكرن(العبر ،۱۹۸۸، ۳/۵۶۵)، واتا دمولهتا مهروانی درێژڪريا دميٽ دمولهتا دوستهڪيه و ئهڤ چهنده دگهل هـزر و بۆچـونێن ئيـبن خەلـدونى ژى دگـونجن، كو دمولـەت درێژكريـا دەم و جهـى و ب رامانەكا ديتر سەربەخويا خۆ ل دەولەتەكا ديتر وەرگرتيە، لى ئەڤ دەولەتا كوردى ڤى ياسا دمردڪهڤيت و ب هموڻ و شيانێن بادێ دوستهڪي و بهردموامي دانا خارزايێن وي دروستبوويه و بهيّزكەفتيە(ابن خلدون،١٩٨٨، ٣٧/٣٥ -٥٤٥ ، ٤١٠/٤).

ميَرْووونڤيسێ مە دەست ب پەيوەنديێن دناڤبەرا ئەبو عەلى و حەمدانيا دكەت، ديار دبيت سەركەفتنا حەمدانيا ب سەر بادى و كوشتنا وى پتر پالدانە، كو ل هيٚرشكرنە سەر دەڤەرێن بادى بەردەوام بن، لىخ ئەبو عەلى ژبەركو بەردەوام ل گەل خالخ خۆ بوويە و گۆهگرێ وى بوويە ژ زيرەكى و شارەزاييا سياسى و شەركەريخ ژ خالخ خۆ كيٚمتر نەبوويە و ب ئاستخ وان گەفان بوويە، كو ھاتينە ريٚكا دەولەتا وى دا و شىيايە ريْـزيْن خۆ ئيْكپيْخيت(ابن خلدون،١٩٨٨، ٤٠١٤)، ھەتا ئيبن خەلدون وەسا وەسفدكەت پشتى ڤان مەركەفتنيّن، كو ئەبو عەلى ب سەر حەمدانيا دئينيت دەستەلاتا وان ل موسل ژى انمىنيت(العبر،١٩٨٨، ٤٠١٤)، ل دورپيْچا سەر حەمدانيا دئينيت دەستەلاتا وان ل موسل ژى دامىينيت(العبر،١٩٨٨، ٤٠١٤)، ل دورپيْچا سەر مىافارقين كو ژلايخ ھەردوو كوريْن حەمدانى ڤه دامينەسەركرن، ھاتە بەردان، ئيْرەدا ميْرُوونڤيس ئاماژى ب چ مەرجا ناكەن بۆ ئازادكرنا(أبو



عبدالله)ى ل دەمەكى دا ھىلىت شەر يى بەردەوام بوويە و دەمەك كىم ب سەر كوشتنا بادى قە چوويە ب دەستىن حەمدانيا، (أبو عبدالله) خو گەھاندنە برايى خۆ (أبو طاهر)ى، كو ئامەد دورپىچكر بوو و دووبارە دھىتە دەستە سەركرن و ب ناقەندگىرى و داخازيا خەليفى فاتمى ل مسريى (العزيزبالله) ٢٣٤-٢٨٦مش/٥٧٥- ٢٩٩ز)ھاتيە ئازادكرن و كورىن حەمدانى ھاتىنە شكاندن(العبر،١٩٨٨، ٢٢٤)، ئەبو عەلى دەست ب سەر دياربەكر و ميافارقين دا دگرت وەك دوو باژىرىن سەرەكى يىن دەولەتا (دوستەكى – مەروانى)(ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٠١٤)، ھەروەسا ئاماژى ب سەرەدىيا ئەبو عەلى دەست ل گەل خەلكى ميافارقين و ئەو كوشتارا ب سەرى وان ئىناى، جورە ترسەك ل دەف خەلكى باژىرىن دىتر دروستكى مىلفارقىن و ئەۋ كەندار ب سەرى وان ئىناى، جورە ترسەك ل دەف خەلكى باژىرىن دىتر دروستكر بوو و ئەڭ چەندە ۋى دىيتە ئەگەرەك بۆ دوماھىك ھاتنا وى(ابن خلدون، ١٩٨٨، ١٠٤)

ئيبن خەلدون بيخ دريّژەدان ب دەنگ و باسيّن سەردەمخ ئەبو عەلى مەروانى و دئيّته سەر كوشتنا وى ل ژيّر ناڭ و نيشانخ (مقتل أبي علي بن مروان وولاية أخيه أبي نصر)، ئەگـەرى وى وى ژى ل پرسـەكا هـەڤژينايا سياسـى دناڤبـەرا مـەروانى و حەمـدانيا دەسـتپيّدكەت، دەمـخ ئـەبو عـەلى كچا (سعد الدولة) يـخ حەمـدانى دخوازيت ل حەلـەبخ بناڤىن(ست الناس بنت الأمير سعدالدولة بن شريف سيف الدولة بن حمدان) مەرجى (ست الناس) ئەو بوويه، كو ل ئامەدى بيّته ئاكنجى كرن(العبر، ١٩٨٨، ١٤١٤)، ئـەڤ مەرجە دئيّته بەرەف ئامەدى دچيت، ل جەيخى خۆ (ست الناس) ژى ب ريك دكەڤيت و دژيدەران دا، كو ئيبن بەرەف ئامەدى دچيت، ل جەيخ خۆ (ست الناس) ۋى ب ريك دكەڤيت و دژيدەران دا، كو ئيبن ئەگەم مەرجى ئەماۋى پيناكەت، (ست الناس) شۆزانـەكى دبيتژيت، كو پامانا وى چەندى ددەت ئەگەر ھەيە ئەڤ ھەڤژينى يە بەرى بجە بيّت ئەبو عەلى بەيتە كوشتن،ئەڤ ھۆزانە ھاتيە ئەگەر ھەيە ئەڤ ھەڤژينى يە بەرى بجە بيّت ئەبو عەلى بەيتە كەشتى،ئەڤ ھۆزانە ھاتيە

لهفي على فارس فجعت به أرملني قبل ليلة العرس<sup>(٢٤)</sup>

لێ بەرپرس و كەسايەتيێن باژێرى ب سەركرداتيا شێخ عەبدلبر ترسا وێ چەندێ ل ئـەبو عـەلى هـەبوو، كـو وان ژ ب هـەمان چارەنڤيسـێ خـەلكێ ميافـارقين ببـەت(ابن خلدون،٤،١/١٩٨٨٤)، ئەڤە سەرمرايێ وێ چەندێ، كو دەستپێكێ پەيوەندييێن ئـەبو عەلى و شێخ عەبدلبر خوش بوون، لێ كەسەكێ ديتر بناڨێ شێرموى كورێ مەم (م: ٤٠١مش/١٠١١) ناڤبەرا ھەردوولايا تێكددەت ھەتا وى ڕادەى، كو شێخ دگەل شێرموەى و چەند كەسايەتيێن ديتر يـێن ئامـەدێ بريـارا كوشتنا ئـەبو عەلى بـدەن ل دەمـێ دگەهيتە ئامـەدێ تايبـەت ل دەرگەھى، كو جەك تەسك بوويە و پيلان ئەو بوويە كى بكوژيت بەرامبەر دا بەرپرسياريا باژێرى وەربگريت و ل دەمێ بجه ئينانا پيلانێ پارەى ب سەر ڕا پاڤێژن بۆ ھندێ ئيّك بشێت ل نيزيـك ڤـه پيلانـا كوشـتنى بجهـ بينيـت و ئەنجامـدا ئـەبو تـاهر يوسـف كـورێ



دومنهى(م:٢٥٩مش:١٠٢٥ز) ڤه هاته كوشتن ل سالا (٣٨٧مش/١٩٩٧ز)، (ابن الاثير، ١٩٩٧، ٧/٣٦٤ ؛ سبط ابن الجوزي،٢٠١٣،١٨/٩٩ ؛ توفيق، ٢٠١٠،٢٠٤).

۲- مومههد دموله ئهبو مهنسور کورێ مهروان(۳۸۷ – ٤٠١مش/۹۹۷ - ۱۰۱۱ز)

ب كوشتنا ئەبو عەلى دەستھەلات بۆ برايىخ وى (أبو نصر بىن مروان) ى دچيت و بەرەف ميافارقين دچيت وەك بنگەھى دەستھەلاتداريا وان، ئى دەستھەلاتا وى يا زۆر نەبوويە و ئيبن خەلدون ب قى شيّوازى وەسفا دەستھەلاتا وى دكەت((...ولم يكن لە فيه الا السكة والخطبة))،ليّرەدا ديار دبيت، كو وەك ئيّك ژ بنەماييّن دەولەتا سەربەخو، قى دەولەتا كوردى لى چەرخيّن ناڤينپارەيى تايبەت ب خۆ ھەبوويە ھەروەسا ناڤى ميريّن دەولەتا (دوستەكى – مەروانى) ل گوتارا ئەينى دگەل ناڤى خەليفى عەباسى ھاتيە گوتن وەك نيشانيّن قەواريّن سياسى ييّن سەرەكى (العبر، ١٩٨٨ ، ١٤/١٠)، ھەروەسا مومەھد دەولە ل گەل وان ئاشتەوايى سياسى ييّن سەرەكى (العبر، ١٩٨٨ ، ١٤/١٠)، ھەروەسا مومەھد دەولە ل گەل وان ئاشتەوايى يىلانگيّرى سەرەكى (العبر، ١٩٨٨ ، ١٤/١٠)، ھەروەسا مومەھد دەولە ل گەل وان ئاشتەوايى يىلانگيرى سەرەكى يى كوشتى و دەستھەلاتەك زيّدەتر ژى پيّدەت تايبەت شيرەوەى وەك چەندى دىكەت، كو برايى وى كوشتى و دەستھەلاتەك زيّدەتر ژى پيددەت تايبەت شيرەوەى وەك چەندى دىكەن، كو پرايى وى كوشتى و دەستھەلاتەك زيدەتر ئەرە باين خلدون، ١٩٨٠)، ئيبن خەلىدون بەحسى ھەلويستى بنەمالا مەروانى ل قى رويدانى ناكەن، بتنى ئامارئى، بوئ خەلىدون بەحسى ھەلويستى بنەمالا مەروانى ل قى رويدانى ناكەن، بتنى ئامارەن)، ئايىن خەلىدون دېمىرەي دو پەيوەنديا مومەھە دەولەى و برايى وى (أبو نصر)ى تىتكىدچىت و برايى خۆ دويىر دئيخيت بۇ ئەسعەرد (سيّرت)، بۆ وى چەندى ل مەئبەندى برياردانى ديىر بىكەۋيت

ئمويّن كو مومههد دموله ب پيلانا كوشتنا برايـێ وى ئينايه سهر دمستههلاتا، ههر هـممان كـمس بـوون ب شـێوازەك ديتـر مومههـد دمولـه ب هـممان چـارەنڤيس بـرى، ل ديـف ڤهگيّرانا ميّژوونڤيسـێ مـه، كول (ابـن الاثيـر) ومرگرتيه، وى دممـى دا دمستههلاتا مومههـد دمولهى ب دمستێ شيّرموى كورێ مهم دا بوويه((... وكان قائـده شـروه متحكما في دولته))، واتا ل بمرامبمر كوشتنا ئـهبو عـهـلى دمستههلاتهك زيّدمتر ومرگرتيه، همرومسا ئيبن خهلدون بهحسـێ وێ چهنـدێ دكـمت، كو شـێرموهى كهسـهك نيزيـك ل خوّ همبوويـه بنـاڨێ ئيبن فهليوس(٠٠٤مش/١٠١٠ز) بمرپرسياريا پاراستن و ئيمناهـێ پێ هاتيبه پاراستن و مومههـد دمولـهى ئـهڤ كهسه نهدڤيا و ژبمر شيّرموهى نهدشيا ب بكوژيت، ليّرمدا (ابن فليوس) هـمولا تيكدانا ئلف كهسه نهدڤيا و ژبمر شيرمومى نمدشيا ب بكوژيت، ليرمدا (ابن فليوس) همولا تيكدانا ناڤبـمرا هـمروو لايـا ددمت و شـيرمومى بريـارا كوشـتنا مومههـد دمولـهى ددمت، ئـهڤ پيلانا ل سالا(١٠٤مش/١٠١٠ز)هاتيه بجهـ ئينان و ل دممخ درب ل مومههـد دمولـهى دانې دا ژى وي چهندي سالا(١٠٤مش/١٠١٠ز)هاتيه بجهـ ئينان و ل دممخ درب ل مومههـد دمولـهى دانې دا ژى وي خومندي نوپيات دكـمت كو شيرموى ب ديف پيلانيز (ابن فليوس) كمفتيه، ((آه يا شـروة ۱ آبـعت خرض ابن فليوس، الله لا أفلحت))، (أبو الفداء،دت، ١٧٢/٢ ؛ ابن خلدون، ١٨٨، ١٢٠٤).

شيّرمومى ب كوشتنا مومههد دمولهى ل كهلها (هەتاخ)<sup>(٢٥)</sup> دەست دكەت ب تەمامكرنا پيلانا خۆ ئەو ژى گرتنا كەلھ و باژيّرا و دەستەسەركرنا ميريّن بنەمالا دەستھەلاتى و كەسايەتيىّن نيزيك بوويە ل مومەهد دەولەى، نامە بۆ وان بەرپرسا ھنارتن



بناڤێ مومههد دمولهی، لێ د ڤێ پێنگاڤێ دا سهرِڪهفتنی نائينيت(الذهبي،١٩٣٠، ٣٣٧/٣٠ ؛ ابن خلدون،١٩٨٨، ٤١٢/٤).

۳-نهسر دموله مهروانی (٤٠١ – ٥٥٩مش/١٠١١ - ١٠٦١ز)

پيلانا شيرمومى ئاشكرا بوو، كو مومەهد دەول يي كوشتى و پينگاقين دەستگرتن ب سەر دەستهەلاتى ددەت، خواجە ئەبو قاسم بەرپرسى باژيرى ئەرزن<sup>(٢١)</sup>، دىف داخازناما شيرمومى دچيت، ئى پشتى دريكا دا پيلانا شيرمومى بۆ ئاشكرا بوو قەگەريا ئەرزن، بۆ وى چەندى شەرعيەتى ل شيرمومى ومربگريت دانپيدان ب (نصر الدولة المرواني) دكەت،(سبط ابن الجوزي،٢٠١٣، ١٢٥/١٩ ؛ ابن كثير،١٩٨٦، ٢٠١٧٨)، ئەف چەندە ژى ل گەل بنەمايى هزرا ئيبن خەلدونى دگونجيت، كو دەستھەلاتا دى بۆ ئيك ژ هۆزا سەردەست و العبر،مەلىي هزرا ئيبن خەلدونى دگونجيت، كو دەستھەلاتا دى بۆ ئيك ژ ھۆزا سەردەست و دكەت،(سيمايى مەزرا ئيبن خەلدونى دۇنجىيت، كو دەستھەلاتا دى بۆ ئىك ژ ھۆزا سەردەست و بەركەفتى بيت ب ميراتگرى((ان الرئاسة على أهل العصبية لا تكون في غير نسبهم))، دىكەل بابى ئەبو عەلى سوز دا كار بۆ ژناڤبرنا شيرمومى بكەت و ئەڤ پينگاڤە بوويه ئەگەرەك سەرەكى بۆ ژناڤبرنا پيلانا شيرمومى و دەستھەلاتا دووبارە قەگەريت بۆ بنەمالا مەروانى(ابن خلدون،١٩٨٨، ١٩٨٤).

ئيبن خەلدون ئاماژى ب وى چەندى دكەت، كو پينكاڤين خواجە ئەبو قاسم و نەسردەولەى سەركەفتن ئينا و نەسردەولەى دەست ب سەردەڤەرين سەرەكى يىن دەولەتا مەروانى داگرت، مىزوونڤيسى مە ئاماژى ب دەمى دريترى دەستهەلاتا وى دكەت، كو زىدەترە ل پيينجى سالان بوويە و مىرەك باش بوويە، زانايا سەرەدانا وى كريە ب رىترەيەكا زۆر ئەڤ چەندە ژى پيشڤەچون و سەركەفتن و گەشەكرنا بياڤين جودايين دەولەتا (دوستەكى – مەروانى) قەدگريت ل سەردەمى نەسر دەولەى، ژوان كەسين سەرەدانا وى كرى كرى (أبو عبدالله مەروانى) قەدگريت ل سەردەمى نەسر دەولەى، ژوان كەسين سەرەدانا وى كرى (أبو عبدالله مەروانى) قەدگريت ل سەردەمى نەسر دەولەى، ژوان كەسين سەرەدانا وى كرى (أبو عبدالله الكازروني)، ھەرومسا وەك ئيك ژ مەزھەبىن بەربەلاڤين ئاينى ئىسلامى و پنگريا زوربەى كوردان ب قى مەزھەبى و پشتەڤانيا نەسردەولەى ب ئاينى ئىسلامى و زانايا مەزھەبى (شافعى)، ل دەولەتى دا بەلاڤبوويە(ابن خلدون، ١٩٨٠، ١٢٤؛)، نەسردەولە يى بەردەوام بوويە ل كارين باش و ھوزانڤانا قەستا كوچكا وى كريە و پەسنا وى كريە ل ھۆزانين خودا ل بەرامبەر دا ديار پييدانە، ھەرومسا سنور(الثغور) پاراستنە و ئيمناھى تىلەتى دىردەن مەرەرە، يا بەرامبەر دا دىار پييدانە، ھەرومسا سنور(ائىن خىيەن ياراسىتە و ئيمناھى تىدەن ھەرتى بەلە، يىز بەرامبەر دا دىار پىردەنى بەلىۋىسى رەريەنەكى بىرەن يەريەرە دەرەرە يى بەرەرەرە، يا كارين باش و ھوزانڤانا قەستا كوچكا وى كريە و پەسنا وى كريە ل ھۆزانين خودا ل

مێژوونڤيسێ مه ئاماژێ ب داخازا خەلكێ روهايێ دكەت، كو نەسردەولە باژێرێ وان ل بن دەستێ ئێك ژ بەرپرسێن نميرييا بناڨێ عوتەير رزگار بكه بيێ، كو روونكرنەك زێده ب كەسايەتيا ڨى بەرپرسى بدەت ژبەر ستەم و نەداديا وى، دبيت ئەڤ چەندە ل گەل ھزر و بيرو پلانێن نەسردەولەى گونجا بيت بۆ وێ چەندێ دەستھەلاتا خۆ پتر بەرفرەھ بكەت،



روها ب بن دەستهەلاتا عەتىرى ئىنا دەرى ئ سالا (٢١٦مش/١٠٢٦ز)، پشتى نەما عەتىرى كورى وى داخازا باژىرى روها دكەت بۆ قى مەرەمى(صالح بن مرداس) (م:٢٠٢مش/١٠٢٩ز)ھەولدان كو ئاقەنىدگىرىيى بكەت و ئەسردەولە رازىبكەت و قى باژىرى بۆ مىراتگرىن وى بزقرىنىت و ئەنجامدا داخازيا وى قەبىلكر و دەستھەلاتا وان بۆ باژىرى قەگەراند(ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٢٤٤) ؛ ابن العبرى، ١٩٩٢، ١٨٠٠).

د قـهگێرانا دیتـر یـا گرنـگ دا ل سـالا (۲۱۹مـش/۱۰۲۸ز)، کـو دچیتـه خانـهیا پهیوهندیێن نهسر دمولهی ل گهل هێز و قموارێن دموروبمر ل ژێر ناڤ و نیشانێ (حصار بدران بن مقلد نصیبین)، ههر چهنده ئـهو هێزا ل نسیبینێ وهك پێتڤیا نهدشیا خوٚ ل بهرسینگێ هێزا عهقیلیا بگریت، بهلێ پشتهڤانی ژلایێ نهسردمولهی ڤه گههشتنێ و ئهنجامدا شیان ڤێ هموا عهقیلیا بشکینن و نهسیبین ههر ل چوار چوڤێ دمستههلاتا مهروانیا ماڤه(ابن خلدون،

ل دریّژاهیا قهگیّرانیّن خودا ئیبن خهندون بهحس ل گههشتنا سهنجوقیا دکهت، بۆ دەقەریّن جزیری و سنوریّن دەستهەلاتا نەسردەونەی، دیار دبیت ئەڤ پیّنگاڤه ل بییّ پیلانیا هات و ئەڤ هۆزە ژ دەستى ئیبرهیم یەنال (م:دەءمش/١٩٥٠ز)ی رەڤین و گەهشتنه دەڤەریّن مەروانیا، ل دەسپیّکێ دیار دبیت، کو سلیمان کورێ نەسردەولەی هەولا پاراستنا دەڤەریّن خۆ ددەن و داخازا ئاشتیێ دیرئییّخستنا ڤان شەر و کیّشەیان دکەت، لیّ وەك میّژوونڤیسی مه دیار دک مت، کو سلیمان کورێ نەسردەولەی مەولا پاراستنا دەڤەریّن خۆ دیار دک مت، لیّ وەك میّژوونڤیسی مه دیار دک و الخازا ئاشتیی دیرئییّخستنا ڤان شەر و کیشهیان دکەت، لیّ وەك میّژوونڤیسی مه دیار دک و الخازا ئاشتی دیرئییّخستنا ڤان شەر و کیشەیان دکەت، دام وەك میّژوونڤیسی مه دیار دک مت، کو سالیّمان کورێ نەسردەولەی میّڤان کرین و هرمارەك ژوان موشتینه(العبر،١٩٨٨، ٢٠١٤)، پشتی ڤێ رویدانێ، کو دیار دبیت وەك تولڤەکرن ژ سەرەدەریا سایّمان کورێ نەسردەولەی هاتبیت، دووبارە سەلجوقی هیّرشی چەندین دەڤەریّن جزیرێ

ئيبن خەلـدون رويدانـەك ديتـر، كو وێ چەنـدى ديار دكەت، نەسـردەولە ل سەر مەزھەبێ سوننى بوويە بۆچونيێن وى ل گەل خيلافەتا عەباسى بووينـه، ئـەڤ ڤەگێرانە ل (ابن الأثير)ى وەرگرتيە لـێ نـاڤ و نيشان گوهورينـه و هەروەك (ابن الأثير) ب ڨى كارى داخبار ببيت(ذكر الخطبة العباسية بحران والرقة)، گوتار بنـاڨێ خەليفێ عەباسى (القائم بأمرالله) خوانديه و گوتار بنـاڨێ خەليفێ فاتمى(المستنصر بالله) (٢٤-٢٨عمش/١٠٣٠-١٠٩٠ز) قەدەغەكريە، ئەڤە ل دەمەكێ دا بوويه وەك ئيبن خەلدون دبێژيت بانگەوازا عەلموى ل شام و جزيرێ بەلاڤ ببو، ئەڤ پێنگاڤه ژى ل پشتى گەفێن دەولەتا فاتمى هاتن ل نەسردەولەى، كو دێ هێرشى سەر وى كەن و نەسردەولەى ژى داخازێ ل هێز و قەوارێن دەڤەرێ دكەت كو دێ هێرشى سەر وى كەن و نەسردەولەى ژى داخازێ ل هێز و قەوارێن دەڤەرێ دكەت لىزك دەنىگ بن بۆ رەتكرنا ڨێ بانگەوازێ و گەفێن دەولەتا فاتمى ئەڤ چەندە ل سالا ئێك دەنىگ بن بۆ رەتكرنا ڨێ بانگەوازێ و گەفێن دەولەتا فاتمى ئەڤ چەندە ل سالا ئۆك دەنىگ بن بۆرەتكرنا ڨى بانگەوازێ و گەفێن دەولەتا فاتمى ئەڤ چەندە ل سالا



ميّژوونڤيسيّ مه ل ژيّر ناڤ و نيشانيّ (مقتل سليمان بن نصير<sup>(٢٢)</sup> الدولة) دئيّته سهر بابهتهك تايبهت ب پهيومندييّن مهروانى دگهل وان هيّزيّن كوردى ئهويّن دكهفتنه دناڤ سنوريّ دمولهتا (دوستهكى – مهروانى) دا ومكى هـوّزيّن (البختيةوالبشنوية<sup>(٢٢)</sup>)، ئهو ژى پشتى، كو نهسردمولهى كوريّ خوّ (سليّمان) يـيّ ناسيار ب (أبو حرب) كريه بهرپرسيّ جزيريّ و ههفسنوريّ دمستههلات و پييّگههيّ (موسك بن المجلي)<sup>(٢٢)</sup>،سهركرديّ كورديّت بوختى بوويه(ابن الأثير،١٩٩٧، ١٢٣/١ ؛ ابن الوردي،١٩٩٦، ٢٤٤١)، سليّمان كوريّ نهسردمولهى ب بوختى بوويه(ابن الأثير،١٩٩٧، ١٢٣/٢ ؛ ابن الوردي،١٩٩٦، ٢٤٤١)،سليّمان كوريّ نهسردمولهى ب پيلانهكيّ كوشتيه پشتى كو ئيناى و ومسا ديار كريه ديّ كچا ئهبى تاهر بهشنموى نودانيّ كهلها (فنك)<sup>(٢٠)</sup>، خارزايا نهسردمولهى ليّ مارهكهت و ئهڤ ههڤژينى يه دروست دبيت لي سليّمان دمستهمردكهت و همتا سولتان توغرول بهگ سهلجوقى (م هەءمش/٢٠٢٠)، داخازا بهردانا وى دكهت ليّ ومسا ديار كريه كو مريه، ميژوونڤيسيّ مه ئهگهريّ ڤيّ چەنديّ ديار ني سليّمان دمستهمردكهت و همتا سولتان توغرول بهگ سهلجوقى (م مەءمش/٢٠٤٠)، داخازا بهردانا وى دكهت ليّ ومسا ديار كريه كو مريه، ميژوونڤيسيّ مه ئهگمريّ فيّ چەنديّ ديار بهردانا وى ديه ليّ وسيا ديار كريه كو مريه، ميرّوونڤيسيّ مه ئهگريتى يه دروست ديان پهردانا وى ديه ليّ ون بهرى ڤى دەمى ل بهرمويّ نهسردمولهى بوويه، دبيت ترسا مىروانيا ل نهرينى ل سهر دون و ومرگرتنا دەستهەلات و دەستكەفيتان ل ڤان هموا دا كاريگەريەك

ل درێژاهيا تێڪچونا پهيومنديێن نافخوى (أبو طاهر البشنوي) گازندميا وێ چهندێ ل خالێت خو دڪهت، وهڪى (ابن الأثير) ڤهدڲێريت، ڪو (أبو طاهر)ى گوتيه: ئهگهر وه پيلانا ڪوشتنا وى (موسك) ى ههبوويه، بۆچى ڪچا من ببيت قوربانى و بۆ من ببيته خالهك جهێ شهرمێلێرهدا ترس دروست دبيت ژلايێ خالێن وى ڤه و پيلانا كوشتا وى دانايه و خو لێ دهربازڪريه، پشتى وهرگرتنا دهستههلاتا بهشنويا ژلايێ عوبيدوللا كورێ ئهبو تاهر بهشنهوى( ابن الوردي، پشتى وهرگرتنا دهستههلاتا بهشنويا ژلايێ عوبيدوللا كورێ ئهبو (عبيدالله) پيلانهڪێ دانيت و مێڨانداريا ئهبو حربى دڪهت و ئهو ژى ب هژمارهك ڪێم يا تولڤهڪرنێ ههبوويه و شيايه ب زيرهڪيا خو ئمو پيش پيلانيٽن ئهبو حربى بڪهڤيت و لێ هيزي دچته دهف (عبيدالله) وهاتيه ڪوشتن و (عبيدالله) ههر ب ڪوشتنا بابێ خوٚ پيلانا تولڤهڪرنێ ههبوويه و شيايه ب زيرهڪيا خو ئمو پيش پيلانيٽن ئهبو حربى بڪهڦيت و همرچهنده، ڪو دبيت پلانهك ژلايي ئهبو حمربى ههبيت بو دووياره خوشتنا بابێ خوٚ پيلانا ههرچهنده، خو دبيت پلانهك رايين ئهبو حربى هميت بو دووياره خوشتا بابێ خوٚ پيلانا همرچهنده، نه و دبيت پلانهك رايين ئيهبو حمربى ههبيت بو دووياره خوشتا بابێ خوٚ پيلانا ههردوولايا، ئهڤ چهنده دبيته ئهگهرهك بو تيمون اين دريه، يا خون ين يوهنديٽ دهمردوولايا، ئهڤ چهنده دبيته ئهگهرهك بو تي ديره مونا پهيوهندييٽ ناهخوى و دهرگهههك بو دهمردوولايا، ئهڤ چهنده دبيته ئهگهرهكر بي تهره بين ، ۱۹۹۶، درين بين دانديٽ بو



ئيبن خەلـدون ئامـاژێ ب مەترسـيا سـەلجوقيا ب سـەركردايەتيا سـولتان تـوغرول بەگى دكەت، پشتى ل سالا (٤٤٩مش/١٠٥٠ز) دەست ب سەر موسل دا دگريت و ل بىن دەستێ قوريش كورێ بەدران دئينيته دەرێ، بەردەوام دبيت ل پێشڤەچونێن خۆ و دگەهيتە سنورێن دەولـەتا (دوسـتەكى – مـەروانى)، لێـرەدا بـەروڤاژى نفشـێ ئێكـێ يـێ دامەزرێنـەر دەمـێ ل سـەردەمێ بويهيا ب سـەركردايەتيا بـادى هێرشـى موسـل دكـر و هـەولا گرتنا بەغـدا ددا، ژبەركو ديف ديتنا ئيبن خەلدونى نفشێ ئێكێ خودانێ سالوخەتێن هێز و شيان و توندايەتى ژ و دەمارگيريا هوزايـەتى و هێرشـكرن ل دەف وان هەيـه،((الجيل الأول لـم يزالوا على خلـق البداوة وخشونتها وتوحشها من شظف العيش والبسالة والافتراس والاشتراك بالمجد فلا تزال بذلك سورة العصبية محفوظة فيهم...))، (ابن خلدون،١٩٨٨، ١/١٢). ئێرەدا بۆ ديركرنا مەترسيا سەلجوقيا دياريێن ب بها بۆ توغرول بەگى هنارتينه و وەسـا دياركريه، كو ئـمو بەرەڤانيا ل



(حبل الياقوت) يا بوميهيا، كو لئهبى مەسنور كورى جەلال دەولەى كرى بوو بۆ توغرول بەگى ھنارتن(ابن كثير،١٩٨٦، ٢٢/١٢ ؛ ابن خلدون،١٩٨٨، ٤/١٩٥).

ديار دبيت ل ڤەگێرانێن مێژوونڤيسێ مە، كو دمولەتا (دوستەكى – مەروانى) ل سەردەمێ نەسردەولەى ل خوشگوزەرانێ دا بوويە، ديف وێ ھەفكێشێ و بيردوزا ئيبن خەلدونى ئەڤ دەولەتە ل ڤێ قوناغێ دا ل قوناغا خوشگوزەرانى و ئيسراف و مەزاختنێن زۆر دابوويە، نەسردەولەى كەنيزە(جارية) كريە ب پێنج سەد ديناران و زێدەتر ژى، نيزيكى هزار كەنيزە ل دەف ھەبووينە، ھەروەسا گرنگيەك زۆر ب ئامانێن خوارنێ دانە ب سەد هزار دينارا دھاتنە مەزەندەكرن، ل گەل مالێن شاھا خزمايەتى كريە و تەباغ ھنارتينە بۆ مسرێ بو ھندێ تەباغێت دەولەتا فاتمى كو بێگومان يێت كوچكا خەليفێ فاتمى بووينە فێرى خوارنێن تايبەت بكەن و مەزاختنەك زۆر لێكريە(ابن خلدون، ١٩٨٨، ٤/ ٥١٥ – ٤١٥).

دمولهتا (دوستهكى - مەروانى) وەك دمولەتەك مەزن و ناقدار بوويە جهى قەستكرنا بەرپرسين ناقدار و خودان شيان، ژوانا ئەبو قاسم مەغربى (٤١٨مش/١٠٢٧ز) ل دمولەتا فاتمى و ھەروەسا فەخر دمولە ئيبن جوھەير(م:٤٨٣مش/١٠٩٠ز)ژ ل دمولەتا عەباسى بەرەف دمولەتا (دوستەكى – مەروانى) ھاتن و نەسردمولەى لىخ رازيبوويە و بەرپرسياريا ومزارەتىخ پيدايە، ھەروەسا ھۆزانقان و زانايا ژى قەستا وى كريە و پەسنا وى كريە و ريز ليهاتيه كرن، واتا وەلات ل قوناغا ئارامىي و پيشقەچونى دا بوويە و ئەڤ چەندە بوويە ئەگەرەك، كو بەرپرس و زانا و ھۆزانقان و كەسين ناقدار قەستا وەلاتى نەسردمولەى بكەن و پشكەرەك، كو بەرپرس و يېشبرنا شارستانيا دەولەتا دوستەكى (<sup>٢١٦</sup>)، وەك ئيك ژ دمولەتى يىدار بىن ل بەرەف پيشبرنا شارستانيا دەولەت دوستەكى<sup>(٢١)</sup>، وەك ئيك ژ دەولەتى يەت و پىكەرەك، كو بەرپرس و

ل سالا (۵۰۹مش/۱۰۲۱ز) نهسردموله مریه پشتی پێنجی و دووسالێن دمستههلاتداریێ و ل ژێی بیست و دوو سالیێ دا دمستههلات ومرگرتیه و حهفتێ و حهفت سالیێ دا مریه(ابن خلکان، ۱۷۸/۱ ؛ الذهبی،۲۰۰۲، ۲۰۰۲ ؛ عهبدوللا،۲۰۱۲، ۷۰).

٤- نيزامهدين نهسر كورێ نهسردموله مهروانی(٤٥٣-٤٧٦مش/١٠٦١-١٠٨٠ز)

ئيبن خەلدون ئاماژى ب هژمارەك ل رويدانين سياسى دكەت ل سەردەمى قى ميرى دا، وەسا قەدگيريت كو نەسر پشتى مرنا بابى خۆ (نصرالدولة)ى دەستەلات وەرگرتيە ل سالا (١٠٦٩مش/١٠٦١ز) و ل سالا (٢٧٦مش/١٠٨٠ز) مريە، ھەروەسا شەر و كيشه دروست دبن دناقبەرا نەسر و برايى وى سەعيدى دا، سەعيد ھاتيە شكاندن و ل دوماھيى دا نەسر ل ميافارقين و سەعيد ژى ل ئامەدى دبيتە دەستھەلاتدار، پشتى مرنا وى كورى وى مەنسور دبيتە ميراتگرى وى و زيدەتر روونكرنى نادەت، ئەف چەندە ژى بۆ ژيدەرى سەرەكى يى ئيبن خەلدونى قەدگەريت ل سەر دەولەتا (دوستەكى - مەروانى)، كو (ابن الأثير) و ب كيّمى بەحسى رويدانى قى قوناغى كريە(الفارقي،١٩٥٩، ١٧٧) ؛ ابن خلدون، ١٩٨٨، ١٢٤)، ھەروەسا



هيّرشا سەلجوقيا دهيّته سەردەقەرى و نەسر ھەولا وى چەندى ددەت، كو قى مەترسيى لابدەت و داخازا شەرەف دەولە موسلى كورى قوريش(م:٧٧،مش/٥٨،١٠ز)ى كر ل بەرامبەر دژايەتيا ئيبن جوھەير دى ئامەدى پى بەخشيت، ئەڤ چەندە دروست دبيت (ابن جهير) سەركەفتنى بدەست دئينيت، ليّرەدا ئيبن خەلدون بەحس ل رويدانەكى دكەت، كو خەلك ھيّرشى ماليّن كريستيانان ل ميافارقينى دكەن ئەويّن سەردەمى مەروانيا باج كوم دكرن، كو ب ديتنا وان ستەم ل وان دكر و تولا خۆ ژيڭەكريە، ليّرەدا ديار دبيت پيّكڤەژيان ل دەولەتا (دوستەكى -مەروانى) دا ھەبوويە و گروڤە ژى كريستيان ب پلە و پوستيّن سياسى و ئيدارى گەھشتينە ئەڭ رويدانەل قەگيرانيّن سالا (٢٠٩مش/١٠٨٠ز) ھاتيە، (ابن خلدون،١٩٨٨،٢).

٥- مەنسور كورى نەسر كورى نەسردەولە مەروانى(٤٧٢-٤٧٨مش/١٠٨٠-١٠٨٦ز)

سەرەرايى وى چەندى مىر مەنسور ئىك بوويە ژ مىرىن دەولەتا (دوستەكى- مەروانى) و نىزىكى شەش سالان دەستھەلات كريە، پشتى بابى خۆ وەك سىستەمى كارپىكەر ل ھەمى قەوارىن سىاسىين كوردى دا ل سەردەمىن ناڤىن دا ب پشتا و پشت دەستھەلا بۆ مايە، مىزوونفىسى مە بەروڤاژى مىرىن دىتر بەحسى زىدە بوونا رولى وەزىران دكەت، واتا ب ھاتنا مىرىن بىھىز رولى وەزىرى ل دەستھەلاتى دا زىدەدبىت و ئىبن ئەنبارى كاروبارىن دەولەتى ب رىقە دبت (ابن خلدون،٤٠/١٩٨٨)

ل دوماهیکێ ژی مێژوونڤیسێ مه ل ژێر ناڤ و نیشانێن (استیلاء ابن جهیر علی میافارقین وجزیرة ابن عمر وانقراض دولة بنی مروان) دەستگرتن ب سەر میافارقین و جەزیرا ئیبن عومەری ژلایێ ئیبن جوهەیری و ژنافچوونا دەولەتا مەروانی دوماهیکێ ب ڤهگێرانێن تایبەت ب دەنگ و باسێن ئێك ژ مەزنترین قەوارێن سیاسی ل مێژوویێ دا دئینیت تایبەت مێژوویا سەردەمێن ناڤین، ئیبن خەلدون بەحسێ دەست ب سەرداگرتنا مال و سامانێ مەروانی مێژوویا سەردەمێن ناڤین، ئیبن خەلدون بەحسێ دەست ب سەرداگرتنا مال و سامانێ مەروانی دىكەت ژلایێ ئیبن جوهەیری، کو ئەڤ كەسە وەزیر بوویه ل ڤێ دەولەتێ دا و شارەزایی ھەبوویه ل دەولەمەندیا ڨێ دەولەتا کوردی، ئەڤ مال و سامانه هاتیه هنارتن بۆ سولتانێ سەلجوقی مەلیك شاهی، ھەروەسا مێژوونڤیسێ مە ئاماژێ ب خیانەتا بنەمالاکێ دكەت بىناڨێ( بنو وهبان) ل دەولەتا (دوستەکی - مەروانی)، کو بوویه ئەگەرەك بۆ ھەرفینا ڨێ دەولەتێ، ئێ وەك دیار بەری ڨێ خیانەتێ ئاماژه و نیشانێن کەفتنێ دیار ببون، ژوانا ئەو شەر و کێشەیێن نافخوی و مەزاختنێن زۆر و هێرشێن دەرڤه، ھەروەسا نەیا پەوایه ئېگەرەك بۆ ھەرفینا ڨ کێشەیێن نافخوی و مەزاختنێن زۆر و هێرشێن دەرڤه، ھەروەسا نەیا پروایه ئیك ئەگەر ببیته

دوماهيـك هاتنـا ميـر مەنسـور كـورێ نەسـرى ل ڤـێ رموشـێ دا بوويـه، سـەركردێ سەئجوقى (جكرمش) دوماهيك ميرێ مەروانى دەستەسەر دكەت و ل مالا كەسەكێ جوهى زينـدان دكەت هـەتا ل سـالا (١٠٩٦مش/١٠٩٦ز) مريـه، ئێـرمدا ديـار دبيت پەيوەنـديێن مـەروانيا ل گەل ئاينێن ديتر خوش بوويه و چ كێشە نەبووينە و جهێ باومريا وان بووينه و پێكڤـه ژيـان



ههبوويه و ههرومسا دبيت ئەڤ كەسە ژى ل سەردەمى دەستهەلاتداريا مير مەنسورى كەسين ديار و خودان دەستهەلات بن، ژلايەكى ديتر ڤەدبيت مەرەمەك ديتر ژى پى ھەبيت جكرمش ى ئەو ژى كىزم كرنا كەسايەتيا مير مەنسورى بيت بەرامبەر خەلكى و رادەستى جوھيەكى كريە، مىزوونفيسى ب رستەيا ((والبقاء للە وحده))، ئانكو مانەڤەيا ھەتا ھەتا بتنى بۆ خودايى مەزنە (ابن خلدون،١٩٨٨، ٤١٨/٤).

### دەرئەنجام:

- ١- ئيبن خەلدون ژوان ميدژوونڤيس و فەيلەسوفايە، كو ديتن و بيردۆزەك تايبەت ھەبوويە بۆ تيكهمى دەولەتى و شارستانيى ل پيشيا پرانيا وان زانا و فەيلەسوفان كەفتيە، كو ل سەر تيكهمى دەولەت و چاوانيا دروست بوون و بەينزكەفتن و نافچوونا وى ئاخفتيە، دەولەت ب زاراڤين (الدولة) و (الملك) و (السلطة) ل دەف ميژوونڤيسى مە ھاتيە، ب دەھان فەكۆلينين جودا جودا ل سەر قى بابەتى دروست بووينە تايبەت پيشەكيا ئيبن خەلدونى.
- ۳- دمولهتا (دوسته کی مهروانی) ئينکه ژوان دمولهتين کوردی يين ناقدار، کو ل پرانيا ژيندمران دا ب دموله ته ک کوردی هاتيه ناسين و سنوری دمستهه لاتا وان هژماره ک مهزن ژ دم قمر و باژير و گوند و که لهين کوردا قه گرتينه ل ديار به کر و ميافارقين و سيرت و نه سيبين ئهرزن و ئمرجيش.
- ٤- ميَرْوونڤيسٽ مه ئهڤ دمستههلاتا كوردى ب دمولهت دايه ناسين و ل ريّزا مهزنه دمولهتيّن دمڤهرٽ دايه دياركرن و ب زنجيرميى دمنگ و باسيّن وێ ڤهگيّراينه ل دامهزراندنٽ همتا ژنافچوونٽ، ژيّدمرٽ وى سمرمكى پمرتوكا (الكامل في التاريخ) يا (ابن الأثير) ى بوويه و ب گۆرانكارى كرنيّن جودا جودا ئمڤ دمنگ و باسه ڤهگيّرانه، هژمارمك زۆر ل شاشيان ل ناڤ و ناسناڤ و سالاندا همنه و پيتڤى ب ديفچوون و دووياره (تحقيق) كرنٽ هميه تايبهت ميٽژوويا كوردان ل پمرتوكا (العبر) دا، ژبهركو ئمو شاشييّن، كو كهفتيه د پمرتوكا (العبر) دا وهك ديار دبيت پشتى ميٽژوونڤيسى دروست بووينه و دنوكهدا ئمو شاشيه د پمرتوكا (العبر) دا بهمى زمانان بهلاڤ بووينه و هژمارمك زۆر ل شاشيان
- ٥- كوردان ل سەردەمين ناڤين هرمارەك كەسايەتين ناڤدارين خودان هـزر و بيـرين ئازادى و سەربەخويى ھەبووينە و ڤيايە وەك ميللەتين دەڤەرى ببنە خودان قەوارەك تايبەت بخو، رُوانا



باد و نەسردەولە كو زورترين ھەول داينە ل قى بياقى دا، كاريگەرى ھەبوويە ھەولٽن وان و دانپٽدان ب دەستھەلاتا وان ھاتيەكرن. ئەڭ چەندە وى ئٽكى دگەھينيت، مىللەتى كورد بەردەوام دشيان دا ھەيە ب ل ھەولٽن سەركەفتن و گەھشتن ب ئارمانجٽن نەتەوەى ل دەقەرى ب ئەنجامٽن مەزن بگەھيت و بېنە خالا ھەقسەنگىى ل دەقەرى دا.

٢- گرنگیا قەواریّن سیاسی ل دەف ئیبن خەلدونی زۆر بوویه، ئانکو دەستهەلا و دەولەت هەبوونا میللەتیه و ب نافچونا قەوارێ سیاسی دەنگ و باسیّن میللەتی ژی وەك پیّتڤی نامینن و ئەڤ چەندە دكەڤیته پیّش چاڤیّن مە دەمی (دوستەکی-مەروانی) ل سالا(‹››،مش/٢٠٨٦ز) ژناڤدچن و دەنگ و باسیّن کوردان بۆ دەمەك دریّژ ل ڤان دەڤەران بەرەف كیّم بوونێ دچن، دنوکه ژی هەبوونا قەواریّن سیاسی پتر دبیته ئەگەرەك بۆ وێ چەندێ تاك پتر هەست ب هەبوونا خۆ بكەت دناڤ نەتەومییّن دەڤەرێ و سەرانسەرێ جیهانێ، ھەروەسا ئیبن خەلدون وێ چەندێ دووپات دکەت، کو شەر و ناکوکی و خیانەتا نافخویی کاریگەری ل سەر بیّهیّزکرنا شیانیّن دەولەتێ کریه، و ل دواماهیکێ زی ئیبن خەلدون نموونهکێ ل سەر ژنافچوونا دەولەتا (دوستەکی – مەروانی) ئایەتەکێ دئینیت((وتلك الأیام نداولها بین الناس))، (سورة آل عمران، آیة ۱۰۰.).

ليستا ژيدمران:

–القرآن الكريم.

ئٽِك: ژٽِدەرٽِن سەرەكى:

- أ- ژێدەرێن سەرەكى ب زمانێ كوردى:
- ۱- بەدلىسى: شەرەفخان كورى شەمسەدين (۲۰۰٦ز)، شەرەفنامە، وەرگىران بۆزمانى كوردى:
   ماموستاھەژار، دەزگاى چاپ و بەلاوكراوەى ئاراس، چاپى سىنيەم، ھەولىر.
  - ب- ژيدەرين سەرەكى ب زمانى عەرەبى:
- ٢- ابن الأثير: عزالدين أبي الحسن علي بن محمد بن عبدالكريم بن عبدالواحد الشيباني الجزري (١٩٩٧م)، الكامل في التاريخ، تحقيق: عمر عبدالسلام تدمري، دار الكتب العربي، ط١، بيروت.
- ٣- الإدريسي: محمد بن محمد بن عبدالله الحسني الطالبي(١٤٠٩هـ)، نزهة المشتاق في إختراق
  ١ الأفاق، عالم الكتاب، ط١، بيروت.
- ٤- البنداري: الفتح بن علي بن محمد الأصفهاني(١٩٠٠م)، تاريخ دولة آل سلجوق، مطبعة الموسوعات، د.ط، القاهرهة.
- ٥- ابن تغري بردي، جمال الدين أبو المحاسن يوسفالأتابكي(١٩٦٤)، النجوم الزاهرة في ملوك
   مصر والقاهرة، دار الكتب، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، القاهرة.



- ٢- ابن حجر العسقلاني: شهاب الدين أحمد بن علي(١٩٨٨م)، رفع الأصر عن قضاة مصر، تحقيق: علي محمد عمر، مكتبة الخانجي، ط١، القاهرة.
- v- الحميري: أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن عبدالمنعم(١٩٨٨م)، صفة جزيرة الأندلس، دار
   الجليل، ط٢،بيروت.
- ٨- ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد بن محمد (١٩٩٨م)، العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، ط٢، بيروت.
- ٩- ابن خلكان، شمس الدينأحمد بن محمد بن أبي بكر الأربلي (١٩٠٠م), وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر, بيروت.
- ١٠- ابن الخطيب، أبي عبدالله محمد بن عبدالله بن سعيد بن أحمد السلماني لسان
   الدين(٢٠٠٣م)، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق: يوسف علي طويل، دار الكتب العلمية،
   بيروت.
- ١١- الذهبي، شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز(٢٠٠٦م)، سير أعلام
   النبلاء، تحقيق: محمد أيمن الشبراوي، دار الحديث، القاهرة.
- ١٢- الذهبي: شمس الدين أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (٢٠٠٦م)، العبر في
   خبر من غبر، تحقيق: محمد السعيد بسيوني زغلول، دار الكتب العلميه، ط١، بيروت.
- ١٣- الروذراوري، الوزير أبو شجاع محمد بن الحسن (د.ت)،**ذيل كتاب تجارب الأمم**، دار الكتب الإسلامية،القاهرة.
- ١٤- سبط ابن الجوزي: شمس الدين أبي المظفر يوسف بن قزاوغلي بن عبدالله (٢٠١٣م)، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، تحقيق الجزء (١٧ و ١٩)، محمد أنس المخن و كامل محمد الخرائط و عمار ريحاوي، دار الرسالة العالمية، دمشق.
- ١٥- السيوطي:جلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر(١٩٦٧م)، حسن المحاضرة في تاريخ مصر. والقاهرة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء العربية، ط١، مصر.
- ١٦- ابن شداد: عزائدين محمد بن علي بن إبراهيم(١٩٩١م)،الاعلاق الخطيرة في ذكر آمراء
   الشام والجزيرة، تحقيق: يحيى زكريا عبارة، منشورات وزارة الثقافة، ط١، دمشق.
- ١٧- ابن عبد الحكم: أبو القاسم عبدالرحمن بن عبدالله (١٤١٥هـ)، فتوح مصر والمغرب،
   مكتبة الثقافة الدينية، مصر.
- ١٨- ابن عبد ربه الأندلسي:أبو عمر شهاب الدين أحمد بن محمد بن عبد ربه(١٤٠٤هـ)، العقد
   الفريد، دار الكتب العلمية، ط١، بيروت.
- ١٩- ابن العبري: أبو الفرج يوحنا ابن هارون بن توما الملطي(١٩٩٢م)، **تاريخ مختصر الدول**، تحقيق: أنطون صالحاني اليسوعي، دار الشرق، ط٣، بيروت.



- ٢٠- ابن العديم: كمال الدين عمر بن أحمد بن هبة الله بن أبي جرادهة العقيلي (د.ت)، بغية الطلب في تاريخ من حلب، تحقيق: سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت.
- ٢١- ابن العماد الحنبلي: عبدالحي بن أحمد بن محمد(١٩٨٦)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق: محمود الأرناؤوط، دار ابن كثير، ط١، دمشق-بيروت.
- ٢٢- الفارقي: أحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق(١٩٥٩م)، **تاريخ ميافارقين وآمد (تاريخ الفارقي**)، تحقيق: بدوي عبداللطيف عوض، الهئية العامة لشؤن المطابع الأميرية، القاهرة.
- ٢٣- أبو الفداء، الملك المؤيد عمادالدين اسماعيل بن علي بن محمود بن عمر بن شاهنشاه بن أيوب(د.ت)،المختصر في أخبار البشر(تاريخ أبو الفداء)، المطبعة الحسينيةالمصرية، ط١، القاهرة.
- ٢٤- ابـــن كثيــر: أبــو الفــداء اســماعيل بـــن عمــر بـــن كثيــر القرشــي البصــري الدمشقي(١٩٨٦م)،**البدايةوالنهاية**، دار الفكر، بيروت.
- ٢٥- ابن الوردي: عمر بن مظفر بن محمد بن أبي الفوارس المعري الكندي(١٩٩٦م)، **تاريخ ابن** الوردي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٦- المقريزي: تقي الدين أبو العباس أحمد بن علي بن عبدالقادر الحسيني العبيدي(٢٠٠٢م) درر العقود الفريدة في تراجم الأعيان المفيدة، تحقيق: محمود الجليلي، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
- ٢٧- ياقوت الحموي: شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي(دت)، معجم البلدان، تحقيق: فريدعبدالعزيز الجندي، دار الفكر، بيروت.
  - دوو : ژێدمرێن هاريڪار:

أ- ژێدەرێن ھاريكار ب زمانێ كوردى:

- ۲۸- توفیق: زرارسهدیق(۲۰۱۰ز)، کورد و کوردستان له روژگاری خیلافهی ئیسلامیدا، چاپخانهی روژههلات، چ۱،ههولیّر.
- ۲۹- عبدالله : کام ان عامزیز (۲۰۱۲ز)، هو کاره کانی سام رهلدان و روخانی میرنشینه کوردییه کان از میرنشینه کوردییه کان ا
  - ب- ژێدەرێن هاريكار ب زمانێ عەرەبى:
- ٣٠- آميدى: كرڤان محمد أحمد(٢٠٠٦م)،**الكرد في كتابات المؤرخ ابن الأثير الجزري**، دار سپيريز، ط١،دهوك.
- ٣١- أحمد: خطاب اسماعيل(٢٠١٩)، دراسات في تاريخ الكرد السياسي والحضاري عبر العصور المختلفة، مركز زاخو للدراسات الكردية، ط١، زاخو.
- ٣٢- اسماعيل: فرست مرعي(٢٠٠٥م)، الإمارات الكردية في العصر العباسي الثاني (٣٥٠ –
   ٣٢٠ اسماعيل: فرست مرعي(٢٠٠٥م)، الإمارات الكردية في العصر العباسي الثاني (٣٥٠ –



- ٣٣- البابيري: حكيم عبدالرحمن(٢٠١٠م)، **الدولة الأيوبية وفق نظرية الدولة لإبن خلدون**، كورى زانيارى كوردستان،أربيل.
- ٣٤- بولاديـان: أرشـاك (٢٠٠٩م)، الأكـراد فـي حقبـة الخلافـة العباسـية، ترجمـة: الكسـندر كشيشان، دار آراس للطباعة والنشر، ط١،أربيل.
- ٣٥- توفيق: زرارصديق(٢٠٠٧م)، القبائل والزعامات القبلية الكردية في العصر الوسط، مؤسسة موكرياني، ط١،أربيل.
- ٣٦- حسن: قادر محمد(٢٠١١م)، **الأمارات الكردية في العهد البويهي**، مؤسسة موكرياني للبحوث والنشر، ط١،أربيل.
  - ٣٧- الحصري: ساطع (١٩٥٢م)، درسات عن مقدمة ابن خلدون، دار المعارف، القاهرة.
- ٣٨- زكي: محمد أمين (٢٠٠٦م)،**تاريخ دول والأمارات الكردية في العهد الإسلامي**، دار الشؤون الثقافة العامة،بغداد.
- ٣٩-زكي: محمد أمين(١٩٣٩م)، خلاصة تاريخ الكرد و كردستان من أقدم العصور التاريخية حتى لآن، ترجمة: محمد علي عوني، مطبعة السعادة،مصر.
  - ٤٠ شرف الدين: خليل (١٩٩٥م)، **ابن خلدون**، مكتبة الهلال،بيروت.
- ٤١- عنان: محمد عبدالله (٢٠٠٦م)، **ابن خلدون حياته و تراثه الفكري**، دار الكتب والوثائق، ط٤٠ القاهرة.
- ٤٢- كوچر: سكڤان محمد سعيد (٢٠١٠م)،الفارقي ومنهجه من خلل كتابه تاريخ ميافارقين وآمد، منشورات الأكاديمية الكردية،أربيل.
- ٤٣- لأزاريف وآخرون (٢٠٠٦م)،**تاريخ كردستان**، ترجمة: عبدي حاجي، دار سبيريز، ط١، دهوك. ٤٤- يوسف: عبدالرقيب (٢٠٠١م)،**الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى**، دار ئاراس، ط٢، أرييل.
  - ج- نامێن ماستەرێ و ڤەڪوڻين:
  - نامين ماستەرى ب زمانى كوردى:
- ٥٩- هەورامى: خالد عەلى رەسول(٢٠١٠ز)، (سبط ابن الجوزي) و كورد له كتيبى (مرآة الزمان فى تاريخ الأعيان)، نامەى ماستەرى بەلاونەكراوە، پييشكيش كراوە بە كوليرى زانستە مروڤايەتيەكان- زانكويسليمانى- سليمانى.

# پەراويز:

<sup>(۱)</sup> ناسناڤێ خەلدون ژ ناڤێ باپيرێ عەبدولرەحمانی ھاتيه، كو ناڤێ وی يێ دروست( خالد) بوويه، ل وەلاتێ ئەندەلوس و (واو و نون) ل كەسايەتيێن ناڤدار دھاتنە زێدەكرن،(محمد عبدالله عنان، ابن خلدون حياته و تراثة الفكري، ص١٧).



- <sup>(۲)</sup> ئەندەلوس ل سالا (۹۲مش/۱۱۷ز) ل سەردەمى خەلىفى ئەمەوى وەلىد كورى عەبدولمەلىك (۲۸ – ۹۲مـش/ ۲۰۰ - ۲۰۱ز)، ب سـەركردايەتيا تـارق كـورى زيـاد ھاتـە فـەتحكرن( ابـن عبدالحكم، فتوح مصر والمغرب، ص ۱۳۲ - ۳۰۳).
- <sup>(۳)</sup> ئەڭ ناسىناڭە ژبلى ناڭى دەڭەرەكا ناڭدارا وەلاتى يەمەى ھاتيە، حەزرەمەوت دەڭەرەكا بەرفرەھە دكەڤيتە روژھەلاتى باژيرى عەدەن،(ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج۲، ص٥٢٩).
- <sup>(٤)</sup> ئـهڤ بنـهمالا بـاژێرى ئـاكنجى بـوون و كو بـاژێرەك مـهزن و ئاڤـهدان و خـودان شيرهـ و بازارێت مهزن و ژ باژێرێت مهزن و ناڤـدارێن ئـهنـدهلوس بوويـه، (ادريسـي، نزهـة المشـتاق فى إختراق الافاق، ج٢، ص ٤١٥ ؛ الـحميري، صفة جزيرة الأندلس، ص١٨).
- <sup>(ه)</sup> ئيبن خەلدون ئيّك بوويه ژ پيّشكيّش و شارمزاييّن مەزھەبىّ مالكى و وەك ئيّك ژ چوار مەزھەبيّن سوننى بۆ الإمام المالك) قەدگەريّت(أبو عبدالله بن مالك بن أنس بن مالك بن أبى عامر)، خودانىّ پەرتوكا (الموطأ).
- <sup>(1)</sup> كەلها بەنى سەلامە: ئەڭ كەلھە ژ كەلھيّن ناڤدارە و دنها دا دكەڤيتە وەلاتى جەزائير و شوينواريّن وى ماينە، ل وى قوناغى دا ل بن دەستھەلاتا بنو عەريف بو، ل دەمى مانەڤا ئيبن خەلدونى ل ويّرى ريّزەك زۆر ل ئيبن خەلدونى گرتيە، دەمى ھاتيە دەف وان و كوشكەكا خويا تايبەت ل كەلھا بنى سەلامە دانا دەستى دا ل تاغورت(جەزائير)، (محمد عبدالله عنان، ابن خلدون حياتە وتراشە الفكري، ص٦٣).
- (<sup>v)</sup> د ژيدمران دا ب شيّوازين ليّك نيزيك ئاماژه ب دامهزرينهري دمولهتا دوستهكي مهروانى هاتيه كرهن، ژ وان ژيدمران: الروذراوري، ذيل تحرارب الأمم، ج۳، ص٨٤ ؛ الفارقى، تاريخ ميافارقين وآمد، ص٩٤ ؛ ابن العديم، بغية الطلب في تاريخ حلب، ج٣، ص١٣٢ ؛ ابن العبرى، تاريخ مختصر الدول، ص ١٧٢ – ١٧٣ ؛ أبو الفداء، مختصر أخبار البشر، ج٢، ص١٢٦ ؛ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٣١، ص٣٤٠.
- <sup>(۸)</sup> ب شيّوازي (باذ) ل چهند ژيّدهرهكان دا هاتيه دبيت ل گوهورينا زمانی دا هات بيت و چهند ژيّدمران دا ب فی شيّوازی ئينايه (د) ب (ذ) گوهوريه، ژوانا: ابن الأثير، الكامل فی التاريخ، ج۰، ص ۳۹۸، ٤٦١ ؛ سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان فی التواريخ الأعيان، ج۱۸، ص۱۲.
- <sup>(۱)</sup> پرانيا رمها ژ ڤهكولمريّن نوى (باد) بكارئينايه بۆ ناڤێ دامەزريّنەرێ دمولەتێ، ژوانا: فرست مرعي إسماعيل، الإمارات الكردية في العصر الثاني، ص٣٥١ ؛ زرار سهديق توفيق، كوردو كوردستان له روژگارى خيلافهى ئيسلاميدا، ل ١٩٢ ؛ لازاريف، تاريخ كوردستان، ص٥٥ ؛ قادر محمد حسن، الإمارات الكوردية في العهد البويهي، ص٣٦٢ ؛ خطاب إسماعيل أحمد، دراسات في تاريخ الكرد السياسي و الحضاري، ص٩٣.



- <sup>(۱۰)</sup> حهميدى: ژ هۆزێن مەزن و ناڤدارێن كوردى بوويه ل سەدێن ناڤين، جهێ ئاكنجيبوونا وان ل ناڤبەرا ئامەد بۆ شارەزو تايبەت ل ناڤبەرا زێێ مەزن و ريبارێ خازر ب روژهەلاتا موسل، تايبەت ل كەلھا ئاكرێ و دەوروبەر بوويە،زرار سەديق توفيق، القبائل والزعامات القبلية الكردية فى العصر الوسيط،ص٥٨.
- <sup>(۱۱)</sup> بوتى: هـۆزا بـوختى (بـوتى) ژ هـۆزێن مـەزن و ناڤـدارێن كوردايـه، د سـەردەمێن نـاڤين دا رولـەك بـەرچاڤ هەبوويـه و ل هـۆزێن لێهـاتى و شـەركەر و خـودان هێـز بوويـه، بـۆ پتـر پێزانينـان: بەدليسى، شـەرەفنامە، ل ۱۷۱ ؛ زرار سـەديق توفيـق، القبائـل والزعامـات القبليـة الكرديه فى العصر الوسيط،ص٥٥.
- <sup>(۱۲)</sup> د ژیدمرین دیتر دا ومسا ئاماژه پیّهاتیه کرن، کو مهروانی دمستهه لاتدارین همریّما جزیریّ و دیار به کر و میافارقینیّ بووینه، ئهڤ چهندا ئیبن خه لدونی ژی گوتیه، دبیت بوّ ویّ چهندیّ بزقریت، کو بادیّ دوسته کی بو دممه کیّ دمست ب سهر موسل دا گرتیه، ل سالا (۳۷۳مش/۱۸۶۶) . (بهدلیسی، شهرهفنامه،۲۰۰۲، ۲۸ ؛ زرار سهدیق توفیق، کورد و کوردستان له روژگاری خیلافهی ئیسلامیدا، ل ۱۹۲ - ۱۹۵).
- <sup>(١٣)</sup> ئەرجيش: ژ باژێرێن ڪەڤن و ناڤدارە ل ھەرێما ئەرمينيا نيزيـك باژێرێ خەلات، پتر يا خەلكێ وێ ژ ئەرمن نه، (ياقوت الحموي، معجم البلدان،ج۱، ١٤٤).
- <sup>(۱۱)</sup> ڪواشـێ: ژ ڪهڻهێن ناڤدارێن ڪوردان بوويـه، دنوڪه دا دڪهڤيته سـنورێ قـهزا سـێمێلێ، ئيبن خهلدون د پهرتوڪا خوٚ دا (۱۸) جاران ناڤێ ڤێ ڪهڻهێ ئينايه.
- <sup>(۱۰)</sup> باجلايا: دەقەرەكە سەر ب خابور الحسنية (زاخو) ئەڤ ناڤە ب ڤى شەرى پتر ھاتيە ناسين.(ابن الأثير،الكامل،ج٧،ص٤٣٤.
- <sup>(١٦)</sup> خــابور الحسـنية: دەڤـەرێن ســەر ب موســل ڤەنــه ل روژهــهلاتێ ديجلــه ريبــارەك ناڤـدار هەيه.(ياقوت الحموي،معجم،ج٢، ص٣٣٥).
- <sup>(۱۷)</sup> طور عبدین: شاروچکهیهکه سهر ب نهسیبین قه، دناڤ چیایێ درێژ دکهڤیته هنداڤی دهڤهرێ و گرێدای ب چیایێ جودی قه، (یاقوت الحموي، معجم البلدان، ج٤، ص٤٨).
- <sup>(۱۸)</sup> برایێ بادێ دوستهکی، د ژێدمران دا گهلهك تێکههلی ههیه د ناڤ ناڤێ باد و برایێ وی دا.
- <sup>(١٩)</sup> بـۆ پتـر پێزانينـان ل سـهر مێژوويـا هـۆزێن ڪوردى سـهحكه: زرار صـديق توفيـق، القبائـل والزعامات القبليهة الكردية فى العصر الوسيط).
- <sup>(۲۰)</sup> بەشنوى: ژ هۆزێن ناڤدار و بهێزێن سەردەمێن ناڤين بوويه و ل ديف هۆزا بوختى دووەم هۆز بوويه ل دەڤەرا جەزيرێ(جزيرة ابن عمر) خودانێن كەلھێن فنـك وەك ئێك ژ كەلھێن



ناڤدار و ئاسـيّين دەڤـهرێ، ابـن الأثيـر، الكامـل، ج٩، ص٢٥ ؛ زرار صـديق، القبائـل والزعامات،ص٤٠.

- <sup>(11)</sup> د ژيدمرين نوى ژى ب شيوازين جودا جودا سەرەدەرى ل كەل ميرژوو و ناڤ و نيشانى ڤى قەوارى سياسى ھاتيە كرن. محمد أمين زكي، تاريخ الدول والامارات الكردية فى العهد الإسلامي، ب شيروازى، (الحكومة المروانية) ئينايه، ص ١٠٢ ؛ فرست مرعي اسماعيل، الإمارات الكردية فى العهد الإسلامي، ب (إمارة بني مروان) ھاتيه، ص ٢٢٣ ؛ زرار سەديق توفيق، كورد و كوردستان لەروژگار خيلافهى ئيسلاميدا، ل ١٩٢، ب (مەروانيەكان له هەريمى جەزيره) ناڤ دكەت. قادر محمد حين، الامارات الكوردية فى العهد البويهي، ب (الإمارة المروانية) ئينايه ،ص٢٤.
- <sup>(٢٢)</sup> عبدالرقيبب يوسف، الدولـة الدوسـتكية، ج١،ج٢، پشـكا سياسـى و شارسـتانى ب شـێوازەك دير و درێژ ل سەر مێژوويا دوستەكى — مەروانيا د ئاخڤيت.
- <sup>(٣٣)</sup> ل دمف (ابن تغري بردي) ب (مروان بن كيسرى) هاتيه (النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، ج٤، ص١٤٥ ؛ و ل يرانيا ژيّدمريّن ميّژوويي ب مهروان كوريّ كهك هاتيه،
- <sup>(۲٤)</sup> الفارقى، تاريخ ميافارقين وآمد، ص٣٧ ؛ سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، ج١٨، ص٩٧. د ژيّدمران دا هاتيه، كو ئهڤ هۆزانه يا (لوپانه كچا عهلى) يه خاستيا ئهمين كورى هارون رمشد (م.١٩٨مش/١٨٨ز) و بهرى گههشتنا وان ب ئيّك دوو، ئهمين ل شهرى دگهل برايى خۆ مەئمونى (م.٢١٢مش/٢٨٢ز) دا هاتيه كوشتن، (ابن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد، ج٢، ص ٣٣ – ٣٣٢ ؛ سگفان محمد سعيد كوچهر، الفارقي ومهجه من خلال كتابه تاريخ ميافارقين وآمد، ص١٤٢).
- <sup>(٣٥)</sup> كهلها ههتاخ: كهلههكا ئاسـێ يـه ل دياريـهكر نيزيكـى ميافارقين.(يـاقوت الحمـوي، معجم البلدان،جه، ص٣٩٢).
- <sup>(٢٦)</sup> ئيّكه ژ باژيّريّن ناڤدار و كەلھەك ئاسىّ لىّ ھەيە و دكەڤيتە نيزيك باژيّرىّ خەلات، دنھا دا دكڤيتە باكورىّ كوردستانىّ(توركيا)، (ياقوت الحموي، معجم البلدان،ج۱، ص١٥٠).
  - (۲۷) ل دهف ئیبن خهلدونی ب (نصیر الدولة) هاتیه، تاریخ ابن خلدون، ج٤، ص٤١٤.
  - (۲۸) البشنوية: ل دمف ئيبن خەلدونى ب(البثنوية) هاتيه، تاريخ ابن خلدون،ج٤، ص٤١٤.
  - (۲۹) ل دهف مێژوونڤيسێ مه ب (بشر موشك بن المحلي)، تاريخ ابن خلدون،ج٤، ص٤١٤.
- <sup>(۳۰)</sup> ڪهڻها فنـك: ل دهف مێژوونڤيسـێ مـه ب (فسـك و فنـك) هاتيـه. وهك ئێـك ژ ڪهڻهێن ناڤدارێن بهشنهوىيا. تاريخ ابن خلدون،ج٤، ١٢٤.



<sup>(٣١)</sup> بِوْ پِتر پِيْزانينان ل سهر شارستانيا دمولهتا دوستهكى، سهحكه: عبدالرقيب يوسف، الدولة الدوستكية في كردستان الوسط، الجزء الثاني – القسم الحضاري، دار ئاراس للطباعة والنشر، ط٢، (أربيل – كردستان العراق : ٢٠٠١م).

#### الملخص:

إستطاع الكرد في العصور الوسطى (العصور الإسلامية)، وفي إطار حدود الخلافة العباسية أن يؤسسوا لأنفسهم إمارات ودويلات عديدة شبه مستقلة، عن االخلافة العباسية، شأنهم في ذلك شأن الشعوب والأمم الأخرى، كان لتلك الإمارات والدويلات أثر على نواحي عديدة لا سيما الناحية السياسية، منها تأثيرها الكبير على تحقيق التوازنات السياسية في المنطقة، لا سيما بين الإمارات والدويلات الأخرى، سواء الكردية منها أو غير الكردية وبين الخلافة العباسية، مما دفع المؤرخين إلى تدوين أخبار هذه الكبير على تحقيق التوازنات السياسية في المنطقة، لا سيما بين الإمارات إلى تدوين أخبار هذه الكيانات السياسية الكردية، ويعد ابن خلدون أحد أبرز المؤرخين الذين أبدوا إهتماما كبيرا لكتابة تاريخ هذه الكيانات السياسية الكردية، في كتابه (العبر)، ومن بين تلك الإمارات أو الدويلات الكردية التي نالت إهتمام ابن خلدون، هو ذكره لتاريخ الدولة (الدوستيكة -اهتماما كبيرا محتابة تاريخ هذه الكيانات السياسية الكردية، في كتابه (العبر)، ومن بين تلك الإمارات أو الدويلات الكردية التي نالت إهتمام ابن خلدون، هو ذكره لتاريخ الدولة (الدوستيكة -القتماما الدويلات الكردية التي نالت إهتمام ابن خلدون، هو ذكره لتاريخ الدولة (الدوستيكة -الإمارات أو الدويلات الكردية التي نالت إهتمام ابن خلدون، هو ذكره لتاريخ الدولة (الدوستيكة -المروانية)، وقد إعتمد ابن خلدون بشكل رئيسي على الكتاب (الكامل في التاريخ) للمؤرخ (ابن الأثير)، وقد تبين ذلك بصورة واضحة أثناء الدراسة والبحث في كتاب (العبر) لابن خلدون، عن موضوع الدولة (الدوستكية-المروانية) من خلال كتاب العبر.

#### Abstract:

In the Middle Ages (Islamic times), and within the borders of the Abbasid caliphate, the Kurds were able to establish for themselves many semi-independent emirates and states from the Abbasid caliphate, just like other peoples and nations. Those states and states had an impact on many aspects, especially the political aspect, including Its great influence on achieving political balances in the region, especially between the Emirates and other states, whether Kurdish or non-Kurdish, and between the Abbasid caliphate, which prompted historians to write down the news of these Kurdish political entities, and Ibn Khaldun is one of the most prominent historians who showed great interest in writing the history of this Kurdish political entities, in his book (Lessons), and among those Kurdish emirates or states that attracted the attention of Ibn Khaldun, It is his mention of the history of the state (Dostakia - Marwanism), and Ibn Khaldun relied mainly on the book (Al-Kamil fi al-Tarikh) by the historian (Ibn al-Athir). Marwaniya through the Book of Lessons.

Introductory wor: Kurds, Country, Dostki, Marwani, Ibn Khaldun



# هۆكارە ناوخۆييەكانى رووخانى ميرنشينە كوردييەكانى لە سەدەكانى ناومراستد ميرنشينيە كوردييەكانى سەردەمى خيلافەتى عەباسى بە نموونە (٣٣٤-٥٩٥ك/٥٤٥-١١٩٠ز)

پ. د. كەيوان ئازاد ئەنوەر

بەشى مێژوو- كۆلىژا زانستە مرۆۋايەتىيەكان- زانكۆى سولەيمانى- ھەريما كوردستان-سليمانى/ عيراق

## يوخته:

مێژووى هەوڵەكانى كورد بۆ سەربەخۆيى و دورستكردنى دەسەلاتيكى سياسى كۆنە. جا ئەو دەسەلاتە ناوچەيى بووبيّت، يان ھەريّمى. ميرنشين بووبيّت، يان ئەتابەك و دەولاەت، بەلام ھيچ يەك لەو دەسەلاتە سياسييانە زۆر دريّژەيان نەكيّشاومو رووبەرووى شكست و رووخان بوونەتەوە. يەكيّك لەو ھۆكارانەش رۆليان لە رووخاندنى ميرنشين و دەسەلاتە ناوچەييە كوردييەكاندا بينيووە، ھۆكارە ناوخۆييەكانە. بەواتايەكى تر ئەگەر لەناوخۆيى ميرنشين و دەسەلاتە بووغان بىنىوو، ھۆكارە نەكىيەتانە. بەواتايەكى تر ئەگەر ئەناوخۆيى زۆريكى لەوان رووبەرووى شكەردىيەكان دەستىتىك يان پيلانيّك بۆ ليّدانيان نەبووايە، ئەستەم بوو

ليرموه بەمەبەستى تيشك خستنەسەر ديارترينى ئەو ھۆكارە ناوخۆييانەى رۆڵيان لە شكست و رووخانى ئەو دەولەت و مىرنشينانەدا بينى لە سەدەكانى ناوەراست و لەسەردەمى خيلافەتى عەباسيدا لەنيدوان سالانى (٣٣-٥٩ەك/٥٤-١٩١٨)، كار لەسەر ئامادەكردنى ئەم تويژينەوميە كرا. بۆ ئەو مەبەستەش تويژينەوەكەمان بۆ دەروازەيەك و دوو باس دابەشكرد. لە دەروازەدا تيشك خراوەتەسەر زاراومو چەمكى ميرنشين و دەولەت لەسەدەكانى ناوەراست و ئەو ميرنشين و دەسەلاتانەى، كەوتبوونە سەردەمى دەسەلاتداريتى بووەيهى و سەلجوقييەكان بەسەر دەولەتى خيلافەتى عەباسييەون يەكەمىيىن بە دەولەت لەسەدەكانى ناوەراست و بەسەر دەولەتى ئەلەرتان ئەرەر دەرەمى دەسەلاتداريتى بووەيەى و سەلجوقييەكان بەسەر دەولەتى خيلافەتى عەباسييەو، تەوەرى يەكەمىيىن بۆ خسىتنەرووى ديارترين بەسەر دەولەتى خيلافەتى عەباسييەو، تەوەرى يەكەمىيىن بۇ خسىتنەرووى ديارترين بەسەر دەولەتى ئەسەر ئاستى بەمالەي مىرەكان تەرخانكراوە. دوا تەوەريىش، كە تەرەرى بەودە ھۆكارەكان لەسەر ديارترين ئەو ھۆكارە ناوخۆييانە كراوە لەسەر ئاستە جياجياكان، كە بوونە ھۆكارى شكستى سەرجەم ئەو مىرىنىيان و دەسەلاتە كراوە لەسەر ئاستە جياجياكان، كە بوونە ھۆكارى شكستى سەرجەم ئەو مىرىنىيان و دەسەلاتە كراوە ئەسەر ئاستە ياجايىيىيە. دواتىر بەئەنجاميىك، لەكەلەل ريزىەندى ئەھ سەرچاومو ژيدەرىدانەى بۆ ئەم تويژينەرەرىيە ئەۋەرىيان، كە ھۆرەرىيە دواتىر بەئەنجامىيەرى ئەيە ھۆرە ھاتەرەر، بەھيواى ئەرەمىيانە يەلەلەرى ئەيوتىيە مىزويىيە دواتىر بەئەنجامىيە ئەھەلىشى ئەرلەھاتەرى ئەرەمىيەرى ۋارەر ئەسەر ئاستە مەلەيەرى ئەيە ئەرەرىيە ئەرەرىيە مەرلەيەرى ئەتەرى ئەيە ھۆرە ھەردى ئەيولەرى ئەرەرى بەھەمەيە ئەيەرەيە دواتىر بەئەنجامىيە ئەرلەستى دەلەستى ئەيەتەرى ئەرەشىيە ھەرلەيەمەيەن كەلەيەرى ئەلەيەلەر ئەرەرىيەرىيەرىن كۆنفىرانستى سەنتەرى زاخۆ بۆ ئىكۆلەيەرە مەردى ئە ھەرەيەن ئەيەلەتى ئە مەرەيەر كەردى ئە يەمەردى ئەيە ئەيەرى زاخى بۆلەيەرى ئەرلەي بەيەلەيەيەر ئەيەلەيەر ئەنستى مرۆلەيەيەنى زانىقىرى زاخۆ پرىكاتەرە.

پەيقێن سەرەكى: رووخان، مىرنشىن، دەوڵەت، مىر، بووەيھى، سەئجوقى، عەباسى



پێشەكى:

مێژووى دەوڵەت و دەوڵەتدارى و گەيشتن بە قەوارەيەكى سەربەخۆ لە كوردستان نوێ نييە و كۆنە. مێژووييەك بۆ قۆناغى مێژووى كۆن و ھەزارەى سێيەمى پێش زايين دەگەرپٽتەوە. بۆ سەردەمێك (كورد) وەك نەتەوە دەرنەكەوتبوو، بەلآم ھەوڵەكان لەسەر خاكى كوردستان و لەلايەن دانيشتوانى رەسەنى ئەو خاكە بوون، بۆيە دەكريّت بە ھەوڵـى پێكهاتەيەك وەربگيريّت، كە دواتـر ناوى (كورد)ى ليّنـرا. ئەم ھەولەش لە قۆناغى سەدەكانى ناوەراست وەك قۆناغەكەى پيشوو دريّژەى ھەبوو، بەلآم بى ئەنجام ما، چونكە كۆمەليّىك ھۆكار بوونە لاوازبوون و دواتـر زووخانـدنى يەك لەدوا يەكى ئەنجام ما، چونكە كۆمەليّىك ھۆكار بوونە لاوازبون و دواتـر رووخانـدنى يەك لەدوا يەكى ئەدوا يەرى مەرىشين و كۆمەليّىك ھۆكار بوونە لاوازبون و دواتـر يەي دەكيتىك لەدوا يەكى ئەدەم مەرىشىن و كۆمەليّىك ھۆكار بوونە لاوازبون و دواتـر يەي ھەبوو، يەڭ لەدوا يەكى ئەدەم مەرىتى يە مەلانە مەرىيىانە دەكەرىيانە مەلەن يەھەبور، يەك ئەدوا يەكى ئەدەم مەرىتە يە مەرىشىن و

(هۆكارە ناوخۆييەكان) لە سەرەكيترين ئەو هۆكارانە بوون، رۆليان لە لاوازبوون و دواتر رووخانى يەك لە دوا يەكى مىرنشىن و دەسەلاتە كوردىيەكان بىنى. ديارە ئەگەر ئەو لايەنە نەبوايە ئەستەم بوو هۆكاريكيتر يان شالاوى دەرەكى، بتوانيّت چۆك بەو دەسەلاتە كوردييانە دابدات و بەرەو لاوازبوون و رووخانى بەريّت، بۆيە پيّمان باش بوو بەو هۆكارانە بىگەيـن، كە دۆخـى ناوخۆيى ئەو دەسەلاتانەيان تيّكـداو كيّشـەو ماملانيّى ناوخۆييان دروستكردو قولكردەوه. دواتر زەميـنەى رووخاندى و پەلكيتشكردنى دەولەت و زلەيزەكارانە سەردەمەكەيان بۆ مىرنشين و دەولەت و پايتەختەكانيان وەك چەقى سياسى ئەو دەسەلاتانە روخساند. بەو هيوايەشين ئەم كارەمان دەروازەيەك بەرووى ئاينـدەى كوردا والا بكات و وەك ئەزموونيّكى ميژوويى، ريّگرى لە رووخاندنى ھەولەكانى داھاتوويى بكات. ھەموو ئەوانەش ئەزموونيّكى ميژوويى، ريْكرى ئە رووخاندىنى ھەولەكانى داھاتوويى بىكات. ھەموو ئەوانەش ئەزموونيّكى ميژوويى، ريْگرى ئە دەروازەيەك بەرووى ئاينـدەى كوردا والا بىكات و وەك ئەزموونيْكى ميژوويى، ريْكىرى ئە رووخاندىنى ھەولەكانى داھاتوويى بىكات. ھەموو ئەوانەش

دمروازه

# ميرنشين و دموڵهت له سهدهڪاني ناوهراست

۱. زاراومو چەمكى (ميرنشين):- (ميرنشين) ئە رووى زمانەوانىيەوە ئە ھەردوو برگەى (مير+نشين) بى زاراومو چەمكى (مير+نشين):- (ميرنشين) ئە رووى زمانەوانىيەوە ئە ھەردوو برگەى (مير+نشين):- پېكىھاتووە. زاراوەى (الامير)ى عەرەبى وەرگىراوە، بەواتاى دەسەلاتىكى ناوچەيى بىچووك. (الامير)يش بچووكراوەى (الامير)ە. (الامير)يش بەواتاى ئەو كەسە يان دەسەلاتدارە ھاتووە، كە ماف و تواناى دەركردنى فرمانى ھەبووەو ھەيە(فيروزابادى، ٢٠٠٧، ص، ٢٠٠٧، ابوبكر الرازي، دەسەلاتىكى ناوچەيى كە ماف و تواناى دەسەلاتىكى ناوچەيى بىچووك. (الامير)يش بچووكراوەى (الامير)ە. (الامير)يش بەواتاى ئەو كەسە يان دەسەلاتدارە ھاتووە، كە ماف و تواناى دەركردنى فرمانى ھەبووەو ھەيە(فيروزابادى، ٢٠٠٧، ص، ٢٠٠٧، ابوبكر الرازى، ١٩٩٧، ص، ٢٠٠٩، ابوبكر الرازى، ١٩٩٧، ص، ٢٠٠



ميرنشينيكەوە بەريۆەبرابيت(القلقشىندى١٩١٣-١٩١٤، ٥/٤٤٩). لەزمانى كورديشىدا بە (ميىر) ھاتووە, بەواتاى دەسەلاتدارى ناوچەيەكى بچوك. مەبەستىش لە بچووكى دەسەلاتەكەى نەبووە، بەلكو نيمچە سەربەخۆبوونى دەسەلاتەكەى بووە، بەھۆى ئەوەى پيويستى بەدانپيدانانى ھيزو دەولاةتيكى گەورە ھەبووە(د.عەبىدولرەحمان غانم٢٠٠٣, لىل١٦٠-١٦٢، فارس نەورۆلىيەتى، ئەترە)، وەك دەولاەت ئيمپراتۆرىيەكان يان دەولەتانى خىلاھەتى ئىسلامى و دەولاھتە زلھيزەكان

۲. زاراومو چەمكى (دمولامت): (دمولامت) لەزمانى كوردىدا لەزاراوەى (الدولة)ى عەرەبى وەرگىراوە، كە لەزمانى ئىنگلىزىدا زاراوەى (Status) بۆداندراوە. ئەم زاراوەيەش لە زاراوەى (Status)ى لاتىنى وەرگىراوە، كە وەرگىراوە، ئەم زاراوەيەش لە زاراوەى (Status)ى لاتىنى وەرگىراوە، ئەم زاراوە، بەمانىلى ئىنگلىزىدا زارامى و ئاسايش و دۆخى جىلىيدى ناوچەو ھەرىدىنىك ھاتووە(د.اسماعىل غزال ۱۹۸۲، صص٥-٢٠). لەكاتىكىدا ئەم زاراوەيە لەزمانى عەرەبىدا بەمانىلى (دەسەلات) يەزەلىيە وەرگىيراوە، ئەم زاراوەيەش لە زاراوەى (Status)ى لاتىنىي ئەرمىيەر ئەم زارامى و ئاسايش و دۆخى جىلىيىدى ناوچەو ھەرىيىنىك ھاتووە(د.اسماعىل غزال ۱۹۸۲، صص٥-٢٠). لەكاتىكدا ئەم زاراوەيە لەزمانى عەرەبىدا بەماناى (دەسەلات و ھىز) ھاتووە، نەك ئارامى و ئاسايش وە ئۇنى بەزمانى مەرەبىدا بەماناى (دەسەلات و ھىز) ھاتووە، ئەكە ئەلە ئىلەن ئىرەرە، بەلەنلى (دەسەلات و ھىز) ھەروبىدى ئىلەن ئەلەرە، بەلەنلى ئەرەبىدە ئەم زاراوەيە ئەزمانى عەرەبىدا بەماناى (دەسەلات و ھىز) ھاتووە، نەك ئارامى و ئاسايش وە ئەم ئارامى بەزمانى مەرەبىدا بەماناى (دەسەلات و ھىز) ھەروبى ئەك ئارامى و ئاسايش دەمەنلەرە ئەمە زاراوەيە ئەزمانى مەرەبىدا بەماناى (دەسەلات و ھىز) ھاتووە، ئەك ئارامى و ئاسايش(دەمە دەلەلات ئەم زاراوەيە ئەزمانى و ئاسايشى بەلەن بەرەنارى يەرەنلى ئەرەبىت، ئەرەبىيە، بەلات بەرەبىدە بەروبىت، ئەرەرەي ئەرەرەيە ئەرەبىيە، بەلام يەرەبەرەرە كرابىت، ئەلە بىز بونى دەسەلات و ھىز، ئەستەم بووبىت ئارامى و ئاسايشى بۆ بەرقەرار كرابىت.

سەبارەت بەچەمىك و ماناى (دەوڭەت)يش، چەندىن پێناسەى جياجياى بۆكراوە. ئەوانە بە قەوارەيەك ووتـراوه، كه خـاوهن دارايـى و هێـزى چهكـدارى تـايبهت بهخـۆى بێت(ابوبكر الـرازى، صـص٨٥٨-٤٥٩). ھەنىدىڭكى ديىكە بەوە پيناسىەيان كىردووە، كە قەوارەييەكى سياسى دانپيدانراومو دواى ھەوڭ و تێڪۆشانێڪي زۆري هاوڵاتييهڪاني يان دەستەيەكي بالادەست لەنێو هەر كۆمەڵگاو هەرێمێڬ، دروست بووه. لەرووى كۆمەلايەتىشەرە، زىماتر لە رېكخراويكى سياسى كۆمەلايەتى چووه، كە بەھۆى چينێكى دەسەلاتدارەوە لەرووى ھێزى سەربازى و ئابوورى و تەنانەت كۆمەلايەتىيەوە، دەستى بهسهر جومگهکانی قهوارهکهدا گرتووه(داریوش ئاشوری و دکتور بههادینی پازاگاد و روزبه۱۹۸۵، لل٨٤-٨٥، د.عهبدولرمحمان غانم، لله١٥٥-١٦٥). بهواتايهكيتر (دمولامت) ئهو چوارچێوه سياسييه بووه، كه سەرجەم ئەندامانى كۆمەڭگايەكى لەژيىر قەوارەيەكى دانپيدانراودا كۆكردۆتەومو ھەوڭى پاراستنی داوه. ئەرکی سەرەکی دەولامتىش داكۆكيكردن بووم لەچين و بنەمالامی فەرمانرەواو خاوەن دهسـهلات، نهك چينهكـانى خوارموه(ئاشـوورى و ئـهوانيتـر، ل٨٥, د.محمـود خلـف١٩٩٧, ص٢٧). ههرومهـا بەوەش پێناسـه ڪراوه، ڪه دەسـهڵاتێڪى خـاوەن سـهروەرى و دارايـى و هێـزى چەڪدار بـووەو لـهلايـەن بنهماله يان دەستەيەكى دەسەلاتدارەوە بەريۆەبراوە(ئەندرو ڤنسنت٢٠١١، لل٣٥-٣٥). ئەمەو خاوەنى (سـێ) يپٽِڪهٽِنهري سهرهڪي بووه، ڪه (خاك، دانيشتوان، سهرمومري) بوون(د.عهبدولرهحمان غانم، لل١٦٠-١٦١، دڵشاد تاڵەبانى٢٠١٣، (٢٠١٣-٧٢)). پێويستيش بووە دەوڵەت خۆى بريار لەسەربەخۆيى خۆى بدات و بوێرى ئەوەشى تێدابێت سەربەخۆيى قەوارەكەى بپارێزێت. بەپێچەوانەى ميرنشينەوە، كە لەھەوڵى ئەوەدابێت ئەو لايەن و ھێزە سياسىيەى دانى پێداناوە، پشتيوانى لە پاراستنى بكات(د.عەبدولرەحمان غانم، لل١٦٠-١٦٦، نەورۆڭى، ل٢٦٩). بەم پێناسانەش بێت (دەوڭەت) بنياتنانى دەسەڭلاتێكى سياسى بووە لهسهر خاكێك، كه خاوهني ژمارهيهك هاوڵاتي و زمان و دابونهريت و ئايين و مێژووييهكي تايبهت بەخۆى بووە. ئەوەش دواى ئەوەى دەوڭەتێكيتر يان ھێزێكى سياسى گەورە، پشتيوانى لە دروستبوون و دانپێدانانى كردووه(ژيان خۆشەويست پيرۆت٢٠١٨, صص٢٠-٣١). وەك مێژووش دروستبوونى دەوڵەت لە (دەوڭەتىكەى شار) بۆ (مىرنشىين) دواتىر بۆ (دەوڭەت) گەشەى كىردوومو كەوتوونەتە نێو نەخشەى سياسي جيهان(م. ن. نچكينا و ديگران، ٢٥٣٦شاهنشاهي، ١٦/١-١٠٧.).



۳. دەسەلاتى سياسى و دەسەلاتە سياسييە كوردىيەكانى سەردەمى دەولەتى خيلافەتى عەباسى: (دەسـەلاتى سياسـى)و (دەسـەلاتە سياسـييە كوردييەكان) ئەو ميرنشـين و دەولەتـانە بـوون، لەسـالانى بالادمستى بووميهييهكان بهسهر دمولامتى خيلافهتى عهباسييهوه، لمنيّوان سالاني (٣٣٤–٤٤٧/٩٥٩–٥٥٠ز). دەركەوتن(عبـدالعزيز الـدورى١٩٤٥، ص٢٨٧، محمـد سـهيل طقـوش٢٠٠١, صـص٢٢٠-٢٣٠, د.يوسـف العش٢٠٠٣, صص١٨٥-١٩٨, د.قادر محمد حسن٢٠١١، صص٣٥-١١٥، د.زرار سديق تۆفيق٢٠١٢، لـل٨٠-٢٣٥)، بەلام بەدەركەوتنىي تــوركە ســەلجوقىيەكان لەنێــوان ســالانى (٤٤٧-٥٩٥ك/٥٥٥١-١١٩٨ز) كۆتــايى بهدمسهلاتيان هات(طقوش٢٠٠١, صص٢٣٧-٢٤٧، حسام الدين على غالب نهقشبهندى٢٠٠٨، ل٢٧٦، د.قادر محمد حسن١٥٩-١٧٠، د.زرار سديق تۆفيق٢٠١٢، لـ٢٤٧-٣٠٤). (بووەيھييەكان) پەيرەوييان لە سياسەتى (لامەركەزى) كردو سيستەمى دەرەبەگايەتيان زيندوو كردەوە(ن.م. پيكولوسكاياو ديگران١٣٦٣ە.ش، ص٣٣٧، د.زرار سديق تۆفيق٢٠٠٨، ل٢٠٠، د.موسا محهمهد خدر٢٠١١، ل٤٥). بهو هۆيەشەوە سەرۆك خێڵ و سەرۆك ھۆزەكانيان سەرپشك كرد، كاروبارى سنوورى ناوچەكانى خۆيان بەرێوە ببەن, چونكە لە بەرژەوەنـدييان بـوو خۆيـان ناوچەكانيـان بەرێـوەببن و ئەركێكيـان لەكـۆڵ بێتەوە(طقـوش٢٠٠، صص٢٣٠-٢٣١، العش, صص١٩٣-١٩٤، د.شفان ظاهر عبدالله٢٠١٨، ص٧٩). كوردهكانيش دواى شكستى هەوڭەكانيان لە راپەرين و شۆرشەكان لە دژى دەوڭەتى خىلافەتى عەباسى، ھاتنى بووەيھىيەكانيان بەھەلزانــى بيــر لەخــۆرێبەرى ناوچەكانيــان بكەنەوە(د.ئــاراس فەريــق زەيــنەل، ل٣٤٤). ئەمەش واى لەسەرۆك خێل و سەرۆك ھۆزو گەورەى بنەمالەكان كرد، ھەريەك لە ناوچەى خۆيانەوە دەسەلاتێكى ناوچەيى بۆ خۆيان دروست بكەن و ببنە ميرو دەسەلاتدارى ناوچەو ھەريمەكەى خۆيان(د.شفان ظاھر عبدالله، ص٧٢). ئەم دۆخەش بەھاتنى سەلجوقىيەكان گۆرانكارى بەسەردا ھات و زۆرينەيان بەرەو نەمـان چـوون، بەھـۆى ئەوەى سـەلجوقييەكان پەيرەويـان لە سيسـتەمى ناوەنـدى (مەركەزى) كـردو كاروبارى ناوچەو ھەرێمەكانيان بە دەوڵەتەكەيانەوە گرێدا(نەقشبەندى، ل٣٥٤، مەھـدى عوسـمان هەروتــى٢٠٠٨، ئــل٤٧-٤٨، د.زرار صـديق توفيــق٢٠١٢، ل٢٥٠، كــامەران عەزيــز عەبــدوڵلا٢٠١٢، ل١٣٦). ئەو دەســــهلاتە سياسيانەشـــى نـــاوچە كوردنشــينەكانى ئەو ســـەردەمەيان بەرێــوەبىرد، ھەنـــدێكيان بە (ميرنشـين)و ھەنـدێڪى تريـان بە (دەوڵەت) ناسـران. لەم بـوارەدا بەشـێك لەمێژوونووسـان دەسـەڵاتى دۆستەكى مەروانيان بە (دەولاەت) ناوبردووە(ئيبنوئەزرەقى فارقى٢٠٠٧، ل١٥، أبن الاثير، بلا، ٤١٣/٧، ابن شــداد١٩٧٨، ٢٢٦/١٢٣، ٤٠٤، عبــدالرقيب يوسـف، ١٩٧٢/١، ١٩٧٣/٢، هــدار صــالح الاتروشــى٢٠١٣، ص١١٥). ھەندىٽكىش دەسـەلاتى حەسـنەوەييەكانى بە (دەوللەتـى حەسـنەوەى) داناوە(مسـتوفى قزوينـى١٣٨١ەش، ص٤٢١، أبــن خلـدون٢٠١٠, ٢٠١٤ه, ميـرزا مـوحهممهد ئهمينــى مهنگـورى٢٠٠٨، ل١٥). (مهلا جهميـل رِۆژبەيانى)ش دەسەلاتەكانى (دونبولى، شاھينى، شوانكارە ميتنەشاھى) وەك دەوللەت باسكردووە(٢٠٠٠، لل٩-١٤٦). (فائيزه مەحمود عيزهت) دواى كارێكى زانستى لەسەر ژيانى كۆمەلايەتى كورد لەنێوان سەدەكانى (٤-٩ك/١٠-١٥ز)، گەيشـتۆتە ئەوەى، كە سـەرجەم دەسـەلاتەكانى سـەردەمى دەسـەلاتدارىتى بووهیهییهکان (میرنشین) بوون و به (میر) ناوهێنراون(۲۰۰۹, صص۲۳-۲٤). لهم بوارهشدا دهسهڵاتدارانی بووەيهيش، بەناوى جياجيا ناوبران، وەك ئەوەى (موعزئەلدەولە) لەلايەن خەليفە (موستەكفى بيلاى عەباسـی) به (سـوڵتان) نـاوبرا، چـونڪه لهسـاڵی (۳۳٤ك/٩٤٥ز) هـاته نـاو شـاری (بهغـداد)و دموڵهتـی خيلافهتي عهباسي له توركهكان رزگار كرد، لهكاتێكدا (مير)يان پێدموت(أبن خلـدون، ٤٣٥/٤،



ئولاف مصطفى سليم٢٠١٨، ص٢٠١)، بەلام (عيزدئەلدەولە بەختيار)يش زاراوەكەى لەسائى (٢٣٣ك/١٩٤) بۆ (الامير الامراء-ميرى ميران) گۆرى(پيكولوسكاياو ديگران، ص٣٢٥، حسن پيرنيا و عباس اقبال اشتيانى٥٣٨ه.ش، ص٣٦٦, طقوش٢٠٠١, ص٢٢٨). (جەلالئەدەولەى بووەيهى)ش ئەسائى (٢٢٤ك/١٢٢٨) بۆ (شاهنشاه-شاى شاكان)و (خەسىرەو پيرۆز)يش بۆ (شا) واتە (الملك) گۆرى، بە (الملك الىرحيم) ناسـرا(طقوش٢٠٠١, صـص٢٢٨-٢٢٩). ئەمە ئەكاتێكـدا دەسـەلاتى بووەيهييەكـان بە (دەولات) ناوبرا(طقوش٢٠٠١, صـص٢٢٨-٢٢٩). ئەمە ئەكاتێكـدا دەسـەلاتى بووەيهييەكـان بە (دەولات) ناوبرا(طقوش٢٠٠١, صـص٢٢٨-٢٢٩). ئەمە ئەكاتێكـدا دەسـەلاتى بووەيهييەكـان بە (دەولات) ناوبرا(طقوش٢٠٠١). ھەموو ئەوانەش بەو مانايە ھات، كە دەسەلاتدارەكانى سەدەكانى ناوەراست، ناوى دەسەلاتەكەيان و نازناوەكانى خۆيان دياريدەكرد، نەوەك ئەسەر پيوريزكى سياسى و ياسايى، بۆيە لاى بەشىيەك (دەولات) و لاى بەشيكى ديكە بە (ميرنشين) ناوهينيراون. بەدەر ئەوانەش بەھۆى ئەوەى پيويست بوو ميرنشينە كوردىيەكان ئە ووتارى رۆژانى ھەينيدا ناوى خەئيفەكانى عەباسى و پيويست بوو ميرنشينە كوردىيەكان ئە ووتارى رۆۋانى ھەينيدا ناوى خەئيەنەكانى عەباسى و پيويست بود مولەت، بەلىرەي بەرىيەكەن ئەسەر بەدەر ئەيەن ئەيەر ئەرەر پيويست ، موەرەيەي و دورتر سوئاتەكانى سەئىوفى بەينىن ياومينيران. بەدەر ئەوانەش بەھۆى ئەوەى نەرەر ئەرەرىتىنى يەرەيەت. ئەلىئەكەرەن يەرەرىيەكان ئەسەر پيورىكى سياسى و ياسايى، بۆيە دەسەلاتەكەسەر بەرىرىنىيىنە كوردىيەكانى ئە ووتارى رۆۋانى ھەينيدا ناوى ئەوان ووتار بىدەرىنى يەرىرىن مىرەكانى بودەيەي و دواتر سوئتانەكانى سەئىوفى بەينىن و بەناوى ئەوان ووتار بىدوينىنەرە(ناصر نەك دەرلەت.

# باسى يەكەم:

هۆكارەكان لەسەر ئاستى بنەمالەي دەسەلاتدار:

ئەگەرچى كورد ئە مێـر ژوودا بە خەٽكانێكى ئـازاو چاونەترس ناسـراون (جرجى زيــدان، بـلا، ٢/١٠٤، د.ئـولاف مصـطفى سـليم، ص١٠٨)، بەلام ئەشـێوازى دروســتكردنى دەسەلاتێكى بەردەوام سەركەوتوو نەبوون. ئەومش بەو مانايە نەبووە، كە ئازايەتى پۆٽى ئە بەردەوامـى دەسـەلاتێكدا نەگێرابێـت، بەٽكـو بەو مانايە بـووە، كە چەنـدە دەسـەلات و مىرنشىينەكان پٽويستيان بە دەسەلاتدارانى ئازاو بوێر و خەٽكانى خۆراگر ھەبووە، زياتر ئەوە پٽويستيان بەسياسەت و ھونەرى بەپٽوەبردن و ديپلۆماسـييەت ھەبووه (ڤنسـنت، ئـل؟٣-٥٣ نىراس فەريق زەينەٽ، ئ٢٥ بەدواوه). ھەربۆيە ھەر دەسەلاتێكى سياسى سەربەخۆ بووبێت يان د.ئاراس فەريق زەينەٽ، ئ٢٥ بەدواوه). ھەربۆيە ھەر دەسەلاتێكى سياسى سەربەخۆ بووبێت يان نىمچە سەربەخۆ، كۆتايى بە ژيانى سياسى و دەسەلاتىكى سياسى سەربەخۆ بووبێت يان ئەو ھۆكارانەى، بەردەوامى بەو دەسەلاتە كەردىيانە نەدا، پەرتەوازەيى خودى كوردو مىملانێى نىمچە سەربەخۆ، كۆتايى بە ۋيانى سياسى و دەسەلاتىكى سياسى سەربەخۆ بووبێت يان ئەو ھۆكارانەى، بەردەوامى بەو دەسەلاتە كەردىيانە نەدا، پەرتەوازەيى خودى كوردو مىملانێى ناوخۆيى خێـڵ و ھۆزو بنەمالەكان بووە، كە ھەريەكەيان بۆ بەرژوەندى تايىەتى خۆيان كاريان كردووە، بۆيە ئەھ دەرفەتەنەى بۆ كورد ھاتنەپێش ئەدەست چوون(سائح قەفتان؟٢٠٠، لەريان كەردوە، بۆيە ئەو دەرفەتانەى بۆ كەردە يەت بەيەر ئەدەست چوون(سائح قەفتان؟٢٠٠). ئە دىلەرلەن ئەرە ھۆكارانەشـى ئەسـەر ئاسـتى بنەمائەى دەسـەلاتەرە ئەدە، ئە

۱-۱: کاریگەری پێکهاتەی کۆمەڵگای کوردی لەسەر بنەماڵەی دەسەلاّتدار: بەو پێيەی کۆمەڵگای کوردی کۆمەڵگايەکی خێڵەکی و هۆزايەتی و تيرەگەری و ناوچەيی بوو، وە له چەند خێڵ و هۆزو تيـرە پێکهـاتبوو(ڤلاديمير مينۆرسـکی١٩٨٤، لـل١٣١-١٣٢، د.زرار سـديق



تۆفيق٢٠٠٨، ل٦)، هەر ناوچەو دەڤەرێكيش بەدەست خێڵ و هۆزو تيرەو بنەماڵەيەكەوە بوو، كە لەلايەن سەرۆكى ئەو خىلە يان ھۆزو تىرانەوە بەريوەدەبرا(زيدان, ٤٧٤/٣, مينۆرسكى، لـل١٣١-١٣٢)، بۆيە ئەم حاڭەتە كۆمەڭگاى كوردى پەرتەوازەو دابەشكردبوو(مينۆرسكى، لـل١٣١-١٣٢، د.زرار سديق تۆفيق٢٠٠٨، ل٦). لەنێو ئەو خێڵ و هۆزانەشى بوونيان ھەبوو، ھەريەك لە (ھەزبانى، گۆران، حەميدى، گاوانى، بەرزىكانى، شازنجانى، لۆر، دونبوڭى، رەوادى، مەروانى، شاھينى، بهشنهوهی، جـاف، بـوختی، زرزاری،....تـاد) بـوون(المقريزی١٩٩٧، ٣/٢/١، د.زرار سـديق تۆفيـق٢٠٠٨، ل١٢). لەنٽو ئەوانيش خێڵ و هۆزى گەورە ھەبـوون، وەك (خێڵى ھەزبـانى)، كە يەكێك بـوون له خيْلُه گهوره كانى نهك تهنيا ناوچهى موسلٌ و ههوليّر، به لْكو له ههريْمه كانى (ئازەربايجان، ئەرمنســتان، قەفقازيا)ش(احمــد عبــدالعزيز محمــود٢٠٠٦، د.محســن محمــد حسين٢٠١٢، ص٣٥، د.زرار سديق تۆفيـق٢٠١٢، ل١٢٨). لەنٽـو ئەم خێڵەشـدا چەنـدين هـۆزو تيـرە دەركەوتن، وەك (رەوادى، سالارى)(احمد عبدالعزيز محمود، ص٤١). ھەروەھا (ھۆزى حەميدى) لەھۆزە كوردييە ديارەكانى سەردەمەكە بوون، كە لەناوچەكانى (موسلْ-ھەولێر-ئاكرێ)و رۆلى بەرچاويان لەرووداوە سياسىيەكان ھەبوو(ھيلين رفيق محمد سعيد باجلورى٢٠١٢, صـص١٤–٣١). (ميـر بـاد ڪـورِي دۆسـتەك)يش دامەزرێـنەرى (دەوڵەتـى دۆسـتەكى) لەو هـۆزە بوو(مسكويه، ١٠٦/٧، عبدالرقيب يوسف، ١/٥-٦). جياواز لهوهش لهنێو ناوچه كوردنشينهكان و ئەو خــَلْه كـوردانە بەتـايبەت لە ھەريْمـى جزيـرە خـَيْلْه عەرەبىيەكـانى (بەكـر، ربـيعە، مەزەر)(اميد بهرامى نيا١٣٨٦ه.ج، ص٣٣، د.اكو برھـان محمـد، صـصـ٣١–٢٣)و ھەروەھـا ھۆزەكـانى (ئەزد، تەي، كيندە، عەبدولقەيس، شەيبان) نيشتەجێبوون. لەپاڵ نيشتەجێبوونى دەيان خێڵ و هـۆزو بنەمـاللەى عەرەبـى تـر لە نـاوچە كوردنشـينەكانى (ئازەربايجـان، ئـاران، ئەرمەنسـتان، خوزستان، فارس)(د. محمد جاسم حمادی۱۹۷۷, ص۱۷۲, احمد عبدالعزیز محمود، ص۳۹، رِهحیم ئەحمەد ئەمىن،٢٠٠٨، لل١٣٤-١٥٨).

لەلايەكى ديكەوە بەھۆى ئەوەى زۆرينەى دانيشتوانى ناوچە كوردنشينەكانيش گوندنشين و نەخوينەوار بوون، بەلام بەھۆى ئەوەى شوينى نيشتەجيبوونى زۆرينەى سەرۆك خيّل و سەرۆك ھۆزو خاوەن مولّكەكان بوون(أبن رستە١٨٩٢، ص١٥٣، الروذاروي, ٢٩٠٢)، بۆيه زۆرجار بى ليّكدانەوە بۆ دۆخە سياسييەكە، ئەو خيّل و ھۆزو تيرانە دژ بە بەرژەوەندى يەك كاريان دەكرد. ھەنديّكجاريش لە رووبەرووبوونەوەى شالاوە دەرەكييەكانيش ھاوكارو پشتيوانى يەكتر بوون(د.قادر محمد حسن، ل٥٢، د.شفان ظاهر عبدالله، ص٢٧). زۆرترين ململانيّكانيش لەنيّو خۆيانداو لەسەر خاك و زەوى كشتوكالى و قەلاكان بوون. بەتايبەت دواى ئەوەى ھەر سەرۆكى بنەمالەو قۆزو تيرەيەك، دۇمى مۇلارو، دەرەكييەكانيش دۆرترين بېريرين ئىرون، يەكتر بوون(د.قادر محمد حسن، ل٥٩، د.شفان ظاهر عبدالله، ص٢٧). زۆرترين ململانيكانيش لەنيّو خۆيانداو لەسەر خاك و زەوى كشتوكالى و قەلاكان بوون. بەتايبەت دواى ئەوەى ھەر سەرۆكى بنەمالەو ھۆزو تيرەيەك، خاوەنى قەلايەك يان چەند قەلايەك بوون، ئەمەو جىگە لەوەى ھەريەك لەوان خاوەنى ياساى كارپيكراوى خۆى و سەرۆكەكانيشيان برياردەرى شەرو ئاشتى بوون(كريس كۆچيزرا،٢٠، ئەلار، د.ئاراس ھەريق زەيدەلى، ئەتەر).



جياواز لەوانەش پٽِڪهاتەي كۆمەلْگاي كوردى لە ھەردوو چينى تايبەت و گشتى پٽِڪهاتبوون(موسى مصطفى الهسينانى،٢٠٠, ص١٤٨, د.فائزة محمود عزت، ص٣٧، اڪو برهـان محمد٢٠١٢، ص٣٥). چينى تايبەت له بنەماللەى خێڵ و هۆزو تيرەكان و خاوەن موڵك و وەزيرو قازى و نووسهران و دادومران پٽِڪهاتبوون(الصابى١٩٨٦, ص٢١، سوادي عبد محمد١٩٨٩, ص١٦١, اكو برهان محمد, ص٣٥-٣٦). پيشهومرو كارسبكارو كرێكارو جوتيارو زمحمهتكێش و دەســتگێرەكانيش، لەچينــى گشــتى بوون(الصـفدىم١٤٢٨، ص١٢، عــادل محــى الــدين الالولسى١٩٨٧، ص٨٣). لهديدگاى هەنـدێك مێژوونووسيشـهوه (بازرگانى مـام ناوەنـد، پيشـهوەر، كاسبكار، كارمەندى ئاسايى، تەنانەت مامۆستايانى ئايينى)ش، لەتوپژى ناوەند بوون(أبن الجـوزي١٤٢٤ه, ص٩٣٩٣، التنـوخي١٣٩١ه, ١٨٣/١، ابـن خمـيس الموصـلي١٤٢٥, ١/٢٦-٢٦٦)، به لأم هەروەك چينى گشـتى ئەژمـار كرابـوون، چـونكە دووربـوون لە بريـارى سياسـى و سـەرقائى بژێوى ژيـانى ئاسـايى خۆيـان بوون(الالولسـى, ص٨٣-٨٤، سـوادي عبـد محمـد, ص١٦١). ئەمەو چينى تايبەتيش له چينى گشتى كەمتر بوون(الصابى, ص٢١, الصفدي, ص١٢, سوادي عبد محمـد, ص١٦١). ھەريـۆيە كاتێـك ھەريەك لەو خـيلانە لەرێـگـاى سـەرۆكەكانيانەوە بەھـۆى پێڰەكەيانەوە سـووديان لە لاوازى دەولاەتـى خيلافەتـى عەباسـى بينـى و ھەريەكەيـان لە نــاوچەي خۆيــانەوە ســەربەخۆيى خۆيــان راگەيانــد(د.زرار ســديق تۆفيــق٢٠٠، ل٦). بە بههێزبــوونهوهی ئهو دموڵهتهش، دهســهڵاتی ئهوان بهرمو لاوازی و رووخــان بــرد(د.زرار صــديق توفيــق٢٠٠٧, ص١). لەنێــو ئەو دۆخەشــدا چينېلى گشــتى بێئاگــاو تەنيــا تەماشــاكارو جێبەجێڪارى فرمانى چينى تايبەت بوون، چونكە ناكۆكى ناوخۆيى ئەندامانى بنەماللەي فەرمانرەوا ئەسـەر دەسـەلات بووبێت، يـان ئەسـەر شـێوازى بەرێـوەبردن، تـا بە مـامەڵە دەگـات لهگەڵ ئەو ھێـزو لايەنـانەى لە دەرەوەى ميرنشـين ودەسـەلاتەكەدا بـوون، بە ھەموويـان بـوونە مايەي ھەرەشەو دواجار كۆتاييان بە دەسەڭاتى ئەو ميرنشينانە ھێنا. بەوەش بنەماڭەكانيان لهدهسهلات و رووداوهكان دوورخستهوه(د.قادر محمد حسن، صص٥٠-٥١، د.ئـاراس فهريـق زيـنهڵ، ل٥١٠، د.ئاكۆ بورھان محەمەد٨٢١٨، لل١٠٢-١٠٤). بەو ھۆيشەوە ئەو سەرۆك خێڵ و سەرۆك ھۆزو سـمرۆكى بنەمـالانە، لەپێنـاو بەرژەوەنـدىيەكى تـايبەت بەخۆيـان وازيـان لەشـتێكى بەنرختـر هێنا، ڪه سهريهخۆيي بوو(قەفتان، ل١٢٩)، تەنانەت بۆ ئەوەش نەچوون، ڪه ئەوەي زيان دەڪات خۆيانن و ئەومى وێـران دەبێـت خــاك و ئــاومدانى خۆيــانە، ئەومشــى دەبێــتە قوربــانى ھەر لمخوِّيانه(ابوحيـان التوحيـدي١٩٤٤, ٣/٨٩, عـادل محـي الـدين الالولسـي١٩٨٧, ص٨٣, هنـري فيلد٢٠٠١, ص٧). خۆ ئەگەر وايان نەكردايە، زۆر باش دەيانتوانى سەربەخۆيى خۆيان بپارێزن و ناوچەكانى دەورو پشتى خۆيان بخەنە ژێر دەسەلانى خۆيانەوە، نەوەك بە پێچەوانەوە دەستيان بچێته خوێنى يەكترو يەكتر تەواو بكەن، بەلام بەھۆى ئەوەى ناكۆكى و دووبەرەكيان لەنێوانــدا زۆر بــوو، بــۆيە ئەوانــى لەو ســەردەمەدا بە ئامــانج نەگەيانــد(العمري٨٩٨٨, ص٥٥).



هەربۆيە ئەوەى زياتر رۆٽى ئەقوٽبوونەوەى ناكۆكى بنەمالەيى هەبوو سيستەمى خيّلايەتى نيّو كۆمەلكگاى كوردى بوو. بەو پيّيەشى خودى كۆمەلكگاى كورديش بەشيّوەيەكى ناسروشتى پەرەى سەندبوو، بۆيە بەو شيۆەيە ئەگەل رووداوەكانى سەردەمەكەى رۆيشت(عەتا قەرەداغى٢٠١٢، ل١٢). ئاراستەكەش وەھا بوو، كە ململانيى نيّو بنەمالەى دەسەلاتدار ئەلايەك و ململانى نيّوان خيّل و ھۆزەكان ئەلايەكى ديكە، لاوازبوون و دواتر رووخاندنى مىرىنشىنەكانى بەدوادا ھات.

۱-۲۰: سنووردار کردنی دەسەلاتە کان لەنیو یەك بنەماله و هۆز و خیلدا: بەو پیدەی دەسەلات له ميرنشينهكان بنهماللهيى و پشتاوپشت و لهباوكهوه بۆ كور بوو(عبدالرقيب يوسف، ٧٦/٢-٧٧)، وه لهڪاتي نهبووني ڪوريش بۆ براو دواتر مام و خاڵ و ههندێڪجاريش بۆ زاواش بهجێما، وەك ئەوەى (باد) دامەزرێنەرى مىرنشىنى دۆستەكى براكەى بەناوى (ئەبولفەوارس حوسێن ڪوري دۆسـتەك) ڪرده فەرمـانرمواي ميافـارقين، چـونكه ڪوري نەبوو(فـارقى، ل١٥)، دواي خۆيشى خوشكەزاكەى (مەروان كورى كك) شويّنى گرتەوە(فارقى، ٢١٠، أبن الاثير، بلا، ٤١٤/٧). هەربۆيە ئەم شێوازە لە دەسەلات لەو سەردەمەدا پيادە دەكرا. ئەوەش كێشەى گەورەى بهدوادا هـات. بهئاسـتێك بـووه يهكێـك لهديـارترين هۆكـاره ناوخۆييهكـان بـۆ سـهرههڵدانى ململاني نيوان ئەندامانى خيرزان و بنەماله كوردەكان لەسەر دەسەلات. بەتايبەت كاتيك فەرمانرەواى شارەكان و فەرماندەكانى سوپا و پۆستە كارگێړييەكان لەسەر ئەندامانى بنهماڵهى فهرمانرموا سنووردار كرابوو. ئەومش دۆخێڪى رەخساندبوو، كه مەرج نەبوو ھەموو ئەنـدامانى بنەمـاللەى فەرمـانرەوا كەسـانى شـياوبن و شايسـتەى ئەو پۆسـتانە بن(د.لـولاف مصطفى سليم, ص٤٨). هەربۆيە ھەندێڪجار بەھۆى لاوازى بەشـێك لەوان لاوازبوون و دواتـر رووخانــدنى يەك لە دواى يەكــى ميرنشــينە كوردىيەكــانى بەدواداھات(كــامەران عەزيــز عەبدوللا، لل١٣٤-١٣٥). وەك ململانى (موحەممەد كورى موھەزەبى شاھينى) ميرى ميرنشينى شاهيني لهگهڻ خوشـڪهزاڪهي لهسـاٽي (٤٠٩ك/١٠١٨ز)، كه دواتـر به ڪوژراني دوايـي هـات، لەلايەن خوشــكەزاكەييەوە. بەوەش دەســـەلات لەدەســت بنەمـــاڵى شـــاھينى دەرچــوو، وە كەوتەدەست بووەيھىيەكان(ابن خلدون، ١١/٤ه-٥١٣، رۆژبەيانى٢٠٠٠، ل٧١).

له مىرنشىنى حەسنەوەيشدا ململانى نىدوان ئەندامانى بنەمالا كارىگەرى خراپى لەسـەر ئاينـدەى مىرنشـينەكە بەجىلەيىت. (حەسـنەوەى كـورى حوسـين) دامەزرىنـنەرى مىرنشىينەكە (حەوت) كورى ھەبوو بەناوەكانى (ئەبولعەلا، عەبدولرەزاق، ئەبونەجەم بەدر، عاسـم، ئەبوعەدنـان، بەختىـار، عەبـدولمەلىك). بە گەورەبوونيـان تەمـاعى دەسـەلات لىنـدان و ئەوانى بەسەر (سىن) بەرەدا دابەشكرد(مسكويە، ٢٠٢٦٤.). سيانيان چوونە پال (فەخرئەلدەولەى بووەيەى) بۆ ئەوەى پشتيوانيان بكات بۆ دەسەلات. سيانەكەى تر چوونە پال (عىزدئەلدەولەى بووەيەى). كورىنكىشى لە قەلايەك خۆى پەنادا، تا لە دەرفەتىنكىدا بىگاتە دەسـەلات، بەلام



دواجار (عيزدلمدەله) جگه له (بەدر) هەموويان كوشت(مسكويه، ١٨/١)، چونكه دەيويست به ناكۆكى ناوخۆيى ململانێكانيان قوڵ بكەاتەومو دواتر به ئاسانى دەستبگرێت بەسەر تەواوى ميرنشينەكەدا(د.شفان ظاهر عبدالله، صص٤٠-٩٥). ھەربۆيە دواجار (حەسنەومى) جگه له (بەدەر) يەك كورى بۆ بەجێ نەما. ئەوەش كاريگەرى كردە سەر پێگەى بنەماله. به ئاستێك ئەو رووداوە كاريگەرى لەسەر داھاتووشى بەجێهێشت(الروذراوى٢٠١٢، ١٢/٢، به ئاستێك ئەو رووداوە كاريگەرى لەسەر داھاتووشى بەجێهيٽشت(الروذراوى٢٠١٢، ١٢/٢، بە ئاستێك ئەو رووداوە كاريگەرى لەسەر داھاتووشى بەجێهيٽشت(الروذراوى٢٠١٢، ١٢/٢، بەقشىبەندى، لىك٢٠-٥٧٥، د.ئاراس فەريىق زەينەل، لىك٣-٥٣٥). بەومى (هيلال) كورى لەگەل باوكى كەوتە ململانى ئەسەر دەسەلات. ئەبەر ئەومى (بەدر) كورە ناونجييەكەى كردە جێنشين، كە ناوى (ئەبو عيسا) بوو. ئەوش ناړەزايى (ھيلال)ى ئىزكەوتەوە. بەدوايدا (تاھير جۆرى ھيلال)يش بەرامبەر (بەدر)ى باپيرى وەستا، چونكە ئە باوكى دابوو(ابن الاثير, بلا, كورى ھيلال)يش بەرامبەر (بەدر)ى باپيرى وەستا، مونكە ئە باوكى دابورابى الاثير, بلا، كەرىز، ۋرتەيانىتەنى، ئەنور، ٤/٢٥، شرفخان البدئيسيا٢٠٠، ص٨١٠، محەمەد جەميل رۆژبەيانى ئەشىتى نەقشىبەندى، ئىكىتكە، د.ئاكۆ بورھان مىمەمەد، ئىكەرا، مەن دەسەر قىرىيە، ئور، د.

میرنشینی شهدادیش بهدمر نهبوو له ناکۆکی ناوخۆیی، وهك ئهوهی (مهرزبان كوری مـوحهممهد) لهسـالی (۲۳۷۵/۸۸۰ز) لهلایهن (فهزلّون)ی بـرایهوه کـوژرا(منجم باشـی۱۹۰۳م، صص۱۰-۱۱، احمد کسروی۱۳۵۳ه، ص۲۲۶، کامهران عهزیز عهبدوللا، ل۱۱۱). ههروهها (موسا کـوری فهزلّون)یش لهسـالی (۲۶۵ک/۱۰۳۳ز) لهلایهن (لهشـکر)ی کـورییهوه کـوژرا. ئهو ناکۆییانهش، میرنشینهکهی بهرمو لاوازی برد(منجم باشی، ص۱۲۰ احمد کسروی۱۳۵۳ه، ص۲۰۷۰).

(ئەبولماجىد موھەلھەل كورى موحەممەدى عەننازى)ىش لەسائى (٤٢٤ك/١٠٢٠ز)و لەپٽناو گەيشتن بە دەسەلات، ملكەچى بۆ (توغرول بەگى سەلجوقى) راگەياند، تا پشتيوانى گەيشتنى دەسەلاتى ئىبكات و (سەعدى كورى ئەبولشەوك) برازاى لە مىرى بخات(ابن الاثير, بلا, ٢٣٣-٣٣٣, ابن خلدون, ٤/٢٠، البدليسى، صص١٩-١٠٠، كامەران عەزيز عەبدوللا، ئىلاما-١١٢). ئەوەش رېگىرى لە گەشەكردن و پېشىكەوتنى مىرىشىنەكە كرد(د.ئاراس فەريق زينەل، لە١٧). ھەروەھا كۆچى دوايى (نەسرئەلدەولەى مەروانى) ئەسائى كرد(د.ئاراس فەريق زينەل، لە١٧). ھەروەھا كۆچى دوايى (نەسرئەلدەولەى مەروانى) ئەسائى بەجتىيىتىت(أبن الاثير, بلا, ٢٠٠٨, اسائى و دواى (٢٠) سال ئە دەسەلات (٢٠) كورى ئە دواى خۆى ئەمەترازى ئەتەمەنى (٨٠) سائى و دواى (٢٠) سال ئە دەسەلات (٢٠) كورى ئە دواى خۆى ئەمەترازىن الاثير, بلا, ٨/٣٣٠, ئېن شداد, ٢٠/١٧٣٣). ھەربۆيە كاتىتك (نيزامەدىن) شوينى ئەمەش زۆر خراپ بەسەر دەسەلاتەكەيدا شىكايەت برا گەورەكەى (سەعيد كورى نەسر)، ئەمەش زۆر خراپ بەسەر دەسەلاتەكەيدا شىكايەق (١٠، ساز ئەر دەر)، مەردىن) شوينى ئەمەش زۆر خراپ بەسەر دەسەلاتە ئىنىدا شىكايەت بەرا گەرەرەكەى (سەعيد كەرى)،

(ميرنشينى بەشنەوەى)ش، كە خاوەنى قەلاى فينىك بوون(أبن الاثير، بىلا، ١٣/٧، ياقوت الحموى٢٠٠، ٢٤٧/٦)و بەوە ناسرابوون، كە لەگەل ھەموو ئەوانە دلاسۆز و باشبوون، كە



پەنايان بۆ دەھێنان و داڭدەيان دەدان(ياقوت الحموي, ٢/٢٤، القزوينى،١٩٦٠، ص٤٣٢)، كەچى كێشە لەنێوان ئەندامانى ھۆزەكەدا ھەبوو، وەك ململانى نێوان (ئيبراھيمى بەشنەوەى) لەگەڭ براكەى (عيسا) لەسەر دەسەڭاتدارىتى قەڭلكە، ئەوەش ھۆكارىكى لاوازبوونى مىرنشىنى بەشنەوەى بوو، كە ھەر ئەمەش دواتر زەمىنەى رووخاندنى رەخساند(أبن الاثير،١٩٨، ١٩٨٠, المنذري،١٩٨١, ٣٧٣/٣، د.زرار سدىق تۆفيق،٢٠١٢، ل١٤٢).

۱-۳۰ تاکرموی له دمسه لاتدا: هۆکاریکی تر، که بووه هوی لاوازبوون و دواتر رووخاندنی میرنشینه کوردییه کان یه که دوای یه ک، تاکرموی میر و دهسه لاتدارانی میرنشینه كوردييهكان بـوون لهمـاومى دمسـهلاتيانداو قــۆرخكردنى ســهرجهم دمســهلاتهكان بــوو لهدهستيان. ئەوەش بىخ گەرانەومو راونىر بۆ كورو براو خىزم و دۆستەكانيان، تا بە فەرماندەكانى سووپاو ھٽـزە چەكـدارەكانى دەگـات. ئەمەو بـێ ھاوبەشـى پێكـردن يـان ئاگاداركردنەودى كەسـه نزيكەكانى خۆيان، لەودى دەيـكەن و كۆى دەكەنەوە. ھەربـۆيە بەشـێكى ئەنـدامانى بنەمــاڵەكەى لە كـوړو بـراو نزيكەكانيــان والێكـرد پــاڵ بــدەنە نهياره كانيان (ئـاكۆ بورهـان مـحهمهد، ل١٠٤). وهك كـوژرانى (جوسـتان و ناسـر) كـورانى (مەرزبان) لەگەڭ دايكيان لەلايەن ماميانەوە (واھسوزان كوړى سالار) ميرى ميرنشينى سـالارى، لـەسـاڵى (٣٤٩ك/٩٦٠ز) بـەهـۆى ئـەوەى ئـامـادەنـەببوون دان بـە دەســەڵاتەكەيدا بنــێن. ئـەوە لهڪاتێڪدا بوو، ڪه (جوستان و ناسر) لهسهر داوای دايڪيان ئامادهبوون بگهرێنهوه بۆ لای (واهسـوزان)ی ماميـان و دان به دهسـهڵاتهڪهيدا بنـێن، بهڵام لهبهر ئهومی ههردوو بـراو تهنـانهت دايكيشيان نەيانتوانى بـرا گەورەكەيـان (مەزربـان) لە ھەرێمـى ئەرمەنسـتان بگەرێـنەوە ئازەربايجان بۆ لاى ماميان، بۆيە دواجار (واھسوزان) ھەرسـێڪيانى كوشت، بەلام دەسـتى نهگهیشته برا گهورهکهیان بهناوی (مهرزبان)، چونکه له دمرمومی دمسه لاتهکهی بوو(أبن الاثير، بلا، ٢٥٦/٧). ئەوەش كاريگەرى لەسەر قوڭكردنەوەى ململانێى بنەماڵەى بەجێھيشت. هەروەها (بەدر كورى حەسنەوەى) ئەسائى (٥٠٤ك/١٠١٤ز)گەمارۆى (حوسيّن كورى مەسعود)ى له قەلاى (كوسـجە)دا. گەمـارۆكەش كەوتە وەرزى زسـتان و سـووپاكەي (بەدر) بەھـۆي بارینی بهفرو باران و سهرمای سهختی زستانهوه، شهکهت و ماندوو بوون و داوایان له (بهدر) ڪرد، يان شەرِيْكى يەكلاكەرەوە بكات، يان گەمارۆكە ھەڵبگريّت و بۆ وەرزى بەھارى دوابخات، بەلام (بەدر) ھەردوو داواكەى رەتكردەوە، بۆيە دواجار بەشێك لە سوپاكەى پشتيان تێڪرد. ھەرومھا ھۆزى گۆران لێ ھەڵگەرايەومو چوونە پاڵ سوپاكەى (شەمس ئەلدەولە ڪوري فهخـرئهدمولهي بـووهيهي). ئهو رووداومش بـووه هـۆي تهنيـا ڪهوتنـي (بهدري ڪـوري حەسنەوەى)و دواتر كوژرانى(أبن الاثير, بلا, ٢٩/٨, أبن خلدون, ١٦/٤, نەقشبەندى، ل٢٧٦).



۱-۱؛ دابهشکاری دەسەلات: هۆکاریکی تری لاوازبوونی بەشیک له میرنشینهکان و دواتر رووخاندنیان، دابهشکردنی ناوچهو شارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتیان بوو بەسەر کورو براو نزیکهکانیاندا. ئەمەش یەکگرتووی خاك و دەسەلاتی میرنشینهکانی خستەمەترسییەوه. کارەکەش بەو شیّومیه نەبوو، کە فەرمانپەوایەك بۆ ناوچەو شارو قەلاکان دابنریّن، بەلکو دابەشکردنی میرنشینەکه بوو لەنیو کورو براکاندا. ئەمەش هۆکاریّکی لاوازبوون و دواتر روخانددنیان بوو. وەك ئەودی (حسام ئەلدەولە ئەبولشەوك فارس کوری ئەبولفەتحی عەنناز) شارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتی بەسەر براکانیدا دابەشکرد. ئەوەش کیّشەی خسته شارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتی بەسەر براکانیدا دابەشکرد. ئەوەش کیّشەی خسته شارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتی بەسەر براکانیدا دابەشکرد. ئەوەش کیّشەی خسته شارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتی بەسەر براکانیدا دابەشکرد. ئەوەش کیّشەی خسته میزانیان لەسەر بەش و میراتی و ھەریەکەيان خوّی به غەدرلیّکراو زانی. تەنانەت وای له سارو قەلاکانی سنووری دەسەلاتی بەسەر باکانیدا، دەرەوەی دەسەلاتەكوش کیشان مەندیکیان کرد پەنا بەرنەبەر هوزو هیزەکانی دەرەوەی دەسەلاتى دەرەۋى دەروى ئەبولەبەبەر مەندىزىكى بەرەن بېرىورى دەسەيلاتى بەسەر بىراكانيدا، بەمەش دەسەتى دەرەكى كەر مەندىخىيان كەرد پەنا بەرنەبەر ھۆز ھیزەكانی دەرەمەر دەرو زانی. تەنانەت وای له مەنديكىيان کرد پەنا بەرنەبەر ھۆز ھیزەكانی دەرەمەرى دەسەيلاتەكەرەيان، تا ئەيينا مەندىزىكە ئەرەمەرەر بەڭرو بەرامبەرەكانياندا، بەمەش دەسەيلاتى دەرەكى ھینايەسەر مىيزىشىينەكەو ئەسائی (١٥٠كار١١١) كۆتايى بە دەسەلاتی (ئەبومەنسور كورى سورخاب) مەدواى مىيسىرى مەرىشىنىكى مەننىلىزى يەن بەرى بەرى، بەرە، دىزار مەنىزى ئەرە بەرە) ئەلايەن مەدەسەلاتى دىرەردىمەرنەق بەندى، بەرە، دىزار سەيەي تۆفىقارە، بەرە، بەمەران مەرىلى تەزيرز مەدەرلىرى بەرلەرلەردى، بەرە، دىزار بەرىت بەرە، بەرلى بەرەرە، بەرە، بەرە، بەرە، بەرە، بەرە، بەرە، بەرە).

۲-۰: هه لگهرانه وه کان له سهر ئاستی ناوخو: هه لگهرانه وه ی کور له باوك و براو له براو مام له بـرازا ومزيــر و بەرپرســانى ميرنشــينەكان له ميرەكانيــان، رۆڵێكــى خراپيــان لەســەر ميرنشينهڪان گێـراو رووبهرووي ڪێشـهي نـ وَخَوْيي و دەرهڪيـان ڪـردنهوه، ڪه دواجـار به شكستيان دوايي هات، وەك هەڭگەرانەوەي (ئەبى لقاسم عەلى كورى جەعفەر) لە ميرەكەي (دەيســــەمى كــوردى)، ھۆكــارى ئەوەبــوو (مەرزبــانى ســـالار) بە پشـــتيوانى كــوردە دەسترۆيشـتوەكانى ھەرێمـى ئازەربايجـان، بەسـەر (دەيسـەم)دا زاڵ بـبن و لە دەسـەڵات دوورى بخەنەوە(مسـكويە، ٢/٦٦-٦٢، ٩٤، ٩٨)، فـارقى، لــل١١٧-١١٨، د.زرار صـديق توفيــق٢٠١٨م، ص١٧٨). همرومها هه لگهرانهوهی (هيلال كوری بهدر) له باوكی و (تاهير كوری هيلال كوری بهدر) له باپيرى، كاردانەومى خراپيان لەسـەر ميرنشـينى حەسـنەومى بەجێھێشـت(ابن الاثيـر, بـلا, ٨/٧٨, البدليسي، ص١١٨، رِوْژبەيانى١٩٩٦، ل٩٩). ھەٽگەرانەومى (عوبەيدوللا كورى ئەمىر كورى تاهیری بهشنهوهی) له باوکی (ئهمیر کوری تاهیری بهشنهوهی) میری میرنشینی بهشنهوهی و كوشـتنى، كـاريگەرى لەسـەر لاوازبـوونى ميرنشـينەكە ھەبوو(عبـدالرقيب يوسـف، ٢/٧٥). ھەڭگەرانەوەى (فەخرئەلـدولە ئەبونەسـر كورى جەھيـر) وەزيـرى (نەسـرئەلدەولەى مەروانـى)و چوونه پاڵ خەليفەي عەباسى (قايم بيئەمريلا) لەساڵى (٤٥٤ك/١٠٦٢ز)(أبن الاثير, بلا, ٨٣٣٤-٣٣٥). دواتر ليّداني لهلايهن خهليفه (موقتهدي بيلا) لمسالي (٤٧١ك/١٠٧٨ز)و پهنابردني بۆ (سوٽتان مەلكشاى سەلجوقى)، رۆٽى لەلاوازبوونى دەسەلاتى دۆستەك مەروانيدا گێرا. ئەوەش دواى ئەوەى (فەخرئەلدولە ئەبونەسر كوړى جەھير) لەساڭى (١٠٨٤ك/١٠٨٥) سووپايەكى لەژێر



سەركردايەتى (ئەبالقاسمى كورى)و لەسەر فرمانى (سوڵتان مەليكشاى سەلجوقى) ناردە سەر (دياربەكر)و گرتى. ئەوەش لەوناوچەى دوورخستەومو سنووردار و لاوازى كرد(أبن الاثير، بلا، ٨/٨٨-٣٨٩، أبن خلدون، ٥/٧-٩، البدليسى، ص١٠٩)، تا گەيشتە ئەوەى سەلجوقىيەكان لەريْگاى ھەڵگەڕانەوەى (شەمس ئەلدەولە) ناسراو بە (جەگمژ) لە (ئەبو موزەفەر مەنسوور كورى نيزامەدىن ئەبولقاسم) مىرى مەروانى لەسالى (٨٨ك/١٩٠٩ز) لەشارى (موسل) دەستگىر بكەن(ابن شداد، ٢٠/١/٣، ٤٠٤-، البدليسي, ل١٠٩, قەفتان، ل١٨٠)و كۆتايى بەو دەسـەلاتەش بەيينن(فارقى، لل١٠١-١١، الذهبي١٩٨٦, مەنگورى، ل١٢، د.قادر محمد حسن، ص٥٥).

### باسی دووهم:

#### هۆكارە ناوخۆييەكان ئەسەر ئاستە جياجياكان:

ململانێ ناوخۆييەكان تەنيا ئەسەر ئاستى بنەمائەى دەسەلاتدار ھۆكارى لاوازبوون و رووخاندنى ئەو دەسەلاتە كوردييانە نەبوون، بەلكو چەندين ھۆكارى ناوخۆ ئەسەر ئاستى جياجيا رۆليان ئەو بوارەدا ھەبوو، ئەوانە:

۲-۱: ململانيّى لهسهر ئاستى خيّلٌ و هوّز و تيره و بنهمالهدا: ململانيّى خيّلُهكى و هوّزايهتى يهڪٽِڪي تر بوو لهو هۆڪارانهي دهسهڵاته ڪوردييهڪانيان لاواز ڪرد. تهنانهت پابهندبووني كورد بەژيانى خيلەكى و وابەستبوونى بەناوچەكەي و شەر بۆ فراوانبوونى دەسەلاتەكەي، هۆكار بوو بەرامبەر خێڵ و هۆزەكانى بەرامبەرى بووەسـتێت. وەك ململانـێ نێوان هۆزەكانى (بەرزىكانى-شازنجانى)و (بەرزىكانى-گۆران)(محەمەد ئەميىن زەكــــى، ٢٠٠٤، ٧٢/٧، رۆژبەيانى١٩٩٦، ل٩٩، نەقشـبندى، لـل٥٥٥-٣٦٥) ، تـا بە ململانێـى (چـواربەختى-بەشـنەوى)، (بــوختى-ھەكـارى)، (روزكــى-بــازوكى)، (مەحمــودى-دونبەڵــى)، (زێبــارى-مازنجــانى) ده المولف مجهول ١٣١٨ه. ش، ص٤٠١ ، العمري, ص٥٥). ئهمه وجركه لهوهي هه دينك له خيله ڪان چوونه پاڻ بووهيهييه ڪان و ههندي ڪيان روويان سه لجوقييه ڪان ڪرد (د.محمد صالح داود القزاز١٩٧١, صص(٢٠٤-٢٠٨)، بۆ لێدانى مانەوەى خۆيان و لێدانى يەكتر، وەك خێڵى گاوانی(د.زرار صـديق توفيـق٢٠١٢، ص٥٦). لهڪاتێڪـدا گاوانييهڪـان خێڵێڪـي گهورهي <u>ڪوردو</u> ســــهرۆك و ميرهكانيشـــيان له پيــاو ئازاكــانى خێــڵ و ســـهردهمهكهيان بوون(الاصفهانى١٩٣٧, ٢١/٤/٢ -٤٢١, مصطفى جواد١٩٧٣م, ص١٢, اواز محمد علي٢٠٠٣, صص٥٠-۱۸). لهم نێوهندهدا دهسهڵاتدارانی سالاری بهزهبری شمشێر کهوتنه گيانی يهك و دژايهتی ئهو خێڵ و هۆزانەيان ڪرد، ڪه بوونه لەمـپەر لەبەردەميان. دواجـار ئەم هۆڪـارەش كۆتـايى بە دەســـه لاتيان هينــا (أبن الاثيـر: بـلا، ٢٧٠/٧، قەفتـان، ل١٣٠). (هيلالـى كورى بەدر)يـش لەلايەن (ھـۆزى پۆڭاوەنــد)ييەوە كــوژرا، چــونكە نەيــارى يەكتــر بــوون. ئەوەش دواى ئەوەى لەلايەن (شــهمس ئەلـدەولەى بــووەيهى) دەســتگيركراو نێـردرايە لاى ئەو ھــۆزە، تــا تــۆڵەى خۆيــانى ليْبِكەنەوە(مؤلـف مجهـول١٣١٨هش, صـص٣٩٩-٤٠٠). هەروەهــا ململانيّــى هەردوو بنەمــالْەى



حمسنمومی و عمننازی و همولامکانی (ئمبولشموکی عمننازی) سمرۆکی بنممالامی عمننازی بۆ دمستگرتن بمسمر ناوچمکانی ژیدر دمسهلاتی میرنشینی حمسنمومی، رۆلیان له لاوازبوون و دواتر رووخانی میرنشینی حمسنمومیدا بینی(محممد ئممین زمکی، ۲۰۲۷، رۆژبمیانی۱۹۹۲، ل۹۹). ومك ئمومی (ئمبولشموکی عمننازی) لمسالای (۲۰۱۲ک/۱۰۱۰ز) توانی (تاهیری کوری هیلال)ی بکوژیت، چونکه (سمعد)ی برای کوشتبوو(أبن الاثیر، بلا، ۸/۷۷-۸۷). (سمعد کوری ئمبولشموکی عمننازی) بمهاوکاری سمانچوقییمکان چوو بمگژ (هنزی گاوان) و سمروومالیان تالان کردن(أبن خلدون، ۱۸۹۶، د.ئاراس فمریق زمینمان، له۱۹۰۰). ئموه لمکاتیکدا بوو، که پیشتر (هۆزی گاوان) لمپال بوومیهییهکان پشتیوانی میرمکانی عمننازیان کرد له دژی میرمکانی حسنمومی(د.زرار صدیق توفیق، ۲۰۱۳, صره).

لەلايەكى ديكەوە (عوبەيدللا كورى ئەميرى بەشنەوەى) چووە پاڵ (قورەيش كورى بەدرانى عوقەيلى) لە دژى (نەسرئەلدەولەى مەروانى)، كاريگەرى لەسەر لاوازبوونيدا ھەبوو(ابوالفداء، بلا، ١٨١/٢).

۲-۲: فريودانى مير و دەسەلاتداران: ئەم لايەنەش رۆڭى خۆى لە لاوازى و دواتر رووخاندنى دەسەڭلتە كوردىيەكاندا بىنى. ئەم بوارەدا (دوو) ھەڭە زيانى بە دەسەڭلتى دۆستەكى مەروانى گەيانىد و زەميىنەى رووخانىدنى رەخساند. ھەڭەى يەكەم بەشىدارى و پشتيوانى بەشىڭ ئە ئەندامانى بنەماللەى مەروانى بوو، تا بە دانىشتوانى شارى (خەلات) دەگات لە سەلجوقىيەكان و (ســوڵتان ئالـب ئەرســەلان) لە شــەرى (مەلارگـرد) لەســاڵى (٤٦٣ك/١٠٧١ز)، لەبەرامــبەردا كردموه(ابراهيم زكى خورشيد واخرون١٩٦٩، ٢٢٤/٢، حكيم عبدالرخمن زبير البابيرى٢٠٠٥، ص٧٩). كاتێكيش هەواڵى شـاڵاوى سـەلجوقىيەكان گەيشـتە (نەسـرئەلدەولەى مەروانـى)، لەلايەن (ئەبوسالم) راوێژڪارو پزيشـڪى تايبەتى ميـرەوە فريـودرا. ئەوەش بـووە ھەڵەى دووەم، كاتيْك لەسالى (٤٧٩ك/١٠٨٦ز) شالاوى (سولْتان مەلكشاى سەلجوقى) پى راگەياند، كە ئەو شالاوه كاريگەرى ئەسەر دۆخى ولات نابيّت و بەرھەم و گەنجينەى ولاتەكە بەرگەى (١٠) ساڵ شەرو ململانێ دەرەكى دەگرێت. بەوەش مىرى مەروانى باوەرى كردو رووبەرووى سولتانى سەلجوقى وەسـتا، بەلام بەرگەى يەك سـالى نەگـرت و لەلايەن سـوپاى سـەلجوقييەوە ليّـدرا. تەنانەت دەسـتيان گەيشـتە تەواوى گەنجيـنەو سـامانى ميـرو دەسـەلاتەكەى. ھەربـۆيە ميـرى مەروانى بە ناچارى برياريدا تەنيا لە شارى (ميافارقين) بەرگرى بكات(فارقى، لـل١٢١-١٢٢). بهو رووداومش سـنوورهکهی بهرتهسـك بـوويهومو رووی له لاوازی كـرد و زمميـنهی رووخانـدنی رەخسا.

۲-۳: رِوْلَى ئافرمت لەنيّو بنەماللەى دەسەلاتدارەكاندا: لەنيّو ئەوانەشى رۆليان لە قولبوونەوەى ناكۆكى بنەماللەيى ھەبوو، ئافرەتانى نيّو بنەماللەكان بوون، ھەر لە دايكى ميرەكان، تا بە



لهلايهكى ديكەوە (نەسىرئەلدەولەى مەروانى) بەھۆى ئەوەى خوشكى (قىرواش كورى مىوقەلەدى عەقيلى) بەناوى (السيدە) ھێنابوو، لەلايەن ميىرى ميرنشينى عوقەيلى پشتيوانيكرا لە لێـدانى (بەدران)ى بىراى، كە ركەبەرى دەسـەلاتەكەى بىوو. ئەوەبـوو بە ھاوكارى ئەو ميـرەو سـووپاكەى، (نەسـرئەلدەولە) تـوانى بەسـەر (بەدران)ى برايـدا سەركەويت(عبدالرقيب يوسف، ٢/٥٥).

(نيـــزامهدين ئلمبولقاســـم كــوړى نلمســرلدموله) ميــرى مەروانـــى لەلايەن كەنيـزەكێكەوە لەسـاللى (١٢٨٤ك/١٨١١ز) ژەھرخـوارد كـراو كـوژرا، كە لەلايەن (سـمعيد)ى برايەوە نێردرابوو(عبدالرقيب يوسف، ٢/٢٥، د.زرار سديق تۆفيق٢٠١٢، ل٢٣٣٢). ھەموو ئلموانەش رۆللى ئافرەتيان لەنێو رووداوە سياسييەكان، لاوابوون و رووخانى دەسەلاتە كوردىيەكان دەرخست.

همرومها دمستێومردانی (شـممس ئەلـدموله كـورى فەخرئەلـدموله) له كاروبارى ميرنشـينى حەسـنەومى، هۆكارى لاوازبـوون و دواتـر رووخـانى بـوو. ئەومش كاتێـك (تـاهيرى كورى هيلال)ى هاندا رووبەرووى (بەدرى كورى حەسنەومى) باپيرى بێتەوم، چونكە (هيلالى



باوكى) له (قەلاى دينەوەر) زيندانى كردبوو(أبن الاثير، بلا، ١٧، البدليسى، ص١١٩، محەمەد ئەمـين زەكـى، ٢٢/٢، قەفتـان: س.پ، ل١٥٣، رۆژبەيـانى١٩٦، لـل٢٣٦-٣٣، النقشـبندى، ص١١١). ھەروەھا دەستيۆەردانيان له ھاندانى (ھۆزى گۆران)، تا پشت بكەنە (بەدر)و كۆتايى بە ژيانى خۆى و كوريكى بەينىن(أبن الاثير، بلا، ١٧/٧-٧٨، نەقشبەندى، ل٢٧٦). لەبەرامبەردا لۆرەكان چوونە پال (ئەبولشەوكى عەننازى) بۆ دژايەتيكردنى (تاھيرى كورى ھيلال)و پشتيوانى له (بەدر)(مسـتوفى قزوينـى١٣٨٠مش، ص٥٥، البدليسـى، ص١١٩، مـحەمەد ئەمـين زەكـى، ٢٢٧، لەندر)(مسـتوفى قزوينـى١٣٨٠مش، ص٥٥، البدليسـى، ص١١٩، مـحەمەد ئەمـين زەكـى، ٢٢٧، لەندر)(مسـتوفى قزوينـى ١٣٨٠مش، ص٥٥، البدليسـى، ص١١٩، مـحەمەد ئەمـين زەكـى، ٢٢٧،

ميرنشينى عەننازيش، كە هۆكاريكى كيشەكانى ميرنشينى حەسنەوەى بوو، هەمان كيشه بەرۆكى خۆى گرتەوە. ئەوەش كاتيك (ئەبولماجيد موهەلهەل كورى موحەممەدى عەننازى) لەسالى (٧٢٤ك/١٠٤٠ز)دا رووبەرووى (سەعدى كورى ئەبولشەوك) برازاى وەستا. ئەو رووداوەش، نەك ھەر دەستيوردانى بووەيهييەكان و دواتر سەلجوقييەكانى ھينايە سەر ميرنشينەكە(الحسينى١٩٨٦, صص٢٠-٦٦, ابن الاثير, بلا, ٢٣٢/ ٣٣٣، ابن خلدون، ٤/٨١٥)، بەلكو ناوچەكانى ژير دەسەلاتيان دووچارى تالان و ويرانكارى و سووتان بوون(النقشبندى، بەلكو ناوچەكانى ژير دەسەلاتيان دووچارى تالان و ويرانكارى و سووتان بوون(النقشبندى، مصەر١٣٠-١٣٦، ھەروتى، ل٥٥). ئەوەش دۆخى ناوچەكەى تيكداو دەرفەتى دايە سەلجوقىيەكان مەر ١٣٠-١٣٦، ھەروتى، ل٥٥). ئەوەش دۆخى ناوچەكەي تيكداو دەرفەتى دايە سەلجوقىيەكان

رەوادىيەكانىش وەك بنەمالەيەكى سەر بە خىلى ھەزبانى(د.محسن محمد حسين، ص٣٧) دواى ئەودى لە بەشـيكى ھەريمـى ئازەربايجـان دەسـەلاتىكى سياسـييان دامەزرانـد، لەكەل تيـرەو ھۆزەكانى خىلەكەيـان دووچارى كىشە ھاتى، واتە لەبـرى ئەوەى پشـتيوانى لەيەك بـكەن، چـوون بە گــ يەكـدا. ئەو دۆخەش ھەلـى دايە بىزەنتىيەكـان بەدەم داواى (واھسوزانى كورى مەملان) بچن، تا زەوى و سامانى (ئەبو الهيجا كورى رەبيب ئەلـدەولە)ى سەرۆكى ھۆزى ھەزبانى لەشـرى (ورمـێ) تـالان بـكەن. تەنانەت قەلاى بەرگۆيانىشـيان سەرۆكى ھۆزى ھەزبانى لەشـرى (ورمـێ) تـالان بـكەن. تەنانەت قەلاى بەرگۆيانىشـيان (واھسوزان) لەپيناو پاراستنى دەسەلاتەكەي و ھەلنەكەپرانەوەى سەرۆكى خىلى ھەزبانى لىرى واھسوزان) لەپيناو پاراستنى دەسەلاتەكەي و ھەلنەكەپرانەوەى سەرۆكى خىلى ھەزبانى لىرى وروى لە رواھسوزان) لەپيناو پاراستنى دەسەلاتەكەي و ھەلنەكەپرانەوەى سەرۆكى خىلى ھەزبانى لىرى مەنجـوونە پـال سـەلجوقىيەكان، ئەمجارەيـان پشــتى كـردە بىزەنتىيەكـان و رووى لە دەرفەتـى دايە سـەلجوقىيەكان، ئەمجارەيـان پشـتى كـردە بىزەنتىيەكـان و رووى لە مەملىرى دىيە سەلجوقىيەكان، ئەمجارەيـان پشـتى كـردە بىزەنتىيەكـە، بۆيە سەلجوقيەكان وەركىرە دەسـت وەربـدەنە كاروبـارى مىرىنشـنى رەوادى و لەمەش دەرفەتـى دايە سـەلجوقىيەكان، ئەمجارەيـان پشـتى كـردە بىزەنتىيەكـەن و رووى لە مەملىشە مەلەيەن دەسـت وەربـدەنە كاروبـارى مىرىنشـنى رەوادى و لەسـەردەمى سەلىجوقيەكان دەسـدەت وەربـدەنە كاروبـارى مىرىنشـنى رەوادى و لەسـەردەمى دەرفەتـى دايە سـەلجوقىيەكان، دەسـت وەربـدەنە كاروبـارى مىرىنشـنى رەمەدى لەرە-ە،). ئەمەش مەمەلىن كورى واھسـوزان)و بە بىيانوى پاراسـتنى شـارى (مەراغە) لەشـالاوى ھەزبانىيەكان، شارەكەيان لەسالى (ەر؟ككىرەراز) داگىر بكەن(احمد عبدالعزيز محمودىد، مىر،). دواتى تا سارەكەيان ئەلىرىزىن ئەسەلەتى دەرەنيەزەن مەرەرەيەن (احمد عبدالعزىز مىحمودى، مىرە،). دواتى تا



ململانیّی بەردەوامی نیّوان ئەندامانی بنەمالەی سالاریش لەسەر دەسەلات، رۆتی سەرەکی لە پەرتەوازەیی خیّزانی و کاری سیاسی و لەبەریەك ھەتوەشانی شیرازەی بنەمالەیدا بینی. بەتایبەت له سەردەمی (ئیبراھیم کوری واھسوزان) ئەو ململانیّ ناوخۆییە ولاتی بەرەو پەرتەوازەیی و نائارامی برد(کسروی، صص۱۰۹-۱۱۰).

له میرنشینی شهدادیش ناکۆکی نیّوان ئەندامانی بنهمالّه زەمینهی شالّاوی رووس و تورکه خەزەرییهکانی لهبهری باکوورو بیّزەنتییهکانی لهبهری خوّرئاواو سەلجوقییهکانی لهبهری باشوور ئاسانکرد. ئەمەو ھەریّمی ئاران بووه گوّرهپانی شهر(اسماعیل شکر رسول۲۰۰۱, صص۷۷-۸۷). باجی ئهو شەرانهش دانیشتوان و حکومهتهکه دای و بووه هوّکاری ویّرانکردنی ناوچه سنوورییهکان و تیّکدانی باری ئاسایشی وولات(منجم باشی: س.پ، لل۱۱-۹۱، کسروی، صص۱۳۰-۱۳، هەروتی، ل۰ه)، تا گهیشته ئەوهی میرنشینهکه لهلایهن سەلجوقییهکانهوه کوّتایی پیّهات(زرین کوب، ۲۰۱۳، د.ئاکوّ بورهان، لل۲۰-۳۱). ئەومش دوای ئەومی دوا میری شەدادیان بهناوی (شاھەنشا کوری مەحموود) لهسالّی (۹۰هنگ/۱۹۹۱ز) له میری خرا(کسروی، ص۱۳، حوسیّن حوزنی موکریانی ۱۹۳۷، لل۰۰۵-۱۰۵، ئاکوّ بورهان محهمد، زرین).

دەسەلاتى دۆستەكىش ئەم ناكۆكى و ململانىد بەدەر نەبوو. ئەوەش دواى ئەوەى (ناكۆكى و ململانى (نىزامەدىن ئەبولقاسم نەسر) ئەگەل برا گەورەكەى (سەعىد كورى نەسىرئەلدەولە) ئەسەر دەسەلاتدارىتى دۆستەكى مەروانى دەستىيوەردانى سەئجوقىيەكانى ئەگەل خۆى ھىنا. ئەوەش كاتىك (سەعىد كورى نەسرئەلدەولە) پەناى بۆ (سولاتان توغرۆل بەگى سەئجوقى) برد، تا ئەو كارەدا پشتىوانى بكات، سولاتانى سەئجوقىش ئەسائى (ەە؛ك/٣١٠ز) سوپايەكى ئەگەل نارد، تا پەلامارى شارى (ميافارقىن)ى پايتەخت بدەن. بەو پووداوەش دەستى سەئجوقىيەكان گەيشتە ئەو دەسەلاتە(ئەن الأثير، ٨/٣٠٠-٣٣١، ئابن شىداد، پرووداوەش دەستى سەئجوقىيەكان گەيشتە ئەو دەسەلاتە(ئەن الأثير، ٨/٣٠٠-٣٣١، ئەن شداد، پرووداوەش دەستى سەئىدوقىيەكان گەيشتە ئەو دەسەلاتە(ئەن الأثير، ٨/٣٠٠-٣٣١، ئەر شىداد، پروداوەش دەستى سەئىجوقىيەكان گەيشتە ئەو دەسەلاتە(ئەن الأثير، ٨/٣٠٠-٢٠٣ پروەداوەش دەستى سەئىجوقىيەكان كەيشتە ئەو دەسەلاتە(ئەن الأثير، ٨/٣٠٠-٢٠٣ پرەر ئەسائى (٣١٧/١٣-١٠). كەيشتە ئاستىكە ئە قۆناغىنى دواتردا (ناسرئەئدەولە مەنسوور كورى نىزامەدىن) ئەسائى (٢٩٤ك/١٠، دەلەتى شارى (دىمەشق). ئەبەرامبەردا سائى (٧٢٤كى/١٠، دۆلەن)) سوئتانى سەئىجوقى كەمارۆدان و گرتنى شارى (دىمەشق). ئەبەرامبەردا سائى (٧٢٤كى/١٠، دۆلەتەكى مەروانى رەمەروانى ھەرونى ئەسىرەر دەرمەلەردە سەئەتى دوا مەرى دۆستەكى مەروانى مەمارۆدان و گرتنى شارى (دىمەشق). ئەبەرامبەردا سائى (٧٢٤كى/١٠، دور) سوئىرەن) كەرد ئە رەمەرىزدان و ئىتىنى ئەلەرەلەن شائويكى كردە مەيەلاتى دوا مىرى دۆستەكى مەروانى



پێشـتر له گرتنـی شـاری (دیمهشـق)دا هاوڪـاری ڪردبـوو. بهومش ڪۆتـایی به دمسـهڵاتی ئـهو میره و دمسهڵاتهڪهشی هێنا(أبن القلانسی۸۹۰۸، ص۱۱۶, أبن الاثیر، بلا، ص۱۲۰)

ھەروەھا دەستێوەردانى دەسەڵاتدارانى موسڵ لە كاروبارى ناوخۆى ميرنشينى ھەزبانى لەريْگاى ھۆزى حەميدى، ھۆكارى لاوازبوونى ميرنشينەكەو دواتىر رووخانى بوون. ئەوەش دواي ئەوەي (ئەبوعەلى كوړي موسەك)ى براي ميرى ميرنشينى ھەزبانى لەسالى (٤٤٠ك/١٠٤٨ز) لەلايەن عوقەيلىيەكانى موسـڵەومو بەھاوكارى (ئەبولحەسـەنى كورى عيبنكان) لە ھۆزى حەميدى بەكارھێنرا، تا براكەى (ئەبولحەسەن كوړى موسەك) لە دەسەلات دووربخاتەومو خۆى بچێته شوێنى، بەو مەرجەى مىرنشىنەكە بخاتە خزمەتى بەرژەوەندىيەكانى مىرنشىنى عوقەيلى لەشارى (موسڵ). بەو رووداوەش يەكێتى ھۆزايەتى ھەزبانى كەوتە مەترسىيەوە(أبن الأثيـر, بـلا، ٢٥٥/٨، أبوالفـداء١٨٤٠، ص١٦٨, د.محسـن محمـد حسـين، صـص٣٩-٤٢، بـاجلورى، صص٧٩-٨٠.)و ميرنشينهكه بهرمو لاوازى برد(أبن الاثير, بلا, ٨/٥٥٥, د.محسن محمد حسين، صـص٣٩-٤٢، بـاجلوري، صـص٩٩-٨٠). دواي سـالانێڪيش ململانێـي لهنێـوان خيڵـي ههزبـاني و هـۆزى حەكيمـى سـەرى ھەڭـدا. ئەوەش دواى ئەوەى (بـابەكرى كورى ميكائيـل) ئە ھـۆزى حەكيمى خۆى گەيانىدە پايەي ميرو لەسائى (٥١٧ك/١١٢٢ز) جىلەوى دەسەلاتى ئەدەست هەزبانييەكان دەرھێنــا(أبن الأثيـر، بـلا, ٨/٢٥٥، د.زرار صـديق توفيـق٢٠١٢، ص٢٠٠). ئەو رووداوەش هەزبانىيەكانى ناچاركرد پەنا بەرنە بەر (حكومەتى ئەتابەكى زەنگى) لەشارى (موسڵ)و داوا له (عيمادئهدديني زەنگي) بكەن، ئەو بنەماللەيە لە دەسەلات دووربخاتەوە. بەوە ھۆيەش ساڵی (٥٣٤ك/١١٣٩ز) پەلاماری شاری (ھەولێر)يدا. بەدوايدا بواری بە ھیچ يەك لە ئەندامانی بنهمالهی (ههزبانی و حهکیمی) نهدا بگهرێنهوه بلوّ دهسهڵات و ههولێـرو دموروبهری به دمسه لأتهكهيهوه كريّدا (أبن عساكر٢٠٠١, ٥/٨٨٨, أبن الاثير, بلا، ٢٨٥/٩-٢٨٦، ٣٢٦-٣٢٧، أبن أبي الهيجاء الهذبانى٢٠٠٤, ص٢٩٩, ابن خلدون، ٢٢٩/٥، احمد عبدالعزيز محمود, صص٢٤-٢٦).

۲-٥: هۆكارى ئابوورى: ئەم لايەنەش رۆڭى خۆى لە لاوازبوون و رووخاندنى دەسەلاتە كوردىيەكاندا بىنى. بەتايبەت بايەخ و دەولەممەندى ناوچە كوردنشىنەكان لە رووى ئابوورىيەوە(د.شفان ظاهر عبدالله, صص٧-٧٢). لەم بوارەدا دەولەممەندى ناوچەى شارەزوورو ھەروەھا ناوچەى (دينەوەر) لەبوارى كشتوكالى و ئاژەلدارى و بازرگانى و پيشەو پيشەسازى، داھاتتكى باشى بۆ مىرنشىنەكانى حەسنەوەى و عەنازى دروستكرد بوو(ابوالفداء، ص٥٤٠) مستوفى قزوينى١٣٦٢مش، ص١٠٧, چرا محمود حسن، لل٣-١٠، سۆران بەھا ئەحمەدە٢٠، لل٥٥-



۱۰۰). تەنــانەت چاكســازييەكانى (بەدر كـوړى حەســنەوەى) لە بايەخــدان بە كشـتوكاڵ و ئاژهڵــداری و رێڪخســـتنهوهی باجهڪــان، گهشــهی به ئـــابووری نـــاوچهی ديـــنهوهرو شــارەزووردا(الروذراوي, ٢٩٠/٣, محمـد أمـين زكـى بـك١٩٤٥، ص٨٤، چـرا محمـود حسـن، ل٣٦، د. شفان ظاهر عبدالله، ص٩٧.). به رادهيهك بووه خاوهنى سامان و داهاتيّكى زوّر، كه له پيّداويســتييهكانى ميرنشــينهكهش زيــاتر بوون(النقشــبندى، ص١٢٠). ئەومش نەك تەنيــا ململاني ناوخۆيى ئەندامانى بنەماللەي لەگەل خۆي ھيْنا، تا بەو سامان و داھاتە زۆرە بىگەن، وەك ئەوەى (مەملان كورى ئەبولشۆك كورى عەنناز) لەسائى (١٠٤٢/١٠٤٢ز) بۆ ئەوەى لە (مـوههلههل)ی بـرای بـدات، که ميـر ميرنشـينهکه بـوو وه خـۆی بچێـته شـوێنی، پهلامـاری ناوچەي شارەزووريداو دواي ئەوەي ناوچەكەي تالانكرد، سوتاندى. ئەوەش سەربارى ئەوەي زيانی زۆری به ناوچهکه گەياند، به زيانی ئابووری ميرنشينهکەش تەواوبوو(أبن الاثير، بلا، ۸/۲۳۲-۲۳۲/ أبن خلدون, ۲۰/۱۶ه)، چاوی تهماعی بووهیهی و دواتر سهلجوقییهکانی کهوتهسهر، تا لەپٽناو گەيشتن بەو زەوييە بەپيت و داھاتە زۆرانە، دەستى بەسەردا بگرن. لەلايەكەوە چاوى تەماعى بووەيھى و دواتر سەلجوقىيەكانى كەوتەسەر، تا لەپٽناو گەيشتن بەو زەوييە به پيت و داهاته زۆرانه، دەستى بەسەردا بگرن(كامەران عەزيز عەبدوڵلا، ل١١٨). ديارە ئەوەش لەكاتێڪدا بـوو، كە دۆخـى ئـابوورى دەوڵەتـى خيلافەتـى عەباسـى لەو سـەردەمەدا خـراپ و باجهڪان زيـادڪرابوون و دهسـتى دەرەبهگەڪانى بـۆ سـەر جوتيـاران والاكردبـوو وە دەيـان چەوساندنەوە(الدوري, ص٢٧٨). لەو دۆخەشدا ميرنشينى حەسنەوەى پيّدا تيّپەردەببوو (بەدر) بۆ ناوخۆيى خـۆى و دەوروپشـتەكەى و نزيكـانى رژدو پيسـكە بـوو، بەپـێچەوانەوە (هـيلال)ى ڪوړى دەستكراوه و بەخشىندە بوو. ئەمەش رۆٽى خۆى نەك ھەر لە قوٽبوونەوەى ناكۆكى، بەڭكو لە دووبەرەكى بنەماڭەى حەسـنەوەى و ھۆزى بەرزيكانيشـدا ھەبـوو. بەوەى زۆرينەيـان پشتيوانيان له (هـيلال) ڪردو ڪێشـه بـۆ (بهدر)ى بـاوك دروسـتبوو، كه دواتـر به ڪوژرانى دوايي هات(أبن الاثير, بلا, ٢٩/٨, نەقشبەندى، ل٢٧٦).

هەر ئەم لايەنە، بەلام بە شـێوەيەكى ديكە كاريگەرى خراپى ئەسـەر دەسـەلاتى دۆسـتەكى مەروانـى بەجێهێشـت. ئەوەش بەھـۆى پيسـكەيى و دنياپەرسـتى (ئەبومـوزەفەر مەنسوور كورى ميـر سـەعد) وايـانكرد بـايەخ بە كاروبـارى حكومەت و بژێوى دانيشـتوانى سنوورى دەسەلاتەكەى نەدا. بەوەش نارەزايى خەلك بەرزبوويەوە، بەرامبەرى وەسـتان(أبن الأثير, بلا، ٨/٣٣٠-٣٣١، موكريانى١٩٢٩، ٤/٤-٥.).

لايەنێكى تـرى كـاريگەرى خراپى ئـابوورى لەسـەر ميرنشـينەكان، كارەسـاتى سروشتى لە نمـوونەى لافـاو و زريـان و بەفربـارين و بـارانى بە لێـزمە، تـا دەگـاتە بـومەلەزرە و تەنـانەت ووشكەسـالى و بلابـوونەوەى پەتـاى كوشـندە. ديـارە ھەريەك لەو كارەسـاتانە، لەپـال ململانێـى نـاوخۆيى و دەسـتێوەردانى دەرەكـى، كـاريگەرى خراپـى لەسـەر تێكچـوون و



خراپبوونی دۆخیی ئابووری و دارایی میرنشینهکان و تهنانهت کۆی ژیانی خهنی دروستکرد(ابوحیان التوحیدي, ۸۹/۳, الالولسي, ص۸۸). بهوهش لاوازبوون و رووخانی بهشینک لهو میرنشینانهی نزیک کردموه، که دووچاری یهکینک لهو رووداوانه بوون(فرهاد عبوشه،۲۰۰ مصص۱۰۰:۱۱). لهوانه ئهو لافاوانهی بهشینک له شارهکانی ههریمی جزیرهی گرتموه، وهک (ههولیّر، شنگال، میافارقین) لهسانی (۱۱هن/۱۱۱۱ز)(مؤلف مجهول۷۰۰۰, صص۲۷۰-۲۷۷, أبن الفوطي۲۹۲۸م, ص۵۰۰, د.مههدی عوسمان هروتیه،۲۰۰ لهه»)، که ئاسایی کاریگهری لهسهر میرنشنی ههزبانی دروستکردووه. ههروهها روودانی بومهلهرزه لهسانهکانی (۸۰هنه/۱۱۱ز)، (۱۱۹۳۰م, ص۱۹۳۰م)، ص۵۰, د.مههدی عوسمان هروتیه،۲۰۰ لهه»)، که ئاسایی کاریگهری لهسهر (۱۱۹۰۵/۱۱۱۲ز)، (۲۹۵۵/۱۱۱۱ز)، (۷۹هنه/۱۰۰۱ز) له ههریمهکانی (پیا، جزیرهو جزیره)(هروتی، (۱۱۹۵۵/۱۱۱۲ز)، (۲۹۵۵/۱۱۱۱ز)، (۱۹۹۵ک/۱۰۰۱ز) له ههریمهکانی (۲۰۰ (۱۱۹۰۰ز)، (۱۹۰۵ک/۱۱۱۲ز)، (۱۹۹۵ک/۱۰۰۱ز) به همریمهکانی (۲۰۰ (۱۹۰۵ک/۱۱۱۲ز)، (۱۹۰ه موشکه سانی لهمان هاروتی، (۱۳۰ (۱۹۹۵ک/۱۱۱۲ز)، (۱۹۰ه موشکه سانی لهمان هاروتی، (۱۹۰ (۱۹۵۵ک/۱۱۱۲ز)، (۲۹۰ه موشک مورتی، لههریمهکان (۱۱۰۰ مولک/۱۱۱۲ز)، (۲۰۵ (۲۰۱۰ز)، (۱۹۵۵ک/۱۱۱ز)، (۲۹۰ه مورتی، لهمان همریمهکان (۱۹۰ المستوفی،۱۹۰, ۱۱۰ز)، (۲۰۰ شامه۲۰۰۰، ۱۱۲۰ زرین کوب, ۲۷۱۰۲ هورتی، له دریمهکانی (بیا المستوفی،۱۹۰, ۱۱۰ز)، (۲۰۵ زموی و کینگه کشتوکانییهکانی ههریمهکانی (چیا و جزیره) لهسالانی (۲۰۵-۱۰۱۰۰ زموی و کینگه کشتوکانییهکانی ههریمهکانی (چیا و جزیره) لهسالانی (۲۰۹-۱۰۱۰ مارز)(المقریزیکار)، (۲۱۹۰٫۱۹۳۰ز)، کاریگهری خراپیان لهسمر دوخی خهنی و دهسه لاتداره کوردیهکان بهجیهیشت و دووچاری ئاستهنگی ئابوری و کومهلایهتی کردن.

۲-۲: هۆكارە ئايينى و ئايينزاييەكان؛ لايەنٽكى تر رۆڭى لە پەرتەوازەيى كۆمەڭگاى کوردی بینی و ململانی ناوخۆییهکانی توندتر کردموه، فره چهشنی باومړو ئايينی کۆمەللگای کوردی بوو. بەتايبەت جياوازی باوەری ئايينی و ئايينزايی لەگەل ئەو ھێزو لايەنە دەرەكىيانەى دەستيان وەردايە كاروبارى ناوخۇي مىرنشىنەكان. ديارە بەو پٽيەى زۆريىنەي كۆمەڭگاي كوردى موســــلّمان و بە تــايبەت ميرەكـانى كـورد ســەر بە ئــايينزاي ســووننه بوون(الــذهبى١٩٨٦م, ١١٨/١٨, مينۆرســكى، ل١٠٧، تۆمــابو١٩٨٠، لــل١٩٥-١٩٦، باســيل نيكيتـين٢٠٠٤, ص٢٥١)و لەرووى ئايينزاشـەوە، بەشـێكى تـارادە زۆرى سـەربە رێبـازى فيقهـى شافيعي بوون(مينۆرسـڪي، ل١٠٧، بوا، لل١٩٥-١٩٦، نيكيتين, ص١٢٥.)، بەلام بەشێڪيشيان له پەيرەوانـى شـيعه بـوون(نيكيتين، ص٢٥١، مـارتين فـان برونسەسـن٢٠٠٣ز، ٢/١٠٥). ئەم بوارەشـدا بووهيهييهكان لهبهر ئموهى له پهيرموانى شيعهى دوانزه ئيمامى بوون(ابن خلكان، ١٧٥/١، عبدالحميد ابوالفتوح بدوي١٩٨٣, صص١٢٧-١٣٨, طقوش٢٠١١, ص١٨٨, د.موسا محهمهد خدر، ل٤٩)، كاريگەريان لەسـەر بلاوكـردنەومو سـەپاندنى ئايينزاكەيـان بەسـەر كۆمەلْگـاى کوردی و پشتیوانیکردنی ئەوانە ھەبوو، کە لەسەر پەيرەوكەيان بوون(د.موسا محەمەد خدر، ل٤٩). لەم بوارەدا بەشێك لە مىرانى مىرنشىنى حەسنەوەى، لەپێناو رازىكردنى بووەيھىيەكان، پەيرەويان لە ئايينزاى شيعە كرد(المسعودى١٩٣٨، ص٣٠٦، محمد كرد على١٩٣٨, ٣٦٣/٢, بندلى جــوزي, بــلا, ص١٠٨). ههمــان ئــايينزاش لهنێـو هــۆزى گـاوانى له خــوارووى ســنوورى حەسـنەوەييەكان بلابـوويەوە(د.زرار صـديق توفيـق٢٠١٢، ل١٠٤). ھەروەھـا ئەو ئـايينزايە لە نـاوچە



جياجياكانى ناوچەى دياربەكريش بلابوويەوە(اكو بورهان محمد، ص،٣٠)، بۆيە كاتێك سەئجوقييەكان گەيشتنە ئەو ناوچەيەو ئە پەيرەوانى سووننە بوون، ئايينزاى شيعە رووى ئە پاشەكشـه كرد(طقـوش،٢٠١٦, ص١٩٢). تەنـانەت سـەئجوقييەكان توانيان بەنـاوى پاراسـتنى يەكريزى موسلامانان، كار ئەسەر وروژاندنى ھەستى ئايينى و ئايينزايى كوردەكان بكەن بۆ بەشـدارى ئە شـەرەكانيان(ائبابيرى، ص٧٤). ھەر ئەومش ئە دواجـاردا بە زيـان و كۆتـايى ھاتنى دەسەلاتە كوردىيەكان دوايى ھات.

#### ئەنجام:

له كۆى ئەم تويژينەوەيە گەيشتينە ئەم ئەنجامانەى خوارەوە:

- ۱. دۆخى خراپى سياسى و ئابوورى و كۆمەلايەتى دەولاتى خيلافەتى عەباسى، كە بەرئەنجامى سەدەيەك دەسەلاتى توركەكان بوو بەسەر ئەو دەولاتەوە، دەرفەتى دايە بووەيھىيەكان دەست بەسەر دەولاتى خيلافەتى عەباسىدا بگرن. بەدوايدا سيستەمى لامەركەزى پيادە بكەن. ئەوەش دەرفەتى دايە سەرۆك خنىل و سەرۆك ھۆزو گەورەى بنەمالا كوردەكان، كە ھەريەك لەناوچەكانى خۆياندا بانگەشەى دەسەلاتىكى ناوچەيى بكەن.
- ۲. بەھۆى سىستەمى خىلايەتى و ھۆزگەرى كۆمەلكاى كوردى و پابەندى ھەر خىل و ھۆزو بنەماللەيەك بەسەرۆكەكەى وايكرد، لەبرى ئەوەى ئەو دەسەلاتە كوردىيانە يەك دەسەلاتى يەكگرتووى كوردى دروستبكەن، ھەريەكەيان لە سنوورى ناوچەى خۆيانەوە كاريان بۆ دروستكردنى دەسەلاتىكى ناوچەيى كرد. ئەو حالاەتەش پەرتەوازى كورد و خاكەكەى لىكەوتەوە، كە دواتر ھۆكارىكى رووخاندنيان بوو.
- ۳. سیستهمی بنهماللهیی و پشتاوپشت، که سیستهمینکی باوی سیاسی سهردهمهکه بوو له دموللهت و میرنشینهکاندا، کیشهی میرایهتی و شوینگهرموهی دهسه لاتی لهگه ل خوی هینا. بهتایبهت لهنیو ئهندامانی بنهماللهو هوزو خیلهکاندا. ئهمهو جگه لهناکو کی خیل و هوزو بنهماللهکانی کورد لهنیو خویاندا.
- ٤. ناكۆكى ناوخۆيى ئەندامانى بنەمالله كوردەكان لەسەر دەسەلات و گەيشتن بە داھات و قەلاو قولەى مىرنشىنەكان، دەرفەتى دايە ھەردوو ھێزى بووەيھى و سەلجوقى، سود لەو ناكۆكيانە ببينن و لەريكاى دەستيوەردان لەكاروبارى مىرنشىنەكان و قولكردنەوەى ناكۆكىيەكان، كار بۆ لاوازكردنيان بكەن.
- ه. پیادەكردنى سیســـتەمى دەســــەلاتى ناوەنـــدى (مەركەزى) ئەلايەن ســـەئجوقييەكان و پەيرەويكردنيـان ئە ئــايينزاى ســووننە، كە ئــايينزاى زۆريــنەى كوردەكــان و دەســەلاتە كوردييەكـانى ئەو ســەردەمە بـوو، رۆڭـى خــۆى گێـرا، ئە كۆتـايى هـاتنى ئەو دەســەلاتە



كوردييانه. سا ئەوە ئەسەر بيركردنەوەى بەشـيّك ئەميـرە كوردەكان وەسـتابيّت بـۆ پاراستنى يەكريزى موسلّمانان و يەك دەسەلاتى و پابەندييان بەسولتانەكانى سەئجوقى و خيلافەتى عەباسى، يان بەھـۆى تونـدى و زەبـرو ھيّـزى سـەئجوقىيەكان بووبيّت بـۆ سـەر ميرنشينەكان، دواجار كۆتايى بەيەك بەيەكى ئەو دەسەلاتانە ھيّنا.

- ۲. بەھێزى پێگەى ئابوورى ناوچە كوردنشىنەكان، ھۆكارێكى ترى ململانێى ناوخۆيى بوو لەســەر دەســتگرتن بەو ســەرچاوە داھـاتە ئابوورىيـانە. ئەمەو هـانى بووەيھىيەكـان و سەلجوقىيەكانىشدا دەست بەسەر سەرچاومو داھاتى ئەو ناوچانەدا بگرن.
- ۷. روودانی کارهساته سروشتییهکانی وهك (بومه لهرزه، لافاو و زریان، ووشکه سائی، پهتای کوشنده)ش رؤنی خوّی گیّرا لهدروستکردنی کیّشهی جوّراوجوّر و دهرکهوتنی چهندین قهیران لهو ناوچانهی دووچاری ئهو کارهساتانه بوون. ئهوهش دواجار به زیان و کهوتنی میرنشینهکان گهرایهوه.

# سفرچاوهكان به زمانى عفرهبى: يهكمه: سفرچاوهكان به زمانى عفرهبى: ابن الاثير، ابي الحسن علي بن الكرم محمد/(١٣٣/م١٣٠م) ١. تاريخ الباهر في الدولة الاتابكية, تحقيق: عبدالقادر احمد طليمات, دار الكتب-القاهرة, بلا. بلا. ٦. الكامل في التاريخ، تحقيق: خيري سعيد, الطبعة الاولى، المكتبة التوفيقية-القاهرة, بلا. ٩. اللباب في تهذيب الانساب, الطبعة الاولى, دار صادر-بيروت, ١٩٨٠م. ١. اللباب في تهذيب الانساب, الطبعة الاولى, دار صادر-بيروت, ١٩٨٠م. ١. خريدة القصر و جريدة العصر-قسم الشعراء العراق, تحقيق: محمد بهجة الاثري, الطبعة ١. فريدة القصر و جريدة العصر-قسم الشعراء العراق, تحقيق: محمد بهجة الاثري, الطبعة ١. الاولى, منشورات المجمع العلمي العراقي-بغداد, ١٩٢٩م. ٥. الشرفنامة, ترجمة: محمد جميل احمد الروزبياني, الطبعة الثانية, مؤسسة موكريان للطباعة والنشر-اربيل, ٢٠٠١م.

ابوبكر الرازي، محمد بن ابي بكر بن عبدالقادر/(١٢٦٥/١٢٦٧م)

٢. مختار الصحاح، صنعة: نديم مرعشلي، اسامة مرعدشلي، عادل مرعشلي، قدم له: دوهبة الزحيلي، الطبعة الأولى، دار البشائر للطباعة والنشر والتوزيع-دمشق، ١٩٩٧م.



 ۷. نشوار المحاضرة وأخبار المـذاكرة, تحقيق: عبدو الشـالجي, الطبعة الأولى, دار صـادر-بيروت, لبنان, ۱۳۹۱ه.

ابو حيان التوحيدي على بن محمد بن العباس التوحيدي/(٤١٤/١٠٢م)

- ٨. الامتاع والمؤانسة, تحقيق: احمد امين و احمد الزاين, الطبعة الاولى, مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر-القاهرة, ١٩٤٤م.
  - أبن الجوزي، جمال الدين ابى الفرج عبدالرحمن البغدادي/(٥٩٥ه/١٢٠٠م)
    - ٩. أخبار الازكياء, الطبعة الاولى, دار أبن حزم-بيروت, ٥١٤٢٤.
- ١٠. المنتظم في تأريخ الملوك وألامم، دراسة و تحقيق: محمد عبدالقادر عطا و مصطفى عبدالقادر عطا، راجعه وصححه: نعيم زرزور، الطبعة الاولى، دار الكتب العلمية-بيروت، بلا.

الحسينى، صدرالدين على بن ناصر/(١٢٢٥/١٢٣٦م)

- ١١. أخبار الدولة السلجوقية المسمى ب(زبدة التواريخ في أخبار الأمراء والملوك السلجوقية,
   تحقيق: محمد نورالدين, الطبعة الثانية, دار الأمراء للنشر والتوزيع-بيروت, ١٩٨٦م.
   ابن خلدون، أبو زيد عبدالرحمن بن عمر/(٨٠٨/١٤٠٧م).
- ١٢. تاريخ العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب و العجم والبربر ومـن عاصـرهم مـن ذوي السلطان الأكبـر، اعتنـى بـه: عـادل بـن سعد، الطبعـة الاولـى، دار الكتب العلميـة-بيـروت، ٢٠١٠.

ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر/(١٢٨٢/مما).

١٣. وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، الطبعة الأولى، مطبعة السعادة، القاهرة، ١٩٤٧م.



١٧. ذيـل تجـارب الامـم، أعتنـى بالنسـخ والتصـحيح: مفا. امـدروز، مطبعـة شـركة التمـدن الصناعية-القاهرة, ١٩١٦م. ابو شامة, عبدالرحمن بن اسماعيل بن ابراهيم بن عثمان/(١٢٦٥/١٢٦٧م) ١٨. الروضتين في اخبار الدولتين النورية والصلاحية, وضع حواشيه وعلق عليه: ابراهيم شمس الدين, الطبعة الأولى, منشورات محمد على بيضون-دار الكتب العلمية, بيروت-۲۰۰۲م. أبن شداد, عزالدين محمد بن على بن ابراهيم/(١٢٨٥/م١٢٨٥). ١٩. الاعلاق الخطيرة في ذكر امراء الشام والجزيرة, تحقيق: زكريا عبارة, الطبعة الاولي, منشورات وزارة الثقافة والأرشاد القومي-دمشق, ١٩٧٨م. الصابي، ابوالحسين هلال بن محسن بن ابراهيم/(٤٤٨/١٠٥٦م). ٢٠. تاريخ هلال الصابي، الطبعة الأولى, دار الكتب العلمية-بيروت, ٢٠٠٣م. ٢١. رسوم دار الخلافة, تحقيق: ميخائيل عواد, الطبعة الثانية, مركز الرائد العربى-بيروت, ۱۹۸٦م. الصفدي, صلاح الدين أبوالصفاء خليل بن ايبك بن عبدالله/(١٣٦٣/٥٧٦٤م) ٢٢. نكت الهميان في نكت العميان, تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا, الطبعة الأولى, دار الكتب العلمية-بيروت, لبنان, ١٤٢٨. 🤇 أبن عساكر, ثقة الدين ابوالقاسم على بن الحسين بن هبة الله/(٥٧١م/١١٧٥م) ٢٣. تاريخ دمشق الكبير, تحقيق و تعليق و تخريج: العلامة: ابوعبدالله على عاشور الجنوبي, الطبعة الأولى, دار أحياء التراث العربي-بيروت, لبنان, ٢٠٠١م. العمرى، شهاب الدين احمد بن يحيى بن فضل الله/(١٣٤٨/٥٧٤٩) ٢٤. التعريف بالمصطلح الشريف, الطبعة الأولى, تحقيق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية-بيروت, ١٩٨٨م. أبو الفداء الأيوبى، عماد الدين أسماعيل بن على بن محمود/١٣٣١م). ٢٥. تقويم البلدان، بأعتناء: رينورد ديسلان، الطبعة الثانية،، دار الطباعة السلطانية-باريس، ۱۸٤۰م. ٢٦. المختصر في اخبار البشر، تحقيق: د.محمد زبنهم محمدعزب و يحيى سيد حسين، الطبعة الأولى, بيروت, لبنان, بلا. ابن الفوطي, عبدالرزاق بن احمد بن محمد الصابوني/(١٣٢٣/٥٧٦٣م) ٢٧. الحوادث الجامعة في التجارب النافعة في المائة السابعة, تحقيق: مصطفى جواد, الطبعة الأولى, المكتبة العربية-بغداد, ١٩٣٢م. الفيروز ابادى، مجدالدين محمد بن يعقوب/ (١٧٨هـ/١٤١٤م)



٢٨. القاموس المحيط، رتبه و وثقه: خليل مامؤن شيحا، الطبعة الثانية، دار المعرفة–٢٠٠٧م. القزويني, ابو عبدالله زكريا بن محمد/(١٢٨٢/م١٢٨) ٢٩. أثار العباد وأخبار العباد, الطبعة الأولى, بيروت, لبنان, ١٩٦٠م. أبن القلانسي، حمزه بن أسد بن على بن محمد التميمي/(٥٥٥ه/١١٦٠ز). ٣٠. ذيل تاريخ دمشق, الطبعة الأولى, جامعة الأباء اليسوعيين-بيروت, ١٩٠٨م. القلقشندي، أبوالعباس احمد بن على/١٤١٨م/ ١٤١٨م). ٣١. صبح الاعشى في صناعة الانشاء, الطبعة الاولي, مطبعة الاميرية-القاهرة, ١٩١٣-١٩١٤م. أبن المستوفي, مبارك بن احمد شرف الدين اللخمي/(١٢٣٥/م١٢٣م) ٣٢. نباهة البلد الخامل بما ورد من الاماثل-تاريخ اربل, تحقيق: سامي بن السيد خماس الصقار, الطبعة الأولى, منشورات وزرارة االثقافة والأعلام-دار الرشيد, بغداد, ١٩٨٠م. المسعودي، أبوالحسن على بن الحسين/(٥٤٥/٥٩٥م). ٣٣. مـروج الـذهب ومعـادن الجـوهر، عنـى بـه: د.محمـد هشـام النعسـان و د.عبدالمجيـد طعمـة حلبى، الطبعة الأولى، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت، ٢٠٠٥. ٣٤. التنبيه والاشراف، تحقيق: عبدالله أسماعيل الصاوى، دار الصاوى-القاهرة، ١٩٣٨م. أبن مسكويه، ابوعلى أحمد بن محمد بن يعقوب الرازي/(٥٤٢١م). ٣٥. تجارب الامم، حققه و قدم له: د.ابوالقاسم امامي، الطبعة الاولي، دار سروش للطباعة والنشر والتوزيع-طهران، ٢٠٠١م. المقريزي، تقي الدين ابوالعباس محمد بن علي بن عبدالقادر بن محمد/(١٤٤١/٥٨٤٥). ٣٦. كتاب السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية-بيروت، ١٩٩٧م. منجم باشى، أحمد بن لطف الله السلانيكى الرومي/(١١١٣ه/١٧٠٠م) ٣٧. باب في الشدادية من كتاب جامع الدول، عنى بتحقيقه ونشره، ولاديمير مينورسكي، الطبعة الأولى، لندن، ١٩٥٣م. المنذري, زكى الدين ابى محمد عبدالعظيم/(١٢٥٨/٥٦٥٦) ٣٨. التكملة لوفيات النقلة, تحقيق: بشار عواد معروف, الطبعة الأولى, بيروت, ١٩٨١م.

٣٩. أخبار سلاجقه الروم، تحقيق: السعيد جمال الدين، الطبعة الأولى, مركز القومي للترجمة-القاهرة, ٢٠٠٧م.

أبي الهيجاء الهذباني، الامير عزالدين محمد بن أبى الهيجاء الاربلى/(٥٧٠٠م).

مؤلف مجهول/(القرن السابع الهجرى/الثالث عشر الميلادى).



٤٠. تـاريخ أبـن أبـى الهيجـاء الهـذبانى, تحقيـق: احمـد فريـد المزيـدي, الطبعـة الأولـى, دار الكتب العلمية-بيروت, لبنان, ٢٠٠٤م. ياقوت الحموي، شهاب الدين ابى عبدالله ياقوت به عبدالله/(١٢٢٥/م١٢٢م). ٤١. معجم البلدان، قدم لها: محمد عبدالرحمن المرعشلي، الطبعة الأولى، دار احياء التراث العربي-بيروت، ٢٠٠٨م. ب. سەرچاوە نوێيەكان: ابراهيم زكى خورشيد واحمد الشنتاوى و عبدالحميد يونس/ ٤٢. دائرة المعارف الأسلامية، الطبعة الثانية, مجلة كتاب الشعب-القاهرة, ١٩٦٩م. الاتروشى، هدار سليم صالح/ ٤٣. الكرد في كتاب الاعلاق الخطيرة لابن شداد، الطبعة الاولي, مطبعة الحاج هاشم, ارييل, ۲۰۱۳م. أحمد عبدالعزيز محمود/ ٤٤. الأمـارة الهذبانيـة فـي أذربايجـان و أربيـل و الجزيـرة الفراتيـة (٢٩٣-٢٥٦ه/٩٠٥-١٢٥٨)-دراسـة سياسية حضارية، الطبعة الاولى، مكتب التفسير للنشر والاعلان-اربيل، ٢٠٠٦م. اسماعيل شكر رسول/ ٤٥. الأمارة الشدادية الكردية في بلاد اران من ٣٤٠-٥٩٥٥/١٩٩م٨مدراسة سياسية حضارية, الطبعة الأولى, مؤسسة موكريان للطباعة والنشر⊣ربيل, اقليم كردستان العراق, العراق, ۲۰۰۱م. د.اسماعيل غزال/ ٤٦. القانون الدستوري والنظم السياسية, الطبعة الاولي, المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع-بيروت، ١٩٨٢م. د.اكو برهان محمد/ ٤٧. الحياة الثقافية في دياربكر في العصر العباسي, الطبعة الأولى, مطبعة الحاج هاشم-أربيل, ٢٠١٢م. الالولسى، عادل محى الدين/ ٤٨. الرأي العام في القرن الثالث الهجري, الطبعة الأولى, مطبعة افاق العربية-بغداد, العراق, **۱۹۸۷**م. البابيرى، حكيم عبدالرخمن زبير/ ٤٩. مدينة خـلاط-دراسـة فـي تاريخهـا السياسـي والحضـاري (٤٩٣-١١٠١م/١١٠٠م), الطبعـة الأولى, مطبعة وزارة التربية-أربيل, أقليم كردستان العراق-العراق, ٢٠٠٥. الباشا, حسن/



٥٠. الالقاب الاسلامية في التاريخ والوثائق والاثار, الطبعة الاولى, القاهرة, ١٩٨٩م. باجلورى، هيلين رفيق محمد سعيد/ ٥١. الكورد الحميديـة و دورهـم السياسـى والحضـاري خـلال القـرون (٣-٨٥/٥-١٤م), الطبعـة الاولى, مطبعة الحاج هاشم-اربيل, أقليم كردستان العراق, العراق, ٢٠١٢م. بدوي, عبدالحميد ابوالفتوح/ ٥٢. التاريخ السياسي والفكري للمـذهب السـني في المشـرق الاسـلامي مـن القـرن الخـامس الهجري حتى سقوط بغداد, الطبعة الثانية, عالم المعرفة-جدة, ١٩٨٣م. جوزي, بندني/ ٥٣. من تأريخ الحركات الفكرية في الاسلام, الطبعة الاولى, دار الروائع-بيروت, بلا. الخليل، د.احمد/ ٥٤. عبـاقرة كردسـتان فـى القيـادة والسياسـة, الطبعـة الأولـى, مطبعـة خـانى-دهـوك, أقلـيم كردستان العراق-العراق, ٢٠٠٩م. الدورى، عبدالعزيز/ ٥٥. دراسات في العصور العباسية المتأخرة, الطبعة الأولى, بغداد, ١٩٤٥م. د.زرار صديق توفيق/ ٥٦. القبائل والزعامات القبيلة الكردية في العصر الوسيط، الطبعة الاولي, مطبعة مؤسسة ئاراس-اربيل، ٢٠٠٧م. ٥٧. الكرد في العصر العباسي (١٣٢-٧٤٩/٥٣٣٤-٧٤٩)، الطبعة الأولى، دار موكرياني للطباعة وللنشر-أرييل، ٢٠١٨م. زيدان، جرجى/ ٥٨. تاريخ التمدن الاسلامي, الطبعة الاولي, منشورات مكتبة الحياة-بيروت, بلا. ژيان خۆشەويست پيرۆت/ ٥٩. الاعتـراف بالدولـة بـين التصـور القـانوني واتعامـل الـدولي, الطبعـة الاولـي, مكتبـة زيـن للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت, ٢٠١٨م. سوادی عبد محمد/ ٦٠. الاحوال الاجتماعية والاقتصادية في الجزيرة الفراتية خلال القـرن (٢٥/١٢م), الطبعة الاولى, بغداد, ١٩٨٩م. د.شفان ظاهر عبدالله/ ٦١. الاقطاع في كردستان (٣٣٤-٥٢٥/٩٤٩-١٢٥م), الطبعة الاولى, مركز زاخو للدراسات الكردية-زاخو, ٢٠١٨م. الشهابي, قتيبة/



٦٢. معجم القاب ارباب السلطان في الدولة الاسلامية في العصر الراشدي حتى بداية القرن العشرين, الطبعة الأولى, دمشق, ١٩٩٥م د.صلاح الدين فوزى/ ٦٣. النظم السياسية-النظرية والتطبيق, الطبعة الاولى, مكتبة اكلاء الجديدة-المنصورة, ١٩٩٤م. طقوش, د.محمد سهيل/ ٦٤. التأريخ الاسلامي الوجيز, الطبعة الخامسة, دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت, ۲۰۱۱م. ٥٥. التاريخ الدولة العباسية, الطبعة الثالثة, دار النفائس للطباعة والنشـر والتوزيـع-بيـروت, ۲۰۰۱م. عبدالرقيب يوسف/ ٦٦. الدولية الدوسيتكية، الجـزء الأول, الطبعية الأولـي، مطبعية اللـواء-بغيداد، ١٩٧٢م, الجـزء. الثانى، بغداد, العراق, ١٩٧٣م. العش، د.يوسف/ ٦٧. تاريخ عصر الخلافة العباسية, الطبعة الأولى, دار الفكر-دمشق, ٢٠٠٣م. فائزه محمود عزت/ ٦٨. الحياة الاجتماعية للكورد بين القرنين (٤-١٠/٥٩-١٥م), الطبعة الاولى, مطبعة الحاج هاشم-أربيل, ۲۰۰۹م. فيلد, هنري/ ٦٩. جنـوب كردسـتان-دراسـة انتروبولوجيـة, نقلـه الـى العربيـة: جـرجيس فـتح اللـه, الطبعـة الأولى, دار أراس للطباعة والنشر-أربيل, ٢٠٠١م. د.قادر محمد حسن/ ٧٠. الامـارات الكورديـة فـى العهـد البـويهى-دراسـة فـى علاقاتهـا السياسـية والاقتصـادية (٣٣٤-٩٤٥/٥٤٢-٥١٠٥م), الطبعة الأولى, مؤسسة موكرياني للبحوث النشر-اربيل, ٢٠١١م. القزاز، د.محمد صالح داود/ ٧١. الحياة السياسية في العراق (٥١٢-٥٦٥), الطبعة الاولى, مطبعة القضاء-النجف الاشرف, ۱۹۷۱م. د.لولاف مصطفى سلىم/ ٧٢. الكرد في المصادر الادبية العربية خلال العصر العباسي (١٣٢-٥٥/٥٥٧-١٢٥٨م)-دراسة. تأريخية تحليلية, الطبعة الأولى, مركز زاخو للدراسات الكردية-زاخو, ٢٠١٨م. متز، ادم/



٧٣. الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري, ترجمة: د.محمد عبدالهادي أبوريدة, الطبعة الأولى, مطبعة لجنة التأليف والنشر القاهرة, ١٩٥٧م. محمد أمين زكى/ ٧٤. تأريح الدول والامارات الكردية فيّ العهد الاسلامي، الطبعة الاولى، القاهرة، ١٩٤٥م ٥٧. مشاهير الكرد والكردستان في العهد الاسلامي، ترجمة: سانحة زكي بك، قدم للجزء الثاني و زاد عليه: محمد على عوني، الطبعة الأولى، دار الزمـان للطباعة والنشر-دمشق، ٢٠٠٦م. د.محمد احمد خلف الله/ ٧٦. القران والدولة, الطبعة الاولى, مكتبة الانجلو المصرية-القاهرة, بلا. د.محسن محمد حسين/ ٧٧. اربيل-دراسة تاريخية, الطبعة الأولى, دار اراس للطباعة والنشر-أربيل, ٢٠١٢م. محمد كرد على/ ٧٨. الاسلام والحضارة العربية, الطبعة الأولى, القاهرة, ١٩٣٨م. د.محمود خلف/ ٧٩. مدخل الى علم العلاقات الدولية, الطبعة الأولى, دار زهران للنشر-عمان, ١٩٩٧م. مرجونه، ابراهيم محمد/ ٨٠. تاريخ الأكراد دراسة تاريخية حضارية في ظل الخلافة العباسية, تقديم: سحر السيد عبدالعزيز سالم, الطبعة الأولى, مؤسسة الشباب-الجامعة الأسكندرية, ٢٠١٠م. مصطفى جواد/ ٨١. جـاوان القبيلـة الكرديـة-المنيـة ومشـاهير الجـاوانيين, الطبعـة الأولـي, المجمـع العلمـي الكردى-بغداد, ١٩٧٣م. النقشبندى، سلام احمد عبدالله العبابيلي/ ٨٢. مباحث في تأريخ شهرزور في العصور العباسية, الطبعة الاولي, مطبعة الحاج هاشم-أربيل, ۲۰۱۳م. نيكيتين، باسيل/ ٨٣. الكرد-دراسة سوسيولوجية و تأريخية, تقديم: لويس ماسينيون، نقله من الفرنسية و علق عليه: د.نوري طالباني, الطبعة الثالثة, منشورات اراس-ارييل, ٢٠٠٤م. الهسيناني, موسى مصطفى/ ٨٤. سنجار-دراسة في تأريخيها السياسي والحضاري (٥١٢-١٢٥/١٢٦-١٢٦١م), الطبعة الاولي, دار سبيريز-دهوك, ۲۰۰۵م.



سٽيهم: سهرچاوهڪان به زماني فارسي سەرچاوه كۆنەكان: مستوفى القزوينى، أبوبكر بن حمد بن نصر القزوينى/(٥٧٥٠/ما). ٨٥. تاريخ گزيده، با اهتمام: د.عبدالحسين نوابی، چاپ چهارم ، چاپخانه سپهر -مؤسسه انتشارات امير ڪبير، تهران، ١٣٨١ه.ش. ٨٦. نزهة القلوب في المسالك والممالك, بأهتمام: كي لسترنج, چاپ اول، تهران، ١٣٦٢ه.ش. مؤلف مجهول/القرن السادس الهجرى/الثاني عشر الميلادي). ٨٧. مجمل التواريخ والقصص، بتصحيح: ملك الشعراء بهار، چاپ اول، تهران، ١٣١٨هش. ناصر خسرو، أبومعين الدين القبادياني المروزي/ ۸۸. سفرنامه، بتصحيح: دبير ساقى، چاپ اول، تهران، ١٣٥٠ه... ب. سەرچاوە نوێيەكان: پیرنیا، حسن و عباس أقبال اشتیانی/ ٨٩. تاريخ ايران-از اغاز تا انقراض ساسانيان از صدر اسلام تا انقراض قاجاريه، چاپ دوم، انتشارات ميلاد-تهران، ١٣٨٥.ش. پيكولوسكايا، ن. و و ديگران/ ۹۰. ايران از دوران باستان تاپايان سده هجدهم، ترجمه: كريم كشاورز، چاپ پنجم، أنتشارات پيام، چاپخانه مروى- تهران، ١٣٦٣ه.ش. رضا خضری, د. سید احمد رضا/ ٩١. تاريخ خلافت عباسى از اغاز تا پايان ال بويه، چاپ هفتم، چاپ مهر-قم، ايران، ١٣٨٨هش. زرين كوب، عبدالحسين/ ٩٢. تاريخ مردم ايران- ايران قبل از اسلام- كشمكش باقدرتها، چاپ أول، مؤسسه أنتشارات امير کبیر-چاپخانه سپهر، تهران، ۱۳۷٤هش. كسروى، أحمد/ ۹۳. شهرياران گمنام، چاپ سوم، أنتشارات أمير كبير-تهران، ۱۳۵۳ه.ش. م. ن. نچکينا و ديگران/ ٩٤. تأريخ مختصر جهان، ترجمة: محمد تقى فرامرزى، چاپ اول، تهران، ٢٥٣٦شاهنشاهى. چوارهم: سەرچاوەكان بە زمانى كوردى: د.ئاراس فەريق زەينەڭ/ ٥٥. ديبلۆماسيەتى كورد لەسەردەمى بووەيھىيەكاندا، چاپى يەكەم، چاپخانەى كەمال-سلێمانى، ٢٠١٢ ز.

ئاشورى ، داريوش و دكتور بههادينى پازاگاد و روزبه /



الحوادث- بهغداد، ١٩٨٥ز. برونسهسن، مارتين فان/ ۹۷. ئاغا و شێخ و دەوڵەت، وەرگێڕانى: د.كوردۆ عەلى، چاپى يەكەم، چاپخانەى سەردەم-سلێمانى، .;٢٠٠٣ بوا، تۆما/ ۹۸. ژيانى كوردەوارى، وەرگێرانى: حمەسعيد حمەكريم، چاپى يەكەم، چاپخانەى زانكۆى سليماني-سليماني، ١٩٨٠ز. چرا محمود حسن/ ۹۹. بزافی رؤشنبیری دینهوهر لهسهدهی سێیهم و چوارهمی کۆچی نۆیهم و دهیهمی زایینی، چاپی يەكەم، چاپخانەى چوارچرا-سلێمانى، ٢٠١٣ز. رەحيم ئەحمەد ئەمين/ .ı.. بەعەرەبكردنى ھەرێمە كوردنشـينەكان (٦٣٧–١٨×ز)-tێكۆڵينەوەيەكى مێژوويى شـيكارييە، چاپى يەكەم، چاپخانەي تيشك، سلێمانى، ٢٠٠٨ز. رۆژبەيانى، مەلا جەميل/ ١٠١. چوار دموڵهتی کوردی-چوار دموڵهتی فهرامۆشـکراوی نهناسـراو (دونبـوڵی، شـاهینی، شـوانکاره، مينتشاهي)، چاپى يەكەم، چاپخانەي وەزارەتى رۆشنبىرى-ھەولێر، ٢٠٠٠ز. ١٠٢. مێژووى حەسنەوەيھى و عەييارى، چاپى يەكەم، دار الحرية للطباعة-بغداد، ١٩٩٦م. ب. د.زرار *صد*يق تۆفيق/ ۱۰۳ چەند لێڪۆڵينەوەيەك دەربارەى كۆمەڵگاى كوردى لە سەدەكانى ناوەراستدا، چاپى يەكەم، چايخانەي خانى-دھۆك، ٢٠٠٨ز. ١٠٤. ڪوردو كوردســتان لەرۆژگـارى خــيلافەي ئيسـلاميدا (١١-٢٥٦ك/١٣٢-١٢٥٨ز)، چـاپى يەكەم، چاپخانەي رۆژھەلات-ھەولێر، ٢٠١٢ز. سۆران بەھا ئەحمەد/ ۱۰۰. کشـتوکاڵ و خـۆراك له هەرێمـی چيـا له سـهدهی (چـوارەمی كـۆچی دەيەمـی زايينـی)دا، چايخانەي ناوەندى سارا-سلێمانى، ھەرێمى كوردستانى عێراق-عێراق، ٢٠١٩ز. د.عهبدولره حمان غانم/ ١٠٦. بنهماكاني زانسته سياسييهكان، ومرگێراني: دلاومر عهبدوللا و محهمهد كهريم، چاپي يەكەم، سلێمانى، ٢٠٠٣ز. قەرەداغى، عەتا/ ١٠٧. پەرەسەندنى ناسروشتى كۆمەڭگاى كوردى، چاپى يەكەم، سلێمانى، ٢٠١٢ز.

٩٦. زاراوەى نـوێ يـان فەرھەنگـى نـوێ، وەرگێرانـى: بورهـان قـانع، چـاپى يەكەم، چاپخـانەى



قەفتان، ساڭح/

۱۰۸. مێژووی گەلی کورد له کۆنەوە تا ئەمرۆ، چاپی دووەم، چاپخانەو ئۆفسێتی شڤان-سلێمانی، ۲۰۰٤ز.

فنسنت، ئەندرو/

۱۰۹. تيومرييهكانى دموڵەت، ومرگێڕانى: عەبدوڵلا فازڵ گەرميانى، چاپى يەكەم، خانەى ومرگێڕان-چاپخانەى رۆژھەڵات، ھەولێر، ۲۰۱۱ز.

كامەران عەزيز عەبدوڵلا/

- ۱۱۰. هۆكارەكانى سەرھەڭدان و رووخانىدنى مىرنشىنە كوردىيەكان لەسەردەمى عەبباسىدا-ليْكۆڭىنەوەيەكى شيكارى ميْژووييە، چاپى يەكەم، چاپخانەى حاجى ھاشم-ھەوليّر، ۲۰۱۲ز. كۆچيّرا، كريس/
- ۱۱۱. كورد له سهدمى نۆزدمو بيست دا، ومرگێڕانى: حهمه كهريم عارف، چاپى يهكهم، چاپخانهى شڤان-سلێمانى، ۲۰۰٤ز.

مەنگورى، ميرزا محەمەد ئەمين/

۱۱۲. كوردو كوردستان له ئيسلامهوه همتا ۱۹۷۰ز، چاپى يەكەم، چاپخانەى شەھيد ئازاد ھەورامى-كەركوك، ۲۰۰۸ز.

محمد أمين زكى/

- ۱۱۳. خولاصهیهکی تاریخی کورد و کوردستان چاپی دووهم، چاپخانهی شڤان-سلێمانی، ۲۰۰٤ز. موسا محهمهد خدر/
- ١١٤. وێنەى كورد لەسەرچاوە مێژووييە فارسييەكاندا، چاپى يەكەم، چاپخانەى رۆژھەلات-ھەولێر، ٢٠١١ز.

موڪرياني، حوسيٽن حوزني/

۱۱۰. اورێڪی پاشه*و*ه، چاپی يهڪهم، چاپخانهی ڪوردستان-ر<u>و</u>اندوز، ۱۹۲۹ز.

۱۱۲. كوردستانى موكريان، چاپى يەكەم، چاپخانەى زارى كرمانجى-رەواندوز، ۱۹۳۷ز.

مينۆرسكى، ڤلاديمير/

۱۱۷. كورد: وەرگێڕانى: حمەسعيد حمەكريم، چاپى يەكەم، چاپخانەى زانكۆى سەلاحەددين-ھەولێر، ١٩٨٤ز.

نهقشبهندى، د.حسام الدين على غالب/

۱۱۸. شــارەزوورو لۆرســتانى بــاكور لەســەدەكانى ناوەراســت دا-لێكــۆڵينەوەيەكى (مێژوويــى و شـيكارى)يە، وەرگێرانى لەعەرەبيـيەوە: رەنـج ئەبـوبەكر مـحەمەد، چـاپى يەكەم، چاپخـانەى حەمدى-سلێمانى، ٢٠٠٨ز.

نەورۆڭى, فارس/



### الملخص:

منذ زمن ليس بقريب حاول الكرد عبر عصوره التأريخية بتأسيس العديد من الكيانات المستقلة وشبه مستقله تحت ظل الامارات والدول يحكمها طائفة أو عشيرة من الطوائف والعشائر الكردية في التأريخ, لكن الشي الغريب من هذه المحاولات باءت كلها بالفشل وسقطت جميع الدول والامارات الكردية في التأريخ. وكانت السبب الرئيسي لفشل تلك المحاولات و سقوط تلك الكيانات, العامل الداخلي التي لها الدور في أسقاطها, بالاخص في العصر الاسلامي الوسيط. ويرجع السبب الى بروز النزاعات الداخلية على السلطة وبتأثير القوى السياسية الخارجية.

من هنا ومن أجل تسلط الضوء على سقوط الدول والأمارات الكردية في العصر الأسلامي الوسيط وبالأخص في العصر العباسي الوسيط, قمنا بكتابة هذا البحث للمؤتمر العلمي الدولي السابع لمركز زاخو للدراسات الكردية في جامعة زاخو. وقسمنا البحث الى مدخل ومبحثيين. ففي المدخل قمنا بتوضيح العديد من المصطلحات يخص البحث أمثال (الأمارة, الدولة, الكيان السياسي في العصر الأسلامي الوسيط). اما في المبحث الأول تطرقنا الى أهم العوامل الداخلية على سطح العوائل والطوائف الحاكمة في الدول والأمارات الكردية التي لها الدور في سقوطها. اما في المبحث الثاني شرحنا العديد من العوامل الداخلية في أسقاط تلك الدول والأمارات. وأختتمنا بحثنا هذ بعدة نتائج وصل اليه الباحث, مع الأسارة الى المصادر والمراجع الذي أستخدمنا في هذا البحث ومن الله التوفيق.



### Abstract:

Not long ago, the Kurds tried through their historical eras to establish many independent and semi-independent entities under the shadow of the Emirates and states ruled by a sect or clan of the Kurdish sects and clans in history, but the strange thing of these attempts all failed and all Kurdish states and emirates fell into history. And it was the main reason for the failure of those attempts and the fall of those entities, the internal factor that had a role in the fall and collapse of it. Especially in the middle Islamic era. The reason is due to the emergence of internal conflicts over power, with the influence of political forces outside the authority of those Kurdish states and emirates.

From here and in order to shed light on the fall of the Kurdish states and emirates in the medieval Islamic era, especially in the medieval Abbasid era, we wrote this research for the Seventh International Scientific Conference of the Zakho Center for Kurdish Studies at the University of Zakho. We divided the research into an introduction and two topics. In the introduction, we clarified many terms related to the research, such as (the emirate, the state, and the political entity) and then dealt with the Kurdish society in that era.

As for the first topic, we discussed the most important internal factors on the surface of the ruling families and sects in the Kurdish states and emirates that have a role in their downfall. As for the second topic, we explained many of the internal factors that led to the overthrow of those countries and the Emirates. And we concluded this research with several results reached by the researcher, with reference to the sources and references that we used in this research, and God grant success.



# هه فبهندييا دنا فبمرا ناووسك و ديراندا (دم فمرا ئاميّديين ومك نموونه)

م. جەمىل محەمەد شىلازى

هەريما كوردستان- دهوك/ عيراق

#### يوخته:

ئەڤ ڤەكۆلىنە ڤەكۆلىنەكا مەيدانى شرۆڤەكارىيە، د ڤێ ڤەكۆلىنىدا بزاڤ ھاتىيە كرن ڪا ل دهستپٽڪٽ چاوا و بۆچ شڪهفتٽن خۆرستي هاتينه بڪارئينان، ڪو ل قۆناغٽن جودا جودا هاتينه بكارئينان ژ بۆ (ڤەحەويانێ و ژيانێ، پاراستن و ڤەشارتنێ و ژ بۆ پەرستنێ و خەلوەتێ)، پاشى هزر ددروستكرنا شكەفتێن دەستكرد (ھەلكولايى) كرينـە، نەخاسـمە ل وان دەڤەرێن شكەفتێن خۆرستى ئى نەبوون يان دكێم بوون، و كا ئەو ھەڤبەندىيا دناڤبەرا ناووسكان و دێراندا چىيە و بۆ چ هاتينه بڪارئينان، و ڤهڪۆلين ژ دوو پشڪان پٽِڪدهٽتن، پشڪا ئٽِڪێ/ د مژارا ئٽِڪٽِدا، شڪهفت و ناووسك و ديّر و رِهبهن وهك پيّناسه و زاراڤ، و كورتييهك ل دوور ديرۆكا ناووسكان ل سهر دهميّن جودا جودا، نهخاسمه کا مهسیحییهت د چ قۆناغ را دەربازیوویه و چ ب سهرێ وێ هاتییه؟ و دمـژارا دووييّدا، چەندين گريمانەك ھاتينە بەحسكرن، تيّدا ھاتينە خۆياكرن كا ناووسك كەنگى و بۆ چ هاتينه دروستكرن؟ و دپشكا دوويێدا/ د مژارا ئێكێدا، بهحسێ جۆرێن ناووسكان هاتييه كرن، كا ژ لايێ نهخشهسازيڤه د چاوانن؟ ب چ شێوه هاتينه دروستڪرن؟ ڪو ئاماژه ب ڪومهڪا ههر جۆرهڪي هاتينه دان، ئەويّن ل دەڤەرا ئاميّدييێ د بەربەڵاڤە، و د مژارا دووييّدا، ئەو گريمانيّن د پشڪا ئيّكيّدا هـاتين، هاتينـه گهنگهشـه ڪـرن، ڪـا ڪـيش گريمـان راسـتتره ژ بـۆ وان ناووسـڪێن ل دهڤـهرا ئاميديين، هاتينه دروستكرن و ههلكولان د كهڤراندا، ل دويڤ جهـٽ جـوٚگرافييٽ وان، و بـزاڤ هاتييه ڪرن و هاتينه خۆياڪرن، ڪو ئهو ناووسڪٽن ل دەڤەرا ئامٽدييٽ هاتينه ديتن ژ بهر چەند هۆكارەكان، چەنىد ئەنجامـەك ژى دەركەفتىنـە، كو ناووسـكان ھەڤبەندىيـەكا خۆرت ب دێرانڤـە هەنه، و ژ بۆ جهێن خۆ ڤەشارتن ژ دوژمنان و پەرستنى ھاتىنە بكارئينان.

پەيڤێن سەرەكى: شكەفت، ناووسك، دێر، صەومەعە، رەبەن، دەقەرا ئامێدييێ، پەرستگەھ و پەرستن.



### پێشڪۆتن:

دەقەرا ئامىدىيى ئىنى ژوان دەقەرانە يىنى كو ھەر نەالەكا وى، ھەر گەلىيەكى وى، ھەر دۆلەكا وى، ھەر سەرى چىايەكى، ھەر سەرى گۆپىتكەكى، ھەر سەر كەقرەكى، دى پاشمايىن شوينەوارەكى لى بىنى، ئەقجار ئەق شوينەوارە يىن سەردەمىن چەرخىن بەرينى يىن كەقن بن، يان يىن لۆلۆيى، گۆتى، كاشى، مىتانى، مىدى و...ھتد بن، يان يىن جۆھىيەتى بن، يان مەسىحىيەتى، يان زەرەدەشتىى، يان مۆسلمانەتىى، يان يىن سەردەمىن مىرگەھان بن، كو ئەقرۆ پىتقى ب ھەلشكافتى و ھەلكۆلان و قەكۆلىنى ھەنە، دا راستىيا دىرۆكا وان شوينەواران بەينى زانىين و قەيدكرن و ئەرشىفكرن، ژبۆ بەرەبابىن مىلەتى د كوردستانىدا د ئاكنجى، كو تشتەكى ژ بۆريىي خۆ بزانن، كەرشىغىرن، ۋ بۆ بەرەبابىن مىلەتىن د كوردستانىدا د ئاكنجى، كو تشتەكى ژ بۆريىي خۆ بزانن، كەرشىغىرن، ۋ بۆ بەرەبابىن مىلەتىن د كوردستانىدا د ئاكىنجى، كو تشتەكى د بۆريىيى خۆ بزانن،

هەتا نەۆ ب سەدان شوينەواريّن ل كوردستانى ھەين وەك؛ كنيشتە، ديّر، مزگەفت، كەلھە، دويرگەھ، ناووسك و…هتد، كو بشيّوەكى مەيدانى نەھاتينە ديتن، كاچ ل وان جهان ھەنە، چ پاشماو لى ھەنە؟ بۆچ مللەت و قۆناغ دزڤرن؟ لموما گرنگييا ڤى ڤەكۆلينى د وى چەندى دايه، ھەمى ئەو جهين دى بەحسكەين يان ميناكان ژى وەرگرين، دناڤبەرا ساليّن (٢٠١٠ . ٢٠١٥)ى سەرەدانين مەيدانى ژ لايى مە قە بۆ پيتر ژ (٣٠) گۆندين دەقەرى ھاتينە كرن و بشيوەكى زانستى زانيارى ل سەر ھاتينە كومكرن، و ئەو ھەمى شوينەوار و زانيارييين وان د پەرتووكەكيدا ب ناڤى (ژ شوينەواريّن دەڤەرا ئاميّدييى) ژ لايى (سەنتەرى بيشكچى بۆ قەكۆلينيى مەرقايەتى) ل سالا سالارىن دەڤەرا ئاميّديىيى دى ئەقە بۇ يەت ر سەنتەرى بيت كەرى دەۋەرى ھاتينە كەرن و بشيۆەكى دانستى شوينەواريّن دەڤەرا ئاميّديىيى ژ لايى (سەنتەرى بيت كچى بۆ قەكۆلينيّن مرۆڤايەتى) ل سالا شوينەواريّن دەڤەرا ئاميّديىيى دى ئەقە دۇ لايەكى دىيەرەر بيت كەر بو دانياريييتى وان د پەرتووكەكىدا ب ناڤى (ژ سەردىدى دىقەرى دەقەرا ئاميتديىيى دى سەندەرى بيت كېرى بىت كېرى بىق مەكۆليىتى مەرۆڤايەتى لىسالا

ق مكۆلين ژ دوو لايانق ميا سنۆردايه، ئەوژى: تنىخ دەقەرا ئامىدىيىخ وەك نموونە ھاتىيە وەرگرتن، و ژ دەقەرا ئامىديىخ ژى ژ گۆندىخ دىدىخى ل رۆژھەلاتىخ ئامىديىيى ل دەقەرا سىنەى و بەرىخ گارەيى، دگەل دەقەرا بەروارى بالا ئەقە ژ لايەكىشە. و ژ لايەكى دىشە، ژ شوينەواران ژى تنىخ ھەقبەندىيا ناووسكان ب دىرانشە ھاتىيە وەرگرتن، كو بەحسى پەرسىتگەھىن دى وەك يىين جۆھياتىيى و زەرەدەشتىيەتى و مۆسلمانەتىيى نەھاتىنە وەرگرتن داكو بابەت درىيژ نەبىت.

قەكۆلىن قەكۆلىنى قەكۆلىنەكا (مەيدانى دىرۆكى شرۆقەكارى)يە، كو بزاق ھاتىيە كرن ل سەر قى رېبازى، قەكۆلىن بەيتە نقىسىن، ئەوژى ھەمى ئەو ناووسك و ديّريّن دى بەحس لى ھيّتە كرن، سەرمدانيّن مەيدانى بۆ ھاتىنە كرين، و ل دويڤ زانيارى و ژيّدمران، ل سەر لايەنى ديرۆكى يى وان شوينەواران قەكۆلىن و شرۆقەكرن بۆ ھيّنـه كرن، لـەوما قەكۆلىنـەكا مەيـدانى ديرۆكىى شرۆقەكارىيە.

پلانا ۋەكۆلينى:

ڤەڪۆلين ژ بلی پێشەڪيێ، ژ دوو پشڪێن سەرەڪێ پێڪدھێتن و ھەر پشڪەك ژی ژ دوو مژاران پێڪدھێتن، ب ڤی شێوەیی: پشڪا ئێڪێ/ دبنه دوو مژار، مژارا ئێڪێ، شـڪەفت و ناووسـڬ و



ديدر و رەبەن وەك پيناسە و زاراڤ، و كورتييەك ديرۆكى ل سەر وان كارەسات و رويدانيّن ب سەر دەقەريّدا ھاتين و كارئينانا شكەفتيّن خۆرستى د قۆناغيّن جودا جودا دا و پاشى ھەلكولانا شكەفتيّن دەستكرد (ناووسك . ناعوسك . صەومەعە). و مـ ژارا دوويى، چەند گريمانەك ھاتينە ومرگرتن، ل دوور ناووسك كا بۆچ ھاتينە دروستكرن و بكارئينان؟ و كاچ ھەقبەندييا وان ب ديرانڤه ھەنە؟ و پشكا دوويى/ ديسان ژ دوو مـ ژاران پيّكدهيّتن، مـ ژارا ئيّكى، كا چەند جۆريّن ناووسكان ھەنە؟ هەر جۆرەك يى چاوايە؟ نەخشەسازييا وان چاوانە؟ ل كيرى ھاتينە دروستكرن؟ ديرانڤه ھەنە؟ هەر جۆرەك يى چاوايە؟ نەخشەسازييا وان چاوانە؟ ل كيرى ھاتينە دروستكرن؟ دىران ھەنە؟ ھەر جۆرەك يى چاوايە؟ نەخشەسازييا وان چاوانە؟ ل كيرى ھاتينە دروستكرن؟ دىران ھەنە؟ ھەر جۆرەك يى چاوايە؟ نەخشەسازييا وان چاوانە؟ ل كيرى ھاتينە دروستكرن؟ دىرى ھەنەك ميناكان ژ وان ديرين ل سەر دەمين جودا جودا بووينە مزگەفت، يان مەزارەكى مۆسلمانا. و مژارا دوويى، گەنگەشەيا وان ھەر چوار گريمانان دھيتەكرن، دا ل دويماھييى ئەنجام خۆيا بېن، كا ئەڤ ناووسكە ل دەقەرين مە كەنىگى و بۆچى ھاتينە دروستكرن و ل دويماھييا ئەخۆلينى ئەق ئەخورىيىنى مە كەنىگى و بۆچى ھاتينە دروستكرن و ل

پـەيڤىن سـەرەكى: (شـكەفت، ناووسـك، دێـر، صـەومەعە، رەبـەن، دەڤـەرا ئامێـدييێ، پەرسـتگەھ و پەرستن).

# پشڪا ئێڪێ: مژارا ئێڪێ/ ناووسك و دێر و ړهبهن ومك زاراڤ و پێناسه:

ل دەمى قەكۆلىن و دويشچوون ئىسەر شوينەوارىن كەقنىن دەقەرى دھىتە كرن، گەلەك تشت دھىنە دىتن كۆ پىتقى ب قەكۆلىنىن زانستى ھەيە ژ بۆ گەھەشتنا راستيىى، ئەوما ھەبوونا رىزژەيەكا زۆرا ناووسكان و دىران ل دەقەرا بەھدىنان پىتقى ب قەكۆلىنىن ھوير و كوير ھەيە كا چ ھەقبەندى پىكقە ھەنە، ئەوما بابەت قەكۆلىنەكە ل دوور ھەقبەندىيا ناووسكان ب پەرستگەھانقە ب تايبەت ژى ب دىرانقە، چونكە پىتقىيە بزانىن كا ناووسك چنە؟ شىزوازى وان يى چاوايە؟ چاوان ھاتىنە دروستكرن؟ كەنىگى ھاتىنە دروستكرن؟ بۆ چ ھاتىنە بكارئىنان؟

و دەقەرا ئاميدييى وەك ميناك ھاتە وەرگرتن، چونكە سەرەدانين مەيدانى بۆ پيتر ژ (٣٠) گۆندين دەقەرى ھاتينە كرن، ل دەقەرا بەروارى بالا و سىپنەيى و بەرى گارى، ئەو شوينەوارين مينا (ناووسك، دويرگەھ، دير، مزگەفت، شكەفتين شوينەوارى)، ھەمى ھاتينە وينەكرن و پيقان شيوازين دروستكرن و ئاقاكرنا وان ب پيقانين ھويربين زانيارى ل سەر ھاتينە كومكرن، و ئەو ھەمى د پەرتووكەكيدا ب ناقى (ژ شوينەوارين دەقەرا ئاميدييى<sup>(١)</sup>)دا ھاتينە چاپكرن، لى ب فەر ھاتە زانين وەك قەكۆلىنەك خۆسەر و ھوير ل سەر ھەقبەندييا دانقبەرا ناووسك و ديراندا بەيتە كرن، دى ب ھەر ھاتە زانين ھەتا نەۆ قەكۆلىنەك دۆسەر و ھوير ل سەر ھەقبەندييا داقبەرا ناووسك و ديراندا بەيتە كرن، چونكە شكەفت د قۆناغين ديرۆكيدا:

ئەگەر چاڤخشاندنەك سەرپى بۆ شكەفتىن خۆرستى (سرۆشتى) بەيتە كرن، ئەوين د پرانييا چياياندا ھەنە، دھيتە تيبينيكرن، ل قۆناغين جودا جودا يين ژيانيدا ھاتينە بكارئينان وەك پەناگەھ و جەي ڤەحەويانى و خۆ پاراستن ژ دوژمنان، ئانكو د سى خالاندا دھينە كومكرن، ئەوژى:



# دوك پەناگەھ (جهێ ڤەحەويانێ):

هەر بۆ ميناك هەردوو شكەفتێن (شانەدەر و هەزارمێرد) ل كوردستانێ كو ب ئێكەمين جهێ ڤەحەويان و ژيانا مرۆڤێ ژ جۆرێ نياندرتاڵ تێدا، كو كوردستان ب لاندكا شارستانييەتێ هاتييه ناڤكرن، چونكه ژ دەستپێكا پەيدابوونا مرۆڨى تاكو (١٠٠٠٠) سالأن ل بەرى زايينى ژيان د ڨان شكەفتاندا دەستپێكرييە. ھەر وەكو (زێبارى و مايى) د پەرتووكا خودا دبێژن: ((دويڤچوويێن شينواران دووپاتى ل سەر وێ چەندێ كرييە، كو كوردستان ھەر د چەرخێن كەڤندا مرۆڤ لێ ژياينه و ئاكنجيبووينه و ڤەكۆلينێن دەستپێكێ خۆياكرينە، كو شوينه، مۇ شكەفت و جهێن نێزيكى رويبار و ژێدرێن ئاڨێ ئەو جهبووينە ھەر ژ چەرخێ بەرى يێ كەڨن بووينە جهێ ژيارا مرۆڤان)) (٢٠١٠: ٢٨).

# ۲. وەك جهێ خۆ پاراستن و قەشارتنێ ژ دوژمنان:

هێرش و داگيرڪرنێن بەردەوامێن مرۆڤان ل سەر ئێڬ و دوو، وەل خەلڪێ ڪرييه، بەرەڤ هندەك جهان برەڤن دا تێدا خۆ ژ هێرشێن دوژمنان بپارێزن، ( لُوْ يَجِدُونَ مَلْجَأَ أَوْ مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَّخَلًا لُوَ لُوْا إليْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ) (ئەلتەوبە/ ٥٧) ئانكو: (ئەگەر وان ئاسێگەھەك . كو تێدا ھاتبانـه پاراسـتن .، يان شڪەفتەك . كۆ تێدا نەھاتبانە ديتن .، يان ژێر زەمينەك . كۆ چۆبانە تێدا . ديتبايە، دا ب لەز و بەز بەرى خۆ دەنى . ژ ترساندا.)(سگێرى، ٢٠٠٢؛ ١٩٦). ھەر بۆ ميناك؛ دەما كو (ھەڤاڵێن شكەفتى) دخواستن ژ بهر ستهم زۆردارييا شاهێن خۆ يێن ستهمكار برهڤن: (إذْ أَوَى الْفِتْيَةَ إلَى الْكَهْفِ فَقَالُوا رَبَّنَا آَتِنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً وَهَيِّئْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَدًا) (ئەلكەھف/ ١٠) ئانكو: ((بِيْرْه وان، دەمـێ وان گەنج و لاوان خوّ گەھاندىيە شكەفتىّ، و وان گۆت: خودىّ وۆ، تو دلۆڤانىيەكىّ ژ دەڤ خوّ ب مە ببە . ل ئاخرەتى ل مە ببۆرە، و مە ئىێمن بكە ژ نەياران...)) (سـگێرى، ٢٠٠٢: ٢٩٤). و ل جھەك دى د ھەمان سورهت دا هاتييه: (وَإِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللَّهَ فَأُوُوا إِلَى الْكَهْفِ...) (ئەلكەهف/ ١٦). ئـانكو: (و گاڤا ههوه خۆ ژ وان و يێت ئهو شوينا خودێ د پهرێسن . ژ بوتان .، دوير ئێخست و خۆ ژێ دا پاش، ڤێجا خۆ بگەھيننه شڪەفتێ...) (سگێرى، ٢٠٠٢: ٢٩٥). ھەر ديسان دەمـا كو قورەيشىيان دخواسـتن پێغەمبەرى (س) بكوژن، لێ پشتى ئەو ژ مەكەھێ دەركەفتى رەڤى، بەرەڤ شكەفتێ چوون: (...ڤَانِيَ اثْنَيْنِ إذْ هُمَا فِي الْغَارِ إذْ يَقولُ لِصَاحِبِهِ لما تَحْزَنْ إنَّ اللهَ مَعَنَا ...) (ئەلتەوبە/ ٤٠). ئانكو: (...وەختى ئەو هەردوو د شكەفتێڤه بوون، دەمێ دگۆتە هەڤاڵێ خۆ . ئەبووبـەكرى . ب خەم نەكەڤە، نێ خودێ يێ دگەل مە...) (سگێرى، ٢٠٠٢: ١٩٣).

### ۳. وەك جهێ خەلوەت و پەرستنێ:

شكەفت جهەك بوويە خودى پەرىس بەرەڤ شكەفتا دچوون، ل ويرى دگەل خودى دكەفتنە د خەلوەتيدا، ھەر وەكو موحەمەد پيغەبەرى (س) بەرى شرۆشى د چوو شكەفتا حەرائى، ھەر وەكو د ژيدەراندا ھاتى: (دەما كو ژييى وى بەرەڤ چل سالييته چوويى، ڤيانا بتنى مانى ل دەڤ پەيدابوو، كو ھەر ھەيام ھەيام، بەرەڤ شكەفتا حەرائى دچوو ـ شكەفتا حەرائى دكەفتە چيايەكى لايى باشۆرى رۆژئاڤايى مەككەھى ، و بتنى ما د وى شكەفتا دەرائى دكەفتە خەلوەتى، و ب شەڤان پەرستن تيدا دكر، ھندەك جار دەھ شەقان دما و ھندەك جاران ژى ھەيقى ھەميىيى، و پاشى دا قەگەريتەڤ مال، بەلى گەنەدكىشا دا جارەكا دى چىتەڤ شكەفتا حەرائى، و هۆسان ھەتا



كو جارهكێ د شكهفتێدا د خهلومتێدا بوو و سرۆش بۆ هاته خوار) ((المباركفوري، (د س): ٦٠) و (البوطي، ١٩٩٠: ٢٤)). كو ل دويڤ هندهك ژێدمران دكهفته (١٧ى رهمهزانێ سالاً چل و ئێكێ ژ بوونا وى، ٦ أغسطس ٦٠٦ز) بوو) (الندوي، ١٩٨٩: ١١٦).

لٽ وهڪى خوّيا ل ههمى جهيّن پيٽشى شڪهفتيّن خوّرستى نهبووينه، ژ بو قهحهويانٽ وهك پهناگهه، يان خو پاراستن و قهشارتنٽ تيّدا، يان ژ پو پهرستنٽ و خهلومتٽ، لموما مروّقى هزر د دروستڪرنا شڪهفتيّن دهستڪرد دا ڪرينه، ئموژى كولانا ڪهڤران، ڪو ب ناڤٽ (ناووسك . ناعوسك) هاتينه نياسين، ههر وهڪو د قورئانا پيروزدا ئاماژه ب وٽ چهندٽ ڪرييه، وهك تيّدا هاتييه: (وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلُفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِدُونَ مِنْ سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا ...) (ئەلئەعراف: ٢٤). ئانكو: ((بيننه بيرا خو وهختٽ هوين ئيناين و د ئەرديدا ئاكنجى كرين پشتى خودێ عيّلا عاد بهر ئاتاف كرى، لا دهشتيّت وێ . هوين . قهسران ئاڤا دكەن و چيايان دكۆلن د كەنه خانى...)) (سگيرى، ٢٠٠٢: ١٦٠).

### ناووسك وەك پٽناسە:

ئەگەر ئەم ل دويف ھندەك ژيدەران بچين كا ناووسك چنە؟ دى بينين ھندەك پيناسەيين كورت ژ لايى قەكۆلەرانقە داينى، خودانى پەرتووكا (تأريخ يوسف بوسنايا) ھۆسان پيناسە دكەت: (پينكھاتييە ژ شكەفتين د كەڤرى كولاين و دەرى وى ژى كونەكا بچويكە) (بن كلدون، ١٩٨٣: (٣٨).

# پەرستگەھ:

ل دەسـتپێڪێ دا بـزانين ڪا پەرسـتگەھ (معبـد) چ ڕامـان ددەت، پاشـى دێ پێناسـا دێـر و ڪنيشتەيان بەرچاڤ ڪەين، ھەر وەك د فەرھەنگۆڪا (پەرتووكا پيرۆزدا) ھاتى ھۆسـان پەرسـتگەھ پێناسە دكەن:

((ئاڤاهيٽ هەرى گرنگٽ جۆهيان بوو. سليٽمان كو پيغەمبەر و پاشايٽ ئيسرائيليان بوو، پەرستگەها ئيكى ل باژيرې ئورشەليمن ئاڤاكر. پەرستگەھ ل ئورشەليمن ب تنى ھەبوو. گەلى ئيسرائيل داخواز و پەرستنين خۆل ويرى دكرن و قوربانين خۆل ويرى سەرژيدكرن. ئەو پەرستگەھا سليٽمانى ئاڤاكرى، پشتى ٢٥٠ سالان ژ لاين لەشكەرى بابليڤه ھاتە ويرانكرن. ئەو پەرستگەھ ل سەر دەمى عيسايى مەسيح، ھيروديسى مەزن ب ئاوايەكى جوان چيكربوو. و ژ چوار پشكان پيكدھات: حەوشا دەرفە، حەوشا ناڤخۆ، پيرۆزگەھ و جهى ھەرى پيرۆز. پەردەيەكا مەزن پيرۆزگەھ و جهى ھەرى پيرۆز ژيكجوداكرن. سەرۆك كاھن سالان جارەكى، پشتى كو قوربان دھاتنە سەرژيكرن، دچوو جهى ھەرى پيرۆز، وى ل ويرى، ژ بەر گۆنەھين خۆ و ژ بەر گونەهين مىللەتى خۆ ژى نڤير دكرن و ليبۆرينا گونەھان ژ خودى دخواست. دەمى عيسايى مەسيح ل سەر دەلتى سەرژيكرن، دېرو جەي ھەرى پيرۆز. وى ل ويرى، ژ بەر گۆنەھين خۆ و ژ بەر گونەهين مىللەتى خۆ ژى نڤير دكرن و ليبۆرينا گونەھان ژ خودى دخواست. دەمى عيسايى مەسيح ل سەر جاچى مىرى، ئەو پەردەيا دىناڤبەر پيرۆزتگەھى و جەي ھەرى پيرۆز دا شەق بوو. ل سالا ١٠ زايينى، مىللەتى خۆ ژى نڤير دكرن و ليبۆرينا ھونەھان ژ خودى دخواست. دەمى عيسايى مەسيىر ل سەر بەركەريەن ئىمىراتۆريا رۆمايى پەرستگەھ داگير و ويران كى و ژ ھىگى ھەتا ئەڤرۆ پەرستگەھ جارەكا دى نەھاتيە ئاڤاكرن. پەرستگەھ دو دىرى دوران كى و ژ ھىگى ھەتا ئەڤرۆ پەرستگەھ



### دير و كنيشته:

رمنگه هندهك پيناسهيين هەقگرتى بۆ ديران د ژيدمراندا هاتبن، همر ومكى د هندەك ژيدمراندا ب قى شيّوميى پيناسه دكەن: (دير: خانييەكە رەبەن پەرستنى تيدا دكەن، و ئەو نە ل ناڤا باژيرپين مەزنن، بەلكو ل دەشت و سەرين چيانە، ئەگەر ئەو ل باژيران بن دبيرنى كنيشتە يان بيعه، و هندەكان هۆسان ژينك جوداكرنـه و دبيـرن: هنديكـه كنيشـتەنه يين جوهيانـه، و بيعـه يين نەسارييانە؛ و جەوههرى دبيريت: ديرين نەسارييا ئەصلى وان ژ خانى (دار) هاتييه، كو كوما وان دو يته (اديار)، و ديرانى خودانى ديرىن) (الحموي، ١٩٧٧؛ ١٩٩٤). و (دير ل نك نەسارييا تايبەته ب وان كەسين ب شەڤ و رۆژ تيدا دمينن ژ بۆ پەرستنى، كنيشتە ئەو جهه يى هەمى بۆ كرنا نڤيران لى خرف مدين) (حداد، ٢٠١٠؛ ١١٤/١). و (دير مەسـتره ژ كنيشتى ئەو جهه يى هەمى بۆ كرنا نڤيران لى خرفەدىن) (حداد، ٢٠١٠؛ ١١٤/١). و (دير مەسـتره ژ كنيشتى ئەو جهه يى هەمى بۆ كرنا نڤيران لى خرفەدىن) (حداد، ٢٠١٠؛ ١١٤/١). و (دير مەسـتره ژ كنيشتى ژ لايـى قەلافەتيقـه، بەلى هنديكـه كنيشتەنه مەسيحى وان بكاردئينن ژ بۆ پەرستنى، كنيشتە ئەو جهه يى ھەمى بۆ كرنا نڤيران لى منيشتەن ب شەڤ و رۆژ تيدا دىينى ژ بۆ يەرستنى، كنيشتە ئەھ جە يى قەلافەتيقـه، بەلى هنديكـه جوفـدىن) (حداد، ٢٠١٠؛ ١١٤/١). و دير مەسـتره ئو يين ئايينى ل باژيران) (بنگلى، ٢٠٠٠؛ ٢٢٨ كنيشتەنه مەسيحى وان بكاردئينن ژ بۆ ريورەسمين خۆ يين ئايينى ل باژيران) (بنگلى، م٠٠٠؛ ٢٢٨ جودانى (موسوعة التراث القروي) دبيژيت: (ئەو دكەڤنه هندەك جەين ئاسى كو ب زەحمەت بشيين بگەهنى يان هيرشان بكەنه سەر بەلكو ريكەكا ئاخى يا ب كەند و كور گەلەك تەنگ يىنىن بول ۋ نەرين داپشتى هاتينه ئاڤاكرن، لسەر هندەك شەنگستين كەڤران لسەر چيايين مەزن، كو وەل وان كرنـه ئەو گەلـەك د موكوم بىن، و پاراسـتنا وان دكەن كو ب زەحمەت مـرۆڤ و كيانەورين دەھبە بىگەهنى) (ريحانا، ٢٠٠٠؛ ١١٢٠).

ئەگەر ئەم چاقخشاندنەكى بۆ وان ديران بكەين يين ل دەقەرين مە ھاتينە ئاقاكرن، گەلەك ژ وان ل دويف وان سەخلەتانە ئەوين د قان ژيدەراندا بەحسى وان كرين، ژ وان: (ديره سۆرى، كو دكەقيتە دناقبەرا گۆندى ئينشكى و گۆندى ئەرەدنا ژۆريدا، ھەر وەسان ديرا باگويلى دىكەقيتە سەرى چيايى مەتينا دناقبەرا ژۆريا گۆندى ئينشكى و ژۆريا گۆندى ئيسفكا، ھەر وەسا ديرا گۆندى ديھى كو دكەقيتە رۆژئاقايى ژۆرييا گۆندى ديھى لسەرى چيايى<sup>(٢)</sup>، يان ديرا مار زەيايى كو دكەقيتە رۆژئاقايى گۆندى گەرەگۆ<sup>(٣)</sup>، ل سەرى چيايى گەرەي، و ديرا ديرەشى كو دكەقيتە ددەرى گەلىدا ئى ل بلنداھىيا پيتر ژ (١٥٠م) ژ عەردى، كو (٣٦٠) پەيسك د كەقرى ھاتينە كولان، تا دگەھييە جھى ديرى<sup>(٤)</sup>، و..ھتد)، كو ئەقە ھندەك ژ وان نموونانە يين بۆ مە دووپات دكەت كۆ دير ل سەرى چيا و جەين ئاسى ھاتينە ئاقاكرن.

رەبەن و خەلوەت:

بتنى مان ژ بۆ پەرستنى (خلوة) رەنگە ژ نىشانىن كەسىنى خودى ترس و خودى پەرىس بىت، ل سەر دەمىن جودا جودا يىن دىرۆكىدا ھاتبىتە دىتى، نەخاسمە پشتى پەيدابوونا تاك پەرستىى بۆ خوداوەندەكى يان خودايەكى بتنى، لەوما گەلەك كەس ژ بۆ مانەڤەيا بتنى ژ بۆ پەرستىى، گەلەك رىك گرتىنە بەر، ژ وان رىكان، دەركەفتى بەرەف بيابانى يان شكەفتاندا، ھەر وەك د (موسوعة الديارات) ھاتىيە: (زڤرين بۆ بيابانى ئانكو بتنى مان د كوخەكىشە، شەدەر، داكو ھەڤبەندىيا وى بتنى دگەل خودايدا بيت! كو ل وى دەمى پيتر دى ئىمناھىيى بدەستفە ئىنيت، كو رمۆشتى و ھەر تشتەكى و ژ دەنگان خۆ دويردكەت و ب ئاشتى ئەو دژيت و خۆ زيندان دىكەت د



هاتييه، و ناڤٽ رمهبانيهت همر ومڪو د قورئانا پيرۆزدا هاتى: (تُمَّ قَفَيْنَا عَلَى آ تَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأَفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَّةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَاءَ رِضْوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ أَجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَا سِقُونَ) (ئەلدەديد: ٢٧). ئانكو: ((پاشى مە پيغەمبەريّت خۆ د دويڤ وانپا هنارتن، و پشتى وان مە عيسايێ كۆپٽ مەريەمىخ هنارت و مە ئنجيل دايٽ و مە نەرمى و دلۆڤانى ئيخسته د دليّت واندا، ئەويّت باومرى پٽ ئينيايين و ب دويڤ كەڤتين، و رەبەناتيا ئەو ل سەر دچن، مە بۆ وان نەنڤيسيبوو، ئەوان ژ نك خۆ بائنيما پرئيسيتايين و ب دويڤ كەڤتين، و رەبەناتيا ئەو ل سەر دچن، مە بۆ وان نەنڤيسيبوو، ئەوان ژ نك خۆ بى ئينايين و ب دويڤ كەڤتين، و رەبەناتيا ئەو ل سەر دچن، مە بۆ وان نەنڤيسيبوو، ئەوان ژ نك خۆ بائنيما پرئيرى، ٢٠٠٢، دائان و رە دايتى وان دايتى و مە ئەرمى و دلۆڤانى ئيدشتى باين مەتيىي واندا، ئەويت پٽ ئينيەتا پرزيبوونا خودى چى كربوو، دىڭەل ھندى ژى وەك پيدىڤى ب جە نەئىنان، و ژ وان ئەويت باقىرى ئىيسىيى بائنيەت رەز بايتى بەلەندى وان دايتى، و گەلەك ژ وان ژ پيكا پاست دەركڤتين و خوان ئەويت (ستىرى، ٢٠٠٢، دائە). ھەر ل دوور پەيڤا (رەهبانييەت) كا ژ كويڤه ھاتييە و چو پامان دەت، (إبن كشير)) بارسيونا ئالىلەر بەرى بەرى بەرى بەر بەرى دەر بەي بەسارا رەھبانييەت يى ئىنايە دىنىڭ دىنى خۇرى بايلار مەرى بورى)) مەرىنى بەنتىيەت رەرى ئىرىۋەدىكەندى بەلىيەت يى ئىنايە دىناڭ دىنى خودە، بەر دورى يەنۇرى مەرى بەنۇرى بايتى مەرى بى

# كەنگى رەبەن پەيدابوون:

ل دويث ئهو ديتنيٽن بو پهيدابوونا (رەبەن . رهبان)انان هاتينه خۆياكرن ههر وەكو د پەرتووكا (موسوعة عالم الأديان)دا هاتى، هۆسان زاراڤٽ (رهبان) ددەته پێناسەكرن: (ئەو رەبەنێن كو بووينه بنەمايٽ . رەھبەنيٽ . و . رەھبانييٽ . ئەون ئەوێن دهێنه نياسين بـ(رهبان)، كو ژ ره و ريشالێن (رَهب) هاتييه ب رامانا ترس و لەرز و دوودلى و رەڤين، و (رَهب) د عەرەبيدا: ترسييا، ڤەلەرزى، و پاشى ئەڤ پەيڤه بوو (راهب). و پشتى كو رەبەن (ژ نير و ميّيان) پەيدابووين، ئەڤ پەيڤە دناڤ زمانٽ عەرەبى ژى پەيدابوو، كو ب رامانا: ئەوێ دترسيت دهيّت و پاشى بۆ وان كەسان ژى هاتە گۆتن، ئەفوين خۆ ژ خەلكى ڤەدەر . منعزل . دكەن و بەرەڤ ديران چووين ژ بۆ مەرەما پەرستنٽ. و رهبان ب رامانا: ھەرزەكارى دترسێ ژى دهيّت).

ئەگەر ميناكەكى ژ وان ميناكان وەرگرين يىن ددەنە خۆياكرن كا چاوان رەبەن ژ دىزران دەركەفتىنە و بەرەڤ ھندەك جھين قەدەر (منعزل) قە چووينە ژ بۆ پەرستنى و خۆپاراستنى ژ گۆننەھان، ھەر وەكو خودانى پەرتووكا (الرۇساء) ئاماژى ب وان كەسان دكەتن يىن ددىزانقە تۆشى ھندەك گۆننەھان بووين و ژ پەرستنى دويركەڤتىن دېيزيت: (ئەو ل وى دەمى ژ د يران دويركەفتين و ھەڤژينين خۆ ھىلاين ئەوين كو شەيتانى ژ بەر وان ئەو دسەردا برين، و ئەو بەرەڤ فوغونتا (فوغيثا) قە چووين، كو ئەو جهەكە زۆرى بىدەنگە و رەحەتە، ئەو بۆ دەمەكى درير ماينە ل ويرى و وان خۆ ژ وان گۆننەھان شويشتى ئەوين تۆشبووينى، ئەرژى ب رۇن دەمەكى درير ماينە ل ويرى و وان خۆ ژ وان گۆننەھان شويشتى ئەوين تۆشبووينى، ئەرۋى بىر رۆندك باراندىنى و ئەو بوونە قە كەسين قەنچ پشتى كو بووينە كەسين لاواز و شكەستى، و كەرىسى دو بوونە قە كەسين قەنچ پشتى كو بووينە كەسين لاواز و شكەستى، و خەملاندى پشتى دوو بوونە ۋە كەسين دەركرى و دويركەفتى، ئەوين يو دىشەل دى بەرۋىون يەر بونىكە باراندىنى و ئەو بوونە ۋە كەسين قەنچ پشتى كو بووينە بىلەنى، و كەسين پىرۆز (قديس) و خەملاندى پشتى كو بووينە كەسين دەركرى و دويركەفتى، ئەين يىنى يويز (قديس) و خەملاندى پىستى كو بووينە كەكەتين دەركرى و دەيركەقتى، ئەدەر يەيرۇن يەتى بوين يەر بووينە كە كەنىزا ھرزين و يەندى بەرەتى يەتى كەردى يەردى يەر يەلىرى يەر بوين يە يەر بوين مەلىدىن يەن يەرىرى يەتى كەندى بەتى يەتى يەرىن يەر يەر بوين يەيرى يەتى دەركرى و دويركەفتى، يەتى كەر يەتى يو يەتى يەريرۇز (قديس) يەيرىن يەيرى يە



بهيّزمكا ئاڤاكرى ژ دمروون و لهشيڤه، ئەوژى ب كارى و هزركرنێ، كو ئەو دوو هيّزيّن تمامكەريّن ئيّكن ژ بۆ رازيبوونا خودايێ هەموويان و ريزگرتنا نيّزيكان) (المرج، ١٩٦٦: ٣٨). و ومسا دياره هەر ژيّدمريّن مەسيحييەتێ بخۆژى د هەڤرانـه، دگەل وێ چەنـدێ كو (رمهبانييـهت) ئيّك وان داهيّنـان (بدعة)تانـه ييّن هنـدەكان دروستكرين و ئيناينـه دناڤ مەسيحييەتيّدا، هەر وەكى خودانێ (تأريخ كلد و آثور) دبيّژيت: (هنديكه ئەون ييّن دوعاكەر و نڤيّژكەرن دناڤ ديران و رەبەناندا خۆيابوون، كو ئەو ل چەرخێ چارێ ل دەوروبەريّن ئورهايێ خۆيابووين، و داهيّنەرى وان شەمعوون و هرمس و داد و ئوسابيوس بوون، كو وان خۆ ب ريّكا ئەنطونيوسى دانه خۆياكرن، كو ئەو بابێ رەبەنانن. ئێ دناڤا واندا هەڤـدژى وێ چەنـدێ بووينـه. كو وان وان ورمىانن. ئورهايت خۆيابووين، و داهيّنەرى وان شەمعوون و هرمس و داد دو ئوسابيوس بوون، كو وان خۆ ب ريّكا ئەنطونيوسى دانه خۆياكرن، كو ئەو بابێ رەبەنانن. ئێ دناڤا واندا هەڤـدژى وێ چەنـدێ بووينـه. كو وان وەسـا خۆ ددانـه خۆياكرن، كو ئەو بابێ رەبەنانن. ئې دناڤا رەندا ھەڤـدژى وي چەنـدێ بووينـه. كو وان وەسـا خۆ ددانـه خۆياكرن، كو ئەو بابێ رەبەنانن. ئې دىاڤا سەمەشـتينە پلەيين روحانييان و روحا قودسى خۆ ديشا وان ددەتن و دگەل واندا د ئاخڤيتن) (ادي شير، ٢٠٠٧: ٢٥٠).

و هـمر ژ وان ئيـديومێن بـۆ رەبـەنان هاتينـه بكارئينـان: (دێـرى . الـديريون . : ژيانـهكا هەڤپشـكدا دژيـن، ئـانكو ددێرانڤـه و ل دويـڤ هنـدەك ياسـايێن دەستنيشـانكرى. و هەروەسـا تاكپەرستى: ئـەو ل سـەر نموونەيا مەسيحى ئێكانەنە، و ئـەڤ پەيڤـه هاتييـه وەرگرتن ژ پەيڤـەكا سريانى ب رامانا تاك و تەنيايـه، ئانكو تاكپەرستە د هـەمى تشتاندا، ئـەو د هندەك كولكاندا يان شكەفتێن هەلكولايى دكەڤراندا دمينن. و ئـەو دهێنه دێـران ل هندەك دەميێن دياركرى (شـەمبى و ئێكشەمب)ان. و هەتا نهۆ ژى چيايى ئەلكويش و دەڤەرا دهۆكى و زاخۆ ل عيّراقى، يا پره ژ سەدان ناووسكان . صـوامع . ئـەويّن هـەلكولاين بشيۆەكى هۆنـەرى دكەڤراندا. و ئـەو دەڤدرى دىكەڤراندا. و ئـەو دەڤەرا دەۆكى و زاخۆ ل عيّراقى، يا پره ژ سەدان

بۆچى ئەڤ ترسە ل نك ھندەكان پەيدابوو، ھەتا ب وى ناڤێ (راھب) بھێنە ناڤكرن؟!

ل دوور ئاڤاكرنا دێر و كنيشتان و رێورەسمێن خۆ يـێن ئايينى (بنگلى) دبێژيت: (و مەسىحى خودان ئازادىيەكا رەھانە د ئاڤاكرن و دێر و كنيشتەياندا ژ بۆ پەرستنى و وەرگرتنا فێربوونا دينى خۆ و بجهئينانا رێورەسمێن باوەرييێن خۆ وەك ھەر خودان ئايينەكى دى) (٢٠٠٠ ٢٢٩). لى ڭ ڭىٽرە دڤێت ژبير نەكەين، ھەر ئايينەك ل قۆناغەكى يان دەمەكى كەفتىيە بىن ھێرشێن داگيركەران، لاوازكرنا ئايين و رێورەسمێن وان، ئێك ژ وان ژى مەسىحينە. كو نوكە دەما بەرسڤا پسيارا ل سەرى ددەين و دبێژين: ديسان ھەر ژ بۆ بەرسڤا پسيارا ژۆرى ھەر دى ل سەر چەند خالەكان پادىران، ئەوين بووينە ھۆكارى ترس و رەڤين بۆ جهێن ئاسى و نەپەنى، ئاڤاكرنا ديران ل جهێن بلند و ئاسىخ و نەپەنى، ھەر وەكو (حداد) دەبارەيى ئاڤاكرنا دێران ل جەيێن بلند بەحسى دير (ئينشكى) دكەت، پاشى ئاڤاكرنا وى ل سەرى چيايى (كو دبيت بەحسى ديرەسۆرى ل رۆزئاڤايى بلند و ئاسىخ و نەپەنى، ھەر وەكو (حداد) دەبارەيى ئاڤاكرنا ديران ل جەيٽى بلند بەحسى دير رۇزىنىڭايى بلند و ئاسىخ و نەپەنى، ھەر وەكو (حداد) دەبارەيى ئاڤاكرنا ديران ل جەيٽى بلند بەحسى دير بۇزىنىڭىنىكى) دكەت، پاشى ئاڤاكرنا وى ل سەرى چيايى (كو دبيت بەحسى ديرەسۆرى ل رۆزئاڤايى دويراتييا (٢كم) ل سەرى چيايى مەتينا)، ھەروەكو دبيژيت: (پاشى رەبان عەبد يەشوعى ئەصلى وى ژ دويراتييا (٢كم) ل سەرى چيايى مەتينا)، ھەروەكو دبيژيت: (پاشى رەبان عەبد يەشوعى ئەصلى وى ژ دەقەرا داسن و ل سەرى جيايى مەتينا)، ھەروەكو دبيژيت: (پاشى پەبان عەبد يەشوعى ئەصلى وى ژ ئىنشكى بىت بەرەقىي ئەرمىن كۆرى يەلدايى ل ديرا باصيرىزى زى ئوژىشڤايى دەرس وەرگرتينە... پاشى ژ ويرى بەرەڤ ديرا قەليىلى ل ديرا باصيارى . ل گۆندى زيوا شىخ پيرامويس . دەرس وەرگرتينە... پاشى ژ ويرى بەرەڤ ديرا قەيس رەبان يوسڤى ل ئينشكى دويت، بەلى ژبەركو دېرى دەرىرى دەيەن نەيەر، نەرىن دەروي قەھيۆھاستە جەيەيى گەندى دىيت، ئەيەت، ل دەمەن دەرس دەرگرتىنەدى، داكو خى بەرەق ديرا قەتىي ل ديرا باصيارى . دى گەرەك دەرەن بىن دەيەرى بەيەت دەمەت دىرس دەرگرتىنەن داكو دەرى دەروي قەرى قەرەن يە ھەرەن بىنە يەمەرا رەدەت



هێرشهڪا ڪهسێن شهرخواز و خرابڪار ب سهر واندا دهيێن، دا د هانا وان بچن) (۲۰۱۵: ۳۳۰۰/۸). و ديسان چوونا بهرهڤ شڪهفت و دروستڪرنا ناووسڪان، ئهوڙي بڤي رِهنگي:

## ئَيْكُ/ پشتى پەيدابوونا مەسەبىيەت (مذھبية)ێ دناڤ مەسيحييەتێ بخۆ دا:

كو ئەڭ چەندا ھە د(موسوعة عالم الأديان)دا ھاتىيە رۆھنكرن، كا چاوان پشتى پەيدابوونا مەسەب (مذاهب)ان دناڭ مەسيحييەتيدا، بوويه ئەگەرى پەقين ژ ئينك و دوو بەرەڭ جهين بلند و ئاسى و نەپەنى، كۆ ناووسك ل وى سەردەمى ھاتينە دروستكرن، ئەوژى پشتى ھەڤركانا مەسەبىيەتى (مدھبية)ى دناڭ ئايينى مەسيحيەتى، ھەروەك ھاتييە: (ھەر ل دەستپيكا بەلاڤبوونا مەسيحييەتى، ترس ئينخستنە دلى خودان باوەرين باوەرييەكا راستەقينە ب مەسيحى ئيناين، و سى ھەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و ھەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و ھەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و ھەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و مەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و مەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى ب مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و مەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى باوەرى بەمەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ چول و ريلان و مەلبژارتن دانانە بەر وان: يان مرن، يان بى بارەرى بەرە مەسيحى، يان رەڤين بەرەڤ مەرى و رېلان و مەلبژارتنا وى ل سەر ھەردوو ھەلبژارتينى دى، ئەرژى ژيانا نەخۆشى زوھدى بباوەرى پاراستىتى ل سەر وان) (مجموعة مىن الباحثىن، ٢٠٠٠ دامار). (و دويىر نينە كو ل چەرخى دوويى و ھىي بىيتە كو ل وى دەمى مرۆڤين ديندار جەين بلند و دوير و ئاسى دكرنە جەين پەرستىتى، كو ئەو جەھ ناڤكرينە ب (النساك المضطەدون)، كو وان صەومەعە كرينە جەي خلوەتا خۆ يا دىنى) (برادوستى سىرى ٢٠٢٠٢: ٢٨١).

# دوو/ هيّرشا عەزدولدمولەى (سالا ٣٦٧مش/٧٧٧ز) بۆ سەر دەقەرى:

خودانٽي پەرتووڪا (وەلاتێ ھەڪارێ) ل دويف ھندەك ژێدەران ئەگەرێ قێ ھێرشێ بۆ سەر ويلايەتا مويسل دزڤرينيت بۆ: ((ھەروەك ژێدەرێن ديرۆڪى ئاماژێ پێدڪەن ئەو بوو كو ئەبوتەغلەبێ ميرێ موسلێ و كەلايێن ھەكارێ ل سالا (٣٦٧مش/٣٧٩ز) پشتەڤانى ل عيزولدەولەيێ بەختيارى كرى دژى پسمامێ وى عەزدولدەولەيێ بووەيھى)) (ھرۆرى، ٢٠١٠ : ١١٦). پاشى ل جھەك دى دبيٚژيت: ((ھەژييه بيٽژين دەمێ عەزدولدەولەيێ بووەيھى دەست ب سەر وەلاتێ ھەكارێ دا گرتى، كارەكێ سرۆشتى يە كو ديّر و كەنيسە ژى ژ قٽ ويرانكاريٽ رزگار نەبوون)) (ھرۆرى، ٢٠١٠ تابا). و رەبان سرۆشتى يە كو ديّر و كەنيسە ژى ژ قٽ ويرانكاريٽ رزگار نەبوون)) (ھرۆرى، ٢٠١٠ تابا). و رەبان گۆتنين مامۆستايێ خۆ كومكرينە، كو ئاماژەكرنە ب ھێرشكرنا سەر دەڤەرێ و خرابكرن و كۆتنين مامۆستايێ خۆ كومكرينە، كو ئاماژەكرنە ب ھێرشكرنا سەر دەڤەرێ و خرابكرن و وي ويرانكارين ب چاڤين خۆ ئەبينيت، ھەر وەكى گۆتى: بەلٽ ئەڤ غەزەبا بارى و خودى دانىت دى وي ويزانكارين ب چاڤين خۆ نەبينيت، ھەر وەكى مۆتى دوير بكەت دا ب چاڤين مرنا خۆ دخواستن داكو وي ويزانكارين ب سەرى خەندەن دەيندان، كو تيدا ھاتييە: (يووسڤى خۆزيييٽن مرىنا خۆ دخواستن داكو وي ويزانكارين ب چاڤين خۆ نەبينيت، ھەر وەكى كۆتى: بەلٽ ئەڤ غەزەبا بارى و خودى دزانيت دى ئەنجام د چاۋابن، و من داخوازا ژ مەسيحى كرى من ژێ دوير بكەت دا ب چاڤيٽن خۆ ژيٽ نەبينم، چ وي ويزانكارى ب سەرى خەنكى و ديراندا دى ھۆتى) (بن كەلدون) بوى كارەساتى ئاگەھەداركريە، يە رۇرانكارى ب سەرى خەلكى و ديراندا دى ھۆتى) (بن كەلدون) بوي كارەساتى ئاگەھەداركريە، دەست پى بكەت، يووسف بۆسنايى شاگردى خەز لى سەر وى ويرانكاريا و مىرى ھۆران ئاھېرى دەست پى بىكەت، يووسۇ بۆسانى شاگردى خەز لى سەر وى ويرانكاريىا و دىرى مىزما ناڤېرى دەست پى بىكەت، يووسەن بۆسانى ئەل كەندە خۆن كەندون) بوئ كارەساتى ئاگەھەداركريىە:



سێ/ ل سەر دەمێ ئۆسمانى:

ژ لايمكن ديشه وهك خوّيا پشتى هاتنا ئيسلامى نەخاسمە ل قوّناغيّن دويماهييى وەك ل سەر دەمى ئۆسمانى وەسا خوّيايە كو گشاشتن و مەترسى زۆر كەفتىنە سەر ديّران و پەرستگاھيّن مەسيحييەتى، ھەتا كو ئەڭ مەترسييە ل سەر ديّران و پەرستگاھيّن مەسيحييەتى گەھەشتىنە لبنانى ژى، ھەر وەك (رەيحانا) ئاماژى ب قى چەندى ددەت: (دى گەلەك ديّريّن كەڤنيّن شوينەوارى بينى، كو د بەلاقەنە ل سەر گۆپيتكيّن بلند، يان د گەلييّن كويردا، كو گەھەشتنا دەڤ وان يا بزەحمەتە، كو ئەڤيّن ھۆسان پاراستنا وان يا بساناھييە. ژبەركو بەردەوام مەترسى ل سەر جڤاكا مەسيحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن دژايەتييا وان دكرن، ھەتا كو دويماھييا دەستەلاتدارييا ئۆسمانى مەمىيحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن دژايەتييا وان دكرن، ھەتا كو دويماھييا دەستەلاتدارييا ئۆسمانى مەميحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن درايەتيا وان يا بساناھييە. ۋبەركو بەردەوام مەترسى ل سەر جڤاكا مەميحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن پاراستنا وان يا بساناھيە. ۋبەركو بەردەوام مەترسى ل سەر جڤاكا مەمىيحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن درايەتيا وان يا بىساناھيە. ۋبەركو بەردەوام مەترسى ل سەر ج مەمىيحى ھەبوون، ژ لايى ئەويّن پاراستنا وان يا بەرناھيە. ۋبەركو بەردەوام مەترسى ل سەر بۇرى يا بەردەوام بوو. ئەڭ مەترسييا ھە بوويە ھۆكارى ئاڤاكرنا ديران ل جەيين ئاسى كو بزەحمەت ھيرش بگەھنە وان جەان، كو ب چەكەكى كيم و ھيزەكا كيم بكارن بەرەقانيىيى ژى بىكەن. كو ئەبراتورييا ئۆسمانى كونترۆل ل سەر كرييە، كو وان گرۆپيّى مەسيحى ب (أهىل ذمة) حسابكرن و ئەڤە بۆ ھۆكار ھندەك دەمان تۆشى تەعدايى و ھيرشان بىن و ريكرى ل ئازادييا وان بېيتە گرتن) (٢٠٢٠ دامان. دەمان تۆشى دەمەت يەعدايى و ھيرشان بىن و ريتكرى ل ئازادييا وان

زاراڤێن بۆ ناووسكان ھاتينە بكارئينان:

د پەرتووكا (موسوعة الديارات) هاتييه: (هنديكه رەبەنن ل دەستپٽكێ ل هندەك جهێن سرۆشـتيدا دژيـان، وەكـو: شـكەفت، كونكـەڤر، تيكەكـەڤر ل چيايـان، پاشـى هنـدەك جهـێن ڤەحەويانى بۆ خۆ دروستكرن، كو چەندين ناڤان دبێژنێ: المغارة، كوبا، الكهف، الكوخ، الخُص, الكرح، القوس، التامور، المنسك . المنسكة، المحبس، المحجر، قبة، القصر، العمود، القائم، صومعة الراهب، العراء، الصومعة، القلاية، الدير، العمر و...الخ)) (حداد، ٢٠١٥، ١٢٣/١ . ١٢٤).

مژارا دوويێ/ چەند گريمانەك ل دوور كارئينانا ناووسكان د قۆناغێن جودا دا:

دەما كو ئەم ل ھنـدەك ژێـدەران ڤەدگەڕين يـێن كـەڨن، چەنـد گريمانـەك ھەنـە ل دوور ناووسك و شێوازێ ناووسكان بۆ چەند مەرەمان ھاتينە كولان، ھەرئەوژى ئەڤ گريمانەنە:

گريمانا (١)ێ، ژ بۆ ڤەحەويانێ:



ئەگەر ئەم قى پىناسا ل زۆرى ل دوور ناووسكان ھەقبەركەين دگەل ھندەك تىكىستىن د قورئانا پىرۆزدا ھاتىن، كۆ د چەندىن ئايەتاندا ئاماژە دايە ناووسكان، كو دكەقران دھىنە كولان وەك شكەفتىن دەستكرد، كۆ نوكە دېيرتە وان (ناووسك) يان (ناعوسك)، ھەروەكى قان ئايەتان: (وَكَانُوا يَنْحِبُونَ مِنَ الْجبَالِ بُيُوتًا آمِنِينَ) (ئەلىحجر: ٨٢). ئانكو: ((وان خانيينت ئىمن بۆ خۆ دچيايان دكولان . دا نە ھەرفن و دويرى دزيكەر و دوژمنان بن، يان ل دويڤ هزركرنا وان دا ژ ئيزايا خودى دئىمن بن .)) (سكىرى، ٢٠٠٢: ٢٦٦). و ل جهەك دى ھاتيە: (وَتَنْج بُونَ مِنَ الْج بَالِ بُيُو تًا فَارِهِينَ) (ئەئشوعەرا: ١٤٩). ئانكو: ((ھوين . ب ھۆستايى . خانى ينت بەرفرەھ دچياياندا دكۆلن)) (سكىرى، (ئەئشوعەرا: ١٤٩). ئانكو: ((ھوين . ب ھۆستايى . خانى ينت بەرفرەھ دچياياندا دكۆلن)) (سكىرى، پشتى وان چيرۆكىن پىغەمبەران ئەوين دناڭ پەرتووكىن ئاسمانيدا ھاتىنە قەگراندا قەدگەريتەقە بۆ پشتى وان چيرۆكىن پىغەمبەران ئەوين دناڭ پەرتووكىن ئاسمانيدا ھاتىنە قەگران، ا قەدگەريتەڭ بۇغا مىن بىغىر عار ۋاز ئىرۇزدا چىرۆكىن يىغەمبەران ئەوين دناڭ پەرتووكىن ئاسمانيدا ھاتىنە قەكىران، ھەر وەكى د مەن بىغىر عاد وورتىن يىندى يەلىرەن دىنەڭ پەرتووكىن ئاسمانىدا ھاتىنە قەكىران، ھەر وەكى د مەن بىغىر عاد ورزدانا پيرۆزدا چيرۆكا عىنى . عادى ھاتىيە قەكىران، وەكى دەلموموت: (وَادْكُرُوا إِلْ جَعَدَكُمْ خُلْفَاء مەن بىغىر عاد ورَبَوَاكُمْ فِيَالْدَان ئەوين دىنەڭ پەرتووكىن ئاسمانىدا ھاتىنە ھەكىران، ھەر وەكى د مەن بىغىر عاد ورَبۇزدا چيرۆكى يىلان . مەدى ھەتىيە ھەكىران، وەكى دەلەرمووت: (وَادْكُرُوا إِلْ جَعَدَكُمْ خُلْفَاء مەن بىغىر عاد وروردا چىرۆكى يىلىن . مەدى ھەتىيە ھەكىران، وەكى دەلەرمووت: (وَادْكُرُوا بَارْ مَورْدَان بىزىرە، يەن مەر وەكى د مەن بىغىر عاد ورىرىنە بىرا خۆ وەختى ھوين ئىنايى و د ئەردىدا ئاكىنجى كىرىن پىتى خودى عىلا عاد بەر سىكىرى، ٢٠٠٢، . ٢٠٠٢).

# گريمانا (٢)ێ، ژ بۆ ڤەشارتنا مرييان دناڤدا:

ل سەر دەمى فىنىقىيا وەك گۆر ھاتىنە بكارئىنان، ھەر وەكو د ژىدەرەكىدا ھاتىيە: (گەلەك ژ گۆرىن فىنىقى ھاتنە دىتى ل بەيروتى و چيايى صەيدا و صور، و نەخاسم ل عمريت، باشۆرى ئەرواد، ھەمى ژى د كەڤرى ھاتىنە كولان، دگەل قەشارتنا مريىن خۆ د وان جھاندا، تشتىن وانىن بهاگران . زىر و زينەت . ين وان دگەلدا دقەشارتن، ژ بەر باومريا وان كۆ پشتى مرنى ژيانەكا دى ھەيە، بەلى ئەو گۆر دھاتنە دزين، ژ بەر وى چەندى دكىم مغا بوون بۆ زانستى) (مجموعة باحثين، ٢٠٠٨ : ٢٠١١). و (د عىراقا كەقندا) ھۆسان مرى ھاتينە قەشارتن، (كەلەخ دھاتنە قەشارتن د باحثين، ١١٠٢ / ٢٠١٠). و (د عىراقا كەقندا) ھۆسان مرى ھاتىنە قەشارتن (كەلەخ دھاتنە قەشارتن د باحثين، ١١٠٢ / ١٤٠١). و (د عىراقا كەقندا) ھۆسان مرى ھاتىنە قەشارتن (كەلەخ دھاتنە قەشارتن د نابويتاندا يان ناووسكاندا يان د گۆراندا، و ناووسكين شاھان زۆر د مەزن بوون، ھەر بىز نموونە ناووسكا شاھى ئاشۆرى ئاشۆر ناسربانيبالى دوويى ژ كەڤرى قەلەن بوون، ھەر بىز نموونە ناووسكا ساھى ئاشۆرى ئاشۆر ناسربانيبالى دوويى ژ كەڤرى قەپاغەكى ژ كەڤرى بوركانى ناووسكا ساھى ئاشۆرى ئاشۇر ناسربانيبالى دوويى ژ كەڤرى قەپاغەكى ژ كەڤرى بوركانى باگرىنەنە . يە و قەلاڧەتى ناووسكى (١٥٠ × ١٨٠ × ١٨٠سم) دىگەل قەپاغەكى ژ كەڤرى بوركانى بىرىينەنە . يە و قەلاڧەتى ناووسكى (١٥٠ مى مەر مى مەر باند ۋ جەۋى قەپاغەكى ايورى بەزى بەشيوى قوبە ل بن عەردى خانى و كوچكاندا دقەشارتن، ئى خەلكى ھەۋار وان قەشارتنەكا تايبەتا سادە ھەبوون، كو وان مريىن خۆ د گۆرىن خىزانى يىن پاراستىدا دقەشارتن...) (الأسود، ٢٠١٢، ٢٠٢).

رەنگە ھندەك بۆچوون بۆ ھندى دچن، كو ناووسك ھاتىنە دروستكرن، كو تێدا زێرەڤانى و چاڤدێرى و بەرەڤانيى ژ دێران بكەن، ھەر وەك (رەيحانا) بۆ ھندى دچيت، دەما دبێژيت: (دێر ب رەخ شكەفت و كونكەڤرێن خۆرستى و يێن كولاين د كەڤراندا ل گەليێن كوير و ئاسێدا ھاتينە ئاڤاكرن ژ بۆ بەرەڤانيكرنى ژ دێران ل دەميٽن پێدڨى) (٢٠٠٤: ٩٢/١). و (د. بێوار خنسى) دەربارەى ناووسكا دبێژيت: (گەلەك ژ جهێن شوينەوارێن (ناووسك)ا ل دەوروبەرێن سەنحاريب ل خنسى ھەنە، و



پرانييا وان جهان خالَيْن چاقديّرى و زيّرەقانيى بووينە ل سەر جهى سەنحاريب ل خنسى. و ديارترين جهيّن شوينەوارى ھندەك ژۆريّن كولاينە د كەقران ل قان جهان: (گەلى ناووسكىّ) باشۆرى خنسى، گەلييى شينۆى، گۆندى ھارينا، گەلييى ئاقريقا، گەلييى مويسەكا، گەلييى مكيّرس، گۆندى مەلكيّشان). ھەر د ھەمان ژيّدەريدا ل جهەك دى گۆتييە: (ناووسكەكا دوو دەرگەھى ھەيە، ئيّك ژ وان بشيوى سيّگۆشەييە، ئەق ناووسكە دكەقيتە لايى رۆژھەلاتى گەلى، ل سەر جەكى باند، دبيت ئەو يى تايبەت بيت ب زيّرەقانى و چاقديّريا گەلى بيت) (خنسى، د.س: ٢٩).

# گريمانا (٤)ێ، وەك جهێ پەرستنێ:

چێدبیت هنددهک ژ قمان شـکهفتێن د کـهڤران هاتینـه کولان نـه ناووسك بـن، بـهلکو جۆرمکێ دى بیت ب نـاڨێ (دوخمه)، هـهر وهکۆ شوینوارناس (کوڤان احسان یاسین) ب ڨێ شێوى بهحسـێ وان دکـهت: (ل دویـڤ هنددهك ژێدمران بـۆ وێ چهندێ دچـن کـۆ بـۆ سـهردمێن بـهراهیێن مەسیحى دزڨرنەڨه، دیسان ستایلێ دروستکرنا . دۆخما . یان ئهو جهێ دیندار و پیرمکێن زمرمدمشتییا ئایین ب ئـاگرى تێدا ئەنجامدا، ئـەڤ رەنگـه بوو، ئـێ ل ناڨەراستێ چاڵەك هـهبوو خۆلى تێدا دهاته پاراستن، ئـهگەر ل ڨێره پرسیارەك بهێته کرن... ئایا ئـهف ناووسکه بۆ چ دهاتنه بکارئینان؟ بهرسڤ ل دەما پیرەك و رەبەن و ئاییندارێن مەسیحى ل ژێر کونترۆلا ئایینى دهاتنه ئـهڤان جها، دا بشیێن ب ئـازادى پێرابوون و بيـرمومريێن ئـايينى ئـهنجام بدەن)(ياسـين، ٢٠١٠ : ١٨). د ژێدمرمکێ ديـدا ل دوور ئـزاوسکێن (خنسێ) وەسا خۆيادکەت، کو بۆ پهرستنێ هاتينه بکارئينان، تێدا هاتييه: هـهلکولانێن ناووسکێن (خنسێ) وەسا خۆيادکەت، کو بۆ پهرستنێ هاتينه بکارئينان، تێدا هاتييه: هـهلکولانێن زۆر بلند هاتينه کولان، کو ژ لايێ هندەك کهسانێن زۆر شارمزا د هەلکولاندا هاتينه دروستکرن، زۆر بلند هاتينه کولان، کو ژ لايخ هندەك کەسانێن زۆر شارمزا د هەلکولاندا هاتينه دروستکرن، دويماهييخ هاتينه بکارئينان وەک پهرستکەه (صـهوموع) ژ لاييخ رەبەناندا هاتينه درون . . کو ڨەدگـهرن بۆ سـهردەمخ شـاه سـهنحارييخ ئاشۆرى ل سـالا (۲۰۹۰ ز). کو ل ڤان چـهرخێن دويماهييخ هاتينه بکارئينان وەک پهرستکەه (صـهوموع) ژ لايخ رەبەنانڤه. (دون أسم، ۲۰۰۰ : ۱۱۰ . دوي أسم، ۲۰۰۰ : ۱۱۲

# (پشڪا دوويٽ)

### مژارا ئێڪێ/ جۆرێن ناووسڪان ژ لايێ نەخشەسازيڤە:

د پەرتووكا خودا ب ناڤێ (ژ شوينەوارێن دەڤەرا ئامێدييێ) بەحسێ شوينەوارێن ناووسكێن چەندين گۆندان كرينـه، ئـموژى پشتى (سـەرمدانێن مەيدانى<sup>(م)</sup>) بۆ وان هـمى جهـان هاتينـه كـرن و هـمى ژى ب پيڤـان و چاوانييـا ئەنـدازەيا كولانـا وان، پشـتى وان هـمى سـەرمدانا (پێـنج) جـۆرێن ناووسكان ل وان جهێن سەرمدان بۆ هاتينه كـرن هاتينە ديتن، ئەوژى:

ئينك/ ئينك تـمختى: ئـمڤ جـۆرە تنـێ ئينك تـمخت تيندا هميـم و ب رەخشـه پەنجەركـمك يـان وەك تەقچكەكى تيندا هميه ژ بۆ دانا تشتان تيندا، دەرى ڤان ناووسكان يى مەزنە ل دويف دريزيا تەختى، وەكى ناووسكا گۆندى (ئـمدنى) و دناڤبـمرا گۆندى (چەلكى و كيّسـتە)دا و باكۆرى رۆژهـملاتى كومەلىكـهما بيتگۆڤا، و ناووسكين گۆندى بازى ل دەڤمرا بـمروارى بالا. (سـمرەدانين مەيدانى، ل ١٧٦/٦/١٧ و ٢٠١٣/٦/١٧). (بنيرە: شكلى ژمارە (١)).



دوو/ دوو تەختى: ل هندەك جهان دى بينى ناووسك هاتينە كولان ب هەمان ستايل لى دوو تەخت تىدا هەنـه كو دوو كـەس دناڤـدا دهاتنـه ڤەحەوانـدن و كارين پەرسـتنى دكـرن، وەكـى ناووسكىن: گۆندىن هرۆرى، ديهى، ئەدنى، دەرگەلكا سەيدا، مايى، ئاقارى چەلكى، سەرەرۆ، بازى و بىلويزانى ل دەڧەرا بەروارى بالا. و ناووسكىن گۆندىن ديهى، ئەرەدنا، دىرەسۆرى، ئىنشكى، ئىسفكا، ل سىنى بەهدىنان، و ناووسكىن گۆندىن دىهيكى ل دەڧەرا بەرى گارى. (سەرەدانىن مەيدانى، ١٢/٦/١٢، رەندارى، ١٥٤/١٠، ١٥/١٤/٥). (بنىرە: شكلى ژمارە (٢)).

جوار/ چوار تەختى: سەرەرايى كو ئەڭ جۆرى ناووسكىن چوار تەختى زۆر دكىمن، ئى ئەوا مە دىتى، ئىك ل ئاستەنگا گۆندى (ئەلكويشكى) ل دەقەرا بالا ھەيە، كو چوار تەخت تىدا ھەنە، يا ژ من وەرە ئەقە ژى بۆ وى چەندى دزقريت، كۆ دبيت ئەڤ كەڤرە يى ب ساناھى بوويە بۆ كولانى، ئەوما دوو ناووسكىن دوو تەختى دناقىكدا ھاتىنە دروستكرن كو ھەر ئىك ژ دوو تەختا پىكدھىت، ئانكو لايى راستى دوو تەختى لى ھاتىنە كولان و لايى چەپى ژى دوو تەخت، و وەك دەرگەھەكى دناقبەرا واندا ھەيە. (سەرەدانا مەيدانى، ٢٠١٣/٦/١٧). (بنىرە: شكلى ژمارە (٤)).

پێنچ/ ناووسكێن دناڨا شكەفتاندا ھاتينـه دروستكرن: جۆرەكى دى ھەيـە نـه دكەڨرى دھێنـه كۆلان، بـەلكو دنـاڨ شـكەفتێن سرۆشـتيدا ھاتينـه دروستكرن، كۆ ھـەمان تـەپز و شـێوازى ناووسكانە، ژ بـەر و كسلان ھاتينـه دروستكرن و بشـێوى ئاقـدى (كڤـانى) ديسان ب رەخڤـه پەنجەركەك تى ھەيە ژ بۆ دانانا تشتان تيدا، ئەز بباوەرم ئەڨ جۆرە پيتر ئسەر دەمى زەرەدەشتى ھاتينه بكارئينان، پاشى ژ لايى مەسيحيەتى ژيڤه وەك جھى پەرستنى و ھەم ڤەحەويانى ھاتبنه بكارئينان، كو ھەتا نهۆ چوار ژ وان ل دەڤەرى مە ديتينە، دوو ژ وان ل سپنى بەھدينان، ئەوژى: (شكەفتا قەلايى ل گۆندى ئـەرەدنا ژۆرى، شكەفتا كانى سينەكى ل پشتا گۆندى ئىنشكى)، و دوو ژى ل دەڤەرا بەروارى بالا، ئەوژى (شكەفتا بزنا ل گۆندى گويلكا، و شكەفتا بەرى شىش ل گۆندى شىلازا)

### ناووسك ژ لايێ قەلافەتێڤە:

هەرچەندە پرانييا وان ناووسكٽن مە ديتين، ژ لايێ نەخشەسازى و قەلافەتا وان ھندى ئێڬ نينن، لێ پيڤانێن وان گەلەك د نێزيكى ئێكن، لەوما تنێ دێ ھندەك پيڤەرێن نێزيڬ بۆ گشت



ناووسكان دانين، (لێ هەر كەسەكێ بخوازيت، پيڤانێن وان ب دورستى بزانيت، دشێت ل پەرتووكا مە يا بناڨێ ژ شوينەوارێن دەڤەرا ئامێدييێ بزڤريت).

### دمرگەھٽن وان:

دەرگەھێن وان بلنداهييا وان ژ عەردى دناڤبەرا (٥٠سم تا ٥٥) دانه و بشێوێ لاكێشەى و چوار گۆشەيى و بازنەيى و بشێوێ ھێكێ ھاتينە دروستكرن. و ژلايێ قەلاڧەتێ وان پيترييا (٥٠سم × ٥٠سم) يان (٥٠سم × ٦٠سم)، و ھەنە ژى پيتر يان كێمتر لێ پيترييا وان بڨى شێوەيينە. د پړانييا ناووسكاندا دبينين سەروبنێن دەرگەھى ژ لايەكيڤه وەك دوو كورك لێ ھاتينه كولان كو مرۆڤ دزانيت ئەو ژ بۆ دارێ دەرگەھى ھاتينە دروستكرن، داكو دەرگەھ بساناھى تێدا لێك بزڤريت ل دەمێ گرتن و ڨەكرنا وى. (سەرمدانێن مەيدانى، ٢٠١٣/٦/١٧، ٢٠١٣/١٠/١٠، ٥/٢٠١٤، ٢٠١٤/١٠، ٢٠١٠/٥٠٢).

### ناڤا ناووسكان:

ناڤا وان بشێوێ لاڪێشه و چوارڪۆشه هاتينه دروستڪرن وهك ژۆرێن خانييان، و ژ لايـێ فرمهـى و درێـژى و بلنـداهييێ دناڤبـهرا (٢م فـرمه × ٢م درێـژ × ١٠٥م بلنـد)ن. (سـهرمدانێن مهيـدانى، ۲۰۱۳/٦/۱۷، ۲۰۱۳/۱۰/۱۸، ۲۰۱٤/۵/۷، ۲۰۱٤/٦/۱۵، ۲۰۱۵/۱/۱۲، ۲۰۱۵/۱/۱۷).

### تەختين وان:

ئمو تمختيّن دناڤ ناووسكاندا هاتينه دروستكرن، قەلافەتا وان (١٨٠سم دريّژ × ٢٥سم فرمه × ٥٠سم بلند)، دگەل هەبوونا باليفكەكێ هەر ژ كەڤرى هاتييە دروستكرن و ب تەختيڤەيە. و تەنشتا ھەر تەختەكى ژ وان وەك پەنجەركەكا (نيڤ كڤانى) د كەڤرى هاتييە كولان ژ بۆ دانانا تشتان و چراك و خەتيريّن ئاگرى هاتينە بكارئينان. (سەرەدانيّن مەيدانى، ٢٠١٣/٦/١٧، ٢٠١٣/١٠/١٨،

### پەنجەرك (چاڤك):

دناڤ گەلەك ناووسكاندا دێ بينى پەنجەركەك نە گەلەك مەزن تێ ھاتييە ڤەكرن، ژ بۆ ھەم رۆناھى و ھەوا بەينە ژۆر، و دەركەفتنا دويكێلێ ژى ل دەمێ ھەلكرنا ئاگرى (چ خەتير و چراك بن، يان ئاگر دناڤدا ھەلكربيت)، چونكە د گەلەك ناووسكان دھينتە ديتن، ئاگر د نيڤا ويّدا ھاتينە ھەلكرن). (سەرەدانيّن مەيدانى، ٢٠١٣/٦/١٧، ٢٠١٣/١٠/١، ٢٠١٤/٥/١، ٢٠١٤/٦/١، ٢٠١٤/١٠/١). جورنيك:

ل نيشا هندەك ناووسكان دهێته ديتن، كو جورنييەك هاتييه كولان، ژ بۆ عمباركرنا ئاڤێ تێدا، و لايێ بەر دەرێ ناووسكێ وەك چاڤيكەكا بچويك تێ هاتييه كولان و ڤەكرن ژ بۆ ئاڤا زێده ژێ بچيته دەرڤەيى ناووسكێ، كو قەلاڧەتا ڤان جورنيكان (١م درێـ × ١م ڧـرەھ × ٣٠سـم كوير). (سەرەدانێن مەيدانى، ٢٠١٣/٦/١٧، ٢٠١٣/١٠/١٨، ٢٠١٤/٥/١، ٢٠١٤/٦/١، ٢٠١٤/١٠/١،

ئەقە ديارترين ئەو سەخلەتن يٽن دناڤ پرانييا ناووسكاندا دهٽنه ديتن، كو دكارين بٽژين ستايلێ (٩٥٪) يـێ هـەمى ناووسكان ل هـەر جهـەكى يـان دەڤـەرەكێ بيـت، ژ لايـێ نەخشەسـازييێڤـه وەكـه ئـێكن. كو ئەڤـه وێ چەنـدێ دووپـات دكـەت، هـەمى د قۆناغـەكا دەستنيشـانكريدا ھاتينـه



دروستكرن و ژ لايـێ هندەك كەسـێن شارەزا ژ لايـێ تـەكنيك و ئـەندازەيى و نەخشەسازييێڤـە، ئـەوما هەموى وەكى ئێكن.

### گۆھارتنا دێران بۆ مزگەفتان:

دەما كو سەرەدانا گەلەك جەيّن پەرستنى وەك (كنيشتە و ديّر و مزگەفت) دكەين، دى ژ شيّوازى بيناسازييا وى خۆيابيت، كو بۆ پيتر ژ پەرستگەھەكى ھاتييە بكارئينان، لەوما تنى دى ب كورتى ئاماژى ب وان (ديّران) كەين ئەويّن ل دەڤەرا بەھدينان تايبەت ژى دەڤەرا ئاميّدييى ھاتينە گۆھارتن و كرينە پەرستگەھا مۆسلمانان (مزگەفت)، ئەوژى:

### • ديدرا زيوا شيخ پيرامويسى:

ل دوور ڤێ دێرێ د (موسوعة الديارات) هاتييه: (رهبان مووسايي دخواست خوٚ ل جههڪێ بلند ڤەدەركەت و بمينيتە بتنىٰ، ئينا وى جھەك بۆ خۆ ھەلبژارت نێزيكى گۆندىٰ تنىٰ، و ئەڤ مەزارە يان بارهگايه نـاڤڪر ب (پيرامـووس) و ب ڪوردي ئـانڪو: پيرمووسـا، يـان رهبـهن مووسـا، ڪو ئـهو مەزارەكە ھەتا نھۆ مايە) (حداد، ٢٠١٥: ٧/٢٩١٢). و دژێدەراندا ھاتىيە، پاشى ئەو (دێر) بوويە مزگەفت، ل سـهردهمـني ((شـيّخ الإسـلام<sup>(٧)</sup>) (ب٤٠٩مـش/١٠١٨ز ـ م٤٨٦مـش/١٠٩٣ز)) (دۆسـكى، ٢٠١٣: ١٤). ئـهوى مـهزارێ وي ل گۆنـدێ (دێرەشـێ<sup>(۸)</sup>)، ڪـو ئێـڬ ژ شـاگردێن وي ب نـاڨێ (شـێخ پيرامـويس) هاتييـه گۆندى (زيوا شيخ پيرامويسى)، ھەر وەكو (مايى و عەباسى) ژى قى چەندى دبيتريت: (ژ شاگردين شيْخ ئەلئيسلام، شيّخ پيرامويسە ئەوى ھاتىيە قەشارتن ل گۆندى زيّوى رۆژئاڤايى گۆندى بامەرنى) (١٩٩٩: ٨٨ . ٨٩ و ١٩٦٩: ١٣٦). كو ژ بلى ژيدەرين ئيسلامى، ھەر ھندەك ژيدەرين مەسىحييان ژى ئاماژێ ب وێ چەندێ دكەن، كو ئەڤ دێرە بوويە مزگەفت، ھەر وەكو (شمامي) دبێژيت: (جهێ ڤێ ديْرِيْ ل. زاويثا .، رۆژئاڤاييْ بامەرنىْ ل نھالا . سفين، و دېيْژنى نھالا سپنەى، ئەوا نيْزيك ئاميْدييىْ ل ژۆرييا عێراقـێ، نۆڪـه بوويـه مزگـهفتا شـێخ . پيرامـويس . ی، ئـهوا هنـدەك ژ پاشـمايێن وێ دزڤرنـه چەرخى دوازدى. ئەو جهى دېێژنى . دێرا باصيارى، مالا وێنەكێشان . كو دكەڤيتە ب رەخ دێرێڤە ب رەخ گۆندى تنىڭمە) (٢٠٠٧: ٤١). ھەر دىسان ژ وان ژىدەريىن مەسىحييان يىن وى چەندى دۆپات دكەن، هـمر ومك (حـداد) دبێژيـت: (جـولاغ وێ چەنـدێ دۆپـات دكـمت، كـو جهـێ دێـرا باصـيارێ تنـێ وەك كولكەكى بچويك ھەتا نھۆ مايە ل گۆندى . زيوا شيخ پيرامويسى . كو ئەو مەزارەكى دينييە ل نك خەلكێ گۆندێن دەوروبەران ژ كورد و مەسىحييان، و ھەتا ڤان ساڵێن دويماھييێ ژى خەلكى نەدر پێ ددان، ڪو ئەو داھاتێ نەدران، دكرنە پێنج پشك، پشكەك بۆ خەلكێ گۆندێ . تنێ . يا مەسىحيا بوو، و ئەو چار پشكێن دى بۆ خەلكێ مۆسلمانێن بامەرنێ بوون) (٢٠١٥: ٦٦٣/٢). (سەرەدانا مەيدانى، ٢٠١٤/١/١٨). (بنيّرە: شكلى ژمارە (٧)).

• دێرا قەدشى:

ل دوور ڤى گۆندى (روؤف) دبێژيت: (قەدشىّ گۆندەكىّ كەڤنە ل بنىّ چيايىّ مەتينا، ل نهالا سىپنەى، ل سەر رېّكا سەرەكى دناڤبەرا ئاميّدى و زاخوّ دا. سۆلتان حوسەين وەلى (٩٤٠ . ٩٨١مش/ ١٥٣٣ . ١٥٧٣ز) خانەك ئاڤاكربوو بۆ بازرگانان. و ل سەر فرۆتنا داھاتييىّ وىّ ھاتە سەپاندن ب دانا خويكىّ پيّنج قرش و چاريّكەك داكو بېنە وەقف بۆ قۆتابخانا قوبەھان. و ھندەك ميريّن دى ژى خانەك لىّ ئاڤاكربوو بۆ ڤەحەويانا كاروانيييّن بازرگانا ئەويّن دناڤبەرا مويسل و ئاميّديىدا



هاتن و چوون دكرن ب ريّكا بامەرني يان سەرسىنكىّ) (٢٩٤: ٢٠١١). و ل (رديّنى) ژ پەرتووكا (أشهر شهداء المشرق القديسين) قەدگۆهيّزيت: (گۆندىّ قەدشىّ ل سالّيّن ٣٤٥. ٣٥٠ز ھەبوو، يى ئاقەدان بوو) (٢٠١٥: ١٠). و خودانىخ (كتاب الرؤساء) ھۆسا ناڤى قەدشىّ ئينايە: (و وان ژنكەك ژ گۆندىّ . بيث قدشىخ . ئينا كو ئەو يا ب كنفەكى گريّداى بوو و وى جلكيّن خۆ ددراندن ژ ئەگەرىّ كارتيّكرنا شەيتانى ل سەر...) (المرج، ٢٩٦٦: ٢٦٨). ئەقە بەلكەنە كو قەدشىّى زۆر يا كەقنە و گۆندىّ مەسيحييان بوويە، ھەتا دەستپيّكا چەرخىّ نوزدىّ ژى، چو موسلمان ل قى گۆندى نەبوون، رەنگە رەقينا مەسيحييان ژ قى گۆندى قەدگەريت بۆ دەمى داگيركرنا ميرگەھا بەھدينان ژ لايت رەنىگە رەقينا مەسيحييان ژ ۋى گۆندى قەدگەريت بۆ دەمى داگيركرنا ميرگەھا بەھدينان ژ لايت زى محەمەدىخ رەۋاندوزى . ميرىّ كۆرە)قە ل سالا (٣٨٦ز)، يان بەرى ھينگىّ ب دەمەكىّ كيّم، لى مىر محەمەدىخ رەۋاندوزى . ميرىّ كۆرە)قە ل سالا (٣٨٦ز)، يان بەرى ھينىگى ب دەمەكى كيم، لى چوونا مەسيحييان ژ ويرى نەديارە. و پشتى كو ديرا وى ئەوا زۆر كەڤن بوويە مزگەفتا مۆسلمانان ژى ھەر نيشانيّن ديران ل سەر ماينە، ئەوژى ئەو بەرىّ (خاچ) ئىسەر ھاتىيە دروستكىز، كو دكەفت لاينى رىرىتى يې دەرگەھى وىقى ھىرەندا مەيدانى، ٢٠١٢/١٠٢١). (بنيّرە: شكىق بۇرەرە).

و هەتا كو سالا (۱۹۵۲) دەمى ژ لايى (ئەحمەد حاج مەهدى)قە ھاتىيە راگەھاندن وەك شوينەوراەكى عىراقى يى كەش، كو ھاتىيە دەقەرى و چەندىن جەين شوينەوارى ل دەقەرى راگەھاندىنە نەخشاندىنە و د رۆژناما (الوقائع العراقية)، ھژمارا (۲۱۹۹)، ل ريكەفتى (۱۹۵۲/۱۲/۲۲)ى، هاتىيە بەلاقكرن، ئىك ژ وان شوينەواران (ديرا قەدشى) بوو<sup>(٩)</sup>. و (ھەتا نۆكەژى ئەو بەرى ديرا قەدشى يى خاچ ل سەر ھاتىيە پاراستن ل ديرا بىنتاتا). (بنيرە: شكلى ژماره (٩)). ل دويف ژىدەرىن زاردەقكى (ئىكەم بنەمالا موسلمانا ل قەدشى ئاكنجى بوويى بنەمالا . حەجى باپىر . ى بوويە، كۆ ئە بنەمالە ژ گۆندى . ئورە . ژ دەقەرا بەروارى بالا ھاتىنە بامەرنى، و ل دەستىيكا (، رەرداز) ژ بامەرنى ھاتىنە قەدشى (شىلازى، ٢٠١٧).

### • مزگەفتا ئىسفكا:

د پشکا نیکی ژ قی قهکۆلینی مه بهحسی مزگهفتا ئیسفکا کرییه، کو د ئهصلدا مزگهفت نهبوویه، بهلکو بهری هینگی وهك کنیشته و دیّر بوویه، ههر وهك (یاسین) ژی دبیّژیت: (ئهگهر ئهم بهیّنه سهر دیروّکا قی مزگهفتی دراستیا خودا چ دیکومیّنتیّن دروست ل بهر دهست نینن کو ئهم پشتا خوّراستبکهین و بیّژین دیروّکا وی بوّ فلان سهردهمی دزقریتهقه، بیروباوهرهکا همی دناڤ خهلکی گوّندیدا کو دزقرینه قه بوّ سهردهمی میرگهها بههدینان، ل سهر دهمی . میر حسیّن وهلی/ ۱۳۶۴ . ۱۹۷۰ . کو دیاره ل سهر دهمی ئهقی میری میرگهها بههدینان، ل سهر دهمی . میر حسیّن بیناکارییّن مهزن هاقیّتینه و بهرفرههیهکا شارستانی بخوقه دیتیه) (یاسین، ۲۰۱۰: ۲۱ . ۱۸). (لی د روهلی/ ۱۳۶۴ . ماه . ماه و بهرفرههیهکا شارستانی بخوقه دیتیه) (یاسین، ۲۰۱۰؛ ۲۱ . ۱۸). (لی د روزژههلاتی یا کهقنی دو هفتیتینه و بهرفرههیهکا شارستانی بخوقه دیتیه) (یاسین، ۲۰۱۰، دار ده روژژههلاتی یا کهقنه، بهلی ئهم نزانین کهنگی هاتییه گوهارتن بوّ مزگهفتیّ. و ژ لایهکی دیشه روشتیدا قی مزگهفتی دو شهههدندی به میرگهها بههدینان قه نینه، بهلکو ئهو کنیشتهکا روزژههلاتی یا کهقنه، بهلی ئهم نزانین کهنگی هاتییه گوهارتن بوّ مزگهفتی . و ژ لایهکی دیشه مودشین و کنیشتهیا مهادوخته ل ئهرهدنا) (برادوستی و... ۲۰۲۱، ۲۰۱۰: ۲۰۱۰). ل دوی فی دیر . ا ناندازهیی ئاقاکرنا مرگهفتا ئیسفکا د ئهسلدا مزگهفت نهبوویه، بهرچاقترین خال نهوّما ئیکی نهدشی و کنیشتهیا مهادوخته ل ئهرددا) (برادوستی و... ۲۰۲۱، در ۲۰). ل دوی قا تهرز و شیّوازی مودرگههی وی ل باشوّری (قیبلیّ) هاتییه دانان، کو ئهفهژی نینه د مزگهتاندا دهرگهه بکهقیته مدررگههی وی ل باشوّری (قیبلیّ) . (۲۰۱۱، نه کی ژماره (۱۰)).



## • كۆرى مزگەفتا:

ل دوور قى جهى (ياسين و عەلى) دېێىزە: ((كۆپى مزگەفتا شىكەفتەكا سرۆشىتىيە دكەڤيتە ناڤەندا چيايى گارەى ئەم دشيّن بيّرْين بۆ خاريا رۆژھەلاتى قەسرا گارەى، ھەلبەت جھەكى ئاسيّيە و ل دوور و بەريّن دەرگەھى گەلەك دار شين بووينە، ل دوور شرۆڤەكرنا ناڤى قى جهى بوسلمان دبيّرْنى . كۆرى مزگەفتا . ل دوور ديتنا مە بۆ قى ناڤى ئەوە كو ژ . گۆرى مزگەفتا . ھاتبيت و ديكومينتا مە ئەوە ھەبوونا دوو گۆرا دناڤ شكەفتيدا و رەنگە ئىدە بىروباوەرە ژ بەرى ھاتنا ئيسلامى ھاتبن و ئەڤ جەھ يى ل دەڤ خەلكى پيرۆزبيت و ئەڤ دياردە . مەرواوەرە ژ بەرى ل دەڤ وانا بەردەوام بيت و ھەردوو ئايىن ب رەنگەكى پيرۆزبيات و ئەڤ دياردە . ٢٠١٠) . يا ل دەڤ وانا بەردەوام بيت و ھەردوو ئايىن ب رەنگەكى پيرۆزبيات و ئەڭ داييتە قى جەھى)) (٢٠١٠ . ١٠). و (حداد) دەربارەيى قى مەزارى دېيرىتا بەلاڭ ئەھ صەومەعا ب ناڨى مار زيا ھاتييە ناڤكرن ئەوا تيدا پېكىدىيت و بەرسينىڭى وى بەردايە و بەربىھاقە. و ل دەرى شىكەفتى دەرگەھەكى دارى يى گەرە پېيەنى كرى، و مەسيحييەت تيدا بەلاڤەكرى دكەڤيتە سەرى چيايى گارەى، كو ئەۋ ژ زۆرەكى پېكىدەيت و بەرسينىڭى وى بەردايە و بەربىھاقە. و ل دەرى شىكەفتى دەرگەھەكى دارى يى گەلەك پېغدىھىت دەريەرەي بى مەندەلەي يەندا بەلاڤەكرى دىكەڤيتە سەرى چيايى ئارەرى، كو ئەو ژ زۆرەكى پېيدىيت قەيە و ھەدەك بزمارين بنين وان زۆر پەحن پيقەنە) (٢٠١٠ يارەد). و (ئەوا دهيتە بەرچاڤان پېيدىيت ئەھ ھەيە و ھىدەك بزمارين بنين وان زۆر پەحن پيتەندە) (١٠٠ يارەد). و (ئەوا دهيتە بەرچاڨان پېيدىيت ئەيە ھەزىرىكەن كو ئەردىيە بەي و مەدەكى دەھەرى ز كەردان كەلەك پيزى ل وى جەلەك مەفقى ھەيە بۆ خۆ كرييە جەي پەرسىتىن، وەك ھەم كەسەك دى دىكەڤيتە دەزىيە و مەۋالى خۆ طابورى ئەق جەم بۇرىكەن كو ئەو ئېك ژ قەنجىين وانە. ئەز ھزردكەم كو مار زەي و ھەقالى خۆ طابورى ئەق جەم دىكرن،

# • مزكهفتا موئمنا (المؤمنين):

مزگەفت دكەڤيتە نك كانيا قشيّلۆيى ل ناڤا بامەرنى، ل ناڤا گەلىى دناڤبەرا چيايى مەتينا و چياديركى، دەربارەى ناڤى مزگەفتى ژ ناڤى باومرداران (مؤمنىن) ھاتىيە، ل دوور ديرۆكا ئاڤاكرنا وى ھەروەكو د ريبەرى مزگەفتاندا ھاتى ل ١٥٥، ھاقاكرن مىزگەفت ژ بەر و كسلان ھاتىيە ئاڤاكرن، و مزگەفت ل نيزيك كانيين ئاڤى دھينە ئاڤاكرن، و دبينين كانيەكا ئاڤى ل بن مزگەفتى دەردكەڤيت، و مزگەفت د چەندىن قۆناغين ديرۆكى را دەرباز بوويە. بەلى دەما كو ل شـيوازى بيناسازيا قـى مزگەفتى دىيرىن، ئەو وەكى كىنيشتەيين رۆژھەلاتىيە، ژ لايى كو ل شـيوازى بيناسازيا قـى مزگەفتى دىيرىن، ئەو وەكى كىنيشتەيين رۆۋھەلاتىيە، ژ لايى پېكەھاتەيا خۆڤە، ئەوما پشتى ب ھويرى ل شيوازى بناسازيا وى دنيرين، ئەم ھزردكەين كو ل رايىنى ئەبريشەيەكا مەسىحى ل بامەرنى ھەبوو، و مەتران شملى ب ريڤەدبر و ل دويڤ چيرۆكا ژيانا مار زيعايى، ئەو كانيا ئاڤى يا ب ناڤى قشيلۆيى ژ ناڤى (قەشە ئيليا) ھاتىيە و وان (٤) رەبەن ھەبوون. رارادوستى و...، ٢٠٢١: ٢٥٠ دىرىرى ا بانىۋى ر ئاشى ر

# مژارا دوويێ/ گەنگەشەيا گريمانەيان:

د قىّ مژارىدا دى بزاقى كەين، گەنگەشەيان وان ھەر پىلىنج گرىمانەيىن د پشكا ئىلكىدا ھاتىن كەين، داكو بگەھىنە ئەنجامەكى، كا ئايا ئەڭ ناووسىكە بۆچ ھاتىنە دروسىتكرن و بكارئينان؟ ئەرى بۆكىش قۆناغى ۋەدگەرن؟ ئەرى كىش ئايىنى يان مللەتى بكارئيناينە؟؟ ئارمانج ژ دروستكرنا ۋان ناووسكان چ بوويە؟



## گريمانا (١)ێ، ژ بۆ ڤەحەويانێ:

ئەگەر ئەم ل دويف گريمانا ئيّكى بيّژين (ژ بۆ قەحەويانى ھاتىنە بكارئينان)، رەنگە ل ھندەك دەقەران يان قۆناغيّن ژيانى، ل ھندەك جھان ناووسك ھاتبنە دروستكرن ژ بۆ جھى قەحەويانى، لى ئەگەر ئەم ل سەر وان ناووسكان راوەستين يى ل كوردستانى ھاتينە دروستكرن و بيّژين، كو بۆ قەحەويانى ھاتينە دروستكرن، ھندى ئەو ناووسكيّن مە ل جھيّن جودا جودا ديتين، ل ھەر جھەكى يان دەقەرەكى ژمارا ناووسكان ژ (١٥) تەختان دەرياز نابن، باشە وەك پسيار بەرئاقلە ئەو مرۆڤىّن ل وان جھان دژيان تنى (١٥) كەس لى ھەبووينە ب زىدەييقە، و پا ئەو ديّريّن ھند مەزن تنى بۆ وان ريّرژا كيّما مرۆڤان ھاتينە ئاقاكرن؟!!

### گريمانا (٢)ێ، ژ بۆ ڤەشارتنا مرييان دناڤدا:

ئەگەر ل سەر دەميّن جودا جودا يان ل هندەك جهان هاتبنە دروستكرن و كارئينان ژ بۆ دانانا مرييان د وان جهاندا، هەتا كەلەخيّن وان پويچ دبن، باشە ما بەرئاقلە هيچ پاشمايەكى وان د وان ناووسكاندا نەمابن، يان هەتا كو بيّرْين ژ لايى زانستيڤه بهيّين شرۆڤەبكەين، ئەو جهى كەلەخى مرى لى د حەلييّت و پويچ دبيت، پاشمايى دوهن و بەزى وان بۆ قۆناغيّن گەلەك پشتى هينگى ژى دى مينيت ب وان كەڤر و جهانشە، لى هاتبنە دانان ھەتا كەلەخيّن وان جهانشە نەدىتىنە، كو مرۆڤ ھەست بكەتن مرۇڤيّن مرى لى ھاتبنە دانان ھەتا كەلەخيّن وان پويچ بېن.

# گريمانا (۳)يێ، وەك جهێ زێرەڤانييێ:

چەند بۆچوونەك بۆ ھندى دچىن كو جەينى زىرەشانىى و چاقدىرىيى بىن، ئى دەما كو سەحدكەينە ئەو جەي ناووسك ئى ھاتىنە دروستكرن، ژ لايى جۆگرافيى وانقە ھىچ نىشانەك ئى خۆيانابىت كو بىزىن بۆ جەين چاقدىرىيى ھاتىنە دروستكرن، ئەوژى ژ بەر چەند ھۆكارەكان، وەك: ئەو ناووسكىن مە ل دەشەرى دىتىن، پرانىيا وان ل جەين كوير و گەئياندا ھاتىنە دروستكرن، ئانكو جەين نەپەنى و قەشارتىنە، كو ئەشە نە ل دويف سەخلەتىن جەين چاقدىرىيى، بەلكو جەين چاقدىرىيى ل جەين باند پىشچاڭ دەينە دروستكرن، ھەر وەكو ئەو ھەمى دويرگەھىن ل دەشەرى چاقدىرىيى ل جەين باند پىشچاڭ دەينە دروستكرن، ھەر وەكو ئەو ھەمى دويرگەھىن ل دەشەرى چاقدىرىيى ل جەين باند پىشچاڭ دەينە دروستكرن، ھەر وەكو ئەو ھەمى دويرىكەمىن ل دەشەرى چاقدىرىيى ل مەترىيى دىغەن باند و بەرامبەر كەلەلەن ھاتىنە دروستكرن، كو گەلەك ژ دوير بىكارن ل دەمىن مەترسى دكەقىتە سەر، ب رىكا وان دويرگەھان دەلتنە ئاگەھداركرن، ئى ناووسكان ئەف سەخلەتە تىدا ناھىنە دىتن، ھەر وەكو قان ناووسكان داووسكى گۆندىن (ھرۆرى، ئاقارى چەلكى، ئەدنى، سەرەرۇ، ئەلكويشكى، مايى، بىلويزانى و بازى) ل دەشەرا بالا، كو ئاقارى چەلكى، ئەدنى، سەرەرۇ، ئەلكويشكى، مايى، بىلويزانى و بازى) ل دەشەرا بالا، كو ھەمى ل جەين كەينى بەيدى و ئەپەنىدا ھاتىنە دروستكرن. ھەر وەسان يىن سىنى بەھدىنان وەك ئاقارى چەلكى، ئەدىنى، سەرەرۇ، ئەلكويشكى، مايى، بىلويزانى و بازى) ل دەشەرا بەروارى بالا، كو ھەمى ل جەينى كەينى مەيرەر و ئەلى و نەپەنىدا ھاتىنە دروستكرن. ھەر وەسان يىن سىنى بەھدىنان وەك ئەھەرى ل جەينى، ئەدىنى، سەرەرۇ، ئەلكويشكى، مايى، بىلويزانى و بازى) ل دەشەرا بەروارى بالا، كو ھەمى ل جەينى دەيرى و گەلى و نەپەنىدا ھاتىنە دروستكرن. ھەر وەسان يىن سىنى بەھدىنان وەك ھەمى ل جەينى دەرەنى، دىرە سۆرى، ئەرەدىنا، ئىنشكى، دىيەيكى)، دىسان ل جەينى كوير و نەپەنىدا، دەرىن كەرەن مەي مەين بەرەرى دەرەن بى ھەدىنە بەين يىن سەيدى بەي بەيەنىدا وەك ھەرتىرى كەرى، كەرە ھەتا مرۆڭ نەيەي بەرەرىن وان ناھىنە دىتى، ئەوما ھىچ سەخلەتەك تىدا ناھىتە دىتى، ئەرە ھەتا مرۆڭ دەقدىمەن وىزىرەقانىي ھاتىنە بەرەرىنىان

### گريمانا (٤)ێ، وەك جهێ پەرستنێ:

مـه د گريمانـا چوارێـدا ئامـاژه ب هنـدەك گرۆڤـەيان كرييـه، كـو ناووسـك وەك جهـێ پەرسـتنێ هاتينـه بكارئينـان، و بـەلكو دبيـت هنـدەك ژ وان وەك (دوخمـه) ژ بـۆ پەرسـتنا سـەردەمێ



زەرەدەشتىيەتى ژى ھاتبنىە بكارئىنان. كو ئەقەژى تا راددەيەكى دكارين بيدژين تشتەك نۆرماللە، چونكە گەلەك ژ مزگەفتين دەقەرى يين كەقن، بەرى ببنە پەرستگەھا مۆسلمانان (مزگەفت) ھاتبنىە بكارئينان، ھەر ھەمان ئاقاھى بەرى ھينگى (دير) بووينە. ئەوما دكارين بيدژين، ئەو ناووسكين ئ دەقەرين مە ھاتينە دروستكرن، ژ بۆ دوو مەرەمان ھاتينە بكارئينان، ئەوژى:

ئيلك/ رەڤين و خۆڤەشارتن ژ دوژمنان، چ ژ بەر ھەڤركانين مەسەبى دناڤ مەسيحييەتيدا (وەك مە بەرى نەۆ بەحسى وى ھەڤركانا مەسەبى كرى ئەوا دناڤ مەسيحييەتيدا سەرھلدايى)، يان ئەو ھيرشين جودا جودا ل سەر دەمين ئيسلامى (نەخاسمە ل سەردەمى بووەيهى و ناكوكييين ميرگەھ و ئۆسمانييان) دەما ب سەر دەڤەريدا ھاتين و داگيركرين و پەرستگەھين وان خرابكرين، كو نەچارببن ل جهين ئاسى پەرستىنى بكەن. د قورئانا پيرۆز دا ب ئاشكەرايى قى چەندى دسەلمىنيت، كا چاوان ژ بۆ خۆ پاراستن و فەشارتىنى بەرەڤ شكەفت و جهين نەپەنيڤە درەڤين، وەكى تيدا ھاتى: (لويجدون ملجأ أو مغارات أو مدخلا ً لولوا اليە وھم يجمحون) (ئەلتەوبە/ ٥٧) ئانكو: (ئەگەر وان ئاسينگەھەك . كو تيدا ھاتبانە پاراستن .، يان شكەفتەك . كۆ تيدا نەھاتبانە ديتن .، يان ژير زەمينەك . كۆ چۆبانە تيدا . دىتبايە، دا ب لەز و بەز بەرى خۆ دەنى . ژ ترساندا.)

دوو/ ژ سەخلەتێن صۆفياتيێ بوو، كو ئەو كەسێن خۆ ب صۆفى دزانن، ل جهێن قەدەر و بتنێ مان (منعزل) تاكپەرستيێ بكەن، كو ئەڤ چەندا ھە ھەر ل دەستپێكا پەيدابوونا ئايينان پەيدابوويه، كو د شكەفت و صەومەعاندا بمينن و پەرستنێ بكەن. ھەر بوو ميناك كو ئەڤ (ناووسك . صەومەع)ە ژ بۆ پەرستنێ ھاتينە بكارئينان، د پەرتووكا (تأريخ يوسف بوسنايا)دا ھاتييە: (...دەمێ رەبان . مەرەم پێ رەبان يوسف . ە زڤرييەڤ دێرێ، ئەو چوو د صەومەعا خۆڤە و دەرگەھ ل خۆ گرت و نه بەس وى دەرگەھێ دارى گرت، بەئكو وى دەرگەھێ دلێ خۆژى گرت و كۆلكێ وى گەئەكێ بچويك بوو، كو ئەو يێ پێكاھاتى بوو ژ دوو شكەفتێن د كەڤرى كولايى و دەرگەھەكێ بچويك تێ ھەبوو) (بن كلدون، ٣٩٨٣: ٣٨).

سێ/ ديسان پرانييا وان جهێن مه سەرەدانێن مەيدانى بۆ كرين، و هەر جهەكێ دويڤچوونێ بكەيى، دێ بينى ل نێزيك ناووسكان پاشمايێن دێرەكێ ھەنه، ھەر بۆ ميناك: دێرا ئينشكێ ژ لايێ باكۆرێ وێڨه ب دويراتييا (٤٠٠م) دوو ناووسك لـێ ھەنـه. و دێرەسۆرێ ل رۆژئاڤايێ ئينشكێ، ديسان لايـێ رۆژھەلاتێ دێرەسۆرێ ب دويراتييا (٢٠٠م) ديسان سێ ناووسك لێ ھەنه، و رۆژھەلاتێ دێرا گۆندێ دێرێ ب دويراتييا (٢٠٠م) ديسان دوو ناووسك لـێ ھەنه. و ل باكۆرێ دێرا ئـەرەدنا ب دويراتييا (١٠٥م) پێنچ ب دويراتييا (٢٠٠م) ديسان دوو ناووسك لـێ ھەنە. و ل باكۆرێ دێرا ئـەرەدنا ب دويراتييا (١٠٥م) پێنچ ناووسك لـێ ھەنـه. و ل رۆژئاڤايێ دێـرا مێرگەتويێ ب دويراتييا (١٠٥م) دوو ناووسك لـێ ھەنە، و زۆژئاڤايێ دێـرا بـاگويلێ ب دويراتييا (٢٠٠م) شـكەفتەك لـێ ھەيـه كـو چەنـدين ناووسك دناڤا رۆژئاڤايێ دێـرا باگويلێ ب دويراتييا (٢٠٠م) شـكەفتەك لـێ ھەيـه كـو چەنـدين ناووسـك دناڤا مشكەفتێدا ب بەر و كسلا ھاتينە دروستكرن دگەل سێرچەكا ئاڨێ. و ل باكۆرێ رۆژئاڤايێ دێرا ديسان ل باشۆرێ رۆژئاڤايێ ب دويراتييا (٢٠٠م) شـكەفتەك لـێ ھەيـه كـو چەنـدين ناووسـك دناڤا ديمىخ ب دويراتييا (٢٠٠م). و باشۆرێ دێـرا ئەلكويشكێ ب دويراتييا (١٠٥م) دوو ناووسـك ئـێ ھەنە، ديسان ل باشۆرێ رۆژئاڤايٽ ب دويراتييا (٢٠٠م) مىسان سۆرچەكا ئاڨێ. و ل باكۆرێ رۆژشەلاتێ دێرا ديمەن ب دويراتييا (٢٠٠م). و باسۆرێ دێـرا ئەلكويشـكێ ب دويراتييا (١٠٥م) دوو ناووسـك ئـێ ھەنە، ديمىز ب دوو ناووسـكێن ئيك تەختى لـێ ھەنە، و رۆژئاڤايێ وێـرى بۆ لايـێ بێكۆڤا، كو دكەڤنه چەلكێ دوو ناووسك ئێ ھەنە. و ل باكۆرێ رۆژئاڤايێ ويـزى بۆ لايـێ بيگۆڤا، كو دەھ،



دكەڤنە پشت گۆندى (مايا إسلام)ا نوكە، سى ناووسك ئى ھەنە. (سەرەدانيّىن مەيدانى، (٢٠١٣/٦/١٧)، (٢٠١٣/١١/٤)، (٢٠١٥/١/٣)، (٢٠١٣/١١/٣)، (٢٠١٤/٥١٧)، (٥/٦/٤٢١)، (٢٠١٥/١/٣)).

ئەقە ھندەك ميناك بوون، كو ھەر جھەكى ناووسك ئى ھەبىن، ھەكەر دويقچوون بۆ ھەبىت، دى خۆيابىت كو پاشمايىن دىرەكى ئ دەوروبەرىن وان ناووسكان ھەبوويە، كو ئەقە باشترين گرۆۋەنە كو ناووسك ھاتىنە بكارئىنان ئ سەردەمى مەسىحىيەتى ژ بۆ خۆپاراستىى و پەرستىى، ژ لايى ناكوكىيىن دناقبەرا مەسەبىن مەسىحىيەتى بخۆقە ژ لايەكى، ژ لايەكى ژى ژ بەر ھىرشىنى عۆسمانى و مىرگەھان بخۆ بۆ سەر دەقەرى، نەچاربووينە، دىران ئ جەيىن بلند و ئاسى ئاقاكەن، و ئ دەوروبەران ژى ناووسك ھاتينە كولان دكەقران ژ بۆ خەلوەتى و پەرستىنى، ھەر

#### ئەنجام:

- د ناووسك هەر ل سەردەمى فينيقييا وەك جەن قەشارتنا مرييان ھاتينە بكارئينان، كو گۆرنن
   وان دكەڤرى ھاتينە كولان و دروستكرن وەك تابويتان و مرينن خۆ تندا قەشارتينە.
- ۲. ل هندەك جهان وەك پەرسىتگەھ ھاتىنـە بكارئىنان نەخاسـمە ل سـەردەمى زەرەدەشـتى و مەسيحييەتى، كو تىدا كارى پەرستنى كرينە.
- ۳. هندەك جهان ژ بۆ جهى ڤەحەويانىّ و خۆ ڤەشارتنىّ ژ دوژمنان هاتينە بكارئينان، و پرانييا وان ل جهيّن كوير و ڤەشارتى و نەپەنى هاتينە دروستكرن.
- ٤. پيترييا ئەو ناووسكێن ل دەڤەرێ ھاتينـه ديـتن، د كەڤرانـدا ھاتينـه كولان، وەك شكەفت لـێ كرينـه، و دناڤدا ژ چەند تەختان پێكدھێن.
- ه. ل هندهك جهان د ناڤ شكەفتێن خۆرستيدا، ب بـهر و كسـلان هاتينـه ئاڤـاكرن و كرينـه ناووسك، كو ديسان ژ بۆ ڤەحەويانێ و پەرستنێ هاتينه بكارئينان.
- ٦. ئەو ھەمى ناووسكێن ل دەڤەرێ ھاتينە ديتن، ژ بۆ پەرستنێ و خۆ ڤەشارتنێ ژ دوژمنان ل سەر دەمێ مەسيحييەتێ ھاتينە بكارئينان.





(شكلێ ژماره (۱)، ئێڬ تەختى/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)



(شڪلێ ژمارہ (۲)، دوو تەختى/ فۆتۆ ڤەڪۆلەر)



(شڪلێ ژماره (۳)، سێ تهختی/ فۆتۆ ڤهڪۆلەر)





(شكلێ ژماره (٤)، چوار تەختى/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)



(شكلێ ژماره (٥)، ناووسك دناڤا شكەفتێدا/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)

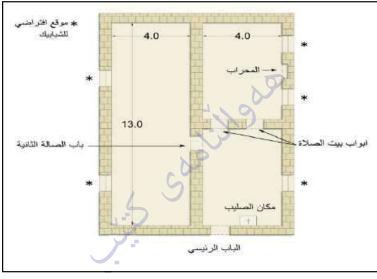


(شكلێ ژماره (٦) دمرگەھێن ناووسكا/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)





(شكلێ ژماره (٧)، مەزارێ شێخ پيرامويسی يان رەبان مووسايی . گۆندێ زێوا، ژ (شەمامی))



(شكلێ ژماره (٨)، نهخشێ دێرا قهدشێ، (ژ (كوڤان ئحسان))



(شكلێ ژماره (٩)، خاچا دێرا قەدشێ/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)

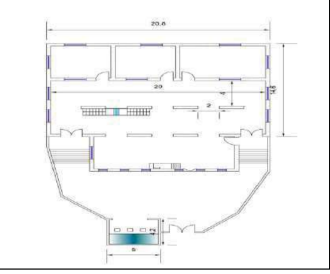




(شكلێ ژماره (١٠)، پاشمايێ مزگەفتا ئيسفكا/ فۆتۆ ڤەكۆلەر)



(شکلێ ژماره (۱۱)، مەزارێ مار زەيايى ل چيايێ گارەيى، ژ (ياسين و محەمەد))



(شکلێ ژماره (۱۲)، مزگهفتا موئمنا، ژ (کوڤان ئحسنان))



دەھمەن:

- <sup>(۱)</sup> بنێڕه: جەميل محەمەد شێلازى، ژ شوينەوارێن دەقەرا ئامێدييێ (سەرەدانێن مەيدانى . قەكۆلين)، چاپا ئێكێ، (دھۆك: ٢٠١٧)، ژ وەشانێن زانكۆيا دھۆك، سەنتەرێ بێشكچى يێ قەكۆلينێن مرۆڤايەتى.
- <sup>(2)</sup> بۆ پيتر زانيارى بنێڕه پەرتووكا مە: ژ شوينەوارێن دەڧەرا ئامێدييێ، لاپەرێن (۲۲۰ و ۱٦۲ و ۱۳۰).
- <sup>(3)</sup> بۆ پيتر زانيارى ل سەر ڤێ دێرێ بنێڕه: (كوڤان ئحسان ياسين و نەزيف محمد على، <sup>(3)</sup> جۆ پيتر زانيارى ل سەر ڤێ دێرێ بنێڕه: (گوڤارا (سيلاڤ)، هژمارا (٤٦)، شواتا ٢٠١٠، بپ٠١).
- <sup>(4)</sup> بۆ پيتر زانيارى ل سەر ديرا گۆندى ديرەشى بنيرە: (كوڤان ئحسان ياسين، ديرا ديرەشى . چەند پەيسكەك دناڤبەرا مە و ديرۆكەكا كەڤن، گۆڤارا (سيلاڤ، هرْمارا (٣٤)، شواتا ٢٠٠٩، بپ١٤ . ١٥). و ديسان سەرەدانەك مەيدانى بۆ شوينوارى ديرا ديرەشى، ل رۆژا (شەمبى) ريكەفتى (٢٠٢٢/٨/٢٠).
- <sup>(5)</sup> سەرەدانىيىن مەيدانى بىق ناووسكىيىن شان كۆندىيىن دەشەرا بەروارى بالا: (بازى)، ل رۆژا سىيشەمبى ر رېخكەفتى (٢٠١٣/٢/١٢). و (ئەدنىي، سەرەرۆ، مايى و ئەلكويشكى)، ل رۆژا سىيشەمبى رېخكەفتى (٢٠١٣/٢/١٢). و (بىلويزانى)، ل رۆژا ئەينى رېكەفتى (٢٠١٣/١٠/١). و (دەركەلكا سەيدا)، ل رۆژا ئەينى رېخكەفتى (٢٠١٣/١٠/١). و كۆندىيى: (كىستە و ھرۆرى)، ل رۆژا دووشەمبى رېخكەفتى (٤/١٣/١١/١). و (كويلكا)، ل رۆۋا جوارشەمبى رېخكەفتى (٣/١٢/١٠). و سەرەدانا شوينەوارىي دەقەرا سىنىي بەھدىنان و كارەيى: (قەدشى)، ل رېزىكەفتى (٣/١٣/١٠). و (ئىسفكا)، ل رېزىكەفتى دەقەرا سىنىي بەھدىنان و گارەيى: (قەدشى)، ل رېخكەفتى (٣/١٣/١٠). و (ئىسفكا)، ل رېزىكەفتى دەقەرا سىنىي بەھدىنان و گارەيى: (قەدشى)، ل رېزىكەفتى (٣/١٣/١٠). و (ئىسفكا)، ل رېزىكەفتى دەقەرا سىنىي بەھدىنان و گارەيى، (قەدشى)، ل رېزىكەفتى (٣/١٣/١٢/١٠). و (زىيوا شەيئە رەشەرامىيىي)، ل رۆۋا شەمبى رېخكەفتى (١٠١٤/١٠١). و (ئەرەدنا ژىرى . نەسارا . و دېرەسۆرى)، ل رۆۋا پىرامويسى). ل رۆۋا شەمبى رېخكەفتى (١٠١٤/١٠٢). و (ئەرەدنا ژىرى . نەسارا . و دېرەسۆرى)، ل رۆۋا چوارشەمبى رېخكەفتى (١٠١٤/١٠). و (دىھىكى و مېرگەتويىيى)، ل رۆۋا پىنىشەمبى رېخكەفتى دەرەرامايا. رۆۋا سىشەمبى رېخكەفتى (١٠١٤/١٠). و (ئەرەدنا ۋىرى . نەسارا . و دېرەسۆرى)، ل رۆۋا سىيەخىي)، ل رۆۋا سىيىشەمبى رېخكەفتى (١٠١٠/١٠). و (ئەرەدنا ۋىرى . ئەسارا . و دېرەسۆرى)، ل رۆۋا سىيەخىيى)، ل رۆۋا سىيىشەمبى رېخكەفتى (١٠١٠/١٠). و (ئەرەدنا ۋىرى . ئەسارا . و دېرەسۆرى)، ل رۆۋا يىينىشەمبى رېكەفتى مەرەرايا.
- (<sup>(٦)</sup> د پەرتووكا (وفيات الأعيان)دا هۆسان بەحسى (شيخ الإسلام) دكەت: (ئەبو ئەلحەسەن عەلى كۆرى ئەحمەدى كۆرى يووسشى كۆرى جەعفەرى كۆرى عەرفەيى ھەكارى ئەوى ناسيار ب شيخ ئەلئىسلام؛ كو بوونا وى ل سالا ٤٩ مشەختىيە و مرنا وى ل ئيكى محەرەما سالا ٤هەشتى و شەشى مشەختى) (أبن خلكان، ١٩٧٨: ٣٤٥).



- <sup>(v)</sup> دێرەشىٰ: گۆندەكىٰ نێزيكى گۆندىٰ (زێوا شێخا)يە، دكەڤيتە باشۆرىٰ رۆژھەلاتىٰ ئامێدييىٰ بۆ لايىٰ باكۆرىٰ گارەيى. (العباسى، ١٩٦٩: ١٣٦).
- <sup>(۸)</sup> ئەف زانيارىيە دگەل نەخشى وى ژ لايى (كوڤان ئحسان بامەرنى)ڤە، ل رِيْكەفتى (۲۰۱۳/٦/۱) گەھەشتىمە مە ب سۆياسىڤە.

#### ژێدەر:

### ۱. پەرتووك:

ا. ب زمانێ عەرەبى:

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. إبن الخلكان، أبني العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبني بكر(٨٦٠ه . ١٨٦ه)
   ٢. إبن الخلكان، أبني العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبني بكر(١٩٩٨ه)
   (دون)، (١٩٩٨ه/١٩٧٨م)، وفيات الأعيان وانباء أبناء الزمان، تحقيق/ الدكتور إحسان عباس، الطبعة (دون)،
   المجلد الثالث، بيروت، دار صادر.
- ٣. الأسود، حكمت بشير (٢٠١٢)، حضارة بلاد الرافدين ـ الأسس الدينية والإجتماعية، الطبعة الأولى، دهوك، دار المشرق الثقافية ـ دهوك.
- ٤. البوطي، د. محمد سعيد رمضان (١٩٩٠)، فقه السيرة، الطبعة السابعة، بغداد، مكتبة الشرق الجديد.
  - ٥. بن كلدون، يوحنا (١٩٨٣)، تأريخ يوسف بوسنايا، ترجمة: يوحنان جولاغ، الطبعة الأولى، بغداد.
- ٦. بنكلى، سيپان حسن على (٢٠٠٥)، حصن كيفا (دراسة في تأريخها السياسي والحضاري (١٢٠٠ .
- ٧. الدمشقي، عمادالدين أبي الفداء إسماعيل إبن كثير (د س)، مختصر تفسير إبن كثير، تحقيق: محمد علي الصابوني، الطبعة الأولى، بيروت . لبنان، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٨ روؤف، د.عمـاد عبدالسـلام (٢٠١١)، المعجـم التـأريخي لإمـارة بهـدينان، الطبعـة الأولـى، أربيـل، مـن مطبوعات الأكاديمية الكوردية.
  - ٩. العباسى، محفوظ محمد عمر (١٣٨٨ه . ١٩٦٩م)، إمارة بهدينان العباسية، الطبعة الأولى، موصل.
- ١٠. حداد، بنيامين (٢٠١٥)، موسوعة الديارات، الأجزاء (١ و ٢ و ٤ و ٧ و ٨)، الطبعة الأولى، دهوك،
   اللجنة الأدبية لكنيسة المشرق الآشورية.
  - خنسي، د.بيوار (د س)، أبرز المواقع ألأثرية في محافظة دهوك، دهوك.



- ١٢. دون أسم (٢٠٠٥)، الدليل السياحي، الطبعة الأولى، المؤسسة العامة للسياحة/ كوردستان العراق . أربيل.
- ١٣. ريحانا، العميد الركن سامى (٢٠٠٤)، موسوعة التراث القروي، الطبعة ألأولى، الجزء الأول، بيروت . لبنان، دار النشر والتوزيع (NOBLIS).
  - ١٤. شمامي، الأب جبرائيل (٢٠٠٧)، تنا قريتي الحبيبة، عروس وادي صبنا، الطبعة الأولى، دهوك.
    - ١٥. المايي، أنور (١٩٩٩)، الأكراد في بهدينان، الطبعة الثانية، دهوك.
- ١٦. المباركفوري، صفي الدين الرحمن (د س)، الرحيق المختوم، الطبعة (دون)، الرياض، دار السلام للنشر والتوزيع.
  - ١٧. المرج، توما أسقف (١٩٦٦)، كتاب الرؤساء، تعريب: الأب البير أبونا، الطبعة الأولى، الموصل.
- ١٨. مجموعة من كبار الباحثين (٢٠٠٨)، موسوعة عالم الأديان، بأشراف: أبو طلال ب. مفرج، طبعة ثالثة معدلة، الأجزاء (الأول والثامن)، بيروت. لبنان، دار النشر والتوزيع (NOBLIS).
- ١٩. الندوي، أبـو الحسـن علـي الحسـني (١٩٨٩)، السـيرة النبويـة، الطبعـة الثامنـة، جـدة ـ سـعودية، دار الشروق للنشر والتوزيع والطباعة.
  - ٢٠. نخبة من الأساتذة (د س)، قاموس الكتاب المقدس، هيئة التحرير: الدكتور بطرس عبد الملك، الدكتور جون ألكسندر طمسن و الأستاذ إبراهيم مطر، (دون مكان).

## ب . ب زمانٽ ڪوردي:

- ۲۱. ئنجيلا پيرۆز . مزگينيا عيسايێ مەسيح، ب زمانێ كوردى . بەھدينى، چاپا ئێكى، (لبنان: ۲۰۱۹). ۲۲. أسماعيل سگێرى (۲۰۰۲)، تەفسيرا ژيان، چاپا ئێكێ، قم . تەھران.
- ۲۳. زيباری و مايی؛ د.محمهد سالح و م. ريبهر مايی (۲۰۱۲)، ميّژوويا كوردستانێ يا كهڤن، چاپا ئيّكێ، دهۆك، ريڤهبهرييا چاپ و بهلاڤكرنێ دهۆك.
- ۲٤. شێلازى، جەميل محەمەد (٢٠١٧)، ژ شوينەوارێن دەڤەرا ئامێدييێ، چاپا ئێڪێ، دھۆك، ژ وەشانێن زانڪۆيا دھۆك . سەنتەرێ بێشڪچى بۆ ڤەڪۆلينێن مرۆڤايەتى.
  - ٢٥. هرورى، د.دەروێش يوسف حەسەن (٢٠١٠)، و: موسەدەق تۆڤى، چاپا ئێڪێ، دهۆك.
    - ۲. گۆڤار:
- ٢٦. برادۆستى و ياسين و محمد طاهر؛ د.زيدان رشيد خان اودل، كوڤان احسان، د.يادگار محمد سليم (٢٠٢١)، المباني الدينيـة بـين الديانـة المسـيحية والإسـلامية في منطقـة (آميـدى)، گۆڤـارى (ئەكاديمياى كوردى، هژمارا (٤٩)، سالا ٢٠١٢، پشكا عەرەبى، ھەوليّر، ئەكاديمياى كوردى, بپ (٣٠٢ ـ ٢٧٣).



- ۲۷. دۆسكى، تەحسىن ئيبراھىم (۲۰۱۳)، شيخ ئيسلامى ھەكارى (٤٠٩ ـ ٤٨٦مشـ ەختى ١٠١٨ ـ ٢٧. دۆسكى، تەحسىن ئيبراھىم (٢٠١٣)، شيخ ئيسلامى ھەكارى (٤٠٩ ـ ٤٨٦مشـ المقينا)، ھاقىنا ١٩٩٣زايينى) ناساندنەكا كورت و پسيارەكا گرنگ، **گۆڤارا (ديرۆك وار)،** ھژمارا (١)، ھاڤينا ٢٠١٣، دھۆك، بپ (١٤).
- ۲۸. رِدِيْنى، ومصفى حەسەن (۲۰۱۵)، كتاب الرؤساء پەرتووكا سريانى يە ھندەك ژ ديرۆكا دەقەرا بەھدينان تاكو س (۸٤٠ز)الا توماركريە، **گۆقارا (نيژەن)،** هژمارا (٥)، زڤستانا ۲۰۱۵ێ، بپ (۱۰).
- ۲۹. شيّلازی، جهميل محهمهد (۲۰۱۸)، ڤهڪۆلينهك لسهر ديّرا باصيارێ و مهزارێ شيّخ پيرامويسی، **گۆڤارا (ديرۆك وار)**، هژمارا (۱۹)، هاڤينا ۲۰۱۸، دهۆك، بپ (۵۰ ـ ۹۰).
- ۳۰. یاسین، کوڤان نَحسان (۲۰۱۰)، گوندێ نَیسفکا... وارگەھ، جوگرافیا، شینوار و نَهفسانه، **گوَقارا (سیلاڤ)،** هرْمارا (۰۵)، تەباخا ۲۰۱۰، دهۆك، بپ (۱۲ ـ ۱۸).
- ۳۱. ياسين، كوڤان ئحسان (۲۰۰۹)، ديّرا ديّرهشێ ـ چهند پهيسكهك دناڤبهرا مه و ديرۆكهكا كهڤن، **گۆڤارا (سيلاڤ)،** هژمارا (۳٤)، شواتا ۲۰۰۹، بپ (۱۶ ـ ۱۵).
- ۳۲. یاسین و علی؛ کوفان ئحسان و نهزیف محمد (۲۰۱۰)، گهرهگو..... شینوار و پێکڤه ژیان، **گوْفَارا (سیلاڤ)،** هژمارا (٤٦)، شواتا ۲۰۱۰، بپ (۱۰ ـ ۱۲).

الملخص:

هذا البحث بحث ميداني وتحليلي، في البداية معرفة كفية و لماذا استخدم الإنسان الكهوف الطبيعية، والتي كانت تستخدم خلال ععصور مختلفة كمأوى (للعيش والاختباء والعزلة والعبادة)، ثم التفكير في صنع كهوف يدوية. (محفور) خاصة في المناطق التي تكون فيها الكهوف الطبيعية قليلة أو غير موجودة، وإلقاء الضوء على العلاقة بين (الناووسك) والكنائس والغرض من وراء استخدامها.

يتكون البحث من جزأين، في الجزء الأول/ المحور الأول الكهوف، النواسك، الكنائس والراهبات تعاريف ومصطلحات، وملخص عن تاريخ (النواسك) في عصور مختلفة وخاصة مراحل المسيحية وما حدث لها.

و في المحور الثاني، يتم التركيز على العديد من النظريات حول متى والغرض من إنشاء الناوسك و الصوامع.



في القسم الثاني/ المحور الأول، تمت مناقشة أنواع النواسك، وكيف يتم تأسيسها هندسيًا، وفي أي أشكال تم إنشاؤها؟ حيث ذكرنا مجموعة من كل نوع من أنواع النواسك المنتشرة في منطقة العمادية، مع القاء الضوء على بعض الديارات في منطقة العمادية, والتي تحولت الى المساجد, في زمن البوهيين وهجماتهم على المنطقة, وكيف هدموا مئات الديارات في المنطقة, وأيضا فترة احتلال المنطقة من قبل الامبراطورية العثمانية, وأحتلال المنطقة من قبل مير محمد الرواندزي. و في المحور الثاني تمت مناقشة النظريات المذكورة في القسم الأول، وما هي النظرية الأكثر صحة بالنسبة للنواسك التي تم إنشاؤها وحفرها في الصخور في منطقة العمادية حمدب موقعها الجغرافي؟ ولأسباب عديدة، أن النواسك في منطقة العمادية لديها علاقة قوية بالكنائس وقد تم استخدامهم للاختباء من الأعداء وكذلك لغرض الخلوة والعبادة.

الكلمات الرئيسية: الكهف ، ناووسك، صومعة ، الكنيسة ، الراهبات ، منطقة العمادية ، المعبد والعبادة

م وال

#### Abstract:

Our research is a field and analytical research. At the beginning we tried to find out about how and for what the natural caves were used by human being, which are used during different eras as a (shelter, and for living, hiding, solitude and worshipping), then thinking about making hand making caves (engraved) especially In areas where natural caves are few or do not exist, We shed light on what is the relationship between nawoosk and churches and the purposes behind of their using.

The research consists of two parts, in the first part/ topic 1, caves, nawoosk, churches and nuns as definitions and terms, an abstract about the history of Nawoosks in different eras specially the stages of the Christianity and what happened for it.

In the second section, the focus is on many theories about when and the purpose of establishing the Nawoosks/silos.

In the second section/ part one, the types of Nawoosks are discussed, how are they established geometrically, and in what forms were they constructed? in which we mentioned a group of each of its types widespread nawoosks in Amadiya area.

in the second part, the mentioned theories in the section one are discussed, which theory is truer for the nawoosks established and digged in rocks in Amadiya area according to its geography location? For many reasons we figared that the nawoosks in Amadiya area have a strong relation with churches and they were used for hididing from enimies as well as for worshipping purpose.

The main words: Cave, nawoosk/silo, church, nuns, Amadiya area, temple and worship



# بزاقى خويّندن و رۆشنبيرى له ميرايەتى باديناندا

پ. د. ئاراس محمد صالح زانڪۆى سلێمانى- كۆلێجى زانستە ئيسلاميەكان- سلێمانى/ عێراق

## پۆختە:

دواى ئەوەى مىرايەتىيە كورديەكان دامەزراون و بنياتى كارگێرى خۆيان چەسپاندووە، بەپێى ئەو توانايەى ھەيانبووە، لە ھەموو روويەكەوە ھەولى پێشخستنى دەسەلاتەكەيانداوە، يەكێك لەو لايەنانەى جيٽگەى بايەخى مىرە كوردەكان بووە، گرنگيدانيان بووە بە لايەنى خويّندن و رۆشنبيرى، بۆ ئەم مەبەستەش ھەولى زۆريانداوەو پشتگيرى زانايان و فەقيّكانيان كردووە، ھەروەھا خويّندنگەو مزگەوتيان بۆ دروستكردوون و وەقفيان بۆ دابينكردوون، ھەموو ئەم ھەنگاوانەش كاريگەرى زۆريان ھەبوو، لە گەشەپيدانى خويّندن و رۆشىنبيرى.

ئمم توێژينموه به تايبهت باس له (بزاڨی خوێندن و ڕۆشنبيری) دمڪات له ميرايمتی باديناندا، له دمستپێڪێڪ و دوو باس پێڪهاتووه، له دمستپێڪدا به ڪورتی مێـژووی ميرايمتـی بادينـان باسـڪراوه لهگهڵ گرنگيـدانيان به بـواری خوينـدن و رۆشـنبيری، ئمومش خـۆی دهبينێـتموه له دروستڪرنی خوێندنگاو هاوڪاری زانايان و همقێڪان و دابينڪردنی پێويستيهڪانی خوێندن.

له باسی یه کهمدا ناماژه کراوه به گرنگترین هۆیه کانی گهشه کردنی بزاقی خویندن و زانست له سنوری قه له مرهوی میرایه تی بادیناندا، وه کپشتگیری و هاو کاری میره کانی بادینان له پرۆسه ی خویندن و زانایان و گرنگیدانیان به دانانی کتیب و پاراستنی به رهه می زانا کان، هه روه ها دلاسوزی خه لکی ناو چه که بو زانایان و هاو کاری فه قیکان، به رقه راربوونی نارامی ناسایش هه تا ناستیکی باش رؤلی هه بووه گه شه کردنی خویندن و رؤشنبیری و ناوهدانی له و ناوهدانی او کاری میره کانی بادینان له

له باسی دووهمدا باسی گرنگترین ناوهندهکانی خویّندن کراوه له سنوری میرایهتی بادیناندا، بهتایبهتی خویّندنگهکان ئامیّدی و قوبههان و ئاکریّ و دهوّک و زاخوّ، که چوار ناوهندی گرنگی خویّندمواری بوون له سهردهمی میرایهتی بادیناندا، لهگهلّ ئاماژهکردنی به ناوی ژمارهیهک خویّندنگهی تر له دمقهری بادیناندا.

له كۆتاييدا گرنگترين ئەنجامەكانى توێژينەوەكە ئاكاژەى پێكراوە لەگەڵ ڕاسپارەدەو پێشنيارەكاندا، لە كۆتاييدا ليستى سەرچاوەكان تۆماركراوە.

ووشه كليليهكان: بزاڤ، خوێندن، رۆشنبيرى، ميرايەتى بادينان.

#### پێشەكى:

ميـره كوردهكـان بـۆ بەرموپێشـبردنى دەسـەڵات و ميرايەتيەكەيـان ھاوكـارى بزاڤـى خوێنـدن و زانسـتيان كـردووه، ئەو خوێنـدنگايانە تەنھـا ناوەنـدبوون خوێنـدموارو نووسـەرو



كەسى شياوى بۆ پەروەردە كردبن، خوێندنگە ئاينييەكانى ئەو رۆژگارە رۆڵى گەورەيان بينيوە لە ثێگەيانى خوێندەوارى بە توانادا، لەلايەكى ترەوە ميرەكان بۆ جوان كردنى رووى دەسـەلاتەكەيان و ململانيـى لەگەل ميرايەتـى و دەسـەلاتەكانى دەوروبەيانـدا شـانازيان بە خوێندەوارو زاناكانى ناو چوارچێوەى قەلامرەوەكەيانەوە كردووە.

ميره كوردمكان بههۆى دلاسۆزيان بۆ گەل و نيشتمانەكەيان پشتگيرى بەردموامى بزاڤى خويندنيان كردووه، ھەربۆيە ھەولى زۆريانداوه زاناى گەورمو خويندنگەى ئاومدان له سنوورى قەلاممرەومكەياندا دروستبكەن، لەگەل ھەموو ئەمانەشدا پالانەرى ئاينى رۆلى گەورەى ھەبووە لەوەى ميرە كوردەكان ھەموو كات ھاوكارى پرۆسەى خويندنبن و پشتگيرى زانايان و قوتابيان بكەن.

لهم توێژينهومدا توێژمر هموڵ دمدات سياسهتی ڕۆشنبيری ميرهڪانی ميرايهتی بادينان روون بڪاتهوه، بــــۆ ئهم ههوڵه زانســـتييه پشـــت به ســـهرچاومی رهســـهن و دهســتنووس بهڵڪهنامهڪان دمبهستێت له بواری توێژينهوهڪهيدا.

گرنگی توقیقینه بهشینوه به شینوه به میزوی به میزوونووسان زیاتر گرنیان به نووسینه وه میزووی سیاسی و سهربازیداوه، نه وه نده ی تویزه با گاداربینت ههتا نیستا به شینوه ی تویزینه وه ی زانستی سهربه خو که م له باره ی لایه نی پوشنبیری و زانستی میرایه تیه کوردیه کانه وه نووسراوه، به تایبه تی میرایه تی بادینان له نامیدی، له گه ل نه وه شدا بایه خدانی میره کانی بادینان به لایه نی خویندن و خوینده واری جینگه ی ستایش و لیکولینه وه مه به می تویزینه وه هولیکه می بادینا.

**ريْبازى تويْژينەوە**: ئەم تويْژينە*و*ە بە رِيبازى وەصفى شيكارى دەنووسريْت.

پرسيارى توێژينەوە: ئايا له سنوورى ميرايەتى باديناندا بزاڤى خوێندن و ڕۆشنبيرى له چ ئاسـتێڪدا بـووه؟ ميرهڪانى بادينـان چەنـدە هاوكـارى پرۆسـەى خوێنـدن بـوون له ڕۆژگارى خۆياندا؟ ئەو هۆيانە چى بوون هاوكارى گەشـەكردنى خوێندن و ڕۆشنبيريانداوە له ڕۆژگارى باديناندا؟ ئەم توێژينەوە ھەوڵ دەدات وەلامى ئەم پرسيارانە بداتەوە.

سنورى تويّژينهوه: له روى شويّنى جوگرافيهوه تهنها سنورى ميرايهتى بادينان لهخوّ دەگريّت، لهرووى كـاتهوه، بـاس لهو مـاوهيه دەكـات كه ميرايهتـى بادينـان حـوكمى تيّداكردووه.

پلانى توێژينەوە: ئەم توێژينەوە ئە پێشەكيەك و دەسپێكێك و دوو باس پێكھاتووە، ئە پێشەكيدا باس ئە گرنگى توێژينەومو ڕێباز و پرسيارى توێژينەومو پلانەكەى دەكرێت، ئە دەستپێكدا ناساندنێكى كورت بۆ ميرايەتى بادينان ئەنجام دەدرێت، ئە باسى يەكەمدا ھۆيەكانى گەشەكردنى بزاڨى خوێندن و ڕۆشنبيرى ئە ميرايەتى باديناندا شرۆڨە دەكرێت، ھەرومھا ئە باسى دووەمدا گرنگترين ناوەندەكانى رۆشنبيرى ئە



سـنوورى ميرايەتـى بادينـان بـاس دەكـرێن، ئە كۆتاييـدا ئەنجـامى تـوێژنەومو راسـپاردەكان دەنووسرێت ئەگەڵ ئيستى سەرچاوەكاندا.

دەستپٽِڪ:

كورتهيهك لمسهر ميرايهتى بادينان

هەرچەندە بۆچونى جياواز هەيە ئەبارەى مێژووى پێكهێنانى ميرايەتى بادينانەوە، بەلام زۆرێك ئە ئێكۆڭينەوەكان مێژووى دروسبوونى دەگەپێننەوە بۆ دەوروبەرى كۆتايى سەدەى حەوتەم و سەرەتاكانى سەدەى ھەشتەمى كۆچى، ميرەكانى ئەم ميرايەتيە شارى ئامێديان كردووەتە پايتەختى دەسەلاتەكەيان، سەرەتا ئەلايەن مير خەئيل پاشاى كورى مير عيـزەدين پاشـاوە كە نازنـاوى (بەھـادين)بووە دروسـتكراوە، ئە پاشـاندا بەنـاوى ئەو ميـر بەھادينەوە ناوى (بەھادينان)ى وەرگرتووە، دواتر بە تێپەربوونى رۆژگار ناوى ميرايەتيەكە ھەموو ناوچەكە بووە بە بادينان<sup>'</sup>.

هەرچەندە هەندى ئە مىڭروونووسان رېشەى بنەماللەى مىرەكانى بادىنان دەبەنەوە بۆ سەر رەچەللەكى بنەماللەى حوكمرانى عەباسىيەكان ئە شارى بەغداد<sup>۲</sup>، بەللام مىڭروونووسى ناسراو شەرەفخانى بەدلىسى ئەم بۆچوونە پەسەند ناكات و بە بى بەللگەو بىلىنەما وەسفى كردووه<sup>7</sup>.

ئەوەى پێويسـتە ئێـرەدا بوترێـت ئەوەيە كە شـەرەفخانى بەدئيسـى ئە رۆژگـارى ئەو ميرايەتيەدا ئەو كتێبەى نووسيومو قسـەكەى ئەو وەجێگەى بايەخە، نەك كەسـانێك دواى چەند سەدەيەك ھاتوون ئەو مێژووە تۆمار بكەن.

له گەڭ ئەوەشدا ئەوەى پێويستە ئێرەدا باس بكرێت، ئەو بەئگەنامەيە (الشجرة الزيوكية)يە كە بەئگەنامەيەكى كۆنەو بەناوى گوندى (زێوه)وە ناوبراو كە تێدا پارێزراوە، ئەم بەئگەنامە ئەلايەن مێژوونووس (د.عماد عبدالسلام)وە ئێكۆڵينەوەى ئەبارەوە كراومو ئەوەى پشتراستكردووەتەوە كە بنەچەى ميرەكانى ئامێدى دەچێتەوە سەر بنەمائەى عەباسيەكان ئەدواى ھێرشەكانى ھۆلاكۆوە بۆسەر بەغداد عەباسيەكان پەرتەوازە بوون و دواتر ئقێكيان گەيشتونەتە كوردستان و ئە شەمزينان و ئامێدى توانيويانە جارێكى تر

ئموانمی لیکولاینمومیان لمبارمی میژووی میرایمتی بادینانموه کردووه، ئاماژهیان بموه کردووه که سمرهتا له سمرووی زیّی گمورموه دروستکراوه، لمسمر سنوری میرایمتی شهمزینان، پاشان بمرمو رۆژئاوا دریزیوه تمومو دهستیان بمسمر قملای ئامیدیدا گرتومو کردوویانه به پایتمختی دهسملاته کمیان، پاشان سنوره کمیان فراوان کردووه، توانیویانه دهسملاتی خویان زیاتر فراوان بکمن و بگهنه سنوری چیاکانی همکاری و کمنارهکانی زیّی گموره<sup>6</sup>.



میرایهتی بادینان له کۆتاییهکانی سهدهی نۆیهمی کۆچی (۱۹م) توانی له رۆژئاواوه دمستبگریّت بهسهر زاخوّدا و له میرایهتی بۆتانی داببریّت، لهو کاتهدا توانیویهتی سوود له کیّشهکانی نیّوان ههردوو دمولّهتی عوسمانی و صهفهوی ومربگریّت و سنوری دمسه لاّتهکهی فراوان بکات لهسهر حسابی میرایهتییه کوردیهکانی دراوسیّی، بوّ ماوهی چهند سالّیّک شاری موصلّی خستووهته ژیّر دمسه لاّتی خوّیهوه، لهو رۆژگارمدا موصلّ گرنگی و بایهخی زوّری ههبوه، چونکه ناوهندی ویلایهتی موصلّ بووه که گرنگی زوّری ههبوه لهلای دمولّهتی عوسمانی<sup>۲</sup>.

پێگهو گرنگی میرایهتی بادینان له ههردوو سهدهی دهیهم و یازدهیهمی کۆچیدا (۱۲-۱۲ز) زیاتر له رووی سیاسیهوه دهرکهتووه، بهجۆریکی وهها که بووهته یهکهیهکی کارگیری سهربهخوّ، راستهوخوّ پهیوهندی به سولتانی عوسمانی (باب العالی)وه ههبووه له ئهستهمبولّ، میرهکانی بادینان فهرمانیان راستهوخوّ له سولتانی عوسمانی وهرگرتووهو بوّ چارهسهری کیّشهکانیان و هیّرشه سهربازیهکانیان، میرایهتیهکهیان وهک حکومهتیّکی سهربهخوّ (حکومت) کاری کردووه، میرهکهش به ناوی (حاکم)هوه حوکمرانی کردووه، دهسهلاتی کۆکردنهوهی باج و دانانی قازی و فهرماندهی لهشکری ههبووه<sup>۷</sup>.

سيستمى حكومرانى بنهماللهيى بوومو له باوكهوه بۆ كورەكانى ماوەتەوە، له سەرەتاكانى سەدەى دوانزەى كۆچىدا (١٨ز)دا كاريگەربووە بە نەخشەى (الخطة العراقية) كە بەرزكردنەوەى ئالاكەى لە دەسەلاتى والى بەغدادا بووە، لەو نەخشەدا داواكراوە واليەكانى بەغداد سەرپەرشتى ويلايەت و ميرايەتيەكانى دەوروبەريان بكەن، لەو ھەنگاوەشدا والى بەغداد سەركەتوو بووە بە لكاندنى ميرايەتى بادينان بە ويلايەتى بەغدادەوە، والى بەغداد داواى كردووە كە ميرايەتى ئاميدى باجى سالانە بدەن بە والى بەغدادەر.

میرهکانی بادینان بهپێی کاریگهری به دهرموهی خوّیانهوه چهند نازناوێکیان ههبووه، سهرهتا به پاشا (ملک) ناوبراون، ئهمهش ئاماژهیه که نیمچه سهربهخوّ بوون لهو کاتهدا، له سهدهکانی نوّ و دهی کوّچی (۱۰-۱۳ز) به سولاتان ناوبراون، ئهمهش نیشانهی سهربهخوّیی تهواویانه لهو قوّناغهدا، له سهدهی یازدهی کوّچی (۱۷ز) نازناوی (خان)یان وهرگرتوه، ئهمهش بهلکهی کاریگهریان بووه به دهولهتی صهفهوی لهو روّژگارهدا، له سهدهی دوازدهی کوّچی (۱۸ز) به نازناوی (بهگ) ناوبراون، ئهم نازناوه دراوه بهو کهسانهی لهلایهن سولاتانی عوسمانیهوه دامهزراون، له قوّناغیّکی دواتر نازناوی پاشایان وهرگرتوه.

پێڪهاتهى ڪارگێرى ميـرايەتيەكە بەھێـز بـووه، ميـر له ئامێـدى پايتەخـت دانيشتووه، قازيەك ھاوكارى كردووه بۆ كاروبارى سكالاو فتوادان و دەسـەلاتى يەكلايى كردنەوەى ھەبـووه، له ھەمـوو شـار و گونـدێكى سـەرەكيدا ميرێكى بنەمـاللەى فەرمـانرەوا



دانــراوه، بـــۆ هەمــوو هــۆزو عەشــيرەتێڪيش ســەرۆڪێڪ ديــارى كــراوه، ميــرايەتيەكە لەشـكرێكى چەكـدارى ھەبـووه، چەكـدارەكانى پێكھاتووە لە ھێـزى عەشـيرەتەكانى ژێـر دەسەلاتى ميرايەتيەكە، بۆ ھەموو عەشيرەتێڪ بلۆكێك (سريە)يەك يان زياترى ھەبووە.

ئهم میرایهتیه له ماوهی حوکمرانی خوّیدا نزیکهی (۳۸) میر حوکمرانیان کردووه، ماوهی نزیکهی شهش سهده بهردموام بووه، له روّژگاری سولّتانی حسیّن وهلیدا که (٤١) سالّ بهردموام بووه، له نیّوان سالّانی (٩٤- ٩٨١) حوکمی کردووه، بههیّزترین دهسهلات و فراوانترین سنوری ههبووه، یهکهم میر، یان پاشای ئهم میرایهتیه خهلیل پاشا بووه، کوّتا میری ئیسماعیل پاشا بووه، که له نیّوان سالّانی (۱۲۵۱-۱۲۰۸ک) حوکمران بووه، له سالی (۱۲۵۸ کراد) کوّتایی به دهسهلاته کهیان هاتووه.

دواى چەنىد سەدەيەك ئە حوكمرانى بەھۆى كۆمەئيك پائنەرى ناوخۆيى و دەرەكيەوە كۆتايى بە دەسەلاتى مىرايەتى بادينان ھاتووە، ئە گرنگترين ھۆيەكانى روخانى ئەم مىرايەتيە بريتى بووە ئە ناكۆكى ناو بنەمائەى حوكمران و ريكنەكەوتيان ئە سەر دابەشكردنى دەسەلات، ھەروەھا ململانيى و ھيرش و پەلامارى مىرايەتيە كورديەكانى وەك سۆران بۆ سەر ئاميدى، ئە ھەمان كاتدا گۆرانى سياسەتى دەولاتى عوسمانى كە خۆى راستەوخۆ حوكمى ھەموو ناوچەكانى ژير دەسەلاتى بكات و ھەموو مىرايەتى و دەسەلاتە ناوچەييەكانى ھەئوەشاندەوەتەوە<sup>6</sup>.

باسى يەكەم

هۆيەكانى گەشەكردنى بزاڤى خوێندن و رۆشنبيرى له ميرايەتى باديناندا



لەم بنەماللە رۆشنبىرەدا ژمارەيەكى زۆر مىرى پێگەيشتوون كە گرنگى زۆريان بە زانست و رۆشتبىرىداوە لە ناوچەكەيانىدا، وەك دامەزرانىدنى خوينىدنگە، وەقفى كتيّب، بەخشىنى مال بە مامۆستايان و قوتابيان، ھەنىدىكيان دانەرو ئەدىب بوون، ئارامى ئاسايشى مىرايەتيەكەيان پاراستووە، ئەمەش گەشەكردنى ژيارى بەدوادا ھاتووە، ئەو ئاراميە پالنەرى گەشەكردنى بزاڤى خويندن و رۆشنبىرىش بووە.

دەتوانىن بلّێىن ھاندانى مىرايەتيەكە بۆ بزاڤى رۆشنبىرى رەنگدانەوەى زۆرى ھەبووە لە بەرامـبەردا، وەك چەسـپاندنى ئاكـارى كـۆمەلايەتى بەرز، وە چەمكـى سياسـى نـوێ، وە بنەماى رێزگرتنى سيستمى سياسى لەبرى پاشاگەردانى''.

دوومم/ بنياتنانى مزگەوت و خويندنگە: لە رۆژگارى ميرايەتى باديناندا ژمارەيەكى بەرچاو مزگەوت و خويندنگە بنياتنراون، يان بەردەوام نۆژەن كراونەتەومو پيويستى مامۆستايان و پرۆسەى خويندن دەستەبەر كراوە، لە شارى ئاميدى ناوەندى دەسەلاتەكەياندا كۆمەليكى ناوەندى خويندىن و رۆشنبيرى بنياتنراون، ھەروەھا لە ئاكرى و دھۆك و زاخۆ و چەند گونديكى ناو سانورى قەلەمرەوەكەياندا خويندنگەيان بنياتناوە، بەھۆى ھاوكارى بەردەوامى مىرەكانى ئاميديەوە بەردەوام لايەنى خويندىن و رۆشىنبيرى لە گەشەكردىدا بووە<sup>٢</sup>.

میرهکانی بادینان له ناوشاری ئامیدیدا ژمارهیهک خویندنگهیان کردووه ته ومو ژمارهیهک خویندنگهی دیرینیان نوژهنکردووه ته وه، به لام له ههموویان گرنگتر بنیاتنانی خویندنگهی قوبه هان بووه، له و رؤژگارهدا ئهم خویندنگهیه له ئاستی زانکودا بووه، خویندنگهکانی ئاکری و دهوک و زاخو مایی ئه رمشت و بامه پنی و شوینه کانی تر به لگهی گرنگیدانی ئه میرانه به پروسه ی خویندن و روشنبیری له قه له مرهوه کهیاندا<sup>۱۰</sup>.

سيٽيهم/ بلاوڪردنهومى پموشت و ئاڪارى بەرز: خويندنىگەو مزگەوتەكانى كوردستان ناوەندىكى گرنگ بوون بۆ بلاوكردنەوەى پەوشت و ئاكارى جوان، بنەماكانى ئىسلام كە لەو خويندنىگايانەدا خويندراون خەلكيان فيرى پاستگۆيىو دەستپاكى و داوينپاكى و دووركەوتنەوە لە ھەموو كردەوەيەكى خراپ كردووە، دلاسۆزانى كورد زانيويانە ئەو پەوشتە جوانانەى لە خويندنىگەكاندا فيرى دەبن باشترين پيكەى پاراستنى مىللەتە لە كردەوەى خراپ و داپوخانى كۆمەلگە، ھەربۆيە خەلكى بەگشتى ھاوكارى ئەو ناوەندانەيان كردووەو مندالى خۆيان ناردوەتە ئەو خويندىنگايانەو ھانى خەلكىيان مەربۇرە ئەلىرە كە ئىراپ و داپوخانى كۆمەلگە، ھەربۆيە خەلكى بەگشتى ھاوكارى ئەو ناوەندانەيان شيوەيەكى دارايى و مەعنەوى ھاوكاريان بكەن<sup>ئار</sup>.

**چوارمم/ پابەند بوون بە سيستمەوە**: زۆرجار ھەندىٰ خيٚل و دەستەو گروپ كيْشەيان بۆ ميرو دەسەلاتە ناوچەييەكان دروست كردووە، لەبەرامبەردا مامۆستايانى ئاينىو ئەو ريْنويْنيانەى لە



خويّندنگه کاندا ده خويّندران هانی خه ٽکيان دهدا بوّ پابهند بوون به قانوون و سيستمی ميره کان و دوور کهوتنهوه له ههموو کردهوه یه کی پيّگری و ياخيبوون له دهسه لات<sup>۱۰</sup>. بيّگومان ئهم ئاراميه کوّمه لايه تيه هوّی گهشه کردنی ولات بووه له ههموو پووه کانی شارستانی و پوشنبريهوه.

پێنجهم/ دابینکردنی ومقف: یهکێک له ههنگاوهکانی میرهکان بوّ خزمهتکردنی پروِّسهی خویّندن لهناو میرایهتیهکهیاندا، دابینکردنی ومقف بووه بوّ به پیّوهچونی ئیشوکاری خویّندنگه ماموّستاکان، میرهکانی بادینان له مالّ و سامانی خوّیان و داهاتی حکومهتهکهیان بهردموام پشتگیری ناوهندهکانی خویّندنیان کردووه، ههروهها گوند و باخ و زموی کشتوکالیان وهقف کردووه بوّ خویّندنگهکانیان.

له ههمان كاتدا ئهو زهكاته دهيهكهى سالانه له بهروبومى جوتيارهكانيان وهرگرتووه تايبهتيان كردووه بۆ خزمهتى مزگهوت و خويندنگهو مامۆستاو فهقيّكان، له ههمان كاتدا سالانه باجيّكيان لهسهر جولهكهو گاوهرهكانى ناو قهلهمرهوهكهيان داناوهو بهكاريانهيّناوه بۆ خزمهتى زانست و خويّندن"<sup>1</sup>.

سيستمى وەقف جۆريك لەسەربەخۆيى بۆناوەندەكانى خويندىن و زانايان دەستەبەركردوومو ھەموو كات چاويان لە دەستى ميرو دەسەلاتدارەكان نەبووە كە ھاوكاريان بكات، لە ھەمان كاتدا لەكاتى كيشەو شەردا، يان مردنى ميريكدا تووشى كيشەى دارايى نەبووونەتەوە بەھۆى ئەو وەقفانەى بۆيان دابينكراوە، لەگەل ھەمو ئەمانەشدا بەردەوام خەلكى خيرخوازى شارو شارۆچكەو گوندەكان يارمەتى و مزگەوت و فەقى و مزگەوتيان كردوومو بە چاويكى خواناسى و پاداشتى دوارۆژ سەيرى ئەو ھاوكاريان

شهشهم/ دەستەبەركردنى كتيب و پێويستى خوێندن: ميرەكانى بادينان ھەموو كات ئە خەمى پەيداكردنى كتێب و دەستنووسى بە نرخدابوون بۆ مامۆستاو فەقێكان، بەم ھەنگاوەشيان خزمەتى زۆرى فەرھەنىگ و خوێندنيان كردووه، ھانى زاناكانيانداوه بۆ نووسين و دانانى كتێب، ئە ھەمان كاتدا زۆر ئە خەمى پاراستنى ديوانى شاعيران بەرھەمى زانا كوردەكاندا بوون، ئەو سەرچاوانەى باسيان ئە مێـ ژووى خوێندنگاكان كردووه ئاماژەيان بەوە كردووه كە كۆگاى كتێب (خزانة ائكتب)يان ھەبووه، ھەندىدى ئەو كۆگايانە زياتر ئە ھەزار نوسخەى دەستنوسى بە نرخى تيدابووه".

لايەنێكى دى لەلايەنە پرشىنگدارەكانى مىرانى ئامێىدى بە رۆشىنبىرى لە دەقەرەكەيانىدا، ئەو بايەخىدانە گەورەيان بووە بە كۆكردنەوەى دەسىتخەت و دانىراوى جۆراوجۆرى مامۆستايانى جيھان. ئەو ھەولا گەورەيە بەرەكەى كتيبخانەيەكى كەم وينە بووە، كە مەگەر ھەر خودا بزانى چەند دانراوى بى وينەو چەند دەستخەتى زەركەفتكراو



چەند ديارى نايابى تێدا پارێزراو بووه. بەڵام بە پوكانەوەى ميرنشينەكە، كتێبخانەكەشيان (كتێبخانەى قوببەھان) بەر چەپۆكى زەمانە كەوتوەمو بەشى زۆرى بە تالان و دزيىن و دەستبەسەراگرتن و مشك و مۆرانەو چەندين جۆرى ديكەى تێدا چوون و تێدا بردن و لەناوبردن و بێ سەروشوێن بووه.

پاشماوهیه کی کهمی- که به لگهی گهورهیی نهو کتیبخانهو بایه خدانی کهم ویّنه میرانی نه ده ده ده به تایبه تی میر حسیّنه به الایه پر بایه خه روّشنبیری، نهم دوایانه دا نه ریگهی ماموّستایه کهوه درا به (دار العراق للمخطوطات) که ژمارهیان (۳۲۰) دانه زیاتر دهبن و به (۲۰۷٦٥-۲۱۰۸۹) توّمار کراون<sup>۱۰</sup>.

میرهکانی بادینان تهنها گرنگیان به دهستنووس و کتیّبه ئاینیهکان نهداوه، بهڵکو گرنگیدانیان به شیعرو ئهدهب و میّژوو، له کاره له پیّشینهکانی ئهو میرانه بووه، ههربۆیه هانی ههندی له مامۆستایانداوه که دیوانی مهلای جزیری شهرح بکهن و دهستنووسهکانی ئهو دیوانه بپاریّزن و وهک بابهتیّکی گرنگ سهیریان کردووه، نووسهر محهمهد عهلی قهرهداغی لهباسی بایهخدانی میرهکانی بادیناندا به بزاقی رۆشنبیری و زانست و ئهدهب له چهند خالیّکدا کورت دهکاتهومو ئهلیّت:

يەكەم: ئەو بايەخـدانەى ميرەكـانى بادينـان لە چـوار دەقـى شـەرحى ديـوانى چەنـد قەصيدەى مەلاى جزيريدا رەنگى داوەتەوە، كە مامۆسـتايانى كورد شـەرحى قەصيدەكانيان كردوومو، دوايى كارەكانيان پێشكەش بە دوو ميرى عيمادييە زوبەير پاشاو، ئيسماعيل پاشا كردووه.

دوومم: ئەو بايەخىدانە ھەر لايەنى ئەدەبى نەبوومو، لايەنە جۆراوجۆرەكانى زانسىتى وەك: تەفسير و، شەرع و، بابەتى ديشى گرتومتەوم.

سيٽيهم: كەرەستەى پٽويست بۆ مامۆستاو فەقى لە رووى فراوانكردنى ئاستى زانستيانەوە، ئەمەش خۆى لەو كتێبخانە گەورەو كەم وێنەدا دەبينى كە لە عيمادييەدا بەناوى (مكتبة قبهان)وە بووە، سەدان و ھەزاران كتێبى پر بايەخى لە ھەموو جۆرە زانياريەكى سەردەم تێدابووه<sup>۱۱</sup>.

حموتهم/ هاوكارى زائايان و كۆكردنموميان له سنورى ميرايمتيمكمدا: يەكيكى تر له بەرنامەى ميرە كوردەكان بۆ پيشخستنى بزاقى خويندن له سنورى ميرايەتيەكەياندا بريتى بووه له كۆكردنموەى زانا گەورەكان و كردنموەى خويندنگەو دابينكردنى پيداويستى خويندى بۆيان، بيكومان ميرەكانى بادينان لەم رووموه دريغيان نەكردووه، چوونى مامۆستايانى حەيدەرى له شارى ھەوليرمومو زانايانى گوندى زيارەتى ناوچەى خۆشناوەتى بۆ ئاميدى و ژمارەيەكى مامۆستا تر له ئاميدى و قوبەھان و شوينەكانى ترى سنورى ميرايەتى



وانهيان وتـوهتهوهو له بنهرهتـدا خهڵڪـى ئهو نـاوچه نهبـوون، بههـۆى هانـدان و پشـتگيرى ميرهكانى ئامێديهوه بووه<sup>.۲</sup>.

ههشتهم/ تايبهتمهندى خه لكى ناوچهكه: به هۆى زۆرى زانايان و خويندنگەى ئاينيەوه خه لكى ناوچەى ميرايەتى بادينان خە لكانى زانستخوازو ئاشتيپەروەر بوون، ھەموو كات ھاوكارى كارى چاكەيان كردووەو دووركەوتوونەتەوە له خراپه، ئەمەش جۆريك له ھيمنى و ئاسايشى كۆمەلايەتى دروستكردووه، ئەو ھيمنى ئاراميەوە يارمەتى پيشكەوتنى ناوچەكەيداوە له پروەكانى زانستى و ئاوەدانى و پيشكەوتنى كۆمەلايەتى و بەرقەرابوونى ئاسايشى و ئارامى لەو ناوچەيە.

شـهرەفخانى بەدليسـى لەبـارەى سروشـتى خەلكَـى ئاميّـديەوە ئەليّـت؛ (زمـان و فەرھەنگيـان بە كـوردى و عـارەبى ھەويّـن كـراوە، گەورەو بچووكيـان پـاك و بە ديـن و خيّرخـولان و دليـان بە چـاكەوە بەنـدە، ميرانـى ئاميّـدى خويّنـدنگەو مزگەوتيـان لەوى سازكردوون، مامۆسـتايان و زانايـان سـەرقالى پەرەپيّـدانى زانسـتى دينـين و لەسـەر ئەو ريّبازە دەرۆن كە برواى بە ھەقى تيّدا سەلماوە)<sup>٢١</sup>.

نۆيەم/ بەرقەرارى ئاسايش: بەپێى ئەو سياسەتەى پەيرەويان كردووە، مىرەكانى بادىنان لەشكرىكى سەربازى تۆكمەيان ھەبووە، پىكىھاتەى ئەم لەشكرە لە ھەموو ھۆزو عەشىرەتەكانى سنورى دەسەلاتەكەيان بووە، بەتايبەتى عەشىرەتە گەورەكان، ئەم ھەنگاوە سياسەتىكى دانايانە بووە كە پەيرەويان كردوومو زۆرترين كەسيان بەشدارى پىكردوومو ئەناو پىكىھاتەى حكومەتەكەياندا، بەو ھۆيەوە ھەموو عەشىرەتىك مىرايەتيەكەى بەھى خۆى زانيومو وەلائى تەواوى بۆى ھەبوومو ھاوكارو پشتگىرى دەسەلات بووە، ئەم ھەنگاوە خوى زانيومو رەلائى تەروە ئە پاراستنى ئاسايش و ئارامىدا، ئە ھەمان كادە ھىزىكى تۆكمە بوون بۆ بەرگرى ئە ھىرشى دەركى بۆ پاراستى مىرايەتى بادىنان<sup>٢٢</sup>.

دەيەم/ سەربەخۆيى مەلا و فەقىيى كورد ئە خويندنددا: ئەگەل ھەموو نائاراميەكانى كوردستان و شەرى نيوان عوسمانى و صەفەوى ئەلايەك، ئەلايەكى ترەوە ململانيى نيوان مىرايەتيە كورديەكان نەيتوانيوە ريىگەى ھاتووچۆى خويندن ئە فەقىخ و مەلاى كورد بىگريت، بەلكو مەلا و فەقيى كورد نەبوونەتە بەشيك ئە ململانيى و لايەنگىرى لايەك، بەلكو ھەموو كات و سەردەميكدا ھاتۆچۆى نيوان عوسمانى و صەفەويان كردووە، ئەلايەكى ترەوە ئە نيوان مىرايەتيە كورديەكانى بادينان و سۆران و باباندا بە ئازادى ھاتوچۆى خۆيانكر و سەردەمينى كەرديەكىانى بادىنان و سەنەپەرەن ئەيرە ھەردوە، ئەلايەكى تىرەيە ئەيران مىرايەتيە كەرديەكىانى بادىنان و سۆران و باباندا بە ئازادى كەريەكى خۆيانكردوومو بەدواى زاناى گەورەي خويندىنگەى بەناوبانگدا كەراون، بىئەوەى كىشەو پەلامارەكانى نيوان ئەو مىرايەتيانەى بىوانىت بىتە بەربەست ئەبەردەميادا.



نووسەر مەسعود محەمەد ئەمبارەوە ئەئىت: زۆربەى گەشتى فەقىتكانى كوردستان ئە سىنورى كوردستاندا بووە، واتە: جوگرافياى گەشتەكانيان نەخشەى كوردستانى كىشاوە، ھەرچەندە سياسەتى نىدوان دەوئەتان خۆى نەناس كردبىخ ئەو نەخشەو سىنورە، بىتگومان بزوتنەوەيەكى بىخوتەو پلانى فەقىيان ئە ھەموو خاكى كوردستانداو بە جۆرىتكى ھەمىشەيى و بە قەئەبائغى و ئەسەر ئەركى خەئكى كوردەوارى، بەئگەى بوونى گيانىتكى ئاشىنايەتى و خۆيايەتى و يەك مائىيە ئە نىيوان خەنى كوردبوزارى، بەئگەى بوونى مەموويان پىتكەرە ھەستيان بەو يەكبوونە كردووە، ھەست بە كوردبوون ئەوەندە بەھىز بووە ئە نىيوان فەقىخ و خەئكدا، سىنورى نىيوان عوسمانى و ئىرانى نەيتوانيوە ئەو ھەستە كەرت بەكات، تەنانەت كە ھەردوو دەوئەت شەرىشىان بووبىت، فەقىتى ژىردەستى عوسمانى ھاتوچۆى خوينىدىنى ھەر كردووە بىز ناو كوردى ژىردەستى ئىران، بە پىچەوانەشەوە، ھەردوو دەوئەتىش بوون<sup>٦٢</sup>.

#### باسى سٽيهم

### گرنگترين ناوەندەكانى رۆشنبيرى ميرايەتى بادينان

هەرچەنىدە ئە رۆژگارى مىرايەتى بادىنانىدا ئە ژمارەيەك شارۆچكەو گونىدى گەورەدا مىزگەوت و خوينىدنگە ھەبووە، بەلام ئىلرەدا زىاتر باسى ناوەنىدە گەورەكانى خوينىدن دەكەيىن ئەو رۆژگارەدا، ئە تويژينەوەيەكى وەھادا ناكرىت ھەموو ئەو شوين و خويندگايانە باس بكرىت، ئەبەر دريىژنەبووەنەوەى تويژينەوەكە، ئىرە باس ئە چوار ناوەندى گرنگى ئامىدى و ئاكرى و دھۆك زاخۆ دەكەين:

ئاميدى وەك پايتەختى ميرايەتى بادينان جيڭەى بايەخى ئەو دەسەلاتە بووە ئە ھەموو رووەكانى ئاوەدانى و خوينىدن و دابينكردنى ئاسايشەوە، ئەدواى ئەوەى ئەم شارە كراوەتە ناوەندى دەسەلاتى ميرايەتى بادينان پيشكەوتنى زۆرى بەخۆيەوە بينيوە ئەرووەكانى شارستانى و رۆشىنبيريەوە، بەھۆى پشتگيرى ميرەكانەوە بووەتە ناوەنىدىكى گرنگى خويندەوارى ۋمارەيەك خويندنگەو كۆگاى كتيب و زاناى گەورەى تيدابووە، ئە زۆربەى ناوچەكانەوە قوتابى روويان كردووەتە ئەم شارەو ئە خويندىنگەكانىدا نيشتەجينبوون و ئە زانستى مامۆستا گەورەكانى بەھرەمەنىدبوون<sup>؟؟</sup>. ئە گرنگتىرىن ئەو خوينىدىنگايانەى ئە شارى ئاميدىدا بوون ئە رۆژگارى مىرايەتى باديناندا ئەمانەن:

خويٚندنگەى عەتىقە: ديْرينترين خويٚندنگەيەك ھەوالٚى بە ئـيٚمە گەيشـتووە، خويٚندنگەى نـابراوە بە عەتىقە، ئە ڕۆژگـارى ميرايەتـى ئاميٚديـدا بە خويٚـدنگەى زاھيـديە (الزاھديـة) ناسـراوە، بەنـاوى دامەزرێـنەرەكەيەوە ژنە ميـرزادە زاھيـدەى عەباسـيەوە (٧٢٩ك-١٣٢٨ز) نـاوبراوە، كەوتـووەتە نـاو شـوراى شـارەكەوە، دەستنووسـيٚكى تيٚـدا نوسـراوەتەوە (شـرح



الايجاز) له سائل (١١٤٠ك-١٦٣٠ز)، ليَكفِرْلُمران پيّيانوايه ههمان خويّندنگهيه كه دواتر بهناوى سهيدى خان ناسراوه، ميرى بادينان سهيدى خان به گله سائلى (١٩٣-١٠٢٩ك-١٥٨٤-١٦١٩) نۆژهنيكردوهتهوه، له دواى ئهوه به خويّندنگهى نوى (الجديدة) ناسراوه.

ئەوەى لە شويّنەوارى ئەم خويّندنگەيە بە دەستمان گەيشتووە، دەستخەتى (حقائق اللەقائق) ، بە دەستخەتى تەھا كورى سەيد موسا كورى شيّخ عوبيّد الكليرمانى لە سالى (1104ك-1921ز) لە خويّندنگەى نوى (الجديدة) لە ئاميّدى نوسراوەتەوە<sup>،٢</sup>.

له سهدهکانی دواییدا به خوێندنگهی مهلا یهحیای مزوری ناسراوه، بهناوی زانای گهوره مهلای یهحیای مزوریهوه که له سهدهی سیانزهی کۆچیدا ناوبانگی دهرکردووه، بههۆی زۆری دانراو و فهقێکانیهوه، بهشداری کاروباری سیاسی رۆژگاری خوّی کردووه، رۆژگاریکی زوّر لهو خویّندنگهدا وانهی وتوهتهوه، ژمارهیهک زوّر له قوتابیانی زانستی لهسهر دهستی دهرچوون و خویّندنیان تهواوکردووه.

له دواى مەلا يەحياشــــهوه خوێنــــدن لەم خوێنـــدنگەدا بەردەوامبـــووه، چەنـــد مامۆستايەك وانەيان تێدا وتوەتەوه، لەوانە: مەلا مەحمود ئەفەندى ئامێدى (١٣٢٣ك-١٩٠٣ز) جێگەى سەردانى قوتابيە زيرەك و بەھرەدارەكان بووه ھەتا كۆچى دوايى كردووه، لە دواى ئەويــش مەلا ســـەليم كە نەوەى مەلا يەحيـاى مــزورى بــووه وانەى وتــوەتەوه، دواتــر ئەم خوێندنگەيە وێرانبووەو شوێنەكەى كراوەتە ناوەندى سۆلاڨى كچان<sup>٢٢</sup>.

خويّنــدنگەى قەزا (القضـاء): ئەم خويّنــدنگەيە پيّشـبېكيّى زانسـتى لەگەڵ خويّنـدنگەكانى پـيّش خۆيـدا كـردووه، لە كۆتـايى دەسـتخەتيّكى (التحفـة)وه ئامـاژەى پيّكـراوه، نوسـەروەكەى باسـى ئەوەى كـردووه لە سـالّى (٢٧٧ك-١٣٧٤ز) لەم خويّنـدنگەدا نوسيويەتيەوه، زانيارى نيە بۆچى بە قەزا (القضاء) ناوبراوه، وه پالّدراوەتە چ (القضاء)يەك، سەرچاوەكان بيّدەنگ بوون لە ئاستى ناونانەكەيدا<sup>٧٢</sup>.

خوينىدىنىڭەى قوبەھان: بە دىريىنترىن خوينىدىنىڭەى ناوچەكە دادەنرىت، ھەنىدى ئە ئىكۆڭەران مىز ۋوەكەى دەگىرىنەۋە بۆ سەردەمى عەباسىيەكان، بەبى پشبەستى بە سەرچاۋەى پىزويست، ئەۋەى جىڭەى باسە مىز ۋوى بنياتنانى دەگەرىتەۋە بۆ سەدەى ھەشتەم، يان سەدەى نۆيەمى كۆچى، بەپىلى ھەندى ئىكدانەۋە، سەدەى چواردەۋ پازدەى زاينى، دەكەويتە قولايى ئەۋ دۆلەى ئامىدى دەرۋانىت بەسەرىدا، مامۆستايان و قوتابيانى ناوچەكە روويان تىكردۇۋە.

ميرى بادينان سوٽتان حسيّن نۆژەنى كردووەتەوە، بەناوى كورەكەيەوە (قوبادخان) ناويناوە، دواتر ناوەكە گۆرانى بەسەردا ھاتوومو بووە بە قوبەھان.

ئەم خوينىدنگەيە نمونەى خوينىدنگەيەكى تەواوە ئە رووى خزمەتگوزاريەوە، حەوشەيەكى فراوانى ھەيە، مزگەوتېكى گەورە ئە پېشىمومو گومەزېكى ئەسەربووە، ئە پېشىموە ژوورو شوينى نويژى ھاوينە بووە، ھەيوانېكى ھەبووە روانيويەتى بەسەر



حموشهكهيدا، ژوورى جياوازى بۆ مانمومى مامۆستايان تێدابووه، چەند ژوورێكى ھەبووه بۆ بەشى ناوخۆيى قوتابيان، مـزگەوت و منارەيەكى جوانى تێدابووه، ھەروەھا كۆگايەك و گەرماو و تەويلەى ھەبووه، ئاشـێكى ھەبووه، ھەنـدێك ئەوانەى كە ئە كۆتاييەكانى خوێندن تێدا بينيويانە، وتويانە ئەگەڵ ئەوەشدا بەھۆى تێپەرينى رۆژگارەوە كۆن بووه، ئەگەڵ جوانى و سـەنگىنى خـۆى ئە دەسـتنەداوه، وەك پارچەيەك ئە چيا وابووه، وەك پارچە ئائتونيكى ئە قائبدراو بووە.

كتيّبخانهيهكى پر له كتيبى له زانسته جياوازهكاندا تيّدابووه، زۆربهى كتيّبهكانى وەقفى سولْتان حسيّن بووه، له كۆتايى كتيبهكاندا مۆرى تايبهتى خۆى ليّداون، تيّدا نوسراوه: (الواثق بالملك الناسى حسين بن السلطان حسن العباسى).

له گەڭ ئەوەشىدا كە كۆگاى كتىبەكانى تووشى كارەسات بوونەتەوە، بەلام ژمارەيەك دەستخەت ماوەتەوە، يەكىك لەوانە كە دەقى وەقفنامەگەى لەسەرە، لە سالى (١٠٨١ك-١٦٧٠ز) نوسراوەتەوە، لەو كتىبانەى لەو خويندنگەيەدا دانراون، دەستخەتى (الرسالة الكريميية) لە پاقەى كتىبى (الروزنامة) دانراوى حاجى عەبدولكەريمى مەحمود وانى، لە سالى (١١٣٥ك-١٧٢٦ز) نوسراوەتەوە، دەستخەتىكى ئىبراھىم ئامىدى لە خوينىدنگەى قوبەھاندا نووسيويەتى لە سەردەمى سولتان بەھرامدا، لە سالى (١١٧٣ك-١٩٥٩ز).

هەروەها دەستخەتى: (المفصل فى صناعة الاعراب، للزمخشرى) عەلى كورى سەيد تەها لە سالى (١١٩٢ك-١٧٧٨ز) لە خويندنىگەى قوبەهاندا نووسيويەتيەوە، ھەروەها يەكىيكى تر لەو دەستخەتانەى لەو خويندنىگەدا نوسراون: (تفسير سورە الفاتحة) دانراوى موفتى ئامىيدى مەلا مەحمودى كورديە، لە سالى (١٢٠٢ك-١٧٨٨ز) كۆچى دوايى كردووە، بەرگىكى مامناوەندە، ھەموو پيتەكانى بىن نوختەيە، يەكىيكى تر لە دەستخەتە نايابەكانى ھەتا لەسەردەمى نويدا ماوە، (تفسير الرازى) بووە لە يەك بەرگدا، پارچەيەك بووە لە جوانى و رازاوەيى، ھەروەها كتيبى (الإبانة) لە فيقهدا، لە سالى (١٢٠٣ نوسراوەتەوە، وە رەشنووسى (شرح نورالدين) لە فيقهدا، دانەرەكەى لە مىصرەوە ناردوويەتى بۆ ئەرەى پيشانى زانايانى خويندىنگەى قوبەهان بىدرىت، وە دەستخەتىكى قورئانى پيرۆز،

به هوى گرنگى و ئاستى بەرزى زانستيەوە ئەم خونندنگەيە پەيوەندى زانستى ھەبووە ئەگەڭ زانكۆى ئەزھەردا ئە قاھيرە، سەرچاوە داراييەكانى كە ئە ئىزانەوە بۆيان ناردووه بە ھۆقەيەك ئاڭتون و دوو ھۆقە زيو دانراوە، جىگە ئەوە سەد بار ئاردى ساڭانە بۆ ھاتووە، دابەشكراوە بەسەر قوتابيەكانيدا كە ژمارەيان سەد قوتابى زياتر بووه<sup>^٢</sup>.

خوێنـدنگەى مورادخـان بەگ: يەكێكـى تـر لە خوێنـدنگەكانى، خوێنـدنگەى مورادخـان بەگ (١٠٤٨–١٠٧٢ك-١٦٣٨-ناتر) بـووه، دامەزرێـنەرەكەى مورادخـان بەگ بـوومو



بەناوى ئەوموم ناوبراوم، ئە نزيك يەكێك ئە دەرگاكانى شوراى شاردا بووم، گۆرى دامەزرينەرەكەى ئەناو خويندنگەكەدايە، كۆگايەكى گەورەى كتيبى تيدابووم، مورادخان ومقفى كردووم، مۆرى ئەم ميرە ئەسەر كتيبەكانە، دەقەكەى: (الواثق بائلە المنان عبدە مرادخان).

له بەناوبانگترين ئەو زانايانەى وانەيان تێدا وتوەتەوە، مەلا ئەحمەدى صديقى بووە، ميرى ئامێدى داواى لێڪردووە بروات بۆ ئامێدى لەو خوێندنگەيەدا وانە بڵێتەوە، قوتابيانى زانست روويان تێڪردووه، دوا مامۆستاى زاناى گەورە شوكرى ئەفەندى موفتى ئامێدى بووە، ئەم خوێندنگەيە روخێنراومو كەلاوەكانى ھەتا شەستەكانى سەدەى بيستەم ماون، دواتر لەناوباومو شوێنەوارى نەماوەتەوە<sup>٢٩</sup>.

خوێندنگەى ئيمام قاسم: ئەم خوێندنگەيە مير غياثەدين قاسمى كورى بەھاددين له ساڵى (٧٨٤ك-١٣٨٢ز) دايمەزراندووە، كۆگايەكى كتێبى تێدابووە، بەھۆى نالەباريەكانى رۆژگارەوە لە ناوچووە.

خويّنـدنگەى مزگەوتـى گەورە: ئەم خويّنـدنگەيە كەوتـوەتە گۆشـەيەكى مـزگەوتەكەوە، سـەرەتاى دامەزراندنى دەگەريّىتەوە بـۆ سـائى (٥٣٧ك-١١٤٣٠ز) ئەوەى راسـتيە خويّندنگەكە ئە كاتى فراوانكردنى مزگەتەكەدا ئە سەردەمى سولّتان حسيّنى عەباسيدا دروستكراوە، ئە ناوەراستى سـەدەى دەيەمـى كۆچيداو سـەدەى شازدەى زاينيدا، لاى راستى ژوورى نويّژكردنەكەى داگيركردووە، پيّش ئەومى ئەگەل شويّنى نويّژكردندا بكريّن بە يەك ئەم دوايانەدا، دواتـر تايبەت كراوە بە شويّنى نويژى ژنانەوە، ھەتا ئيّستا ئەو بەشـەى مـزگەوتەكە تايبەتمەنـدى بىناسازى خـۆى پاراستووە ئەگەل بەشـەكانى تـرى شـويّنى نويژى رىزادىمەتى تىرى شـويّنى نويترى شەرە، ھەتا ئىستا ئەو بەشەى يەك ئەم دوايانەدا، دواتـر تايبەت كراوە بە شوينى نويژى ۋىانەوە، ھەتا ئىستا ئەو بەشەى يەك ئەم دوايانەدا، دواتـر تايبەت كراوە بە ئويتى نويترى ئويترى ۋىنەنەو، ھەتا ئىستا ئەو بەشەى يەك ئەم دوايانەدا، دواتـر تايبەت كراوە بە ئويتى نويترى ۋىدانەوە، ھەتا ئىيستا ئەو بەشەي يەك ئەم دوايانەدا، دواتـر تايبەت كراوە بە ئويتى نويترى ئويترى ۋىنەنەوە، ھەتا ئىستا ئەو بەشەي يەك ئەم دوليەنەدى ئە ئەردى بىناسـدى تـيەرەرە،

خويندنگەى مەيدان: بەناوى گەرەكى مەيدانەوە ناونراوە، ئە بەشى باشورى شارەكەدايە، ھەندى ئە نووسەران تېكەلاويان كردووە ئەگەل خويندىنگەى شارى جوئەميرگ، مەلا ياسين خانى (ت: ١٣٣٧ك-١٩١٨ز) وانەى تېدا وتوەتەوە.

خوێنــدنگەى ســەردبكيە: ئەم خوێنــدنگەيە زانيـارى پێويســت لەســەر مێــژووى دروستكردنى و كێ دروستيكردووە نيە، ھيچ دەسـتخەتێك نيە ئامـاژەى پێكردبێت و باسى مێژووەكەى كردبێت.

تەنھا ئەم خوێندنگايانە نەبوون لە ئامێديدا كە خزمەتى بزاڤى خوێندن و دانانى كتێب و نووسينەوەى دەستخەتيان كردووە، بەڵكو زۆر شوێنەوارى زانستى تر كە لە ئامێديدا نووسراونەتەوە لە زانستە جياوازەكاندا، بەڵام ناسنامەيان ديارى نەكراوە، وەك (المختصر) له ساڵى (٩٠٠ك-١٤٩٤ز) لە ئامێدى نوسراوەتەوە، ھەروەھا (منهاج العابدين)ى ئيمامى غەزالى، ئەبوبەكرى كورى داود له ساڵى (٩٩٢ك-١٥٨٢ز) لە ئامێدى نووسيويەتى، وە



كتيّبى (الاعلال) له زانستى (الصرف)دا، عەبدولاى كورى ئەلياس الكلكورى دايناوە له قەلاى ئاميّدى كە پاريّزراوە بە حكومەتى بنەچەى سەيدخان عوسمان بەگ كورى سەعيدخان، له سالى( ١٠٩٩ك-١٦٨٧ز)دا، ھەروەھا (حاشية على شرح الشمسية) له نووسينى سەيد شەريف جورجانى، عوبيّدولاى كورى صيبەغتولاى حەيدەرى له سالى (١١٦٢ك١٧٤٧ز)دا له قەلاى ئاميّديدا نووسيويەتەوە، وە (حاشية يوسف الأصم الكردي على حاشية عصام الدين على الفوائد الضيائية) عوبەبيّدولاى ناوبراو له سالى (١٦٢٣ك-١٧٤٧ز) له قەلاى ئاميّديدا نووسيويەتيەوە، ھەروەھا (حاشية داود على حاشية السيد على تحرير القواعد المنطقية) نوسەرەوى ناوبراو له سالى (١٦٢١ك-١٧٤٧ز) لەسەر لوتكەى قەلاى ئاميّدى نوسيويەتيەوە.

هەروەها دەسـتخەتى (المختصـر) عەبـدوللەتيفى كورى يونسـى شوشـى له سـاڵى (١٢٤١ك- ١٨٢٦ز) بـۆ مـوفتى ئامێـدى ئەسـعەد ئەفەنـدى مـوفتى نووسـيوەتەوە، دەسـتخەتى (الصواعق المحرقة)ى (ابن حجر الهيتمى) له ساڵى (١١٠٩ك-١٦٩٧ز) نووسراوەتەوە.

ئەوەى تيبينى دەكريت شارى ئاميدى ئە ماوەى شەش سەدەى حوكمرانى ميرايەتى بادينانىدا بە چالاكى زانسىتى زۆر دەركەوتوە، بەو ناسراوەتەوە كە خوينىدنگەى زۆرو كۆگاى كتيبى زۆرى تيدابووە، زۆر جيكەى تر كە مۆركى رۆشنبيريان ھەبووە، ھەروەھا ژمارەيەكى زۆر دەستخەتى تيدا دانراوەو راۋەكراون، يان پەراويزيان بۆ نوسراوە، يان نوسراونەتەوە، ئەسەر دەستى زانايان و بليمەت و ئيماتوودا ئە خەلكى شارەكە، يان ئەوانەى بۆ خويندن و فيربوون روويان تيكردووه<sup>،٣</sup>.

خويند دنگهی پزيشکی و ساخلهمی (دار الطب والاستشفاء) له ئاميدی: ئهو گهشه کردنهی شاری ئاميدی له رۆژگاری ميرايهتی باديناندا تهنها خويندنگهی ئاينی نه بووه، به لکو گرنگی به زانسته کانی تريش دراوه وه کپيويستيه کانی ژيانی خه لکی، يه کيک لهوناوه ندانه خويندنگهی پزيشکی بووه، شهره فخانی به دليسی تابلي يه کی له حتيبه کهيدا نه خشاندووه، که که سيک له به رگی زانايه کدا دانيشتوه و وانه به چه ند قوتابيه ک ده ليستهی خويندنگهی بوين مي و تاق و ديواره کان ويستهی خويندنگه يه ده که سيک له به رهی زانايه کدا دانيشتوه و وانه به چه ند قوتابيه که ده که سيک و هم و نه روه و مي زانايه کدا دانيشتوه و وانه به چه ند خويندنگه يه کی پزيشکی خويند دنگه که و فه رش و تاق و ديواره کان ويستهی خويندنگه يه کی پزيشکی و خويند دنگه يه که پزيشکی به پزيشکی به پيوه ری خويند دنگه يه که دو و شهره خون به خوه و مي مره خون به به مي ده در ا

زانایه که شاری ئامیدیدا بهناوی یه حیابه گهوه ههبووه، شارهزای پزیشکی به کارهینانی رووه که دهرمانیه کان بووه، توانیویه تی له گوڵ و روه کی سروشتی دهرمان بۆ چاره سهری نه خوّشیه کان دروست بکات، ههر چه نده که سیّکی بنه ماله ی میرانی بادینان بووه، به لام میّژووی ژیان و خویندنی توّمار نه کراوه، هه تا بتوانریّت زانیاری له سهر پیّگهیشتن و پیشه که ی بنوو سریّت".



دووهم/ حویّندنگهکانی ئاکریّ: له دوای ئامیّدی شاری ئاکریّ دووهم مهلّبهندی گرنگی میرایهتی ئامیّدی بووه، له سهردهمی سولّتان حسیّن وهلی میری بادیناندا خراوهته ناو چوارچیّوهی دهسهلاتی میرایهتیهکهوه، ئهم میره کهسیّکی خویّندهوار و خیّرخوازبووه، له رۆژگاری ئهودا سنووری میرایهتیهکهی فراوان بووهو گهشهی زۆری کردووه، له شاری ئاکریّدا خویّندنگهکهیهکی دامهزراندووهو کتیّب و دهستنووسی بۆ دابینکردووه.

يهكيّك لمو دەستخەتانەى لمم خويّندنگەدا نوسراوەتەوە كتيّبى (تنبيه الغافلين) به دەستخەتى حەيدەرى كورى حاجى عەلى مەكى، له سالّى (٩٧٦ك-١٥٦٨ز) نوسراوەتەوە، ھەروەها دەسـتخەتى (شـرح الجزريـة) له زانسـتى تەجويـدا، له سـالّى (١١٩٢ك-١٧٧٨ز) له خويّندنگەى ئاكريّدا نووسراوەتەوە.

له بەناوبانگترین ئەو مامۆستایانەى لە خوێندنگەى ئاكرێدا وانەى وتوەتەوە، مەلا محەمەدى زیارەتى بووە، لە سالى (١٧٨١ز) كۆچى دوايى كردووە، ھەروەھا زاناى گەورە مەلا جەرجیسى ئەربیلى لە سالى (١٧٩١ز) كۆچى دوايى كردووە، ئەم زانا گەورەيە لەم خوێندنگەدا وانەى وتوەتەومو خزمەتى زۆرى بە خوێندن و خوێندموارى كردووه<sup>،۳</sup>.

خزمەت كردنى دوو زاناى گەورەى وەك مەلا محەمەدى زيارەتى و مەلا جەرجىسى ئەربىلى كە لە سىنورى ھەولىلىرەوە چوونەتە ئىاكرى و لە خوينىدنگەكانى ئەو شارەدا خزمەتيان كردووە، بەلىگەى گرنگىدانى مىرەكانى بادينانە بە پرۆسەى خوينىدن لە سىنوورى قەلەمرەوەكەيانىدا، بە تىايبەتى سىولتان حسىيىن وەلىى، كە يەكىيك لە ھەنگاوەكانيان بۆ خزمەتى بزاڤى زانستى و رۆشنبىرى لە قەلەمرەوەكەياندا كۆكردنەوەى زانا گەورەكان بووە لە خويندىنگەكانى سنوورى دەسەلاتەكەياندا.

سينيەم/ خويندىنگەكانى زاخىق: زاخىق يەكينى بووە ئە ناوەندە گرنگەكانى مىرايەتى بادىنان، دواى ئەوەى مىرەكانى بادىنان ئە سەدەى دەيەمى كۆچى (١٦ز) خستويانەتە ناو سنورى دەسەلاتەكەيانەوە ئەلايەن مىريكى بنەمالەكەيانەوە بەرپنوەبراوە، ئەو رۆژگارەدا خويندىنگەى مزگەوتى گەورە گرنگترين خويندىنگەى زاخىق بووە، ژمارەيەك مامۆستاى گەورە خزمەتيان تيدا كردووە، يەكينك ئەوانە زاناى گەورە مەلا مەحمودى بەھۆسى بووە، كە فەقينى مەلا حەيدەرى حەيدەرى ماوەرانى بووە، ئەم زانايە ئە سالى (١٦٨ر)

يەكێك لەو دەسـتخەتانەى لەو خوێنـدنگەدا نووسـراوەتەوە كتێبـى (حاشـية علـى مختصـر للتفتـازانى) لە سـەر كـورتەى (المفتـاح)ى ئيمـامى قەزوينـى، لەلايەن ئيبـراھيم مەلا جونـدى كـورى حسـێن كـورى ئيبـراھيم موە نوسـراوەتەوە، ھەروەھـا ژمـارەيەكى تـر حاشـيەو تەعليقاتى تر°".



چوارەم/ خوێندنگەكانى دهۆك: ئە سەردەمى مىرايەتى بادىناندا يەكێك بووە ئە ناوەندە گرنگەكانى ئەو دەسەلاتە، ئە سائى (٩١٦ك-١٥١٠ز) ئەلايەن مىر حەسەنى كورى سەيفەدىنەوە خراوەتە سەر مىرايەتى بادينان، ئەدواى دەست بەسەراگرتنيەوە بەردەوام ئەلايەن كەسـێكى بنەمـائەى مىرانـى ئامێـديەوە حـوكمړانى كـراوە، يەكێـك ئە خوێنـدنگه گرنگەكـانى خوێنـدنگەى مزگەوتـى گەورە بـووە، يەكێـك ئە مامۆسـتاكانى مەلا محەمەد ئەحمەد دهۆكى كوردى بووە، ئە سەر دەستخەتى (ائمقصد)دا ناوى ھاتووە، ئەم دەستخەتە ئە دواى سـائى (١١١١ك-١٧٠٤ز) نووسـراوەتەوە، ھەروەها دەسـتخەتى تـرى ئەم باجلوريەو نووسراوەتەوە، رائىنـارى) ئە سـائى (١٧٦٤ز) ئەلايەن مەلا ئەحـمەد مەلا عەلـى

بههۆی گهشهکردنی بزاقی زانستی و رۆشنبیریهوه له شاری دهۆک لهو رۆژگارمدا، له سالی (۹٤۸ک-۱٥٤۱ز) به گوندی پیرۆز (القریة المبارکة) ناوبراوه، بێگومان ئهم نازناوه بهلاگهیهکی زیندووه که لهو رۆژگارمدا ژمارهیهکی زۆر مزگهوت و خوێندنگهو زانای گهورمو فهقێی تێدابوومو سهرقالی خوێندن و زانست بوون<sup>۳۷</sup>.

له سنورى ميرايهتى باديناندا جگه لهم ناوهنده گرنگانهى ئاماژهى پێڪراوه، له زۆرێے له گوندهكانى ئهو سنورهدا خوێندنگهى گرنگ و زاناى به توانا ههبوومو سالانێكى زۆر خزمهتى پووشى خوێندن و پۆشىنبيريان كردووه، له گرنگترين ئهو خوێندنگايانه، خوێندنگهى بامهرنى، مايه، كێسته، ئهسپيندار، بجيا، بريفكان، بهرۆشكى، بيسكى، پهبتهكى، شيخ عهدى، شهرانش، ئارمشت، دهيان خويّندنگهى تر كه له سنورى ميرايهتى باديناندا ههبوون<sup>٢٨</sup>.

### كۆتايى توێژينەومو راسپاردەكان

مێـژووی میرایهتـی بادینـان لهڕووی خزمهتکـردن به بزاڤـی زانسـتی و خوێنـدمواری لاپهږمیهکـی پرشـنگداری مێـژووی کوردسـتانه، له دوای ئهومی له کۆتاییهکـانی سـهدمی حهوتهمـی کـۆچیهوه میرایهتـی بادینـان دامهزراوه، میرهکـانی بادینـان خزمهتـی زۆریـان به پرۆسهی زانست و رۆشنبیری کردووه له سنوری دهسهلاتهکهیاندا.

بۆ ئەوە مەبەستە دەيان مزگەوت و خوێندنگەيان دامەزراندوومو ھاوكارى زانايان و فەقێيان كردوومو پێويستيەكانى خوێندنيان بۆ دەسەبەركردوون، ھەروەھا وەقفى تايبەتيان بۆ خوێندنگەكان دابينكردووه، ھەموو ئەمانە كاريگەرى زۆرى ھەبووە لەسەر گەشەكردنى بزاڤى زانست و رۆشنبيرى لە ميرايەتى بادينانداو بووەتە ھۆى دەركەوتنى خوێندنگەى بەناوبانگ و زاناى گەورمو كۆبوونەوەى ھەزاران فەقى لەو خوێندنگايانەدا.

له سـنورى دەســەلاتى ميرايەتــى بادينانــدا كۆمەليّـك هــۆى تــايبەتى وخــودى كاريگەريـان ھەبـووە لەسـەر گەشـەكردنى بزاڤـى رۆشـنبيرى، وەك ھاوكـارى ميرەكـان و



پشتگیری بەردەوامی دانیشتوانی ناوچەکە لە پرۆسەی خویّندن و زانست، ھەروەھا ئەو ئارامی و هیّمنیەی کە زۆربەی کات بالّی بەسەر سنوری میرایەتی بادیناندا کیّشاوه، ھەموو ئەم هۆيانە کاریگەری زۆریان ھەبووە لەسەر گەشەکردنی بزاڤی زانست و خویّندەواری لەو ناوچەيەدا.

به هۆى پشتگيرى ميرهكانى بادينان و هاوكارى خەڭكى ناوچەكە و دٽسۆزى زانايان و ليبرانى فەقيكانەوە، ئە رۆژگارەى ميرايەتى باديناندا كۆمەڭيك شوين بوونەتە ناوەندە خويدن و رۆشنبيرى وەك: شارەكانى ئاميدى و ئاكرى و دهۆك و زاخۆ و زۆر شوينى تر ئەناو قەڭەمرەوى ميرايەتى باديناندا، بە تايبەتى خويندنگەى قوبەھان ئە شارى ئاميدى ئە شيوەى زانكۆيەكدا بووە، وەقفى تايبەت و شوينى مانەوەى مامۆستاو فەقى و ئاش و چيشتخانەى ھەبووە، تەنانەت ئەو رۆژگارەدا ئەوەندە پيشكەوتوو بووە ئەگەڭ زانكۆيەكى گرىنگى وەك ئەزھەردا پەيوەندى ھەبووە.

## راسپارده و پيشنيارهڪان

یه کهم/ گرنگی زیاتر بدریّت به میّژووی زانست و خویّندن و لایهنی فهرههنگی کوردستان و کیّژووی زانایانی کورد.

دووەم/ ھەوڵ بـــدرێت دەســتنووس و بەرھەمـــى زانايـــان كـــۆبكرێتەومو ئەلايەن زانكۆكانى كوردستان و ناوەندە ئەكاديميەكانەوە لێكۆڵينەوەى ئەبارموە بكرێت.

ســێيهم/ زينــدووكردنهوهى مێــژووى ژانايــان و شــاعيران و بههرهمهنــدانى كــورد و دۆزينهوهى بهرههم و نووسراوهكانيان له كنێبخانهو ئەرشيفخانهى ولاتاندا.

چـوارمم/ همولابـدریّت ئمو بملاّگەنـاممو نووسَـراوانەى لەبـارەى زانایـانى كـورد و خویّندنگەكانى كوردسـتانەوە لە ئەرشيفى عوسـمانى و ئیّرانى و دەوللەتـانى دراوسـیّدا هەیه، كۆبكریّتەومو تویّژینەومى زانستیان لەسەر بكریّت و میّژووى بزاڤى خویّنـدن و رۆشـنبیرى له كوردستاندا بەشيّوميەكى زانستى بنووسریّتەوه.

پێـنجهم/ ناوهنـده زانسـتی و رۆشـنبيريهكان بهنـاوی ئهو زانـا و ميـره كـوردانهوه ناوبنرێت كه خزمهتی زۆريان به پرۆسهی خوێندن و رۆشنبيری كردووه له كوردستاندا، وهك مير حسێن وهلی و مهلا يهحيای مزوری و چهندانی تر.

شەشـــهم/ لايەنە پەيوەنديــدارەكان ھەولاَــى تەواو بــدەن بــۆ پاراســتنى شــوێنەوارى مـزگەوت و خوێنـدنگە دێـرينە گرنگەكانى وەك قوبەھـان و شـوێنەكانى تـر، ھەتـا ئەو مێژووە بە زيندووى بمێنێتەوە.

> ليستى سمرجاوهكان: ١/ انور المايي، الأكراد في بهدينان، الطبعة الثالثة ٢٠١١، دهوك.



- ٢/ زبير بلال اسماعيل، علماء ومدارس في اربيل، الطبعة الأولى ١٩٨٤ الموصل.
- ٣/ سعيد الحاج صديق الزاحويي، زاخو الماضي والحاضر، الطبعة الأولى ٢٠٠٩ كوردستان.
- ۲۰۱۷ شەرەف خانى بەدلىسى، شەرەفنامە، وەرگىرانى: سەلاحەددىن ئاشتى، چاپى يەكەم ۲۰۱۷، بنكەى ژىن، سلىمانى.
- ٥/ صديق الدملوجي، إمارة بهدينان الكردية أو إمارة العمادية، الطبعة الثانية ١٩٩٩، مؤسسة آراس، أربيل.
- ٦/ عباس العزاوي، المحامي، العمادية في مختلف العصور، التحقيق: حمدي عبدالمجيد السلفى وعبدالكريم فندي، الطبعة الأولى ١٩٩٨، كوردستان.
- ٧/ عماد عبدالسلام رؤوف، الدكتور، الشجرة الزيوكية وثيقة نسب أمراء بهدينان ونتريخهم، الطبعة الأولى٢٠٠٩، مكتب التفسير- أربيل.
- ٨/ عماد عبدالسلام رؤوف، الدكتور، المعجم التاريخي لإمارة بهدينان، الطبعة الثانية ٢٠٢١، مكتب التفسير- أربيل.
- ٩/ عماد عبدالسلام رؤوف، الدكتور، أمراء وعلماء من كردستان في العصر العثماني، الطبعة الأولى ٢٠١٦م، دار الزمان- بيروت، ومكتب التفسير- أربيل.
- ١٠/ عماد عبدالسلام رؤوف، الدكتور، دراسات وثائقية في تاريخ الكرد وحضارتهم، الطبعة الأولى ٢٠١٢، دار الزمان- بيروت.
- ١١/ عماد عبدالسلام رؤوف، الدكتور، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، الطبعة ألأولى ٢٠٠٨، أرييل.
- ١٢/ عمـاد عبدالسـلام رؤوف، الـدكتور، مراكـز الإدارة والأسـر الحاكمـة في العـراق، الطبعـة. الأولى٢٠٢١، مكتب التفسير، أربيل.
- ١٣/ محضوظ العباسي، إمـارة بهـدينان العباسية، الطبعـة الأولـى ١٩٦٩م، مطبعـة الجمهوريـة، الموصل.
- ۱۴/ مـحەمەد عەلـى قەرەداغى، بايەخـدانى ميرانـى ئامێدى بە رۆشـنبيرى لە دەڤەرى بادينانـدا، چاپى يەكەم ۲۰۰٦، دەزگاى ئاراس- ھەولێر.
- ۱۰/ مـــحەمـهد عەلـــى قەرەداغــى، بووژانـــدنەوەى مێــژووى زانايــانى كــورد لە ڕێــگەى دەستخەتەكانيانەوە، بەرگى سێيەم، چاپى يەكەم ۲۰۰۰، بەغداد
- ۱۲/ مـــحەمـهد عەلـــى قەرەداغـــى، بـــووژانەوەى مێــژووى زانايـــانى كــورد لە رێــگەى دەستخەتەكانيانەوە، بەرگى دووەم، چاپى يەكەم ۱۹۹۹، بەغداد.
- ١٧/ مسعود مصطفى الكتاني، مدرسة قوبا- قوبهان ذلك الطود من تاريخ بادينا- العمادية الشمس الآفلة، الطبعة الأولى ٢٠٠٩.



۱۸/ مەسعود محەمەد، حاجى قادرى كۆيى، چاپى يەكەم ۱۹۷۲، چاپخانەى كۆرى زانيارى. كورد، بەغداد.

١٩/ ياسين العمرى، غاية المرام في تاريخ محاسن بغداد دار السلام، الطبعة الأولى ١٩٦٨، بغداد.

#### الهوامش:

- ً ينظر: محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، الطبعة الأولى ١٩٦٩م، مطبعة الجمهورية، الموصل، ص٩.
- ً ينظر: صديق الدملوجي، إمارة بهدينان الكردية أو إمارة العمادية، الطبعة الثانية ١٩٩٩، مؤسسة آراس، أربيل، ص١١. محفوظ العباسى، إمارة بهدينان العباسية، الطبعة الأولى ١٩٦٩، الموصل، ص٣٣ قنا بعدها.
- <sup>۳</sup> شەرەفخانى بەدلىسى، شەرەفنامە، وەرگىرانى: صەلاحەدىن ئاشتى، چاپى يەكەم، ٢٠٢١، بنكەى ژين، سلىمانى، ب۱ ل٢١٣-٢١٤.
- أ- ينظر: دعماد عبدالسلام رؤوف، الشجرة الزيوكية وثيقة نسب أمراء بهدينان ونتريخهم، الطبعة الأولى٢٠٠٩، مكتب التفسير-أربيل ص٤١ وما بعدها.
- "- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز الإدارة والأسر الحاكمة في العراق، الطبعة الأولى٢٠٢١، مكتب التفسير، أربيل، ص٣٣٣.
- <sup>٦</sup>- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، دراسات وثائقية في تاريخ الكرد وحضارتهم، الطبعة الأولى ٢٠١٢، دار الزمان بيروت، ومكتب التفسير أربيل، ص٢١ وما بعدها.
  - <sup>٧</sup>- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز الإدارة والأسر الحاكمة في العراق، ص٣٣٣-٣٣٤.
- ^- ينظر: ياسين العمرى، غاية المرام في تاريخ محاسن بغداد دار السلام، الطبعة الأولى ١٩٦٨، بغداد، ص٩٢-٩٢. وينظر: دعماد عبدالسلام رؤوف، مراكز الإدارة والأسر الحاكمة في العراق، ص٩٣٤.
- <sup>•</sup>- ينظر: محفوظ العباسى، إماره بهدينان العباسيه، ص ١٠٨-٩٠٩، و ينظر: صديق الدملوجي، إمارة بهدينان الكردية أو إمارة العمادية صديق الدملوجي، ص٣٥.
- "- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، أمراء وعلماء في كردستان في العصر العثماني، الطبعة الأولى ٢٠١٦، دار الزمان، بيروت-لبنان، ص٨٥. . وينظر: زبير بلال اسماعيل، علماء ومدارس في اربيل، الطبعة الأولى ١٩٨٤ الموصل، ص١٠همرومها بروانه: محممهد عملى قمرمداغى، بووژانمومى ميّژووى زانايانى كورد له ريّگهى دمستخمتهكانيانموم، چاپى يهكمم ١٩٩٩، بمغداد، ب٢ل٨٨ بمدواوم.
  - ''- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص١١٤-١١٠.
  - ١٢- ينظر: د. مسعود مصطفى الكتاني، مدرسة قوبا- قوبهان، الطبعة الأولى ٢٠٠٩، ص١٣ وما بعدها.
    - <sup>١</sup>"- ينظر: محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، ص١٥٥ وما بعدها.
      - <sup>۱۰</sup>- بروانه: شهرمفخانی بهدلیسی، شهرمفنامه، ب۱۱۵۲-۲۱۵.
- <sup>١٥</sup>- ينظر: د. عماد عبدالسلام رؤوف، أمراء وعلماء من كردستان في العصر العثماني، الطبعة الأولى ٢٠١٦م، دار الزمان- بيروت، ومكتب التفسير- أربيل، ص٨٥.
  - <sup>17</sup>- ينظر: صديق الدملوجي، إمارة بهدينان الكردية أو إمارة العمادية، ص٥٢-٥٤.
    - <sup>™</sup>- ينظر: محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، ص ٥٥ وما بعدها.



- <sup>۱</sup>- محهمهد عهلی قهرمداغی، بایهخدانی میرانی ئامی*ّد*ی به رۆشنبیری له دمقُهری بادیناندا، چاپی یهکهم ۲۰۰۲، دمزگای ئاراس- ههولیّر، ل۶۸-٤٩.
  - ۱۹- محهمهد عهلی قهرمداغی، بایهخدانی میرانی ئامیّدی به رِوْشنبیری له دمقُهری بادیناندا، ل٤٩.
  - ·<sup>۲</sup>- ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز الإدارة والأسر الحاكمة في العراق، ص٣٣١ وما بعدها.
- <sup>۱۱</sup>- شەرەف خانى بەدلىسى، شەرەفنامە، وەرگێرانى: سەلاحەددىن ئاشتى، چاپى يەكەم ۲۰۱۷، بنكەى ژين، سلێمانى، ب1ل۲۱۵.
  - <sup>٢٢</sup>- ينظر: دعماد عبدالسلام رؤوف، مراكز الإدارة والأسر الحاكمة في العراق، ص٣٣٥.
- <sup>۳۳</sup>- بروانه: مەسعود محەمەد، حاجى قادرى كۆيى، چاپى يەكەم ١٩٧٢، چاپخانەى كۆرى زانيارى كورد، بەغداد، ب1ل٢٥٦-٢٥٧.
  - \* ينظر: انور المايي، الأكراد في بهدينان، ص ٢٤٦ وما بعدها.
  - <sup>٬۰</sup> ينظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة، ص١١٤-١١٠-.
    - <sup>٢٦</sup>- المحامى عباس العزاوي، العمادية، ص٩٢.
  - ۲۷ د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص١١٦.
- <sup>۲۸</sup>- ينظر: د.مسعود مصطفى الكتاني، مدرسة قوبا- قوبهان، ص۲۱ وما بعدها. د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص ۱۱۲-۱۱۷ محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص ۱۱۵-۱۱۷ محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، ص ۱۵۵-۱۰۲. محفوظ العباسي، إمارة بهدينان العباسية، مراكز ثقافية مغمورة في دمحممد عملى قمرمداغى، بووژاندنمومى ميزووى زانايانى كورد له ريّگمى دمستخمتهكانيانموه، چاپى يهكم ۲۰۰۰، بهغداد، ب٣ل٢٩ بمدواوه.
- <sup>٢٩</sup> د.عماد عبدالسلام رؤوف، معجم التاريخي لإمارة بهدينان، ٤٤٥. د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص١١٨.
  - "- د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص١١٨.
  - "- د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص١١٩-١٢٠.
  - <sup>۳۲</sup>- بروانه: شهرهفخانی بهدلیسی، شهرمفنامه، ب۱۱ل۲۱۷–۲۱۸. وینظر: د.عماد عبدالسلام رؤوف، المعجم التاریخی لإمارة بهدینان، ص۶۳۷–۶۳۹.
    - <sup>٣٣</sup>- ينظر: المحامى عباس العزاوي، العمادية في مختلف العصور، ص٨٧.
    - "- ينظر: د. عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص ١٣-١٤.
- <sup>٣٥</sup>- د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص٨٧. سعيد الحاج صديق الزاحويي، زاخو الماضى والحاضر، الطبعة الأولى ٢٠٠٩، ص ٢٣٧ وما بعدها.
  - <sup>٣٦</sup>- د.عماد عبدالسلام رؤوف، مراكز ثقافية مغمورة في كردستان، ص٧٥.
  - <sup>٣٧</sup> ينظر: د,عماد عبدالسلام رؤوف، المعجم التاريخي لإمارة بهدينان، ص١٨٨-١٨٩.
    - -٣٨- ينظر: محفوظ العباسى، إمارة بهدينان العباسية، ص ١٥٥-١٦٠.



# حركة التعليم و الثقافة في إمارة بهدينان

الملخص:

يتناول هذا البحث تاريخ التعلىم والثقافة في عهد إمارة بهدينان، ويتكون من تمهيد و مطلبين، وفي التمهيد يتحدث الباحث عن تاريخ انشاء إمارة بهدينان في العمادية، ومدى أهتمام ا مراء هذه الإ مارة بالحركة الثقافية والدرا سية، ودعمهم المادي والمعنوي للعلماء وطلبة العلم ومدارسهم العلمية.

وفي المطلب الأول يدطرق الباحث الى بيان أهم أسباب دطور الجانب العلمي والدُقافي في عهد إمارة بهدينان، ومن أهمها دعم أمراء بهدينان لحركة العلم و العلماء وتخصيص الوقف لشؤون الدراسة واستقرار حالة الأمن و تعاون أهل المنطقة مع العلماء والطلبة، هذا من أهم أسباب تطور الحركة العلمية في إمارة بهدينان.

وفي المطلب الثاني يبحث الباحث عن أهم مراكز العلم والثقافة في إمارة بهدينان، وهو مدارس العمادية عاصمة الإمارة، والعقرة ودهوك زاخو، وكذلك يشير الى أسماء بعض المدارس الأخرى التي بناها امراء بهدينان في القرى والأرياف في منطقة بهدينان بشكل عام.

وفي الختام يكتب أهم ذتائج البحث وتو صياته لخد مة تاريخ العلم و المعرفة في تاريخ الإ مارات الكردية عامة وخاصة إ مارة بهدينان، وفي نها ية البحث يسجل أهم المصادر المراجع التي أعتمد عليها في بحثه.

الكلمات الدالة: حركة، التعليم، الثقافة، ميراث بهدينان

### The movement of education and culture in the emirate of Bahdinan

### Abstract:

The recent research study the history and culture in the emirate of Bahdinan, it consists of an introduction and two demands. In the introduction the author talked about the history of emirate of Bahdinan in Al- Amadiya, and the extent of this emirate's interest in the cultural and academic movement of scholars and students of science and their scientific schools. In the first demand the author mentioned the importance of scientific and cultural development in emirate of Bahdinan era, and the most important of which is the support of the Bahdinan princes for the movement of science and scholars, the allocation of the endowment for study affairs, the stability of the security situation, and the



cooperation of the people of the region with scholars and students, and this is one of the most important reasons for the development of the scientific movement in Emirate of Bahdinan .

In conclusion, the author talks about the most important results of the research and his recommendations to save the history of science and knowledge in the Kurdish emirates, especially the emirate of Bahdinan. At the end of the research, the most important reference used were put.

**Keywords:** *movement, education, culture, Bahdinan legacy* 



ژ دمق و دمستنفیسین ب زمانی کوردی ل سهردمی میرگهها بههدینان ل سهدی ۱۲- ۱۸٤۲ز

هٽِرش ڪهماڻ رٽڪاني

پشكا ميژوو۔ زانكويا دهوك ـ دهوك/كوردستان

#### يۆختە:

ئينك ژ كارين گرنگ و هەژى و گەش دناڭ ديرۆكا ميرگەينى كوردى دا . گرنگىدانە ب نفيسين و دەقين ب زمانى كوردى ، ئەقجا چ ئەو نفيسين د بوارى ئەدەبيات و ھەلبەستى دا بن . يان ژى دەقين ئايينى و فەرھەنگ و ومرگيرانى بن. ميرگەھا بەھدينان ژى ئينك ژ وان ميرگەھين كوردى يين ناڤدارە يين هژمارەكا ژ زانا و شاگردين مەدرەسەيين ئايينى و ميرين وى گرنگى ب قى بياقى ناڤبرى دا و چەندين دەستنفيس و دەقين گرنگ بۆ نفشى دووڤ خۆ دا هيلاينە. ئەڭ قەكۆلينە بزاڤەكا رژدە ل سەر وان بزاڤين زانستى يين زانا و هۆزانشان و ميرين ميرگەھا بەھدينان د بوارى ژيكوتى دا. كو رۆلەكى باش و بازانا و هۆزانشان و ميرين ميرگەھا بەھدينان د بوارى ژيكوتى دا. كو رۆلەكى باش و بەركەفتى بخوڤه گرتى ، قەكۆلين ماوەيى دناڤبەرا (سەدى ٢١\_١٩٤) بخۆڤه دگريت ، ئەقە ژى پشت بەستن ل سەر دەق و دەستنفيسين هژمارەكا ژ زانا و هۆزانشان و ميرين ئەقە ژى پشت بەستن ل سەر دەق و دەستنفيسين هژمارەكا ژ زانا و هۆزانشان و ميرين ئەقە ژى پەخەتى بەلانى ، قەكۆلين ئاوەيى دناڤبەرا (سەدى دار دارەر)

> تەوەرى ئىنكى : ژ دەستىقىسىن ھىدەك ژ مىرىن مىرگەھا بەھدىنان. تەوەرى دووى : ژ دەق و دەستىقىسىن ھىدەك ژ زانايىن كورد ل بەھدىنان.

پەيڤێن سەرەكى : مىرگەھا بەھدىنان ، زانا و مىر ، مەدرەسە ، دەق و دەستنڤيس.

پيشەكى :

دناڤ ديرۆكا ميرگەها بەهدينان دا نەخاسمە ل سەدى (١٦ز) ژ قوناغين دەستپيكى يە ژ پينگاڤين گرنگ و بالكيش كو پويتە ب دەق و نڤيسينين ب زمانى كوردى ھاتيە دان ، ئەڤ چەندە ژى چ ژلايى ھندەك ميرين ميرگەھى يان ژى ژلايى زانا و ھەلبەستڨانان ڨە بيت.

ئهگەرى ھەلبۋارتنا قىق مىۋارى ئەوە ، كو ھەتا نوكە وەك پىدقى ئەق بابەتە نەھاتيە قەكۆلىنو دياركرن ، و بتنى ھندەك ئاماۋەدانىن كىم ھاتىنە دياركرن ، بەلى ھندى دووڤچوون و لىكگەريانىن رژد و بەردەوام بەينە كرن ، بەرھەم و قەرىژىن ھەژىتر و نوو دھىنە قەدىتن.



سەردەم و قوناغا ديرۆكى يا ئەڤ ڤەكۆلىنە بۆ ھاتيە تەرخانكرن دناڤبەرا سالێن ١٩٣٣\_ ١٨٤٢ بخۆڤ دگريت كو يا ئێكێ گرێداى دەستپێكا وەرگرتنا دەستھەلاتا ميرگەھێ يە يا مەزنترين و ناڤدارترين ميرێ ميرگەھا بەھدينان مير سولتان حسێن وەلى ئەوێ گەلەك گرنگى ب ناڤەندێن زانستى و زانا و دەستنڤيسان داى ، و مێژوويا دووێ ژى سالا كەفتنا ميرگەھا بەھدينانە .

ژ پرســَگرێڬ و ئاسـتەنگێن ڤـەكۆلينێ ئـهو بوويـه ، بـههرا پتريـا دەستنڤيسـێن مەدرەسـهيا قوبـههان و چەنـدين ناڤەنـدێن ديتـر يـێن زانسـتى ( مەدرەسـه و مزگـهفت) يـێن بەهـدينان نـه ل بەردەسـتن ، ئـانكۆ دانـەيێن رەسـەن كو ب دروسـتى مفـا ژ مـژارێن وان بهێتـه ديتن.

ئەڭ قەكۆلىنە كورتيەكا ديرۆكى يا ميرگەھا بەھدينان بخوقە دگريت ، پاشى ژ دوو تەومران پێكدھێت ، د تەومرێ ئێكێ دا بەحسكرنا وان ميرێن ميرگەھا بەھدينانە يێن گرنگى ب دەقێن كوردى داى يان ئەو بخو ژى خودان بەرھەمێن ئەدەبى و دەستێ ھەلبەستقەھاندنێ ھـەى ، و د تـەومرێ دووێ دا ژى دەستنقيس و بـەركارێن وان زانايێن بەھدينان يێن ب زمانێ كوردى بخوقە دگريت ، ئەقجا چ دەقێن ئايينى يان يێن ئەدەبى بن.

هـهژى ئامـاژەدانى يـه د ڤـهكۆلينى دا ئـەو بەرهـەمىن ب كـوردى هاتينـه نڤيسـين و سەردەمى وان يى گريداى مـاوەيى ڤەكۆلينى بيت و وەك ديوان هاتينـه چـاپكرن ، بتنى بۆ نموونـه مـه دەقـەك ئـانكۆ پارچەيـەكا كـورت ژى وەرگرتيـه ، چـونكى دڤـەكۆلينى دا پتـر گرنگى ب دەقين دەستنڤيس هاتيه دان.

هەروەسا ل دووماهيێ ژى دياركرنا چەند نموونەيان ژ وان دەستنڤيسێن مير و زانايان يێن دناڤەرۆكا ڤەڪۆلينێ دا هاتينە بەحسكرن و وەك پاشكۆ هاتينە دانان.

#### میرگەھا بەھدینان :

میرگهها به مدینان ( ئامیدین ) ئینک ژ گرنگترین و ناقدارترین میرگههین کوردی بوویه ل باشوری کوردستانی ، ل نیشا دووی ژ سهدی ۱۳ هاتیه دامهزراندن. سنوورین وی دگهل میرگههین کوردی یین دمور وبهر ژلایی باشووری رؤژهه لاتی قه رووباری زی یی مهزن تخویبی دناقبهرا میرگهها به مدینان و سۆران دا بوو، و ژلایی باکووری رؤژهه لاتی قه ژی سنووری دناقبهرا میرگهها به هدینان و میرگه و ده قهرا شهمدینان دا بوو، زلایی باکووری ژی هه قسنوور بوو دگه ل میرگهها مه کاری (جوله میرگ) و زنجیرا چیایین ژلایی باکووری ژی هه قسنوور بوو دگه ل میرگه ها هه کاری (جوله میرگ) و زنجیرا چیایین ئوره ماری کو ب چیایین تیاری ناقدارن و ژلایی رؤژئا قا و باکووری رؤژئا قاقه ژی میرگه بوتان بوو ، ژلایی رؤژئا قا ده قهرا پیشخابوور (فیشخابوور) و رووباری هیزل و چیایین شهرنه خی و پاشی رووباری دیجاه سنووری سرؤشتی یی دناقبه را هم دوو میرگهین کوردی یین (به هدینان) و (بوتان) دا بوو ، ( ئامیدی ، ۲۰۰۰ ی ۲۱) .



ل دۆر دامەزراندنا قێ ميرگەھێ ژی گەلەك بۆچوون و ڤەگێڕان و مێژوويێن جودا جودا دياركرينه <sup>(۱)</sup>

بەلى يا ژ ھەميان بنەجھتر ئەرە ئەڭ ميرگەھە ۋەدگەريتەۋە بۆنيڤا دورى ژ سەدى ( ١٣ز) ، چونکي ناڤێ ئێڪهم ميرێ ڪورڊ هاتي ل پشتي ڪهفتنا دمولهتا عهبباسي ڪو دەستھەلاتدارى ل ئامێديێ كرى ناڤێ وى مير ئەبو بەكر بوو، ئەوێ ل سالا ١٢٨١ز ل سەر دهستيّ مهغولان هاتيه كوشتن.( **ابن العبري، ۱۹۹۱ : ۳٤۱)،( العمري ، ۲۰۱۰ : ۲۰۰**) ، ميريّ ناڤبري دبيته ميري ئيٽڪهمين ڪو بهرههنگاري مهغوولان بووي و خو ملڪهچ نهڪري ، لەوما ناڤبرى دبيتە كەسىٰ دەستپێكىٰ يىٰ دامەزراندنا ميرگەھا ئامێديىٰ (ھەكارى يا باشور / بەھدىنان) ، ھەژى يە بێژين دژێدەرێن سەردەمێن ئيسلامى دا دەڤەر دگەل (وەلاتێ ھەكارى ، چيايٽن ههڪاري ، ههرٽما جزيري ، چيايٽن ڪوردان) دهاته نياسين ، ئانڪۆ بهري ناڤێ دەڤەرىٰ بېيـتە بەھـدينان دەڤەر ب (وەلاتـێ ھەڪارى) دھـاتە نياسـين، ئـانكۆ دشـێين بێـژين (ههڪاري يا ڪهڤن/ ههڪاري يا باشوور) پايتهختا وي ڪهلا (ئاميديي) بوو، و (ههڪاري يا باكوور) ژي ميرگەها هەكارى لێ هاتبوو دامەزراندن و پايتەختا وێ (جولەمێرگ)ێ بوو ، گرۆڤە ژى ل سەر ڤێ چەندى ل سالا ١٢٩٣ز مىر عەلائەددىن ئەبولحەسن عەلى ھەكارى ميــرێ (ھەڪـارى يــا باشــوور ئــانكۆ بەھـدينان / ئامێـديێ)بوو، ھــەروەكى مێژوونڤێســێ مەملووكى (ابن عبدالظاهر) ل دۆر ڤێ چەندى گوتيە : "مير عەلائەددين ئەبولحەسەن عەلى ھەكارى" ل ھەيڤا (رەبىعول ئەووەل ٦٩١مش/ ١٢٩٢ز) كەسەك بناڤێ شێخ عەبدولحەميد هنــارتبوو ل دەف نــائيبى ســـۆلتانى مەملووكى"مەلـك ئەلئەشــرەف خەليــل" (١٢٦٧\_١٢٩٣ز) ل باژێرێ ديمهشقێ ، ( ابن عبدالظاهر ، مخطوطة : ٩٧\_٩٩ ) ، ئەڤ ميرگەھە ھەتا سالا ١٨٤٢ يا بەردەوام بور تاكو ل سالا ناڤبرى ژلايى دەرلەتا عوسمانى ڤە ھاتيە ژناڤبرن و ئيسماعيل پاشايي دووي (١٨٣٦\_١٨٤٢ز) دووماهيك ميري ميرگەهي بوو.

ميرگەها بەھـدينان د بـمرفرەهبوونٽن بـمردموام دا بـوو ، زۆربـميا وان ل سـمردممێ ميـرێ بەهـدينان يـێ ناڤـدار سـۆلتان (حەسـەن بەگ) حەسـەن بەگ كورێ سـميفەددين (سێڤدين) (٧٠٠\_١٩٠٠مش /١٤٦م٣١٠) بووينە ئموێ دبيتە بابێ سۆلتان حسێن وەلى ، ئەو ژى دەمێ دەولەتا (ئاق قوينلوو) يا توركمان ڤياى و بزاڤكرى ئامێديێ داگير بكەت و حوكمێ ميـر (حەسـەن بەگ) بێخيـت، سـمركردەكێ وان بنـاڨێ (سـلێمان بەگ بيـژەن ئـوغلى) سەركردايەتيا لەشكەرەكێ كر بۆ ئەرد و وەلاتێ ئامێديێ (ميرگەها ئامێديێ) و هەر دوو كەلھێن سـەر ب وێ ڤه (ئاكرێ و شوش) داگيركرن و ئامێديێ ژى بۆ ماوێ سـێ هەيڤان دۆرپێچ كر، بەلێ ل ڤێرێ رۆلێ هێزێن مللى يێن پشتەڨان بۆ ميرگەهێ بەرچاڤ بوو يا كو



گەھاندىنە وان، ئەوما دۆرپێچ شكاند و يێن ژ ئەشكەرى پاراستى و قورتال ژى بووين خۆ ۋەكێشان و رەڤين، و ئەڤ روودانە ژى ئ سالا (٨٧٥ مش/١٤٧٠ز) بوو، ( رؤوف ، ٢٠٠٩ : ٨).

پشتی قی سەركەفتنی میرگەها بەھدینان پتر بەرفرمهی بخو قە دیت، و نیمچە میرگەها (بەرواری بالا) ژی كو بنگەهی وی كەلا هرۆری بوو ئیخسته سەر ب میرگەهی قە و دگەل قی چەندی ژی دانپیدان ب زنجیرا مالباتا وان یا كەڤن یا حوكمدار ژی كر، ئانكۆ مالباتا میرین وی هەر هیلانه ل سەر دەستهەلاتداریی ، و دبەردەوامیا بەرفرەهكرنا میرگەهی دا ل ماومیەكی ژ سەدی (ممش/ ۱۰ز)ی دەقەرا (نیروه) ژی یا ھەقسنوور دگەل بەرواری بالا) حوكمی زنجیرا وان یا سەربخۆ ب دووماهیك ئینا، و دەقەرا (مزووری بالا) ژی ل رۆژهەلاتا (زیی مەزن) ئیخسته سەر ب میرگەهی قە، و ب قی چەندی میرگەهی شیا سەرومریا خۆ بیخیته ل سەر ھەمی دەقەرین دەورۆبەرین خۆ ژلایی باكوری قە( رۇوف ، المصدر السابق : ۸).

هەروەسا میرێ میرگەهێ سۆلتان (حەسەن بەگ) شیابوو ل سالا (٢٩مش/١٥١٠ ز) (كەلا دهۆك)ێ ژی ژ دەستێ (داسنی) یا بینیتەدەر، و ئەڤ چەندە ژی كو پشتی شیای ل سەر كەلا (دهۆك)ێ زال ببی و میرگەها (داسن) ژی ژناڤ ببەت و پاشی (شێخان) ژی كو سەر ب میرگەها (داسن) ڤه بوو ئێخسته سەر ب میرگەها ئامێدیێ ڤه ، دیسا شیا ئاكرێ ژی بێخیـته ژێـر دەسـتهەلاتداریا میرگەهـا خـۆ.( بەدلیسـی ، بازیـدی ، ٢٠٠٢؛ ١٧٠)، ( العباسي ، ١٩٦٩؛ ٣٥)، (المایي ، ١٩٩٩؛ ١٢٠) ، ( رؤوف ، ٢٠١١ ؛ ٣٨٤).

زاخۆ ژى ل نيڤا دويێ ژ سەدێ (١٦ز) ژ دەستێ (سنديان) ھاتبوو دەرێ و كەفتبوو ژێر دەستێ ماڵباتا ميرێن ميرگەھا ئامێديێ (بەھدينان) ڤە و ئێدى سنوورێ ميرگەھێ گەلەك بەرفرەھبوو ، و ميرێن ڤان دەڤەران ھەر ژلايێ ميرێ ئامێديێ ڤە دھاتنە دەستنيشانكرن ، ئەڤجا چ ژ كەسـەكێ ماڵباتێ بخو بيت يان كەسـەكێ ديتر بيت بەلـێ ھەر ل دووڤ ڕازەمەندى يا ميرێ ميرگەھێ. ھەروەكى د بەلگەنامەيەكا عوسمانى يا سالا ١٥٠ دا ھاتى ل وى دەمى برايێ سۆلتان حسێن وەلى (خان ئەحمەد كوڕێ سۆلتان حەسەن) ميرێ زاخۆ بوويه ، ھەر دوو عەشيرەتێن سندى و سلێڨانەى گلەيى ژ رەفتارێن ميرێ ناڤبرى كرينە. ( گولى \_ الجوادى ، ٢٠١٩ : ٢٠١٩).

دەربارەى سنورى مىرگەھى ۋلايى باشورى رۆۋئاقاقە ل سەردەمى سۆلتان حسين وەلى ھەتا دەقەرا دير مەقلووب چووبوو ، ھەروەكى دبەلكەنامەيين عوسمانى دا نەخاسمە دەفتەر تەحريرا مووسل يا سالا ١٥٤٠ دا ھاتى ناحيا دير مەقلووب كو بۆ ئيكەم جار ل سالا ١٥٤٠ دناڤ دەفتەر تەحريرين مووسل دا ھاتيە تۆماركرن ، ل سالا ناڤبرى باژيركى دير مەقلووب ژ (٢٩) گوندان پيكىدھات ، ل سالا ١٥٥٠ څ (٢٥) گوندان و ل سالا ١٥٠ څ (١٧) گوندان پيكىدھات ، ريقەبرنا قان گوندان ل ژير حوكمدارى يا ميرى ئاميديى سۆلتان حسين



[وەلى] بوو ، پاشى ئانكۆ پشتى مرنا وى ئەڭ دەڭەرە بۆ كورين وى ھاتينە ئاراستەكرن (). Gunduz . 1998 ، 40

د دەفتەر تەحرىرا مووسل يا سالا ١٥٢٣ دا ناڤٽ شێخان (شێخانا نوكە) وەك گوندەكێ سەر ب كەسەكێ داسنى ڤە بناڤێ شێخ حەيدەر ھاتبوو دياركرن ، بەلێ د دەفتەر تەحريرا سالا ١٥٤٠ دا ناڤێ ڤان دەڤەران (دەڤەرێن داسن) وەك ئەردەكێ سەر ب حوكمێ ميرێ ئامێديێ ڤە ھاتيه ( 191 ، 1998 ، 1998 )، چونكى بەھانەيا سۆلتان حسێن وەسا دياركريە كو گوندێ شێخان سەر ناحيا (دێر مەقلووب) ڤەيە و ئەڤ ناحيە ژى سەر ب حكوومەتا بەھدينان ڤەيە.

ژ ئەڤا بورى دياردبيت كو سنورێ ميرگەھا بەھدينان ژلايێ باشورێ رۆژئاڤاڤە ھەتا چيايێ مەقلووب و رووبارێ ديجلە چوويە.

زمانێ كوردى ( كرمانجى ) ل ميرگەھا بەھدينان :

ئێٮڬ ژ ڪارێن گرنـڲ و بـائكێش دنـاڤ ميرگههێن كوردى دا ، پووتـمدان و گرنگيدانه ب زمانێ خۆ يێ ڕمسەن ئانكۆ ب زمانێ كوردى ، نەخاسمە دەمێ دناڤ نڤيسين و ژێدمر و ڤەگێڕانێن ديرۆكى دا ئاماژه پێهاتيه دان ، و دەستنڤيس و بەركارێن زانا و مير و هۆزانڤانێن كورد گرۆڤ ميێن ڕاسـتيا ڨێ چەنـدێ نـه ، نـەمازه كو ميرگـەها بەهـدينان هەڤسـۆيا دوو ميرگـمهێن گـرنگێن كوردى بوويـه يـێن كو شـاعرێن ناڤـدار و مـەزن و پێشەنگ دناڤ دا پەيدا بووينه بۆ نموونه : مەلايێ جزيرى و ڕەمەزانێ جزيرى ل جزيرا بۆتان ، مير و هۆزانڤان عيمادەددين هەكارى (صەبوورى) (١٣٢٢ ـ١٣٦٩) و مەلايێ باتەيى و پەرتۆ بەگێ ممدارى ...هەكارى ...هەتـد ئى مىرگەها ھەكارى (مەبوورى) ، و بەرھەمێن وان يێن ئـەدەبى ب زمانێ مەكارى ...هتـد ئ ميرگەها ھەكارى (مولەمێرگێ) ، و بەرھەمێن وان يێن ئـەدەبى ب زمانێ خوردى ڕەنگڨمدانا خۆ ل سـەر ميرگەها بەهـدينان ژى ھەبوويە كو بەرھەمێن وان بهێنـه خوردى دەنگ مەنىڭ دانڭ دانڭ مەسكۆلين وان دا بەينىقى بەركى دەنون بەلىين ، مەكارى ...هەتـد ئ ميرگەها ھەكارى (جولەمێرگێ) ، و بەرھەميٽن وان يێن ئـەدەبى ب زمانێ خوردى رەنگشەدانا خۆ ل سـەر ميرگەها بەھـدينان ژى ھەبوويە كو بەرھەميٽن وان بەيٽى ، دەسخ كرن و دناڤ كەشكۆليٽ وان دا بەيٽىھەتەيد كرن. د ڨێ چەندىٽ دا ژى دىوانا مەلايێ

ل دۆر زمانێ كوردى ل بەھدىنان مىر و دىرۆكنفىسـێ كورد شەرەف خانى بەدلىسى د پەرتووكا خۆ شەرەفنامەيێ دا ئەوا ل سالا ١٠٠٥ مش (١٩٩٧ز) نفىسى ، دەربارەى زمانێ ل مىرگەھا بەھدىنان دھێتە بكارئىنان و خەلك پێ دئاخفن دبێژىت : زمانێ خەلكێ ئامێدىێ (بەھدىنان) ب كوردى و تازى (عەرەبى) تێكەلە ، ( بەدلىسى ، ١٠٠٥ مش ، ورقە : ٣٨ ) ، ئانكۆ ب كورمانجى دئاخفن و ژبەر ئايىنێ پىرۆزێ ئىسلامێ پەيف و بكارئىنانێن

گەرۆكى عوسمانى ئەوليا چەلەبى (١٦١١ـ ١٦٨٦) ل سالا ١٦٥٦ دەمى سەرمدانا خۆ دا بۆ ئامىديى دكەت بەحسى دەقۆكا بەھدىنان دكەت و دبىريت : كوردان ھرمارەكا زار و



دەقۆكان يٽن ھەين و پێ دئاخڤن ، بەلێ خەلكێ ئامێديێ ب دەڤۆكەكا زەلال و نازك و رەھوان دئاخڤن و ئەڤ مللەتە ب (بەھدينان) بەرنياسن ، ( **چەلەبى ، دەستنڤيس ، ص** ٣٨٠ ).

هەژى گوتنى يە ل مىرگەھا بەھدىنان گرنگى ب دەقىنى نفىسكى دايە و ئەقە ژى پىنگافەكا رژد بوويە بى پاراستن و تۆماركرنا بەلكىھكرنا دەقىنى كوردى د بوارىن جودا جودا دا ، ئەفجا چ بەرھەم و بەركار بىت ، يان وەرگىران يان ژى نەسخكرنا بەرھەمىن كەسايەتىينى ل بەرى خۆ.

د ڤێ ڤ؞ڪۆڻينێ دا دێ تيرۆڙڪێ ئێخينـه ڻ سـهر چەنـدين ميـر و زانـا و شـاعرێن بههدينان يێن بهرههمێن ب ڪوردى نڤيسين ، ئەڤجا چ بهرههم يێ وان بخو بيت ، يان ئـهو ب ڪارێ نهسخ ڪرنێ ڕاببن.

تەوەرى ئېكى : ژ دەستنڤيس و بەرھەمېن ميرين ميرگەھا بەھدينان:

دناڤ ميرگهها بههدينان دا هندهك ژ مير ههبووينه گرنگيهكا گهلهك باش ب لايهنێ رمۆشهنبيرى و زانستى و زانينێ دايه ، نهخاسمه د بوارێ ئهدمبى دا ب زمانێ كوردى ، ئەڤه ژى هەكه مير بخو ژى ژ كەسێن زانا و شاعر و ئەدەبدۆست بيت ، پتر ئەڤ رەنگەدانه ل سـهردەمێ وى دا پهيـدابوويه ، ل ڤێـرێ دێ ئامـاژه دەيـنه وان ميـران يـێن ئەڤ بيـاڤه ب گرنگى ڤه ڤهگرتى و پويتەكێ باش داينه دەستنڤيس و شاكار و بەرھەمێن ئەدەبى يێن تۆر و كلاسيكيا كوردى ، ل ميرگەها بەهدينان هەر ل سەردەمێ مير سولتان حسێن وەلى

سولتان حسيّن وملى ( ١٥٣٣\_١٥٧٣) :

ئيك ژ ناقدارترين ميريّن ميرگهها بههدينان كو سەردەمى وى ب سەردەمى زيّرين دهيّته ناقكرن ئەو ژى سۆلتان حسيّن بەگ (حسيّن وەلى) يە ، بۆ ماوەيى چىل سالان (١٥٣٣-١٥٣٣ز) حوكمدارى ل ميرگەها بەھىدينان كريە ، باشترين دانەناساندنا نيشانيّن كەسايەتيا وى ئەوى ژى پەسانا ديرۆكنقيسى كوردى مەزن (شەرەفخانى بدليسى مەسايەتيا وى ئەوى ژى پەسانا ديرۆكنقيسى كوردى مەزن (شەرەفخانى بدليسى دا ئەوا ل سالا ١٩٩٧ز نقيسى ب قى رەنگى پەسن و بەحسى سۆلتان حسيّن وەلى كريه دبيّژيت : (مرۆقەكى ديندار و موتەقى و عولەما و صولەحا پەروەر و رەعيە دۆست ، مەزن و بچوكيّد وەلاتى ژ وى رازى و شاكرو لەشكەرى ب عەدل و دادبووى و رەعيە دۆست ، مەزن و بېچوكيّد وەلاتى ژ وى رازى و شاكرو لەشكەرى ب عەدل و دادبووى و بەرى كريه بېووكيّد وەلاتى ژ وى رازى و شاكرو لەشكەرى ب عەدل و دادبوويى و بوەجەكى بەروكيّد وەلاتى ر ئوى رازى و شاكرو لەشكەرى ب عەدل و دادبووى دو بەرى درين بېروكيّد وەلاتى ر ئوى رازى و شاكرو لەشكەرى ب عەدل و دادبووى دومى درين بەروكيّد وەلاتى رەمداقەت و خەدەمات ئەور حەزرەت پادشاھى سەعى و جەد تەمام دكرين بەرواسىگا صدق و صەداقەت خىزمەت ل نىك خوندكارى مومتاز و بەيىنەل ئەقىران ، سەرەفەرازبوويى ، حەتا جەملەئى ئومەرائيد كوردستانى با وى مىراجعەت دكريىن ، ژ خەبەرا وى سەرەقەرازبوويى ، مەتا جەملەئى ئومەرائيد كوردستانى با وى مىراجەت دەريىن ، ئ دەبەرا وى



دنيّ مهمالك عوسمانيه ومكو نَموى نَفادا حضورا حهزرمت خوندكارى بكرا رمد نهدبوو...) ، ( بهدليسى ، ٢٠٠٧ ، ل ١٧١ ) ، ناڤهاتى گەلەك گرنگى ب زانا و زانينى دايه و گەلەك پەرتووك وەك وەقف پيّشكيّشى مەدرەسەيا قوبەهان كرينە كو ب نَاڤاكەرىّ وىّ دهيّـته نياسين و مەدرەسەيا ناڤبرى ژلايى وى ڤه هاتبوو نووژەنكرن و بەرفرەهكرن و سەخبيركرن ، لەوما مەدرەسە دگەلەك دەستنڤيسان دا بناڤىّ السلطانية و الحسينية هاتيه ناڤكرن بۆ نموونە دئيّك ژ كەڤنترين دەستنڤيسين ل ڤى مەدرەسەيى هاتيه نڤيسين : " وقع الفراغ من التسويد يوم الاثنين من الشهر شوال في مدرسة السلطانية المنشارة في قرية قبَهان المتصقة بزيارة محمد الباقر زاده الله شرفاً سنة ٨٤٩ هـ (١٥٤٢م) " ( البختي ، مخطوط : مەمدرسة ، مى ١٢ )، دانەيەكا ڤى دەستنڤيسيٽ ل دەڤ نڤيسەرى ڤى ڤەكۆلينىّ پاراستى يە ، ديسا ژ وان وەقفان ژى يين سۆلتان حسين كرينه وەقف بۆ مەدرەسەيا قوبەهان بۆ نموونه دىسا ژ وان وەقفان زى يين سۆلتان حسين كرينه وەقف بۆ مەدرەسەيا قوبەهان بۆ نموونه دىسا ژ وان وەقفان ئى يين سۆلتان حسين كرينه وەقف بۆ مەدرەسەيا قوبەهان بۆ نموونه دەستنڤيسا : اسنى المطالب شرح روض الطالب : ن : احمد بى على بى عبدالرحيم مەرستە سنة مەن ما مەن مالەر مەدىر الطانى ، دەق نشيسەرى قى مەدرەسەيا قوبەهان بۆ مەدونه مەرستىقىسا ، الىنى المطانى شرى مەن المىر المالەلى الى مەدرەسەيا مەلەن بى عبدالرحيم دەستىشيا ؛ اسنى المطانى شرح روض الطالى ، ن : احمد بى على بى عبدالرحيم مەرستە سنة مەن ما مۇن مۇ مۇلە و حبس و سبل الامير العالم العادل سلطان حسين بى على

قوباد به :

ناڤبرى كورى ميرى ميرى ميرگەها بەھدينان سولتان حسين وەلى (١٥٣٣\_١٥٧٣ز) يە ، ژبلى حوكمــداريا ميرگــەها بەهــدينان (١٥٧٣\_١٥٨٤ز) ، د بيــاڨى ئـــەدەبى دا ژى دەســتى ھەلبەسـتڤەھاندنى ژى ھەبوويـه ، ھـەتا نوكـه ھژمارەكـا ھەلبەسـتين وى ب زمـانى فارسـى و ھەلبەسـتەكا ب كوردى پەيدابووينـه ، ھـەژى گوتنى يـه ئەڤـه بۆ ئيكـمم جـارە ئامـاژە ب ھەلبەستا وى يا ب زمانى كوردى دھينتە دان ھەروەكى د مالكا دەستىينكى دا دبينژيت :

> د وهنه سووئالهك ژ مه كر قهند كهلامي شيرينه مه هيّژ حهلقه ب وي توحفه پهيامي

> > و ل دووماهيێ دبێژيت :

دى خەسف بە بن سەبعەيى سەييارە حيجابى

ساقی کو د مهجلیس ژ مه را پلته خهرامی. ( کهشکۆل ، ۱۱٤۳ مش ). ههژی ئاماژمدانی یه کو ژ بلی کو میریّن میرگههی بخو دمقیّن کوردی نقیسی بن ، ئانکۆ وان بخۆ ژی دمستی ههلبهستقههاندنی ههبیت و ب کوردی قههاند بن ، میران کاریّ نهسخ کرنا بهرههمیّن ب کوردی ژی کریه و ههرومسا زانا ژی راسپاردینه کاریّ ومرگیّرانیّ ژی بکهن یان زانایان کاریّ ومرگیّرانیّ بۆ میران کرینه دیاری ، کهواته دوو تهومریّن گرنگ بخۆ قه دگرن ئهو ژی ، ومرگیّران و نهسخ کرنه.



ئٽِك : ومرڪٽران

ئيّك ژ خاليّن بالكيّش دناڤ ميرگەها بەهدينان دا كو هندەك ژ ميريّن وێ گرنگى پيّداى ، ئەو ژى لايەنێ ومرگيّرانێ بوويە ، نەخاسمە دبوارێ دەقيّن ئەدەبى دا ، ژبەر كو ومرگيّرانا پرەكا رەۆشەنبيريێ يە دناڤبەرا دوو جشاك و زمانيّن جودا جودا دا ، لەوما بۆ گەھاندن و قەگۆھاستنا ئەدەبياتا كوردى بۆ جشاكيّن دەورۆبەر پيّنگاڤەكا ھەژى بوويە ، ژ بۆ قێ چەندێ ژى ميريّن بەھدينان زانا راسپاردينە كو دەقين شاكاريّن كوردى بۆ زمانيّن ديتر قەگۆھيّزن نەمازە بۆ زمانێ فارسى كو ل وى سەردەمى زمانێ بەربەلاڤى دەقەرى بوويە. ل قيّرى دى ئاماژە دەينە چەند نموونەيەكان وەك ؛

زوبێر پاشايێ دووێ ( ١٨٠٨\_ ١٨١٦) :

ئەقە مىرە ژى ئىنك ژ وان مىرىن بەھدىنانە يىن گرنگى دايە زانا و ئەدەبى كوردى ، ئەوما زانايى ناقدار مەلا يەحيايى مىزوورى پەسنا وى كريە و ل سەر داخوازا وى ئىنك ژ ھەئبەستىن مەلايى جزيرى بناقى (موغبەچەى مەى فرۆش) ب فارسى شەرح كريە ، ھەروەكى ل سەر دەستنقىسا قى شەرحى ھاتيە نقىسين ؛

و فانی حب دنیای دنیهی مکاره (یحیی بن خالد) عفی عنهما الملك الواحد ، که در تاریخ هزار و دو صد و بیست و دو در شهر مبارك ذي الحجة خلاصهی در زمان دودمان ال عباس ، و مظنهی صدق ( خیر الناس من ینفع الناس ) اعنی به زبیر باشا بن المرحوم اسماعیل باشا \_ یسر الله له من الخیر ما یشاء \_ ازین خقیر فقیر طلب شرح غزل ( مغبچه می فروش) از دیوان حضرت شیخ احمد جزری \_ رحمه الله علیه\_ کرم فرموده هر چند بضاعت این صناعت نداشتم..." ، ( قهرمداغی ، ۲۰۰۲ ، ل ۲۰۰ ) ، ئانکو مهلا یه حیایی مزووری ئهف هه لبهستا مهلایی جزیری ( موغبهچهی مهی فرؤش ) ل ( زیلحیججهیا ۱۲۷۲ مش مرؤوه کردی ، بنگومان ئه فه ژی ئینک ژ گرنگیدانا میر و زانایین به دیوان بوویه کو شرؤفه کریه ، بنگومان ئه فه ژی ئینک ژ گرنگیدانا میر و زانایین به دینان بوویه کو پیشهنگین کلاسیکیا کوردی نه خاسمه جزیری ب زمانین دیتر ژی بهینه نیاسین و گرنگیدانه ب پینگاف و بزافا ومرگیرانی کو ئهدهبیاتا کوردی دناف جفاکین دیتر دا ژی بهیته نیاسین و بهلافکرن ، ئهف شرؤفه ژ دانهیه کا دهستنفیس ژلایی سهیدا محممه مهی قهرمداغی د پهرتووکا ( بایه خدانی میرانی ئامیدی به پیشیری له ده می ماسید ای دیتر دا عملی قهرمداغی د پهرتووکا ( بایه خدانی میرانی ئامیدی به پیشنیری له ده می در دا هاتیه به لافکرن.

ئەقـه ژى خالـهكا گرنگـه كـو گرنگـى ب ومرگێڕانـێ هاتيـه دان و سـهرمراى نڤيسينا دەقێ ب كوردى بۆ زمانهكێ ديتر ژى بهێته ومرگێڕان ، كەواتـه زێـدەبارى پاراسـتن و تۆماركرنا دەقەكێ ب زمـانێ كوردى ، بـەلاڤكرن و ڤەگۆهاسـتنا رەۆشـەنبيرى و ئـەدەبياتا كوردى يە ژى بۆ كەسێن زمانێن وەلاتێن دەورۆبەر.



مهلا جهرجیس ئەربیلی ( مرن : ۱۲۰٦ مش / ۱۷۹۱ز):

ئيّك ژ زاناييّن ناقداريّن كورد ييّن سەدى ھەژدى يە ، بۆ ماوميى چەند سالەكان ل ئاكرى ژيايە و دەرس داينە و چوويە ئاميّديى ژى ، ل ھەيقا زيلحيججەيا ١١٨٠ مش / ئادارا ١٧٧٢ز ھەلبەستا ( الحدوث) يا مەلايى جزيرى ب فارسى شەرح كريە و ب ( رسالة الفتحية ) ناقكريە و پيّشكيّشى ميرى ميرگەھا بەھدينان ( ئاميّديى ) ئيسماعيل پاشايى ئيّكى ( ١٩٢٨\_ ١٧٩٨) كورى بەھرام پاشايى مەزن ( ١٧١٤\_١٧٦٤ز) كريە ، (ئمرييلى ، ١١٨٥ هـ) ؛ (قەرەداغى ، ٢٠٠٦ ، ل ٢٦) ، ئەڭ شرۆقە ژ دانەيەكا دەستنفيس ژلايى سەيدا محەممەد عەلى قەرەداغى د پەرتووكا ( بايەخدانى ميرانى ئاميّدى بە پۆشنبيرى لە دەقەرى باديناندا) دا ھاتيە بەلاقكرى.

مهلا يهحيايێ مزووري ( مرن : ۷ / ۱ / ۱۸۳۹):

مەلا يەحيايى مزوورى ئىڭ ژ ناقدارترين و مەزىترين زانايىنى كورد يىنى نىشا دووى ژ سەدى ھەژدى و نىشا ئىكى ژ سەدى نۆزدى يە، ئىك ژ كارىن وى د بياقى ئەدەبى دا شەرحا ھەلبەستەكا شاعرى مەزىنى كورد مەلايى جزيرى يە، ئەڭ ھەلبەستە بناقى (موغبەچەى مەيفرۆش) كو ب فارسى شرۆقەكريە ، ئەڭ چەندە ژى ل سەر داخازا ميرى ميرگەھا بەھدىنان (زبىر پاشايى دووى كورى ئىسماعيل پاشايى ئىكى ١٨٠٨\_١٩٢٢ز) كريە ، ھەژى يە بىيرزىن ئەڭ شەرحە ل سالا (١٢٢٢مـش/ ١٨٠٨ز) ل ئامىدىيى نقيسى بوو ، و كورى وى محەممەدصالح ژى ئەڭ شەرحە ل سالا (١٢٢٢مـش/ ١٩٠٨ مىش (١٩٠٣ز) ل جولەمىرگى نقيسى يە ، (قەرەداغى ، ٢٠٠٦ ، ل ٢٢). ئەڭ شرۆڭە ژ دانەيەكا دەستىقىس ژلايى سەيدا محەممەد عەلى قەرەداغى د پەرتووكا ( بايەخدانى مىرانى ئامىدى بە رۆشنبىرى لە دەقەرى بادىناندا) دا ھاتيە بەلاۋىرىنى

# مەلا صالح سيراجى يێ ئاكرەيى:

ئَيْـكُ ژ زانـاييّن ســهدێ (١٨\_١٩١ز ) يه ، ل ١٢٢٧ مــش / ١٨١٢ز ل ســهردهمێ ميـرێ ميرگهها بههدينان ( ئاميّديێ ) زوبيّر پاشا كوڕێ ئيسماعيل پاشايێ ئيّكێ ( ١٧٦٨\_ ١٧٩٨) ب زمـانێ فارسـى شـهرحا دوو ههلبهسـتيّن مهلايــێ جزيـرى كـريه ، ئـانكۆ ئهڤ شـهرحه پيّشكيّشى ميرێ ناڤبرى كريه ، ( قهرمداغى ، ٢٠٠٦ ، ل ١٠ ) ، ئهو دوو ههلبهست ژى ئهڤهنه : ئيّك ( تۆ سهحهرگهھ ومره بازارێ حودووث ) كو ناڨێ وێ كريه ( وحدت الخلوص و شرح الحدوث ) و يا دووێ ( سررێ وهحدهت ژ ئهزهل گرتيه حهتتا ب ئهبهد) ، ( دۆسكى ، ٢٠١٨ ، ل محهمهدێ ئاكرەيـى هاتيه پاراستن.



دوو : نهسخ کرن

دناڤ دەستنڤيسێن ميـرێن ميرگەها بەهـدينان دا نەسـخ كـرن ژ رەنگڤـهدانێن بـەرچاڤ بوويـه ، كەواتـه ميـرێن ميرگـەهێ گەئـەك گرنگى ب نەسـخ كرنـا بەرهـەم و شـاكارێن كوردى دايـه ب تايبـەتى ديوانـا مـەلايێ جزيـرى ، هـەروەكى ل ڤێـرێ دێ چەنـد نموونەيەكان دەينە ديار كرن :

# محەممەدتەييار پاشا (غەريبى) :

مير محهممهدتهييار پاشا كورێ مير ئيسماعيل پاشايێ ئێڪێ ( ١٧٩٨\_١٧٩٨) يه ، ناڤبري ژبلي كو ئەو بخو ژي شاعر بوويه و ناسناڤێ وي يێ شعري ( غەريبي ) بوويه و وەك هێمايەك بۆ ناڤێ خۆ ژمارە (٩٢) بكارئينايە كو ب هژمارا ئەبجەدى دبيتە (محەممەد) ، شعر ب کوردی و فارسی څههاندینه ، گهنه کرنگی ب کلاسیکین کورد ژی دایه نەخاسـمە شـاعرى پېشـەنگ مەلايــى جزيـرى ، كـو ميـرى نـاڤبرى ل رۆژا ئەيينــى ( ١٨ زيلحيججه ١٢٣١مش \_ ٨ چريا دووێ ١٨١٦ز) ژ نڤيسينا (نهسخ ڪرن) وێ ب دووماهيك هاتيه ، ب خهتي شكهسته يي فارسي نڤيسي يه ، قهباري وي ( ١٦ سم × ٢١ ,ه )ه و ديوانا جزيري ا (١٤٥) لايهران بخوَّفه دگريت ، ( ياشا ، دەستىنقىس : ١٢٣١ مىش ، ل ١٤٥ ) ، زندەبارى نهسـخڪرنا ديوانـا جزيـري سـێ ژ شـعرێت جزيـري ژي ڪرينه پێـنج مـالڪي (تهخمـيس) و شـعردكا ميـرو شـاعر مسـتهفا بهگـێ ههكـارى ( پهرتـهو بهگـێ ههكـارى ١٧٥٦\_ ١٨٢٥) ژى تەخمىس كريە ، ديسا دگەل ڤێ كەشكۆلا وى دا تەخمىسەكا رەمەزانێ جزيـرى ( رەمەزان ئاغا / رەمەزانىێ بۆتى) ھەيە و ھەروەسا شعرەكا شاعر سەوادى ،و شعرەكا ئەحمەد كاتب قوباد بهگ…هتد، ديسا هژمارهڪا شعرين خو ژی ل سهر ڤێ ڪهشڪوٚلێ نڤيسينه ، ديسا ديوانا وى بناڤێ (غەريبى) دناڤ دەستنڤيسێن (دار المخطوطات العراقية) دا ھاتيە پاراستن كو ڤەكۆكەر ئيسـماعيل بـادى مژوولـى بەرھـەڤكرنا ديوانـا ڤـى ميـرى يـە ، دانەيـەكا دەستنڤيسا ديوانا مەلايێ جزيزى يا ب دەستنڤيسا وى ل دەف نڤيسەرێ ڤێ ڤەكۆلينێ ھەيە ، ژ هەلبەسـتێن وى پێنجمالكىيـەك ل سـەر غەزەلـەكا مـەلايێ جزيـرى يـە ، ل دەسـتپێكێ دېێژيت :

> ئەرقەمان حەلقە كو بەستن چەپ و راست ئەفعەيان دل ژ مـه گەستن چـەپ و راست مـه د دل خـاره شكەستن چـەپ و راست ( نيرگزين شەنگ د مـەستن چەپ و راست سـاقييان جـام د دەستن چـەپ و راست ) و ل مالكا دووماھين دا دبيّژيت :

ب ( غــهريبى ) دلێ مــهسروور صــفهت



ئيسماعيل پاشايێ دووێ ( ١٨٣٦\_ ١٨٤٢) :

ئيسماعيل پاشايێ دووێ ( ١٨٣١\_١٨٣٢) كوڕێ محەممەدتەييار پاشا (غەريبى) يە ، ژبلى وەك مير و دەستھەلاتدار ، خودان دەستەكێ باشنڤيسيێ ژى بوويه و گرنگى ب رەۆشەنبيريێ دايه و حەژێكەرێ ئەدەبياتێ ژى بوويه ھەر وەكى يا ديار ژ دەستنڤيسا وى ئەوا ل سالا (١٢٦٠مش/ ١٩٤٤ز) نڤيسى چەندين ھۆزانێن ھندەك ھۆزانڤانێن كلاسيك يێن كورد و فارس و تورك نڤيسينه وەك : ديوانا مەلايێ جزيرى ، لاغەر ، مەولانا رومى ، حافزێ شێرازى ، جامى ، سەعدى شێرازى ، ديوانا فضولي ، طەيفى (تەيفى ھەكارى) ، قانع ... هتد ، ھۆزانەكا وى بخو ژى ب زمانێ فارسى ئانكۆ وى بخۆ ژى دەستێ ڤەھاندنا ھۆزانان ھەبوويه مۆزانەكا وى بخو ژى ب زمانێ فارسى ئانكۆ وى بخۆ ژى دەستێ ڤەھاندنا ھۆزانان ھەبوويه ، ( ئيسماعيل پاشا ، دەستنڤيس : ١٢٨٠ مىش) ، ئەڤ حەشكۆلا وى ژ (١٥٠) پەڕان پێكدهێت ، ( ئيسماعيل پاشا ، دەستنڤيس : ١٢٩٠ مىش) ، ئەڤ دەستنڤيسە دانەيەكا دەستنڤيسا ديوانا مەلايێ جزيزى يە ب دەستنڤيسيا ميرێ ناڤهاتى ئانكۆ نەسخ كرنا ديوانا جزيرى يە ، ٢٩ شەووالا ١٢٨٩مشەختى كو دبيتە ٢٢ كانوونا ئێكێ ٢٩مرزايينى چوويە بەر دلۆڤانيا خودێ ، ( شەووالا ١٨٩٩مشەختى كو دبيتە ٢٩ كانوونا ئێكۆ يې ١٩٢٥رايينى چوويە بەر دلۆڤانيا خودێ ، (

تەوەرى دووى : ژ دەستنڤيس و بەركاريْن زانا و شاعريْن بەھدينان

ئيّك ژ پينىگاڤ و كاريّن هەژى و گرنىگ دناڤ هژمارەكا ژ زاناييّن كورد ل ميرگەها بەهدينان ، پووتەدانا وانه ب نڤيسين و نەسخ كرنا لايەنيّن ئەدەبياتا كرمانجى و ب تايبەتى هندەك ژ وان بخو ژى ژبلى نەسخ كرنا شعريّن كلاسيكيّن كورد ، ئەو بخو ژى ژ شاعريّن پايەبلند بوينه ، ل ڤيّرىّ دىّ ئاماژەيى دەينە چەندەك ژ وان زانا و شاعران (زيّدەبارى وان زاناييّن مە د تەوەرى ئيّكى دا بەحس كرين ).

ئەڤ شاعرى مە ژ وان كلاسىكىن كوردە يىن ھەتا نوكە بتنى ھەئبەستەكا وى ھاتىم دىتنو بەلاڤكرن ، ئەڤ چەندە ژى بۆ ئىكمم جار ژلايى نڤىسەر مەسعوود كتانى ھاتبوو بەلاڤكرن ، بەلى ژ بەر كو د مالكەكى دا پەيڤا (باتى/ باتەيى) ھاتيە ( باتى ئى خىرخواز نەبىتى دائما بىت تازىدار) ، ئەوما ناڤى گوتارا خۆ كريە ( مەلايى باتەيى و سلطان حسينى مىرى ئامىدىى ) و ھەئبەست دايە پال مەلا حسينى باتەيى ، ( كتانى ، ١٩٩٨ ، ل ٩) ،



پاشی نفیسهر سهعید دیّرهشی گوتاره ک بناقی ، و نفیسهر تهحسین دوّسکی ژی پاشی ل سهر بنیاتی کو د مالکهکی دا پهیفا (مهحموود) هاتیه دیار دکهت کو ناقی وی مهلا مهحمووده ، ( دوّسکی ، ۲۰۱۹ ، ل ۲۰ ) ، ههتا نوکه چ پیّزانینیّن پشتراستکری بوّ زانینا کهسایهتی و سهردهمی وی نههاتینه زانین ، چونکی نهو دهستنفیسا کتانی بهلافکری چ میژوو ل سهر نههاتینه دیارکرن ، بهلکوّ بتنی بوّچوونن ، بوّ نموونه ژبهر کو ل سهری ههلبهستی هاتیه نفیسین ( در صفت دیوان سلطان حسین از گفتار حمیدی ) ئانکوّ گوتنا حهمیدی دهرباره کالوّخهتدانا دیوانا سولتان حسیّن ، و وه کیا دیار مهزنترین و بهرنیاسترین میریّ بههدینان میر سولتان حسیّن (وه لی) بوّ ماومییّ چل سالان دنافبهرا (۱۳۰۳–۱۰۷) حوکمداریا میرگههی کریه ، نهگهر نهف چهنده ب به نهگهییّن قهبر بهیّته سهلماندن و پشتراستکرن و نیّکلاکرن ، کهواته شاعریّ نافبری ل سهدیّ ۲۰ز ژیایه ، ههلبهستا وی یا ئیّکانه ب مولهممه هاتیه نفیسین ئانکوّ ههر مالکه ک ب زمانهکیّ ( کوردی ، تورکی ، عهرهبی ، فارسی).

ل مالڪا دەستپٽِڪێ دبٽِژيت :

واجب و لازم ل هەر كەس كن ژ بۆ ميرى كوبار

ههم ثهنایان ههم دوعایان دا نهمینن دین و هار

و ل دووماهيێ دبێژيت :

ئەحمەد كاتب:

ئەجمەد كاتب يان مەلا ئەجمەد كاتب ، ئيّك ژوان كلاسيكيّن بەھدىنانە ييّن هـمتا نوكـه گەئـەك ب كيّمـى پيّـزانين ل سـمر هاتينـه نڤيسـين ، هـمرومكى د هنـدەك دەستنڤيس و كەشكۆلان دا هاتى ناڤبرى كاتبىخ مير قوبەد بەگى بوويە ، ئەڤ چەندە ژى ئاماژەدانەكا گرنگە بۆزانينا سەردەمىخ وى ، چونكى قوباد بەگ كورىخ سوئتان حسيّن وەئى دناڤبەرا (١٩٧٣\_١٩٨٤ز) حوكمدارى ل ميرگەها بەھدينان كريە ، د كەشكۆلەكا سالا ( ١١٤٣ مش /١٧٣٠ز) دا هندەك نامەييّن بەھيداريى كو ژلايىخ چەند مير و كەسايەتييّن كورد شە بەل كەنت مىر و كەشكۆلان دا ھاتى نامەيتىن بەھيداريى ئو ئايىخ چەند مير و كەشكۆلەكا سالا ۋەئى دناڤبەرا (١١٢٣) دا ھندەك نامەييّن بەھيداريى كو ژلايىخ چەند مير و كەسايەتييّن كورد ۋەنى دىنىڭ مەرزا مىر سوئتان حسيّن وەئى (١٩٧٣ز) بۆكورى وى قوبادى ھاتينە ھنارتن ژ ۋەن ژى مير بۆداق بەگىخ موكرى و بەرسىڭدانا وان ژلايىخ مەلا ئەحمەد كاتب قە ھاتينە نڤيسـين ، هـەتا نوكـە بتنـىخ ھەئبەسـتەكا وى ھاتيـە قەديتن ، ( كەشكۆل ، ١١٤٣) ؛ ( پاشا ، ١٩٣١ مىش ، ل ١٩٣).

د مالکا دەستپێڪێ دا دبێژيت :

چەشمێن د شەھلا عەنبەرين وان ضەربێ ئيمانە



دائيم ڤمن را كينييه وان ههر ضهرب و لێكدانه غهرمض ل دووماهيێ دبێژيت : ( كاتب ) قەلەم رموشەن بتن عەننابێ لێڤان ومر نەبين

تا سۆز و ساز سازەندە بن ، لەورا كو سەيرانە غەرەض.

دەردى :

ئيك ژ وان شاعرين كورمانجى يه يين هەتا نوكه بتنى دو هەلبەستين وى هاتينه بەلاقكرنو چ پيزانين ل سەر ژيان و بەرھەمين وى نەديار بووينه ، ژ بەر كو د مالكەكى دا هاتيه ( حاكمى عادلى جەوواز تويى نام وەلى) ، لەوما هندەك نقيسەر وەسا بۆ چووينە كو ئەقە ب مير عادل بەگى كورى ئيسماعيل پاشايى ئيكى قەھاند بيت ئەوى دناقبەرا (١٠٠٠ ميراتيا ميرگەهى كرى ، ( يوسف ، ١٩٨٨ ، ل ٨٠ ) ؛ ( دۆسكى ، ١٠١٠ ، ل ١١١) ، بەلى ل دويف قەگىرانين ديرۆكى ل سەردەمى مير عادل بەگ يى ترى هەقرىكى و ئالۆزى بوويه ، كو دناقبەرا ١٠٠٠ سى جارا بوويه مير ، ئانكۆ هاتيە لادان و قەگەريايەقە ، ( سەردەمى وى ناگونى ، ١٠٠٩ ، ل ١٩٣ مىر عادل بەگ يى ترى هەقرى و ئالۆزى بويكانى ، ١٠٠٩ ، ل ١٩٣ مەدا سى جارا بوويه مير ، ئانكۆ ھاتيە لادان و قەگەريايەقە ، ( سەردەمى وى ناگونجن ، و ئەم وەسا دىينين ئەو سالۆخەتدانين د ھەلبەستى دا دى لەل كاردانين سەردەمى وى ناگونجن ، و ئەم وەسا دىينين سەردەمى وى ناگونجن ، و ئەم وەسا دىينين سەردەمى دى داكەر مەلى (١٩٣٠ مىر) ، سەركەن بىت بۆ ناقى مير عادل بەگ (لەوما ئەڤ چەندە سەردەمى دى داكەرومر نە كو ئاماژەدان بىت بۆ ناقى مىر عادل بەگ (لەوما ئەڤ چەندە پتر پيدى قەكۆلىن و بەلكەييىنى قەبرە ).

ڪەس و ضەرب و ب تەبەرزىنى ئەھن شاھ و وەزير تىت كو كن خدمەتى دەرگايى وە سولطان و ئەمير

و ل مالكا دووماهين دا دبيَّژيت :

وهڪى مەشھوورى د قى عەصرى ب ئەخلاقى جەميل كەمترين مادحى خۆ (دەردى) يى شەيدا تۆ بگير.

شيّخ شەمسەددينى ئەخلاتى ( بريفكانى ) :

ناڤێ وى شێخ شەمسەددىن كور۪ێ شێخ عەبدولكەرىم ئەخلاتى (خەلاتى) يە ، ل سالا ١٩٨٨ ل باژێرێ خەلاتێ سەر ب بەدلىسێ ڤە ھاتيە سەر دنيايێ ، ل سالا ١٩٣٠ مش / ١٦٢٠ ز مشەختبوويە ئامێديێ و ميرێ ميرگەھا بەھدينان سەيدخان كورێ قوباد بەگى حەفت گوند ل دەڤەرا مزوورى بالا دانێ و ژ وان ژى بريفكا كو تەكيا خۆ ل گوندى ناڤبرى دانايە و رێبازا خۆ يا صوفيگەريێ (قادرى) بەلاڤكريە. ل سالا ١٩٠٥ مش / ١٦٢٤ز چوويە بەر دلۆڤانيا خودێ و ل بريفكا ھاتيە ڤەشارتن ، (بريفكانى ، ٢٠٠١ ، ل ٢-٧).



دمردێ عشق وه ل من ڕۆژێ ئەزەل كر سەرنقشت هەر ژ هنگێ دلێ كۆل بوويه چوو بړيان برشت ئەڤ دلێ كو ل سۆز و دمردێ ژ تە بتن تا ئەبەد متڨێ حوور و قصوور و جوملە لەزرات بھەشت . (بريفكانى ، ٢٠٠١ ، ل ١٧).

مەلا رەمەزانى عەبباسى :

ژ وان هۆزانشانيٽن كلاسيكٽن كورده يٽن همتا نوكه گەلمەك ب كێمى بمرهـممێ وى هاتيه ديتن ، ل سالا ١٦٥٦ دەمێ گمرۆكێ عوسمانى ئموليا چەلمبى سەرمدانا دەشەرا بمهـدينان (ئامێديێ) دكەت ھەلبەستەكا مەلا رەمەزانێ عەبباسى ژى شەگێريت ، ( **گولى ، ٢٠١٦ ، ل** (٤١) ، د مالكا دەستپێكێ دا دبێژيت :

> رایێ ل ئـاصف دکـهن والـه و حـهیـرانێ عشق دمرسێ ئهرسطووی ددمن سهرخوٚش و سهکرانێ عشق و ل مالکا دووماهیێ دا دبێژیت :

فاش مهکه زارێ خوه ئهی ( ڕەمەزان ) گەر دکەی شوبهی نــهسیمێ دبـی طـازی و عــوریـان عشق. ( چەلەبی ، دەستنقیس ، ل ۳۸۰ )

هەژى يە بێژين ئەم دوور نابينين كو ئەڭ مەلا رەمەزان عەبباسى ھەمان رەمەزانى جزيرى يە ئەوى د ديوانا مەلايى جزيرى دا ھاتى

بەكر بەگى ئەرزى :

ناڤێ وى بەكر بەگ كورێ مير بەھدۆر بەگێ دووێ يە ، دبنيات دا دگەھيتە ماڵباتا ميرێن ئامێديێ ، ل نيڤا ئێكێ ژ سەدێ ١٨ هاتيه سەر دونيايێ ، چونكى ھەلبەستا خۆ (بەيتا سێرانێ) ل سالا ١١٧٠ مش (١٧٥٦ز) ڤەھاندى يە ، ل نيڤا ئێكێ ژ سەدێ ١٩ ز چوويه بەر دلۆڤانيا خودێ و ل گوندێ ئەرزێ ل دەڤەرا دۆسكى ژێريان ھاتيە ڤەشارتن ، ديوانا وى ل سالا ١٩٨٢ ژلايىێ عەبدولك مريم فندى دۆسكى (كمريم فندى) و ل سالا ٢٠٠٢ ژلايىێ محەممەدئەمين دۆسكى ڤە ھاتيە چاپكرن. د بەيتا (تەرگۆ) دا دبێژيت :

> سوبحان ژ شاهێ جەڻيل ، دا ئەز بكەم بەيانە ئەمر كر بۆ ميكائيل ،تەپگێ بڕێژە ژ عەسمانە رەعدێ دبەر بۆ دەڻيل ، هشيار بكەن ئينسانە. ( دۆسكى ، ٢٠٠٢ ، ل ١٤٢ ).



مەلا مەنصوورى كۆرگاشى :

ژ شاعرین کلاسیك یین سهدی (۱۸ز) یه ، خهلکی گوندی گیرگاش ل دهقهرا بهریکاری (ئامیدیی) یه ، ههڤپهیڤینهکا شعری دناڤبهرا وی و مهلایی باتهیی دا ههیه ، ئینک ژ ههلبهستین وی ل سالا (۱۱۸۱ مش / ۱۷۲۷ز) د دهستنڤیسا محهممهد کوری مهسیحای دا هاتیه ، ( مهسیحا ، ۱۱۸۱ مش ، ل ۱۱ ) ، ل دهستییکا ههلبهستی دبیژیت :

> سـوبحان ژ شـاهێ بێچوون چه بهـارهڪـه ڪـهسڪوونه قـادرێ ( ڪــن فـيـڪـون) ژ ئهرضان دمربوون عيوونه

و ل مالكا دووماهيێ دا دبێژيت :

ژ ئهخرمس و فهصیحان پاکی تبیت ظهووره ژ مووسای و مهسیحان داعی بخوو (مهنصوور)ه <sup>(۱)</sup>

صادق ئاميدى :

ئێك ژ وان شاعرێن كلاسيكه يێن ههتا نوكه ب رۆهنى ژياننامهيا وى و بهرههمێ وي ب تمامي نههاتيه ديـتن ، ڪهڤنترين ژێلمر نـاڤێ وي تێـدا هـاتي ئـهو ژي دهستنڤيسـا كەشكۆلا محەممەد كورى مەسىحايە ئەوا ل سالار ١١٨١ مش ( ١٧٦٧ز ) ھاتيە نڤيسين ، ( مەسيحا ، دەستنڤيس ، ١١٨١ مش ، ل ١٠٩) ، ئانكۆ ئەر ل بەرى ڤێ سالێ ژيايە و نەھاتيە زانين چەنىد سالان پشتى ھنگىد ژيانى دا مايە ، ۋەكۆلەر عەبىدوررەقىب يووسف ژ بۆ پەرتووكا خۆ ( ديوانـا كرمـانجى ، بەغـدا : ١٩٧١) مفـا ژ ڤـێ دەستنڤيسـێ وەرگرتيـه ، هـەتا نوڪه سـٽ ههلبهسـتێن وي ب زمـانێ ڪوردي هاتينـه ديـتن ، هـهروهڪي د ڪهشـڪۆلهڪێ دا هاتي ڪو بههرا پتر ژ ديوانا مهلايٽ جزيري و هندهك شاعرين ڪورد و فارس بخو ڤه دگريت ، ل جههڪێ دا هاتيه ( هذا من كتاب ديوان صادق عمادي) ، ئەڤە ژي نيشانه كو ناڤبری خودان دیوانهکا تمامه ، د چهندین دهستنڤیسان دا ههلبهستیّن ب فارسی ژی ههنه ڪو ل دووماهيــا وان ب ناســناڤێ (صــادق) ب دووماهيــڬ دهــێن ، بــهلێ ژبــهر ڪــو ھەلبەستڤانەكێ فارس ژي ب ھەمان ناڤ ھەيە ئانكۆ (صادق) و ھەلبەستەڤانەكێ ديتر يێ فارس صادق مهلا رِهجهب ئەصفەھانى ب (صادق ملا رجب) ناڤێ خۆ بكارئينايە ، لەوما يا ب زەحمەتە ئەو ھەلبەست بەينىە ئىكلاكرن و بۆ صادق ئامىدى بەينىە ھرمارتن ، چونكى شاعريٰ مه بتنيٰ ناڤيٰ خوٚ بڪارئينايه و چ ناڤ و نيشانيٽن ديتر نينن ڪو بهيٽته نياسين. ل دەستپٽڪا ھەلبەستى دېيترىت :



خــهـلــقـق ومرن ببين ج حوسنهكه ل كهماله حــهيران ژ دل بمينن ل صـونعا ذولجـهلاله

و ل مالكا دووماهين دا دبيَّژيت :

دی چهند ببیّژی ( صادق ) ژ ئـهسـرار و دمقـائـق ئـهڤان ومصفیّت ت لائق ژ حـوسنا یـا دملائـه <sup>(۲)</sup>

چاكەر :

ژ وان هەئبەستفانێن كوردە يێن هەتا نوكە بتنێ ھەئبەستەكا وى ھاتيە قەديتن ، ئەو ژى بۆ ئێكەم جار نڨيسەر مەسعوود كتانى د گوتارەكا خۆ دا دگەل چەند ھەئبەستڨانێن ديتر يێن نەنياس يان كێم نياس بەلاڨكرين ، (كتانى ، ١٩٩٨ ، ل ٣٢ \_ ٣٣ ) ، ژبەر كو ئەو دەستنڨيسا د گوتارا ناڨبرى دا ھاتيە بكارئينان ، نە ناڨخ ناسخى و نە مێژوويا وێ ل سەر نينە ، ئەوما چ ژ سەردەمێ وى نەھاتيە زانين ، بەئێ ژبەر كو دگەل ھەمان دەستنڨيس دا ھەئبەستەكا صادق ئامێدى ژى ھەيە ، ئەوما دوور نابينين ناڨبرى ژى لامىن سەردەمێ وى بيت ، ئىلەر يانكۆر بى كۆمىيە ، ئەمما دوور نابينين ناڨبرى ژى دەستىيىك سەردەمێ دى بىندى يانكۆر بى كۆمىيە ، ئەرما دەر يىتى سەردەمى وى بىت ، ئىلىنىڭ بايكۆر بى كۆمىيە ، ئەرما دور دابينين ناڨبرى ژى دەستىپككا ھەئبەستى دىپژيت :

و ل مالكا دووماهيي دا دبيرثيت :

ومره ( چاكەر ) ومفادار به ل پێش وى ھەر دوعاكار به نەبە غافل تۆ ھشيار بە بگر دەستان ل ئامينى

سەيد عەبدوللاھٽ گەليرمانى :

ناڤبرى كورىٚ سەييد حەسەن گەليرمانى يە ، خەلكى گوندىٚ گەليرمان ل دەڧەرا مزوورى ژيريانە ، ل گوندى ژيكوتى ژى مەدرەسەيەك ھەبوويە <sup>(٣)</sup>.



دەستنفيسى قى زاناى ل سەر كەشكۆلەكا مەلا خەليلى سيرتى ھەيە ئەوا ل سالا ١٩٢٨مش (١٩٧٨ز) ل مەدرەسەيا قوبەھان ل ئاميدىيى ھاتيە نفيسيىن ، ئەڤ كەشكۆلە ب دەستنفيسيا مەلا خەليل سيرتى و ھىدەك كەسيىن ديترە و ھەروەسا سەيد عەبدوللاھى ژى ل سەر نفيسى يە ، ئەو ژى نفيسينا ھەلبەستەكا ئەحمەدى خانى يە ئەوا ب ( ئەى دريغا مامە تەنھا ئەز ژ شەمسا خاومرى) دەستپيدكەت ، و ل دووماھيا وى لاپەرى ژ كەشكۆلى ھاتيە : " نمقە الحقير الفقير عبدالله بن سيد حسن الگلى رمانى از براى استان عزيز.." ، يا ژ ڤى چەندى دھىزدى دەيتە زانين كو ناڤىاتى ل نيڤا دووى ژ سەدى ھەژدى و دەستپيكىن سەدى نۆزدى ژيايە <sup>(٤)</sup>.

## سەيفيێ شوشى :

ناڤٽ وى يٽ دروست (عەبدوللەتيف كورێ شێخ يوونس شوشى) يە ، ل سالا ١١٤٩ مش (١٩٧٦ز) ل گوندێ شوش ھاتيە سەر دونيايێ ، ( شوشى ، ١٢٩٠ مش) ، ھەلبەست ب ھەر سێ زمانێن كوردى و عەرەبى و فارسى ڤەھاندينه ، ژ مەزنترين دەستنڤيسيێن وى دناڤبەرا سالێن (١٩٩٥\_ ١٢٠١ مش / ١٧٨٠ ٢٩٧٦ز) ھاتيە نڤيسين ، كو ئەڤ دەستنڤيسه بوويه ژێدەرێ سەرەكى بۆ چاپكرنا بەرھەمێ وى ل سالا ١٩٩٩ ژلايێ ھەر نڤيسەران ( تەحسين ئيبراھيم دۆسكى \_ محسن ئيبراھيم دۆسكى ) ، ( دۆسكى ، ١٩٩٩، ل ١٤١) ، كەشكۆلا وى كو نێزيكى (٣٠٠) بەرپەرا پێكدھێت چەندىن ھەلبەستێن مەلايێ جزيرى و مەلايێ باتەيى و يێن شاعرێن فارس بخوف دگريت ، ( دۆسكى ، ١٤١٢ مش ، ل ١٤) ، ئەڤا ل ژێرى ژى پارچەكە ژ ئێك ژ ھەلبەستێن وى يە يێن بۆ ئێكەم جار دھێتە بەلاڤكرن ، كو ل سالا

> هەر كەسى ل ئەسپى سووار بىت ، ئەو موفەكرى بوو عەگىد ھەر ئەوى شەملك ل سەر بىت ، ئەو ژى بېيّت ئەز رەشيد بىي عەقىل دەرسەك بخوينيت ئەو ببوويە مىونتەھا ھىەر وەكى صوفى ل نانى ، ئەويّت بيّن يا شيّخ مىوريد.

> > مەلا عەبدوللاھێ ماميسى يێ رێڪانى:

مـــهلا عهبــدوللاهـێ رێڪــانى ، ئێـك ژ زانــايێن ڪـورد يــێن ســـهدێ ههژدێ يه ، ل مهدرهسهيا قوبههان ل ئامێديێ خواندى يه ، ب چهندين زمانـان دهسـتنڤيس ههنه ب عهرهبى و فارسى و توركى و دگهل هندهك پارچهيێن ب كوردى.

ژ دەستنڤیسێن وی دبوارێ ئەدەبی دا بەحرێت دروستکرنا هۆزانان ب زمانێ تورکی یا عوسمانی، بەحسێ ھەڤسەنگیێت (وزن) بەیتێت تورکی دکەتن ، و دگەڻ شرۆڤا ڕامانێت پەیڤێن هۆزانان ب زمانێن (کوردی، عەرەبی، فارسی)، و بۆ فێربوونا زمانێ تورکی و فارسی



ب ريّكهكا خوّش و ب ساناهی و ريّخوشكهر، ئانكوّ وهكی فهرههنگوكهكێ ب تهرزێ هوّزانكی ، ديسا (كتاب زواهر اللغات) ل سالا (۱۱۹۰مش\_۱۷۷۰ز) ل مهدرهسهيا قوبههان نقيسی يه ، ژ دانانا (ئهبو ئهلنهجيب محهممهد ئهلجوانرودی)، ژ (۲۸) لاپهران پيّكدهيّت ، وهك فهرههنگوّكهكێ يهبوّ زانينا رامان و شروّڤهيا پهيڤيّن پهرتووكا (گولستان) و (بوستان) ييّن هوّزانڨانێ فارسی (سهعدی شيّرازی ۱۲۱۰\_۱۲۹۱ز) ، ( مفتی ، ۲۰۱۵ ، ل ۱۱۳ ).

ديسا پێـنج مالكييا دنـاڤبهرا رەمەزان (جزيـرى) و مەلايــێ جزيـرى دا وەك پرسياركرنو بەرسفدان هاتيه قەهاندن ، هەتا نوكە كەڤنترين و ئێكانە دەستنڤيس كو ئەڤ پێنج مالكييه تێدا هاتى دەستنڤيسا "روزنامە جديد"ە يا زانايێ كورد يێ بەهدينان عەللامە كورێ مەلا مەحموود بەۆسى (مزوورى) ب دەستنڤيسا زانا مەلا عەبدوللاهێ ماميسى يێ رێكانى (مرن : ١٧٩٥ز) ، ئەڤ دەستنڤيسە مەلا عەبدوللاهى ل سالا ١٩١٢مش / ١٧٩٨ز نەسخ كريه ، ئەڤ پێنج مالكييەل دووماهيك لاپەرهاتيه نڤيسين و هەروەكى ژ جورێ نڤيسينا پەراوێزەكا ھەمان لاپەر دهێته زانين كو ژلايـێ (حەيـدەر كورێ شێخ محەمـمەد) هاتيه نڤيسين و جورێ نڤيسينا پێنج مالكيي رالكين (كەيـدەر كورێ شێخ محەمـمەد) هاتيه نڤيسين و جورێ نڤيسينا پێنج مالكين ژى ھەمان جورێ نڤيسينخ يه،( ر**ێكانى** ، ٢٠٢١ ، ل ماتيه ياراستن.

سؤال (رمضان) من شيخ احمد (پرسيارا رەمەزان ژ شيخ ئەحمەد / مەلايي جزيرى ) مە بخەف گوتە حەبيبى خۆ ب لوتف و ب ئەدەب پرسيارەك مە ھەيە سەروەر و سالارى عەرەب كافران جە ل جـەنناتى نيە لـەو مامە عەجەب زولف و خالين تە ل عارض تكەرن ئەز چ سەبەب

> گوته من رابه سوئالێ تۆ ژ كهششاف بكه جواب شيخ احمد (بهرسفا شيّخ ئهحمهد / مهلايێ جزيرى) دا نهبهى ظهن كوففاران تۆ ب پۆشاكى رەشى خال زەنگيى بچين زولف بيلالێ حهبهشى مه وه زانى بوو ژ ئاسارێ رەسوولێ قورەشى عهبدێ گوستاخه بيلال ت جەنانێ تمەشى سينەيێ حەق ژ ھەمى وەھم و شكان صاف بكه

> > شێخ نوورمددين بريفڪاني :

ناڤێ وی سەييد سلێمان كورێ سەييد حاج داوود كورێ سەييد عەبدولناصر كورێ سـەييد قوتـب جەمـالەددين حوسـەينی يـێ شۆشـی ) يە ، ديسـا هژمارەكـا پەرتـووك و شـرۆڤا



د هەلبەستا (نصحەت) دېێژيت :

ئهى گەلى يار و برادەر ، گوھ بىدن قى نصحەتى نصحەتا من چىترە بووە ژ خەزىنا دەولەتى ئەڭ زەمان ئاخر زەمائە ، قەنج و صالح تى نەمان فسق و زولما ئەو ل سەر مە ، كەفتە بەحرا ظولمەتى. ( بريفكانى ، ٢٠٠٢ ، ل ١٩٧).

سەييد سليمان شۆشى:

ناڤٽ وى سەييد سلێمان كورێ سەييد حاج داوود كورێ سەييد عەبدولناصر كورێ سەييد قوتب جەمالەددين حوسەينى يێ شۆشى ) يه ، ژ ماڵباتا سەييدێن گوندێ شوشێ يه، ل سالا ١٧٤٩ ئامێديێ پايتەختا ميرگەھا بەھدينان ژ دايكبوويه ، ل دەستپێكێ قورئانا پيرۆز ل دەف بابێ خۆ سەييد داوودى خواندى يه و پاشى چوويه دەڤەرا بەروارى بالا و ل گوندێ مايێ ل دەف مەلا عومەرێ كورێ ئيبراھيمـێ مايى خواندى يه ، پاشى چوويه مەدرەسـەيا قوبەھـان و ل دەف مەلا محمـوودێ بەھـدينى يـێ ئامێـدى خوانـدى يه ، پاشى جوويە مەدرەسـەيا قوبەهـان و ل دەف مەلا محمـوودێ بەھـدينى يـێ ئامێـدى خوانـدى يه ، پاشى دووڤ مەدرەسـەيا قوبەھـان و ل دەف مەلا محمـوودێ بەھـدينى يـێ ئامێـدى خوانـدى يە ، پاشى دووڤ مەدرەسـدى الەيد سايٽمانى كو دياردكەت (نحن دعونا الى قرية شوش في سنة ١٠٠٤ على أمر محمد سعيد باشا العباسي أمير إماره بهدينان و على طلب سيد الشيخ النورالدين بريفكاني قـدس سـره) ئـانكۆ ديـار دبيـت كـو ل سـەر داخوازيـا ميـرێ ئامێـديێ ( محەممەدسەعيد پاشا ) و زانا و هۆزانڤانێ ناڤدار شێخ نورەددينێ بريفكانى ماڵباتا سەييد سلێمان هاتينە گوندێ شۆش و بوويە نوونەرێ تەريقەتا بريفكانى يا خلوەتى ل تەكيا سلێمان هاتينه گوندى شۆش و بوويە نوونەرێ تەريقەتا بريفكانى يا خلوەتى ل تەكيا

هەروەسا سەييد سليّمانى حوسەينى يى شۆشى ئيّك بوو ژ فەقە و شاگرديّن زانايى مەزن مەلا يەحيايى مزوورى ل مەدرەسەيا جەديدە ل سالا ١٢٢٥ مش ١٨٠٩ز و ئيجازا زانستى ل



سەر دەستى مەلا يەحيايى مزوورى وەرگرتى يە ، سەييد سليمان ب پارچە ھۆزانەكى بەحسى فەقياتيا خۆ و وەرگرتنا باوەرناما زانستى دكەت:

> ئەز فەقيى خالدى مە ب عومر شيّست ساليمە عەللامە خالدى چل ساليە ړاستە ئەز كەبيرم ل جەميع فەقيا وى

لێ من حەزە سەلم بكەم ئيجازەيا عيلمى ب دەستێ وى... و ھەروەسا سەييد سلێمان حوسەينى شۆشى ئێك بوو ژ خەليفەيێن شێخ نورەددينێ بريفكانى ل گوندێ شوش و تەكيا شوش ھەروەك وى ددەستنفيسـەكا خۆ دا دايه دياركرن كو دبێژيت : ل سالا ١٨٢٠ ئەز بويمە خەليفێ سەييد شێخ نورەدينێ بريفكانى ، پاشى ھەر ل گوندێ شۆش دمينيت ، ناڤبرى ھژمارەكا روودانێن گرنگ يێن بەھدينان يێن ل سەردەمێ خۆ و يێن بەرى ھنگى ژى نڤيسينە ، سەرمراى تۆماركرنا بوون و مرنێن چەندين زانا و كەسايەتيان و يێن مالبات و گوندێ خۆ ، ل رۆژا ئێك شەمبى ٢٥ جەماديلئاخير ١٢٤٠ مش بەرامبەر ١٢ شوباتا ٢٥١٠ز ل گوندێ شوش دچيتە بەر دلۆڤانيا خودێ و ل سەر وەسيەتا وى ل مەرامبەر ١٢ شوباتا ٢٥١٠ز ل گوندێ شوش دېيتە بەر دلۆڤانيا خودێ و ال سەر وەسيەتا وى ل مۇرستانا گوندێ بريفكان دەڤەرا مزوورى ژێريان دھێتە ڤەشارتن ، (پٽكانى ، ٢٠٣ ، ل ٣٣).

ئيّك ژ زاناييّن گوندێ شوش ل دەقەرا ئاكرێ يە ، چەندين روودانيّن سەردەمێ خۆ و ژ دەستنقيسيّن (سەييد سليّمان شوشى) قەگۆھاستينە و تۆماركرينـه ، د دەستنقيسـەكا خۆ دا يا ميّژوويا وێ قەدگەڕيت بۆ سالا ١٢٦٧ مش (١٨٥٠ز) دەربارەى ئاقاكرنا مزگەفتەكێ ل سەر شوونەوارێ ديّرەكێ ل گوندێ شوش ب شيّوميێ هۆزانكى دبيّژيت :

> ل سالا هزار و دوو سهد و شيّست و حهفت ژ هيجرهتا سهرومرێ ئهحمهد ديّرا فهلا من ڪره مزگهفت. ( شوشی ، ١٣٦٧ مش )

> > مه لا عوبه يدو للاه مفتى (مرن : ١٨٢٧) :

ئەڤ زانايە كورى زانايى مەزن يى بەھدينان و سەيدايى مەدرەسەيا قوبەھان مەلا مەحموودى بەھدينى ( مرن : ١٧٨٧) يە ، ل ئاميديى ھاتيە سەر دونيايى و ب بنيات خەلكى گوندى بەھوسى (بوسى) يە ل دەڤەرا مزوورى بالا ، ل مەدرەسەيا قوبەھان ببوو فەقە و شاگردە و ل بەر دەستى بابى خۆ فيربوويە زانين و شەھرەزابوونى دزانستين ئايينى دا ، ل سالا (١٢٣٩مـش/ ١٨٢٣ز) ببوو مفتيى ئاميديى و دەرس ل مەدرەسەيا قوبەھان گوتينە و ھژمارەكا شاگردىن زانينى ل سەر دەستى وى پيكەھشتىنە ، ل سالا (١٢٤مـش/ ١٢٨رز) چوويە بەردلۆڤانيا خودى. دوو كور ل دووڤ خۆ دا ھيلايىنە و ھەر دوو ژى ببوونە زانايىنى



ئايينى ئە*و* ژى ئەڤە بوون : مەلا ئەسعەد ئەفەندى و مەلا ئەحمەد ، ( **دوسكى ، ١٩٩٨ ، ص** ١٠٠).

واعلم ئهى مەفرمدى موخاطبى زەنى تۆ بزانە (إن النور) ب تەحقيقا ھەچىكە نوور ( من اسمائه تعالى) ژ ناڤيّت خودى يە وەكە ژ بۆ وى ئيسمى (سرً عظيم ) سررەكە مازن (مەزن) وا ھەى (مَن كَتَب) ھەچىى بنڤيسيت...ھو رەنگە يەعنى جودا جودا (خمس مرات) پيّنج جارا و (علَقه) ھەلاويسيت (على مَن شكى) ل سەر وى مرۆڤى وەكو گازندى بكەت (وَجَع مَعدته) ئيْشانا مەعدا خو ( و خفقان قلبە ) ئو تەحەرروكا دلى خۆ (أزال الله تعالى) دى ژى بەت خودى ( و إذا وضع ) وەكو بيّتە داينان ( على موضع ألم ) ل سەر جەى ئەلەمەكى (سكن) دى راوەستيت ".

شرح هذا الكلام بالكردي " عبيدالله بن محمود بن إبراهيم بن علامة بن محمود بن ابراهيم بن خليل مامةرظ المزوري عشيرةً و البهوسي قرية و أصلاً و العمادي مولداً و وطناً رحمة الله تعالى عليهم و علينا رحمة واسعة "

قيل هاتيه كوتن ژ كناري عولهماقه ( القدماء ) ههچيكه دمين دي تهعهللوق كرن (بحسنات المفلس) ب قهنجييت مرؤقى رويت ( ما عدى الايمان ) ب قهبر ژ ئيمانى ( كما يترك ) ههجومكو دي ئيّت ههكه ژ موفلسي دمست ب دمست ئهف قياسه نهكو ماقيل للمورا ئموي وميه و تهحقيق كريه مهلا گهردى پمحمهتا خودي لي بيت ( بأن هذا ) ب وى خهبهرى كو ههچيكه ئهف تهوقيفيني يي تهوقيفي يهعنى تهوهققوف كرى ل سهر واردبوونا تشتي ژ زار پرمسوولي الله ( صل الله تعالى عليه و على آله و على أصحابه و سلم ) ( فلا مدخل ) پا چوو جهي داخل بووني نينه (للقياس) ژ بو قياسين مهيه دي وي دا ". " شرح هذا الكلام يعني كلام الفاضل الكامل الشيخ أحمد بن حجر الهيتمي الشافعي رحمة الله تعالى عليه و علينا رحمة واسعة بالكردي عبيدالله بن محمود رحمة الله تعالى عليهما و مين آمين آمين يا مجيب السائلين بحرمة سيد المسلمات الأحياء منهم و الموات آمين آمين آمين يا مجيب السائلين بحرمة سيد المرسلين عليهم و آلهم أفضل الصلاة و اكمل السلام "

محهممهدسهعید میهری ( ۱۷۹۰\_۱۸۸٤) :

ئيّك ژ زانا و موفتى و شاعريّن ناڤداريّن به هدينايه ، ناڤێ وى (محهممهدسهعيد كوپٽ مهلا عهبدرره حمان كوپٽ مهلا يه حيا مزوورى)يه ، ل سالا ( ١٢١٠مـش/١٧٩٥ز) ل ئاكرٽ هاتيه سهر دونيايٽ ، ل سالا ١٩٨٤ز بوويه ئيّكهم مفتيٽ فهرمى يٽ قهزا ئاكرٽ، ژ دهستنڤيسيّن وى ييّن گرنگ ئهوا بناڤٽ (المجمع) يا كو هۆزان (هۆزانيّن وى بخو و ييّن چهندين هۆزانڨانيّن كلاسيكى ييّن كورد) و بهرههميّن ئهدهبى و فهتوا و بابهتيّن زانينيّن



شەرعى و قووناغيّن ژيانا خۆ و يا ماڵباتا خۆ(ژ دايكبوون و مرنيّن وان) و ھەر وەسا ميّژوويا (ساليّن) چەندين روودانيّن گرنگيّن گريّداى دەقەرا بەھدينان(نەخاسمە ييّن سەردەمى وى بخو) تيّدا ھاتينە تۆماركرن، كو چەندين زانيارييّن وى ھندەك گريّكيّن ديرۆكى ييّن دەقەرى قەدكەن و قولاچيّن تارى رۆھىن دكەن و لايەنييّن شييّلى زەلال دكەن، ئە دەستنقيسه دناقبەرا ساليّن (١٨٤٤\_١٨٨٣ز) ھاتبوو نقيسين، ئەق دەستنقيسه دناق پەرتووكخانەيا موفتييّت ئاكرى دا ژلايى ئەندازيار (بلند محەممەدشوكرى مفتى) قە ھاتيە پاراستن كو ناقبرى ئيّك ژ نەقييّن مالباتا ميهرى يە ، ل رۆژا(٦ رەجەبا ١٣٠١مش\_١٥/١٥

ناسنافێ وی شعری مهری بوویه و ب زمانێن کوردی و عهرمبی و فارسی و تورکی قههاندینه، ومکی ل بوری مه گرنگیدانا وی ب تۆمارکرن و نقیسینا روودانیّن دیرۆکی کری ، سهرمرای قی چهندێ دمستههلیهکا باش دبوارێ نقیسینا شعرێ دا ژی ههبوو ب ههر سێ زمانیّن کوردی و فارسی و تورکی ، و چهندین شعر و پارچه شعریّن هژمارهکا شاعریّن کلاسیکیّن کورد و فارس و تورک نقیسینه (نهسخ کرینه) ، ییّن کورد وهك مهلایی جزیری ، رهمهزانێ بوّتی (جزیری) ، حالمت ، نورمس ، وهداعی ، نالی ، هیجری ، کهیفی ، خادم ، خالد شههرمزووری (مهولانا خالد) ...هتد ، و ئیّك دوو شعریّن مهلایی جزیری ژی پیّنجمالکی ( تهخمیس ) کرینه ، ( مرزوری ، ١٩٩٤، ل ه ) ، ههرومسا ئیّك ژ فهتواییّن باپیرێ خوّ مهلا یهحیایێ مزووری ( مرز : ١٩٣٩ز) ییّن ب کوردی ژی نقیسیه : ...و قال بالیری خوّ مهلا یهحیایێ مزووری ( مرن : ١٩٣٩ز) ییّن ب کوردی ژی نقیسیه : ...و قال بالکردی " ئهقه سێ طهلاقیّت کچا فلان کهسی ئهو ژ من چوویی بت..." ، ( مهری ، مهره می ).

#### ئەنجام:

د ڤێ ڤهڪۆلينێ دا بۆ مه چەندين خال و ئەنجام دياربوون ، ل ڤێرێ دێ د چەند خالان داب ڪورتی ديارڪەين :

- ۱۰. ميرين ميرگەها بەهدىنان هەر ژ سەدى ١٦ز گرنگيەكا باش ب زمان و دەقين كوردى دايە و رەنگ دانا خۆ ل سەر نفيسينين وان ھەبوويە .
- ۲. ژبلی زانا و هۆزانشانێن جودا جودا ، هندەك میرێن میرگههێ بخو ژی خودان دەستهەلیهكا ئەدەبی بووینه و گرنگی ب ڤههاندنا هەلبەستان ب كوردی هەبوویه وەك : قوباد بهگێ كوڕێ سولتان حسيێن وەلی ، محەممەدتهییار پاشا (غهریبی) ، ئیسماعیل پاشایێ دووێ كوڕێ محەممەدتەییار پاشا.
- ۳. زانایین ئایینی ژی گرنگی ب ومرگیران و نقیسینا دمقین ئایینی دایه کو ب کوردی بهینه نقیسین و ومرگیران ، ئەقجا چ ومرگیرانا ژ زمانه کی دیتر وه عهرهبی بی کوردی یان ژ کوردی بی فارسی ، بی نموونه : مه ایه میایی مزووری ، مه ای عوبه یدوللاهی موفتی...هتد.



- ٤. ل ماوەيێ سەردەمێ ڤەكۆلينێ بخۆڤه گرتی (سەدێ ١٦\_١٨٤٢) ، دناڤ ميرگەها بەھدىنان دا بەھرا پتر نڤيسين و دەقێن ب كوردى د بياڨێ ئەدەبيات و ھەلبەستێ دا بووينە.
- ه. هژمارهڪا ژ ميـر و زانـا و شـاعران هێشـتا بهرهـهمێن وان ماينـه يـێن ڪو نههاتينـه ديـتن ، ئـانڪۆ پتر پێدڨى لێڪهريان و دووڤچوونێ نه ڪو بهرڪارێن وان يێن ماين ژى رۆناهيا بهلاڤڪرنێ بينن ، زێدهتر ژ ئهڤێن مه ئـاماژه پێداى ، هێشتا ناڤ و بهرڪارێن مير و زانا و شاعران ديار بن

#### ليستا ژيدمران

ئێك/ دەستنڤيس :

- \_ الاربيلي، جرجيس بن محمد ، رسالة الفتحية ، ( ١١٨٥هـ \_ ١٧٧٢م). ( دانهيهك ل دەڤ ڤەكۆلەرى ). ).
- \_\_ الاكاسري ، شرف بن شمس الدين ( البدليسي ) ، ( مخطوطة : ١٠٠٥هـ \_ ١٥٩٧م) ، شرف نامه تاريخ كردستان. ( دانهيهك ل دمڤ ڤهكۆلهرى ).
- \_ بايەزيــدى ، مــەلا مــەحموود. شــرفخان بدليســى ، ( دەســتنڤيس : ١٢٧٥مــش \_ ١٨٥٨ز). شرفنامە (تواريخ قديم كوردستان) ، جلد أول ، ( دانەيەك ل دەڤ ڤەكۆلەرى ).
- \_ البختــي ،محمــد بــن محمـود البـرواري (الناســخ) ، (مخطوطــة : ٩٤٨ هــ / ١٥٤٢م)، مجمل الاصول في الاحكام. ( دانهيهك ل دهڤ ڤهكۆلهرى ).
- \_ جزيرى ( مەلا ) ، شيّخ ئەحمەد ، ديوان الشيخ أحمد الجزرى ، محمدطيار بن إسماعيل پاشا ( ناسخ ) ، دەستنفيس (١٢٣١ مش/ ١٨١٦).
- - \_ چەلەبى ، ئەوليا ، سياحتنامەسى.
- \_ ابن عبدالظاهر ، محيى الدين أبو الفضل عبدالله المصري الألطاف الخفية في السيرة الشريفة السلطانية الملكية الأشرفية، (مخطوطة)، مكتبة ميونخ ، رقم التسلسل : ٤٠٥ ، ج ٣.
- \_ **رِيْڪان**ى ، مەلا عەبدوللاھ ماميسى ، دەستنڤيسێن جودا جودا ،( پەرتووكخانەيا موفتيێت ئاكرێ ).
- \_ سێرتى ، خەليل ، كەشكۆل ، ( ١١٩٢ مش / ١٧٧٨ز ). ( دانەيەك ل دەڤ ڤەكۆلەرى ). \_ الشمديني ، طـه بـن مـلا عزيـر بـن مـلا محمـود بـن مـلا حسـين بـن الشـيخ هڤنـد (الناسـخ) ، الشجرة الزيوكية ، ( مخطوطة : ١٢١٠هـ\_ ١٧٩٥م). ( دانەيەك ل دەڤ ڤەكۆلەرى )
- \_ **شوشی** ، سـهید سـلیّمان ، المجمع ، ۱۲۱۰ مـش / ۱۷۹۵ ؛ ۱۲۳۰ مـش / ۱۸۲۰ز. ( دانهیهك ل دمف قهكۆلەرى ).
- \_ **شوشـــــى** ، ســــهید ســــهعدى ، ١٢٦٧ مــــش / ١٨٥٠ ؛ ١٢٩٠ مــــش / ١٨٧٣ز. ( دانهیـــهك ل دەڤ ڤەڪۆلەرى )
- \_ مەسيحا ، محمد ، كەشكۆلا محمد كورى مەسيحا ، دەستنفيس ، (١١٨١ مش / ١٧٦٧ز) ، ( دانەيەك ل دەف قەكۆلەرى )



\_ ميهرى ، محمدسعيد ، المجمع ، (دەستنڤيسەكا نەبەلاڤكرى )، ( ژ پەرتووكخانەيا موفتييّت ئاكرى / ئەندازيار بلند محمدشكرى مفتى ).

\_ . ، كەشكۆل ، ١١٤٣ مش / ١٧٣٠ز. ( ژ ئەرشيفىّ : د.يووسف بالوكەن ).

# دوو/ پەرتووك :

أ\_ب زمانٽ ڪوردي :

- ئەخلاتى ، شينخ شەمسەدين ، ديـدارى يار ديوانا شينخ شەمسەدينى قوتبى ئـەخلاتى يىن بريفكانى ١٩٨٨\_١٦٧٤. بەرھـەڤكرن : زاھـد بريفكانى . بلاوكـراوەى ئـاراس ، چ ٢ ، ( ھەولير : ٢٠٠٢).
- بريفكانى ، زبانى كوردى ديوانا شيخ نورەدينى بريفكانى ، بەره مىڭكرن : زاھـد بريفكانى بلاوكراوەى ئاراس ، (ھەولىر : ٢٠٠٢).
- بەدلیسی ، شەرەف خان ، شەرەفنامەیا شەرەفخانێ بدلیسی تەرجەما مەلامەحمودێ بازیدی ۱۷۹۷\_۱۸۳۷ توێژاندن : سـەعید دێرەشـی ، دەزگـەها سـپیرێز یـا چـاپ و وەشـانێ ، ( دهۆك : ۲۰۰۷ ).
- دۆسكى ، تەحسين ئيبراھيم ، باغن ئيرمم گەشتەك دناڤ گولزارا شعرا كرمانجى دا، سەنتەرى زاخۆ بۆ قەكۆلينىن كوردى \_ زانكۆيا زاخۆ ، چ ۱، ( دھۆك : ۲۰۱۹).
  - . شەرحا بەرمايا ديوانا عەليين حەريرى ، ( دهۆك : ٢٠٢٠).
- دۆسكى ، تەحسين ئيبراھيم ، محسن ئيبراھيم ، ھەلبەستقان سەيفى يى شۆشى و بەرھەمى وى ، ژ وەشانىن گۆقارا مەتين ، چ ۱، ( دھۆك : ١٩٩٩).
- رِيْكَانى ، هَنْرش كەمال ، عەشىرەتنن بەھدىنان ١٩١٤\_١٩١٩ز (قەكۆلىنەكا دىرۆكى بەلكەنامەيى) ، سەنتەرى بنشكچى بۆ قەكۆلىننن مرۆۋايەتى – زانكۆيا دھۆك ، (دھۆك : ٢٠١٩).
- . ، گەنجىنەيا بەھدىنان ژ دەستنقىسێن زانا و مىر و ھۆزانڨانان ل سەدى ٩\_٥٩مش / ١٥
   \_ ٢٠ز . دھۆك : پرۆژەيى بەندەر \_ دھۆك ، ( دھۆك : ٢٠٢٠).
- قەرەداغى ، مىحەمەد عەلى ، بووژانىدنەوەى مێــژووى زانايـانى كــورد لەرێــگەى دەستخەتەكانيانەوە، بەرگى ۱ ، (بەغدا : ١٩٩٨).
- . ، بووژاندنهوهی مندژووی زانایانی کورد لهرندگهی دهستخهتهکانیاوه ، بهرگی ۳ ،
   ( بهغداد : ۱٤۲۱ ك \_ ۲۰۰۰ز).
- ، بایه خــدانی میرانــی ئامێـدی به رۆشــنبیری له دم فهری بادینانــدا ، دمزگـای چـاپ
   و بلاو کردنه وهی ئاراس ، ( ههولێر : ۲۰۰٦ ).
  - يوسف ، عبدالرقيب ، ديوانا كرمانجى ، چاپا ئێكێ ، ( بهغدا : ١٩٧١ ).
    - ب \_ ب زمانێ عەرەبى :
- ئاميدي ، كاوه فريق أحمد شاوهلى ، إماره بادينان ١٧٠٠\_١٨٤٢ دراسة سياسية اجتماعية ثقافية ، مؤسسة موكرياني للطباعة و النشر ، ( أربيل : ٢٠٠٠).



- ابن العبري ( ت : ١٢٨٦ م ) ، تاريخ الزمان لأبي الفرج جمال الدين ابن العبري ، نقله الى
   العربية : الأب إسحق أرملة . قدم له الأب جان موريس فيه ، ( بيروت : ١٩٩١).
- رؤوف ، عماد عبدالسلام ، الشجرة الزيوكية وثيقة نسب أمراء بهدينان و تاريخهم
   (دراسة و تحقيق) ، مكتب التفسير للنشر و الإعلان ، (أربيل : ٢٠٠٩).
- ، الســــلطان حســـين ولـــي أميــر بهــدينان ٩٤٠\_٩٨١هــــ/١٥٣٣م ،
   ( هولير : ٢٠٠٩).
  - ، المعجم التاريخي لإماره بهدينان ، ط ۱، مطبعة الحاج هاشم ، (أربيل : ۲۰۱۱).
- رؤوف ، عماد عبدالسلام \_ محمد أمين ، نرمين علي ، شواهد المقبرة السلطانية في العمادية. أربيل : من مطبوعات الأكاديمية الكوردية ، (أربيل : ٢٠١١).
- العمري ، ابن فضل الله (ت: ١٣٤٩م) ، مسالك الابصار في ممالك الامصار، تحقيق : كامل سلمان الجبوري ، ج ٣ ، دار الكتب العلمية ، (بيروت : ٢٠١٠).
- عواد ، كوركيس ، خزائن الكتب القديمة في العراق منذ أقدم العصور حتى سنة ١٠٠٠ للهجرة . ط ٢ ، دار الرائد العربى ، ( بيروت : ١٩٨٦).
- القرداغي ، محمد علي ٢٠١٤. كنوز الكرد في خزائن دار المخطوطات العراقية . ج ٢.
   أربيل.
- الكتاني ، مسعود مصطفى ، مدرسة قوبا \_ قوبهان (ذلك الطود الشمس الآفلة )، (دهوك : ٢٠٠٩).
- . ، المساجد و المدارس و العلماء و المخطوطات في إمارة بادينان \_العمادية ، (
   دهوك : ٢٠١٠).
- گوڻى ، نزار أيوب \_ الجوادي ،غسان وليد ، مقدمة في تاريخ زاخو خلال العهد العثماني
   مركز زاخو للدراسات الكردية \_ جامعة زاخو ، ( زاخو : ٢٠١٩).
  - المايي ، أنور ، الاكراد في بهدينان ، ط ٢ ، مطبعة هاوار ، ( دهوك : ١٩٩٩).

ج \_ ب زمانٽ تورڪي :

- : Yücel Dağlı. Seyit Ali Haz.**EVLİYÂ**, Evliya Çelebi Seyahatnamesi, ÇELEBİ .) Y··· İstanbul : ( IV kitap. Kahraman.
- **1639**. Doktora Tezi. **\_Ahmed ,** Osmanli Doneminde Musul **1523 , Gunduz** Elazig Universitesi**. 1998.**

سٽ \_ گۆڤار :

- دۆسكى ، تەحسىن ئىبراھىم كەشكۆلا مەلا خەلىلى سىرتى و گرنگىا وى بۆ دىرۆكا ئەدەبىاتا كوردى ، گۆقارا دىرۆك ، ژ (١٩) ھاقىنا ٢٠١٨، ل ١٢٤\_١٢٥.
- **دۆسكى** ، محسن ئيبراھيم ، ژ كلاسيكٽن مـه سـەيفى يـێ شوشـى ، گۆڤـارا ڕاسـتەڕێ ، ژمارە ( ۱ ) ، رەمەزانا ١٤١٢ مش.



- پیکانی ، هیرش کهمال ، پرسیار و بهرسف دنافبهرا مهلایی جزیری و رهمهزانی جزیریدا ، گوقارا رووگهه ، ژماره (۱۲) ، پاییزا ۲۰۲۰ و زقستان و بهارا ۲۰۲۱.
- ، رؤلێ زانایێت دەڤەرا (رێڪان) د ژیانا زانستی و چاندی دا ل (ههڪاری) و (بههدینان) ل
   چەرخێ (١٠\_٥١مش/ ١٦\_٢٠ز) ، گۆڤارا دیرۆك . ژماره (٢٠) ، ٢٠١٨.
- مەدرەسەيا سەييدخان (جەديدە) زانا و دەستنفيس و شاگردين ئەوى ، گۆفارا رووگەھ .
   ژماره (١٤) ، گولانا ٢٠٢٢.
- کتائی ، مەلاین باتەیی و سلطان حسینن میری ئامیدین ، گوْڤارا پەیث ، ژماره (٦) ، زڤستانا ۱۹۹۸.
- ، مەسـعوود مسـتەفا ، چەنـد ھۆزانڤانێـت كلاسـيكى يێـت نـەنياس ، گۆڤـارا پـەيڤ ، ژماره (۷) ، ۱۹۹۸.
- گوٹی ، نـزار ئەيـووب ، ژ هۆزانڤانێـت كەڤنێـت بەهـدينان مەلا رەمەزانــێ عەبباســی ، گۆڤارا ديرۆك ، هژماره (۱۲) ، ۲۰۱۲.
  - مزوورى ، هوزانشانى پايەبلند محمدسعيد ميهرى ، گوڤارى كاروان ، ژماره (١٠) ، ١٩٩٤.
    - ، كاودانين رەۆشەنبىرى ل مىرگەھا بەھدىنان ، گوڤارا دىرۆك ، ھژمار (٥) ، ٢٠١٤.
- مفتى ، بلند محمد شكرى ، مهلا عبدالله ين رنكانى ين ماميسى ئنكه ژ زانا و ناقدارنت ميرگهها بههدينان ، گۆقارا ديرۆك ، ژماره (۷) ، ۲۰۱۵.
- یوسف ، عبدالرقیب ، شیعرین چهند شاعیره کی که فن ددهستنفیسین مهدرهسا قوبه هان دا ، گو فارا روشنبیری نوی ، ژماره (۱۱۹) ، ۱۹۸۸.

# پاشكۆ:

هەلبەســتا مــهلا رەمــەزانى عەبباســى د ھەلبەسـتەكا صـادق ئامىدى ژ دەستىقىسـا سياحەتنامەيا ئەوليا چەلەبى دا ، ١٦٥٦ز محەممــەد كـورى مەســيحا ، ١١٨١ مـش /



من في المرابي الم مرا د مناللا ول بخر : با بالمر از واللاء مرا د مناللا ول بخر : بالمراحة از واللاء المرد افريون سل بغر: ومن بالمراحة المرد المراكلاء المرد افريون سل بغر: ومن بالمراحة المرد المراكلاء لا بغربا فري ماللاها الله ما مرد المراكل المراكل المراكل المراكل الزوجاد لاعياري Suppl' معنان وزول و بولی معنان النفاذ وللکاروله ، ایم می منابع اذ وللکاروله ، ایم می منابع اذ وللکاروله ، می منابع اذ وللکاروله ، می منابع اذ وللکاروله ، می منابع اذ وللکاروله ، می منابع اذ وللکاروله ، می منابع از می فتشرينان دابي الم المن المحققة منى زانوري دانياني - بن برابي بوطع 

رسالة الفتحية ، شەرحا مەلا جەرجيسى ئەربىلى بۆ ھەلبەستا مەلايى جزيرى ل سالا ١١٨٥ مش

0

- V. . . هده رسالة السقا بالفقية حالله التين التي ورفع مدوليكي فنادوفيلي حدقكما فادعال بعثان ولحظ جبيجا معروجود بساست وأسردخلى روجود بالمالند وعج جهرة هرياتة طاعروه وماست وقادر لراك آفار ممان في مشامق وتاتطا سطلع والأداستة شوف كالغاز مغار مرابع سظاهرا سع كمت كماول وبدايت وأفرق بمايت وظاد ولد مر افول المت ليس كذار منوع وللحد بع المعبر ودرود فاحد ودار عقدوجود ودرت هوارقلادة مرتمد مسطانوار المروفين اط لاشاه وننبخ اقبسه وجود وعليه فغائبه بردز وعهودوك is is

ورياراها والصرة غاموم البسطلا شاست مود أتركن وشاد والماست طبع إرمائه المرحل

المالية متكانية بالاي المقاربة والمقال مرادلة معر مودماً ومرارية (مدرسة المعر قوم مدانستر مذير مارة تبلا المعان 1 الاحصافي محكم للدينا معادل مرارية المعرسة على مرينا الدينا العالم الدين مود مراركا مناز ركنه اصطلال مدير مسطولة الموانينية ومقالي من مناسبة الاكترسة الجلارسة مرادكا مسال محلية الموانية والمعادية مذكلة الدينة القارمة الموادية على المعادية المعاد المسال المسالية المحلية المعادلة من مذكلة الدينة القارمة المعادية المحلومة على المعادية المعادلة من مسطولة المحلية المعادلة مع مشكلة الدينة القارمة المعادلة المعادية المعادلة من محلية المعادلة مع المعاد مذكلة الدينة المعادلة المعادلة المعادلة مناه المعادلة من محلية المعادلة معاد المعادية المعادلة مع مشكلة المعادلة المعادلة المعادلة من محلية المعادلة من معادلة مع المعادلة معادلة مع

میکند. الدی اعلام الارت المحمد میکند. این که مسلم المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک المحل المحلک المحلک المحلک المحلک المحلک ا

الاست شده مراجع خدن ستر من ستر بهی اسک شهر وضعت دعاله و معطوع منط معاد ارتد مسترفت را مدینه و مدد اند (ی سیر کاهد را میطر حصار دیا مدا و در دست اشتر محاله اسک است این کلماند خاصا و مامد قطان مدر سام یا تو موزینه ا عالما المجل المدروبيا ومتواج كالكيار ووسعاعا عال ومعتقاه والمدارجه

كسنويفاتيلي لكشابستوج جعست جال جان فترس سمعهم وحقيق محتدير كأول ماخلق الدالغلم وبسبجب ذات بطالصفا أدمت واول ملطان الدددح Gr: بنبتك باجا برحلية دلفرب حفيقه كامل الشرار مريح عض وجود وكربده ويود اجد ويحتد ومحمود معان علدوار منع وبإله واصالحها وواهل بداعها وعترة اخبارا وعديه بادام معان وعلينا بدكة القسه لطبيبه المايف والمنته جنبى كدسه مقدي إجاده وستعول ومتلهب بوجددات مستعاد ومغلق فهنغدانا ودوانه فافغ فست بمروون وخدليروب جرديس محمد عفاعواء ومن عيع اخادالمقد كدد ناريخ هزار ومدوشته ويجدر بهر مبادكا في فالد تقديرا ذلى أتبض خودابن حفير لمنجبر بقلع حصن الحصبى دارالت المنشر عادة رسانيه ومجالق سوال عبك حفظواعن كل يؤس وبابى وخلاف دورزما ستريف



جزیـری ددهستنڤیسـا "روزنـامه جدیـد" دا ژ دهستنڤیسـیا مهلا عەبدوللاهێ ماميسي يێ رێڪاني ١١٩٢مش / ١٧٧٨ز

پارچه مالکین پرسیارا رەمەزانی جزیری و بەرسفا مەلاین دەریایین شعری ب قەھاندنا تورکی (عوسمانی) و دیار کرنا هندەك پەيڤان ب كوردى ژ دەستنڤيسيا مەلا عەبدوللاهى ماميسي يٽ رٽڪاني

ماء بالق اولدى دارايلان قر ک اندوزی فردا وكو بوديم ايكى غالمده أيل 1255 فرجناه

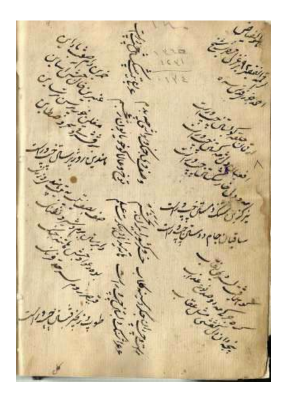
ا ومحتددزر

03 VY لأبه يلورسونى رقدرهم اغلى دردايلدا ولدى زارزار ورصارولي درداءيد قد عك لعر inst درد عدالت دمك ند/ حتى درد ولدى دشانه رطع in the ادى دبدكون ودق كلندر بليل at القدد ولركوش دربد ولدى كمكومك فحى الاندر جوداولد ال اماروع دودواويه خدروجهجن 013 او لدى وركددى ما اكم اوليك كول ود

Zakho Centre for Kurdish Studies سەنتەرى زاخۇ بۇ قەكۇلىن<u>ى</u>ن كۈردى

ژ : يەرتووكخانەيا موفتينت ئاكرى. هەلبەستەكا ئەحمەدى خانى ژ دەستنىۋىسا سەيد عەبدوللاھى گەلىرمانى ، ١٧٧٨ز

پٽنجمالڪيهڪا محهممهدتهييار پاشا (غهريبی) ل سهر غەزەلەكا مەلايى جزيرى ژ دەستنڤيسا وى يا ديوانا مەلايى جزیری ، ۱۲۳۱ مش / ۱۸۱٦ز



دەستنقىسا ، المجمع ، محەممەدسەعيد ميهرى SXV. المانة ( مفتيق ئاكرى ) ين كارجها 100 2 10 من أثمر فليلة اعمر بما فاح بشكا ترمور أترة مرزكة بديوان حدير تحبوب حق ومجذو بيطلق مولية وادفع ليأتخ أتمر جل قدس مترق ٤ سرة الوزين بالا تنفي الانسية ، بغ دون في مارك روزعليلوسين وفج اعكن جو برده بم ماه والجياء ور الماره مد المحالي المجان وعليه افضالصار واكوالتحية وتسب برمت ففرالتف يحد طيان تأجل العيلى صلاوا المادي ولحن لطفائته تتأجفا وادخلها

Zakho Centre for Kurdish Studies سەنتەرى زاخۇ بۇ قەكۇلىنىن كوردى

وسية مشاعات بعشمة اللاتان تم سنل العجز تمايج بنت تصيرة مخاجاع اذا حص شديد الألفاء الآات الرائغ مدهبت الظاهر ماينات المساحر مل وجاسيتم سنى ويبدد اخذ الانوال الذر وفع اجد فتحيي تند والدفع مسلم 

سنت عن مين المذكلة اشياء ودعا با وقال الكرم الحسر على تشكل الملكم رئيست عن مين المذكلة اشياء ودعا با وقال الكرم الحسر وتعديم في الملكم رئيست عن بيت فاض يقع المللانات الملائة العن قلال لا حسر ألا قوار اوز مريما با عالما راد وجالان ين طلقات خلي طلقة واحص والم ذاك المدوال ودر مين بيت فاخص على المللان فتي طلقة واحص والم ذاك المدوال ودر مين على تمار حول بيت المن جد من كملا ولا بها فيود اوطبي عليها فلما تشرير

Chineses the service and the alter denne a oudiates ( and ورار مشعودة فالمتار المالية and the second second متسا فسرميغ فسلعت محليه لنند 100 - 10 - 10 - 100 عور لمر سلما م

فالمماله فحنة فاسه ولا كليلو مسطا و مقوط سبا به سنور شال الطحل کوناترا ان دمی مکرستیزین کا بحق

227

دەستنڤيسا مفتيێ ئامێديێ مەلا عوبەيدوللاھ ئەفەندى

ھەلبەستەكا ھۆزانڤان ( دەردى)



والم ملين وال anis fing حدد بالمربي في ال Just estimited 1 4 4 6 0 0 0 2 4 4 V الفرالة خدال دون مع اودورو ومنها طرقي ا 3 4. To be star

ژ : ئەرشيفێ / ڤەكۆلەر : عەبدوررەقيب يووسف ديوانا مەلايێ جزيرى ب دەستنڤيسيا مير ئيسماعيل پاشايێ دووێ ل سالا (١٢٦٠مش/ ١٨٤٤ز)

64000 الرياب وفيات

بالامح فأج الماللاطات ناب مخا ماذال فداء لكاروج مطان وتسبل مما-من بانديع کيا مقت الاللب فرقا عيت الفير فطالو دمخان سَلْ مِنْ عُسَمًا مِنْ مذربتك يتحربا ذهارحال باردضته م بين الغرما -الجلي طل وركبالدان Le Chi حكتة وتحاصدغات أصافغادي ا ضبی جر کے بر بحرجيت الشهرات - i maile ( ) في التصفي التقديل ورفا المشكاد فضل دلاكا وأسلا يرب م لا فب الظلُّما -فيفضر موردة فأراحيا ف من المدوليلة اصراغ مالي لاحت كلما من سمعدًا فالح مسكاللويون



- (۱) بۆ نموونه مێژوونڤيس ئەنوىر مايى (۱۹۱۳\_۱۹۱۳) دبێژيت : نێزيكى سالا ۲۰۹ مش / ۱۹۲۲ز بهائەددىن كوڕێ شەمسەددىن كوڕێ شوجاعەددىن كوڕێ نەجمەددىن كوڕێ خچر كوڕێ مبارز كەك خۆ وەك حاكمێ ئامێدىخ پاگەهاندى يە.( المايي ، ۱۹۹۹ : ۱۱۸) ، بەلێ ل دووڤ ژێدەرێن پەسەن ل سالا ۲۱۳ مش / ٦٢١٢ حاكمێ ئامێدىخ عـززەددىن ئەيـبەك كوڕێ عەبدوللاه ئەلـبەدرى ملكەچيا خۆ بۆ مەغوولان پاگەهاندى يە ، مێژوونڤيسێ مصرى يێ مەملووكى (ابن ناظر الجيش ۲۹۷\_ ۲۱ زيلحيجە ۲۷۸ مش / پاگەهاندى يە ، مێژوونڤيسێ مصرى يێ مەملووكى (ابن ناظر الجيش ۲۹۷\_ ۲۱ زيلحيجە ۲۷۸ مش / ۱۹۷۱\_ ۲۱ نيسان ۱۳۷۷ز) ديار دكەت : ل سالا ۲۷۸ مش [۱۳۷۷ز] (شوجاعەددىن كوڕێ خضر كوڕێ مبارز كەك) خودانێ ئانكۆ ميرێ ئاكرێ و شوش بوو. (ابن ناظر ، ۱۹۸۷ : ۷۷ ) ، بۆ ڤێ چەندێ ژى ل مبارز كەك) خودانێ ئانكۆ ميرێ ئاكرێ و شوش بوو. (ابن ناظر ، ۱۹۸۷ : ۷۷ ) ، بۆ ڤێ چەندێ ژى ل دووڤ ڤەكێړانا ئەنومر مايى مير بهائەددىن دىيتە نەڤيێ ڤى ميرێ ناڤبرى ، بێگومان ب ڤى پەنگى ژى دقێت مێژوويا مير بهائەددىن ل پشتى ڤێ ميێژوويێ بيت ، نەكو نێزيكى پتر ژ سەدەيەكێ ل بەرى ھەنگى بيت ! ، ھەرومسا مێژوونڤيسێ عيراقى مەحفوز ئەلغەبباسى (١٩٢٤ - ٢٠١٠) مەلك خەليل ب دامەزرێنەرێ مىرگەھێ دەستنيشان كريە.( العباسي ، ١٩٦١ : ٥٠).
- <sup>(۲)</sup> دمربارهی قی بابهتی بنیّره : هیّرش کهمال ، پرسیار و بهرسف دناقبهرا مهلایی جزیری و رمهنزانی جزیریدا ، گوْقارا رووگهه ، ژماره ( ۱۲ ) ، پاییزا ۲۰۲۰ و زقستان و بهارا ۲۰۲۱.
- <sup>(۳)</sup> د ديوانا بهڪر بهگێ ئمرزی دا ئمف هملبهسته بنافێ (بميتا بهارێ) دگمل وان هملبهستان هاتيه دانان يێن بۆ ئمرزی دهێنه هژمارتن. ( دۆسکی ، ۲۰۰۲ ، ل ۱٦١).
- <sup>(3)</sup> ئەڭ ھەلبەستە د ھندەك دەستنفيسان دا بۆ عەلىێ حەريرى ھاتيە ھژمارتن ، ژبەر كو بتنـێ ل مالكا دووماھيێ ل شـوونا ( دێ چەند ببێژى صادق) ئەڭ مالكە ھاتيە ( چەند بێژە عەلييێ صادق). بنێړه : تەحسين ئيبراھيم دۆسكى ، شەرحا بەرمايا ديوانا عەلييێ حەريرى ، ( دھۆك : ٢٠٢٠) ، ل ١١٥\_ ١١٦).
- <sup>(0)</sup> ئەڭ مەدرەسەيە دكەڤيتە گوندى گەلىرمانى ل دەڭەرا مروورى ژيريان ل باكورى گوندى بريفكان ، ژلايى شىخ ئەحمەدى گەلىرمانى (مرن : ١١٥٠مش/ ١١٥٧ن) كو ئىك ژ نەڤيىن شەمسەددىنى ئەخلاتى (بريفكانى) يە ھاتيە ئاڤاكرن ، ئىك ژ دەستنڤيسىن ل ڤى مەدرەسەيى ھاتينە نڤيسين ڤەدگەريت بۆ سالا (بريفكانى) يە ھاتيە ئاڤاكرن ، ئىك ژ دەستنڤيسين ل ڤى مەدرەسەيى ھاتينە نڤيسين ڤەدگەريت بۆ سالا (مەلا عەبدولقادر ناڤەكى) ھاتيە نڤيسين. بنيرە : محەمەد عەلى قەرەداغى، بووژاندنەوەى ميرژووى زانايانى كورد لەريكەى دەستخەتەكانياوە ، دەزگاى چاپ و بلاوكردنەوەى ئاراس، بەركى ٢، ( ھەولير : ٢٠٠٤) ، ل ١٦٦ ؛ عەبدولرەحمان مزوورى، كاودانين رەۆشەنبىرى ل مىرگەھا بەھدىنان ، ل ١١
- <sup>(۲)</sup> ل دۆر دانەنياسىنا قى كەشكلۆلى بىنىرە : تەحسىن ئىبراھىم دۆسكى ، كەشكۆلا مەلا خەلىلى سىرتى و گرنگيا وى بۆ ديرۆكا ئەدەبياتا كوردى ، گۆقارا ديرۆك ، ژ (۱۹) ھاقىنا ۲۰۱۸، ل ۱۲٤\_۱۲٥.



الملخص:

من احدى الأعمال المهمة و المشرقة في تاريخ الإمارات الكردية لاسيما إمارة بهدينان (العمادية) . هي اهتمام بالكتابة في مجال شتى باللغة الكردية لاسيما من جوانب نصوص الدينية (الاسلامية ) و الادب الكلاسيكية . أو نصوص و قواميس و ترجمات بعض نصوص من قبل عدد من العلماء الكورد و طلاب المدارس الدينية و نبلاءها و أمراء تلك الإمارة الذين تركوا العديد من المخطوطات والنصوص الثمينة للجيل القادم. اعتمد هذه الدراسة على مخطوطات لعلماء و الشعراء و أمراء العائلة المالكة. الذين قدموا دور كبير في مجال الكتابة باللغة الكردية ، تناول الباحث عن الفترة ما بين القرن السادس عشر و الأصلية ، تم تقسيم الدراسة و دراسة وثائق و مخطوطات عدد من علماء و أمراء و المصادر في مجال الكتابة باللغة الكردية ، تناول الباحث عن الفترة ما بين القرن السادس عشر و أولا : من مخطوطات بعض أمراء إلى نوعين كما يلي : أولا : من مخطوطات بعض أمراء إمارة بهدينان

# Texts and manuscripts in the Kurdish language During the era of the Emirate of Behdinan During the 16 th century \_ 1842 AD

## Adstract:

One of the important and bright works in the history of the Kurdish emirates, especially the emirate of Bahdinan (Amadiyah). She is interested in writing in various fields in the Kurdish language, especially in the aspects of religious (Islamic) texts and classical literature. Or texts, dictionaries and translations of some texts by a number of Kurdish scholars and students of religious schools and its nobles and princes of that emirate who left many precious manuscripts and texts for the next generation. This study was based on manuscripts of scholars and princes of the royal family. Those who played a major role in the field of writing in the Kurdish language, the researcher dealt with the period between the sixteenth century and **1842** AD, and this after reading and studying the documents and manuscripts of a number of scholars and princes and the original sources, the study was divided into two types as follows :

**First :** From the manuscripts of some of the princes of the Emirate of Bahdinan. **Second :** From texts and manuscripts of some Kurdish scholars in Bahdinan.

Keywords: Emirate of Bahdinan, scholars and princes, school, texts and manuscripts



# میرنشینی ئەردەلان لە سەردەمی فەرمانرەوایی زەندەییەكاندا (۱۷۵۱–۱۷۹٤)

د. نعمەت شەھاب حاجى زانكۆى سەلاحەددىن، ھەولێر، ھەرێمى كوردستان، عێراق

## پوخته:

دامەزرانىدنى فەرمانپەوايى زەنىدىيەكان، ئە سەر دەستى كەريم خانى زەنىد (١٧٥١-١٩٧٩) بە يەكى، ئە قۆناغە گرنىگەكانى مىرۋووى نويى ئىران دەژمىردرىت. ماوەى دەسەلاتدارىتى زەنىدىيە كان ئە ئىرانى نيوەى دووەمى سەدەى ھەژدەھەمدا (١٧٥١-١٧٩٤)، تا سەرھەلادانى قاجارەكان، كە نىزىكەى نيو سەدەى خايانىد، ھەلكرى كۆمەلاى پووداوى جۆراوجۆر بوو، كە بە گويرەى پاو بۆچوونى زۆربەى ھەرە زۆرى تويرژەرانى ئىرانى و بيانى، ئەم دەورانە تەممەن كورتە بە يەكى، ئە ئەناسراوترين و شاراوەترين دەورانەكانى مىرۋوى نويى ئەم ولاتە دەژمىردرىت. مىرىنسـينى ئەردەلا نىيش وەك يەكىى ئە مىرىنسـين و دەسسەلاتە ولاتە دەۋمىردرىيىت. مىرىنسـينى ئەردەلا نىيش وەك يەكىى ئە مىرىنسـين و دەسسەلاتە ولاتە دەۋمىردرىيىت. مىرىنسـينى ئەردەلا نىيش وەك يەكىى ئە مىرىنسـين و دەسسەلاتە ولاتە دەۋمىردرىيە بە يەكى، ئە ئەناسراوترين و شاراوەترين دەورانەكانى مىرۋوى نويى ئەم ولاتە دەۋرىيردىزـىت. مىرىنسـينى ئەردەلا نىيش وەك يەكىى ئە مىرىنسـين و دەسسەلاتە ولاتە دەۋمىردرىيىت. ئەرەدەلا نىيش وەك يەكىى ئە مىرىنسـيە ئەكەرچى ئە بارودۆخىتىكى ئالۆزى بىكىرە و بەردەى دەسسەلاتدا، ۋىياۋە و ئەم ماۋەيمەدا، تووشى تەنىگ و چەلەمەيەكەرى ئۆر ھاتوۋە، بەلام ھەرچىۋنى بىتى مىرانىي ئەم مىرىنسـيە ، ئە كەرەتەرە چەلەمەيەكەنى ئۆر ھاتوۋە، بەلام ھەرچىۋى بىتى مىرانىي ئەم مىرەنىيەدا، تەۋەم يەكەرە چەلەمەيەكى زۆر ھاتوۋە، يەلام ھەرچىۋى بەت مىرانىي ئەم مىرەنىيەدا، تەۋەرەرە چەلەمەيەكى ئۆر ھاتوۋە، بەلام ھەرچەر دەسە تەتدا، ۋىياۋە و ئەم مەۋەيەدا، توۋشى تەنىگ و دەرىزىگەكانى ئەم سەردەمە ئائۆز و پر گرەتە، كە رۆلايتى گەم مىرىنىيەن دەترەرەرە سەرەرەرىدى

دياره ئەم بارودۆخە ناسەقامگىرە، بەرھەمى ئالۆز و پەشۆكاوى گۆړانگارىيە يەك لە دواى يەكەكانى، سالانى دواى رووخانى دەولەتى سەڧەوى و سياسەتە شەرئەنگىزەكانى نادرشاى ئەڧشار و دەرئەنجامى بە ديار كەوتنى زەندىيەكان، لە سەر شانۆى سياسى ئەو كاتەى ئىرانى نيوەى دووەمى سەدەى ھەژدەھەم بوو، كە بەرۆكى ناوچە كوردنشىنەكانى كوردستانى رۆژھەلاتىشى گرتبووەوە. لە سۆنگەى ئەم باسەوە ھەولامان داوە بە وردى تىشك بخەينە سەر بارودۆخى گشتى مىرنشىنى ئەردەلان و رووداوە گرنگە مىزووييەكانى ئەم مىرنشىينە، لە سەردەمى ڧەرمانى يەرىشىنى ئەردەلان و رووداوە گرنىدە مىزرەيدى يەم كەشەسەندن و ھەروەھا شىيوازى حوكمرانى مىرانى مىرانى ئەردەلان و رۆلىان، لە يېتىرى بە دياركەوتن و گەشەسەمندن و ھەروەھا شىيوازى حوكمرانى مىرانى ئەردەلان و رۆلايان، ئە پىكھەتەى ئەرەمەمەرەنى قەرمانى دەرتەيمۇرىيەرەر بەرەرىيەكەن يە ھەرىيە مىزرەي دىياركەوتى د مىرىشىينە، ئە سەردەمى فەرمانىرەولىي زەندىيەكەن و ھۆكارەكانى بە دياركەوتى و ئەسەمەمەرەنەن و ھەروەھا شىيوازى حوكمرانى مىرانى ئەردەلان و رۆليان، ئە پىكھەتەي كارگىرى و سياسى دەولەتى زەندىيەكەن، بەردەي بەر باس و گەت و گۆيەكى ناسەتى كارەرى



كۆمەلايەتى، سىاسى، سەربازىى و تەنانەت ناوچە گرنگەكان و مەوداى قەلامىرەوى ژىر دەسەلاتى مىرنشىنى ئەردەلان، دەستنىشان بكات و لە پىرەندىيە ناسەقامگىر و پر لە گرفتەكانى مىرانى ئەردەلان و فەرمانرەوايانى زەند و ھۆكارە سەرەكىيەكانى دروستبوونى ئەم ئالۆزيانە بكۆلىتەوە. لەگەل دەرخستنى گرنگترين ھۆكارە پالنەرەكانى پشت ئەو ھەنگاوانەى پاليان بە مىرانى ئەردەلان دەنا، كە لە ناوچەيەكى ھەرە ئالۆز و پركىشەى كوردستانى رۆژھەلات، لە ئىرانى نىوەى دووەمى سەدەى ھەردەھەمدا، سەرەراى ھەموو گرفتەكانىان، حوكەرانى بەدەن و قەلمەرەن دەنا، كە لە ناوچەيەكى ھەرە ئالۆز و پركىشەى كوردستانى رۆژھەلات، لە ئىرانى دىيەن و قەلەمرەوى خۆيان، ئە دەست ركابەرە ناوخۆيى و

به ليتكدانموه و تيشك خستنه سهر تارمايى رووداوه ميترووييهكان و گۆرانكارييه بنهرەتييهكانى ميرنشينى ئەردەلان، له سەردەمى فەرمانرموايانى زەند. له ئاست ميرنشينى ئەنجامەى، كەوا به ھۆى سياسەتە ناجيتگيرەكانى فەرمانرموايانى زەند، له ئاست ميرنشينى ئەردەلان، بارودۆخى ناوچەكانى كوردستانى رۆژھەلات، به گشتى و ميرنشينى ئەردەلان به تايبەت، دۆخيكى ئارچەكانى كوردستانى رۆژھەلات، به گشتى و ميرنشينى ئەردەلان به تيپەراندووه. فەرمانرموايانى زەند به گۆرينى زوو به زووى ميرانى ئەردەلان. كە يوەندىيەكى باشيان، له گەل خينى قاجاردا ھەبوو، كە ركەبەرى سەرەكى زەندىيەكان بوون و دانانى كەسانى لاواز و لايەنگرى خۆيان، لە حوكمرانى ئەم ناوچە گرنگىدا سەلمينەرى رادەى پەشۆكاوى دۆخى ناوخۆى ئەم ميرنشينە و نەبوونى يەكريزى و تەبايى، له سەلمينەرى رادەن بەشۆكاوى دۆخى ناوخۆى ئەم ميرنشينە و نەبوونى يەكريزى و تەبايى، لە سەلەمينەرى رادەن ئەندامانى ئەم بنەمالە كوردەيە، كە لەم ماوميەدا نەيانتوانيوه وەك پيويست، لە دىرىفەتە ميرژووييە بەردەستەكان، بۆ بەھيزكردىنى پيوەندىيەكان ، لە گەرزىنى ئەم داوچە گرنگەدا، يەرەرەندىيەكان كەندامانى ئە مەنەمالە كەردەيە، كە ئەم مىرىشىنە و نەبوونى يەكريزى و تەبايى، ئە دەرىفەتە ميرژووييە بەردەستەكان، بۇ بەھيزكردىيە، ئە ئەم ماوميەدا نەيانتوانيوە وەك پيوست، لە بېرون دەرىفەتە مىزروييە بەردەستەكان، بە ئەميزكەردىيە، ئە ھەرەرەيەدانەيانىرى يەكريزى و تەبايى، ئە دەروبەتە مىزرورىيە بەردەستەكان، بە بەميزىردىنى پيوەندىيەكان بەيانتوينو، ئەت يەكريزى و تەبايى، ئە يېرون دىيەكەرن و سنوورى قەئەمرەرەي خۆيان، ئە ھيرشە بەردەوامەكانى ھيزە كەندىيەكان بېرريزن.

هەر بۆيەش فەرمانرەوايانى زەند، بۆ سەپاندنى دەسەلاتى خۆيان، ماوەماوە، بە سوود ومرگرتن، ئەم شلەژاوى و ناتەباييەى نيّوان ئەندامانى بنەمالەى ئەردەلانەكان، ھەوليان داوە، كەوا چەند كەسانيّك، ئە خانەدانى بابانەكان ئە دەرەوەى سنوورى قەلمەرەوى مىرنشىنى ئەردەلان، وەك حاكمى فەرمى ئەم مىرنشىنە، دەستنىشان بكەن و جلموى فەرمانرەوايەتى ئەم مىرنشىنە گرنگەيان بە دەستەوە بدەن.

**ووشـه سـهرهڪييهڪان:** ميرنشـينـى ئـ*هرده<sup>لا</sup>ن، فهرم*انـ*پواي*ى ز*هنـدييهڪان، ڪهري*ـم خـانـى زهنـد، ميرانـى بابان، قاجارهڪان



پێشەكى:

ئەردەڭلان وشــهيەكى گەلێـك بەرز و هێــژايە، لەبەر ئەوەى مێژوويەكــى دێرينــى لەپشـت خــۆيەوە حەشــار داوە. دەكــرێ بڵێـين، كەوا لە وشــەى ئەردەلانــدا، برێكــى زۆر لەو شانازييانەى، كە نەتەوەيەك پٽى سەربەرزە، بەدى دەكرٽت. ميـرە ماڭٽِك، كە لانـى كەم حەوت ســـهدە خەبــاتێڪى چروپــرى ڪـرد، تــا چــراى مــانەوەيى و ســەربەرزيى، ھەڵگيرســاو رابگرٽٽ. بۆ ھەر بوارٽِڪ، له بوارهڪاني سياسي، سەربازي، زانستي، ئەدەبي، مێژوو نووسي، تەلارسازى و ھونەرىدا چاو بگێرى، شوێن پێى ئەردەڵانىيەكان لە كوردستانى رۆژھەڵاتدا بە رەنگىنــى دەدۆزيــتەوە. ئەردەلانەكــان بنەمــاللەيەكى كــۆن و رەســەنى كــوردن، كە بــۆ سـهردهمێڪى دوورودرێـژ، له سـهدهى سـێزده تـا سـهرهتاى سـهدهى نـۆزدەى زايينـى حـوكمرانى بەشـــنِكى گەورەى كوردســـتانيان كـــردووە. ئەم ميرنشـــينە، لە ھەڵــومەرجى ئـــاڵۆز و ناسەقامگیری دوای ھەڵوەشانەوەی دەوڵەتی ئێلخانی (١٢٥٦-١٣٣٥)، له بەشێکی کوردستاندا، که ناوهنده کهی شارهزوور بوو، دامهزرا و به که لک وهرگرتن له بۆشایی هێزێک، که له ئەنجامى نەمانى دەوڭەتێكى گەورە لە ناوچەكەدا ھاتبووە ئاراوە، حكومەتێكى نيـمچە سـهربهخوّيان پێڪهێنـا و توانيـان درێـژه به بـوون و مـانهومی خوّيـان بـدمن. له راسـتيدا ئهم ميرنشينه له دروستكردنی مێژووی كورد و بهديهێنانی رموتی گۆرانكاریی و سهرههڵدانی رووداوهڪاني نــاوچهڪهدا، دموري بــالاي گێــراوه و ڪـاريگهريي خــۆي ههبــووه. ســهرچاوه مێژووييهڪان سـهبارهت به بنهمـا و بنچيـنهی خانهدانی ئهردهڵانهڪان و چـۆنيهتی دهسـهڵات گرتنيان، زانيارييەكى روون بەدەستەوە نادەن. مير شەرەفخان ميرانى ئەردەلانى، لە پێشەوەى فەرمانرەوايانى مەزنى كورد ستان داناوە، ئەوانەى ھەرچەند تەواو ئازاد و سەربەخۆ نەبوون و بيريان له جيابوونهوه نهكردۆتهوه، بهلام جاروبار ناو و نازناويان له وتارى مزگهوتهكاندا، دمهيّنــدرا و لهســهر دراوهكانيــان دمنهخشــيّندرا (بدليســى، ٢٠١٧: ١٨١-١٨٢)، ديــاره ئهم دوو هەنگاوەش لە ھێما و نيشانەكانى خۆ بە سەربەخۆ زانيـنن. سەرەراى ئەم راسـتييەش، ھـيچ قەوارەيەكى سياسىي كورد، لە مێـژوودا بەقەد ئەردەلان سـەربوردە و بەسـەرھاتەكانى لێـڵ و شاراوه نين و ئەوەندە دەركەوتىن و پێگرتنى تەم و مـژاوى نييە. ئەم ميرنشينە يەكێكە لە قەوارە جوگرافيايى و سياسييە ديار و ناسراوەكانى كوردستان،كە مێژوويەكى دوورودرێژى، له فەرمانرموايەتيكردن بە سەر ھەرێمێكى بەرفراواندا ھەبـووە، كە پێشـتر بە نـاوى شـارەزوور دەناسرا.

ئەم قەكۆڭىنە ھەوڭێكى بەرايى ديكەيە ئە پێزانىن و دەنگوباسى نوێ ئە مەپ بارودۆخى مىرنشىنى ئەردەڭان ئە سەردەمى فەرمانرەوايى زەندىيەكاندا، ھاوكات رەواندنەوەى برێك ئەو تەمومژە چرەيە، كە بە مێژووى ئەم مىرنشىنە كوردىيە، ئە ماوەى فەرمانرەوايى زەندىيەكاندا ئكاوە.



ئاخێزگەى زەندىيەكان و پێوەندىيان لە گەڵ بنەماللەى ئەردەلان:

زۆربەى ھەرە زۆرى ئەو مێژوونووسانەى لە بارەى مێژووى زەندىيەكان دوواون، لە سەر ئەمە پێكن كە ھۆزى "زەند" بەشێكن لە لوپەكان<sup>(۱)</sup> كە لە پێش وەدەركەوتنى كەريم خانى زەند لە سەر شانۆى سياسى ئێران ناوبانگێكى ئەوتۆيان لە مێژوودا نەبووە (آشتيانى، ١٣٥٧: ٣٣٩؛ شعبانى، ١٣٧٨: ١٤٥) ھۆزەكانى"لوپ" يش لە پووى زارى گوتنەوە بە سەر ھەر دوو گروپى لەك<sup>(۲)</sup> و لوپ<sup>(۲)</sup> دابەش دەبن. زۆرينەى تيرەكانى لەك لە ھەرێمەكانى باكوور و باكوورى رۆژئاواى لوپستان دەژين. سەرەپاى ئەوە، كە بەشێكى تريشيان ھەر لە دێر زەمانەوە، لە نێو ھەنىدى لە ھۆزەكانى تىرى لوپستان، ئىلام و كرماشان و تەنانەت لە ناوچەكانى ھەمەدان و قەزويىن نيشتەجى بوونە، ھۆزى" زەند"يش يەكىتكە لەوانە كە لە ناوچەكانى نيۆوان برۆجيرد، نەھاوەند، خورەم ئاوا و كرماشان و ھەروەھا ئىلام دەژيىن، كە دەكەونە نيوان خوردە فەيلىيەكان و كرمانجەكانى تر(پرى، ١٣٨٤: ١٣٠

به پێى ئاماژەكردنى ھەندى له مێژوونوسانى ئێرانى و بيانى زەندىيەكان ھۆزىكى رەســەن و دێرينــى كــوردن، كە لە ناوچەكـانى نێـوان ھەرێمــى كرماشـان و نــاوچە لوړنشينەكاندا دەژين و له رووى مەزھەبەوە شيعەى دوازدە ئيمامين(صداقت كيش،١٣٨١؛ ١١٩؛ فتاح قاضى، ١٣٦٧؛ ٩٧).زەندىيەكان وەك گشت كوردەكانى باشوورى رۆژھەلاتى كوردستان، له رووى زمانەوانييەوە به شێواز و زاراوەيەكى كوردى قسە دەكەن (مينورسكى، ١٩٨٤؛ ٣٤) و به پێى ئاماژەكردنى پرۆفيسۆر "پاول ھورن" (١٨٦٣-١٩٠) و ھەروەھا "ئيدوارد براون" (١٨٦٢-١٩٢٦) كە دوو پسـپۆر و شـارەزاى بـوارى مێـژووى ولاتـى ئێـرانن، ھـۆزى"زەنـد" له ھـۆزە ھەرە دىيارەكانى لەك دەژميـردرى، كە لە ئەسـلدا لە كـوردە پەسـەنەكانى كوردسـتانى ئىخـران پێكھاتووە (١٦٥٢).

له لايهكی ديكه گهوره ميتروونوسی كورد، "ميرشهرمفخانی بدليسی" نه تهنيا زهندييهكان به كورد دهزانی، بگره به رای ئهو، سهرجهم لور و بهختيارييهكانيش له كورده رمسهنهكانی كوردستانی رۆژههلاتن و له ميترموه بهشيكی بهرين، له عيراقی عهجهم شوينی ژمارهيهكی بهرچاو لهو هوز و خيلانه بوون، كه بهليّنيان به فهرمانرموايانی ئيّرانی دابوو و هاوپهيمانييان لهگهلدا ساز كردبوون. ميرشهرهفخان گووتهنی: "جگه له بههيّزترينی ئهم هوزانه، كه سيامهنسوور و چگنی و زهنگهنهكانن، خيلهكانی لهك و زهنديش سهريان

همرچهند ههندى له نووسەر و ميڅوونووسى رۆژئاوايش زەندييەكان، به بەشيّك له خيّلى گەورەى زەنگەنە دادەنيّن، له وانه قونسوولى رووسى ئا. ئاكوپڤ (اكوپڤ، ١٣٧٦: ٨٤)، بەلام به پيّى بۆچوونى مينۆرسكى لەكەكان له بنەرەتدا لور بوونه و ورده ورده بوونەته كورد و تەنانەت گەلىخ ھۆزى كوردى خۆيان بە لەك دەزانىن و بە شيۆەزارى "لەكى" قسە



دەكەن، ئە وانە كەئھورەكان. ئەم زاراوەيە (ئەكى) ھەمان شێوازى باشوورى كوردستانە، كە بە ھۆى تێپەربوونى كات و كاريگەرى رووداوە مێژووييەكان بە تۆزێك جياوازى، ئەگەڵ زاراوەكانى ديكەى كوردى، ئەمرۆ ئە نێوان گشت ھۆزەكانى ئەك قسەى پێدەكرێت، بۆيە دەتوانين گشتيان بە كورد ئە قەئەم بدەين (مينورسكى، ١٩٨٤: ٨٦).

غەففارى كاشانى، كە يەكىڭكە لە مىڭروونوسـە ديارەكـانى فـارس و لە سـەدەى هەژدەھەم و سەردەمى كەريم خانى زەند ژياوە، گشت ھۆزەكانى"لەك"لە وانەش زەندىيەكان به كوردى لورستان ناو دەبات (غضارى كاشانى، ١٣٦٩: ٤٢). به پٽي ئاماژەكردنى "جين داف بدرێن(گارسـويت، ١٣٧٣: ٨١-٨٢). ســهرمڕٳى دانپێـدانى مێژوونوســه بيانييهكــان، هەنــدێ له مێژوونوسـه ئێرانييهڪانيش پێيـان وايه نه تهنيـا زهنـدييهڪان ڪوردن بـگـره لورِهڪانيش به کوردی ر*هس*هن دمزانن(شمیم همدانی، ۱۹۸۰: ٤٨). بهرای نو*وس*هری ناوداری بهریتانی"**جان پێری**" ســهرهرای هــۆزی زهنـد، هۆزهكانی كهلهـوړ، زهنـگهنه، مـافی و بـاجه لانیش بهشـێکن له هۆزەكانى لەكى لوړستان، كە دەبى ئەوانىش بە كوردى رەسەن بـزانين (پـرى، ١٣٨٤: ٢٤). بە پٽي ئاماژهڪردني سهرچاوه مێژووييهڪان، هـۆزى زهنـد دابهش دهڪرٽته سـهر سـێ تيـرهي جۆراوجۆر، که ئهم تيرانه به پێی پلهی رەسەنايەتی و گرينگييان بريتينه له: ۱- زەنىدى به گله ۲- زهندی ههزاره ۳- زهندی خهراجی(نوذری، ۱۳٦۸؛ ۱۱۳). ههر دوو تیـرهی به گله و هەزارە له يەك رەگەز پێڪھاتوون و له ئەسلدارىلە يەك بەرەبابن. پێڪھاتەى تيرەى خەراجى بريتيه له خهڵڪى ههژار و ژێردهست كه له ئهستدا به ژێرگروپى تيرهكانى ديكه دەژمێردرێن. كەريم خانى زەند (١٧٥١-١٧٧٩ز)، كە دامەزرێنەرى فەرمانرەوايەتى زەندىيەكانە، ئە تيرهى به گله بوو، بۆيه ههر به پٽي رِي و رەسمى عەشيرەتيش بي، سەرپەرەشت و فەرمانرەواي راستهقينهی تيرهڪانی ههزاره و خهراجی بوو (نوايی، ١٣٥٦: ٣٧). دياره هۆزی زمند دوای هێرشی شاعەبباسی یەكەمی سەفەوی (۱۰۸۷-۱۰۲۹ز) بۆ سەر ناوچەكانی لورستان و بە تايبەتی لە راپەرينى شاويرديخاندا، بە ھۆى ترس و دلەراوكى، لە شوينى سەرەكى خۆيان، رايانكرد و دوای چهندین سال ئاوارهیی و دمربهدهری توانییان، له ناوچهی قهلای "پهری"<sup>(٤)</sup> و "کهمازان" له نزيك شارى مەلاير نيشتەجێ بن و جارجاريش له بەر ئەوەى زۆربەيان بە كارى شوانكارەيى خەريكبوون، بۆ كويستان و گەرميان دەچوونە ناوچەى "پەرۆپەريز" (پرى، ١٣٨٤: ٩).

گوایه ئاژه لااری کاری سهرهکی و گرنگی هۆزی زهند بوو، که به شیّوهی نیّوه کۆچەری دەژیان و شویّنی نیشتهجی بوونیان زۆرتر ناوچه دەشتاییهکانی ههمهدان و کرماشان بوو. دەستەیهکیان هەر له میّـ ژهوه له ناوچهی لهیالاخ و هەندیّکیشیان له کوردستانی ئهرده لان نیشتهجیّبوون. ههر له نیوهی یهکهمی سهدهی دوازدهی کۆچی، نیّوی زهندییهکان و به تایبهت هۆزی باقله، کهوته سهر زاری خهلّکی ویلایهتی کرماشان و له



ناوچەى دروفرماندا نىشتەجىخ بوون، كە سنوورى قەللەمرەوى ھاموشۆكردنيان لە رۆژھەلات بە ھەرسىين و لە رۆژئاوادا بە ماھىدەشت و كرماشاندا دوايى دەھات و لە وەرزى بەھاردا بۆ كويستانەكانى قەراخ ھەمەدان كۆچيان دەكرد. ھۆزى زەندى باقلە كە مەھدى خان و دوو براكەى ئىناق خان و بوداق خانى سەركردايەتىيان دەكرد، فەرمانبەرى عەلىقولى خان و سوبحانوردى خان بوون و دواتر ئىناق خان بە خواستنى خۆشكى سوبحانويردى خان، بوو بە زاواى بنەمالەى ئەردەلانەكان و كەرىم خانى كورىشى، كە دواتر بوو بە فەرمانرەواى ئىران، خوشكەزاى ئەردەلانىيەكانە (اردلان، ١٣٨٧: ٧٧-٩٩).

میرنشینی ئەردەلان<sup>(ە)</sup> ئە سەردەمی پاشاگەردانی و نەمانی دەسەلاتی ناوەندی (۱۷٤۷-۱۷۰۱):

دياره ميرنشينى ئەردەلآنيش وەك ناوچەكانى ديكەى كوردستانى رۆژهەلآت، ئە ماوەى نێوان سالآنى (١٧٢٣-١٧٢٧) واتا سالآنى دواى رووخانى ئيمپراتۆرى سەفەوى، تا كوژرانى نادرشاى ئەفشار، ئە بارودۆخێكى ئالۆزى بگرە و بەردەى دەسەلآتدا ژيابى، كە بى گومان ئەم بارودۆخە، بەرھەمى ئيرانى ئاٽۆز و پەشۆكاو و گۆړانكارىيە يەك ئە دواى يەكەكانى ئەم ماوەيە بوو، بە تايبەتى سياسەتە شەرئەنگيزەكانى نادرشا. ئە دوا ساتەكانى فەرمانرەوايى نادرشاى ئەفشار(١٧٣٦-١٧٤٧) كاتيك ميرزا محەممەد تەقى خانى گولستانەى فەرمانرەوايى نادرشاى ئەفشار(١٧٣٦-١٧٤٧) كاتيك ميرزا محەممەد تەقى خانى گولستانەى مەرمانېمرى خەزيـنەى شاھى، بە مەبەستى وەرگرتنى باج و پيتاكى سالآنە، رووى ئەم مىرنشينە كردبوو، بە گەيشىتنى ھەوائى كوشىتنى نادرشا، حەسەنعەلى خانى كورى مەبباسقولى خان (١٧٤١-١٧٥٠) بە يارمەتى خەئكى سنە و ئەردەلآن، سوبحانويردى خانى كۆنە واليى ئەردەلانيان لادا و خوى جىلەوى دەسەلاتى ئەم مىرنشىنەى گىرتە دەست كۆنە واليى ئەردەلانيان لادا و خوى جىلەوى دەسەلاتى ئەم مىرنشىنەي گىرتە دەست

به كوژرانی نادرشای ئەفشار (۲۰۸۸–۱۷٤۷)، ئائۆزی و پشێوی له ئێراندا بەدیهات و له ئەنجامی ئەم پەشۆكاوییە شەرپّکی ناوخۆیی سەریەەلدا، كە نزیكەی پازدە سالّی خایاند، بۆیە ركابەرایەتی نێوان خوازیارانی تاج و تەختی ئێران كەوتە دۆخێكی ناھەموار و ھەڵبەز و دابەزێكی زۆری به خـۆيەوه بينی. شارۆخ شا(۱۷٤۸–۱۷٤۹)ی نەوەی نادرشا، كە له سالّی مالاك وێر كرابوو، ھەتا سالّی ۱۷۹۵ تەنیا توانی وەك حـاكمی خوراسان، درێـژه به فەرمانرەوایی خانەدانی ئەفشارەكان بدات و دواتر به فەرمانی ئاغا محەممەد خانی قاجار له كار لا برا و كوژرا. دوای نەمانی نادرشا، كەریم خانی زەند وەك يەكێ له سێ ركابەری سەرەكی تاج و تەختی ئێران، دوای دروستكردنی هاوپەیمانییه کی ناوچەیی، بەشێكی سەرەكی تاج و تەختی ئێران، دوای دروستكردنی هاوپەیمانییه کی ناوچەیی، بەشێكی ئەزاد خانی ئەفغان بوو، كە بە داگیركردنی ویلایەتی ئازەربایجان دەسەلاتنی بەختياری، ھەرێمی گەورەی لورستان و بەختيارييەكانی بەدەستەو بوو و سێيەم كەسيش، ئازاد خانی ئەفغان بوو، كە بە داگيركردنی ويلايەتی ئازەربايجان دەسەلاتيكی پان و



خانى بەختيارى پەيمانيّكى سى قۆلىيان بەست. ئەمانە بە ھۆى دەستەمۆكردنى شا ئىسماعىلى سىينەم وەك شاى ئيران، پيتىھە سەرەكىيەكانى دەسەلاتيان لە نيو خۆيان بەم شينوەيە دابەشكرد؛ عەلىيمەردان خان وەك جيتىرەوەى شا و ئەبولفەتح خان وەك بەگلەربەگى ئەسفەھان و كەريم خانىش وەك فەرماندەى ھيزە سەربازىيەكانى عيراقى عەجەم. گوايە بەليندەرانى ئەم پەيمانە سى قولييە، لە پيناو يەكگرتنەوەى سەرجەم ھەريم و ناوچەكانى دىكەى ولاتى ئىزان، دريىرە بە كار و چالاكىيەكانىان دەدەن (نامى، ١٣٦٣: - ١٢-١٢).

حەسەنعەلى خان، كە لە سالى ١٧٤٨بە فەرمانى فەرمى ئيبراھيم شاى ئەفشار (١٧٤٩-١٧٤٩)، بوو بە فەرمانپەواى ويلايەتى كوردستان، ھەر لە سەرەتاوە دەستيكرد بە رېٽكخستنى سوپا و نۆژەن كردنە وەى قەلا سەربازىيەكانى ناو ھەرىمەكەى و لە ماوەيەكى كەمدا، توانى سوپايەكى دوازدە ھەزار كەسى، لە جەنگاوەرانى كورد و ئەفغان و ئۆزبەك پىتك بىنىنت و لە دەورى خۆى كۆ بكاتەوە (قاضى، ١٣٨٠؛ ٤٥). بە پىتى گىرانەوەى محەممەد تەقى خانى گولستانە، مىرى ئەردەلان بە لەشكرىكى بىست ھەزار كەسى، لە جەنگاوەرانى كورد و تورك و ئەفغان ئەم ھەرىتىمە دەولەمەندەى، لە رۆژئارەاى ولات تەقى خانى گولستانە، مىرى ئەردەلان بە لەشكرىكى بىست ھەزار كەسى، لە بەرىخوەدەبرد. زۆرى نەبرد و تورك و ئەفغان ئەم ھەرىتىمە دەولەمەندەى، لە رۆژئارەاى ولات بەرىپوەدەبرد. زۆرى نەبرد مىرى ئەردەلان لە سەر داواى مەرعەلى خانى تەكەلووى حاكمى مەمەدان، بە مەبەستى رووبەروو بوونەوە لە گەل كەريم خانى زەند، لە سالى ١٧٤٩لەشكرى ھەمەدان، بە مەبەستى رووبەروو بوونەوە لە گەل كەريم خانى زەند، ئە سالى ١٧٤٩لەشكرى مەمەدان، بە مەبەستى بەرچايەر و ئەرەنە ئەل كەريم خانى زەند، ئە سالى ١٧٤٩لەسكرى مەمەدان، بە مەبەستى بەروبەردەر بەردەلان لە سەر داواى مەرعەلى خانى زەند، ئە سالى ١٩٥دلەشكرى مەرىيتى تەيردەردان بە مەبەستى بەردەلەت بەردەبەرە بەيتى كەريە خانى زەند، ئە سەرى ئەردەلان مەرىيەلەن بە مەبەستى بەريەردەر بەردەلەر بەر ئەرەرىيەي بەريەر مەردە ئەن ئە مەرى ئەردەلەشكرى مەرىردەر تەيەردەرد زۆرى نەبىردەلان بە ئەلەر بەرىيەرى بەريەر بەرەرەنى بە مەردەرە، بە سەرىيەرى ئەرەردەلەن

دياره سەرەتاى دروستبوونى كێشە و تێكچوونى پێوەندىيەكانى نێوان مىرىنشىنى ئەردەڭان و زەند ييەكان، بۆ ئەم شەرە دەگەرپێتەوە، كە ژمارەيەك لە ناودارانى زەندىى نێو سوپاى كەريم خان بە دەستى سوپاى ئەردەڭان دەكوژرێن و حەسەنعەلى خانى ئەردەڭانىش وێڕاى رزگاركردنى مهرعەلى خانى تەكەلوو لە تەنگەژە و ئابلووقەى سوپاى زەند، بە تالانكردنى ئۆردووى كەريم خان و دوور خستنەوە و كۆچپێكردنى زۆرە ملێيانەى چوارسەد بنەمالەى لەك، لە خانەدانى زەندىيەكان بۆ سىخ گوندى ناوچەى لەيلاخ، بووە ھۆى تورەبوونى لە رادەبەدەرى كەريم خانى زەند (قاضى، ١٣٨٧؛ ٥٤؛ مستورە، ١١٤).

زۆرى پێ ناچێ ئيمامقوڵى خانى زەنگەنەش، بە لەشكرێكى گران هێرشى هێنايە سەر ئەردەلان و ميرى ئەردەلانيش، لە ناوچەى بيلەوار پێشى پێ گرت (مستورە، ٢٠٠٥: ١١٦؛ گلستانە، ١٣٩١: ١٥٤) و لەشكرى ئيمامقوڵى خانى شكاند و لە ئەنجامى ئەم سەركەوتنە بڕێك لە ناوچەكانى كرماشان، سونقۆرى كوليايى، كەنگاوەر، مەلاير و تەنانەت بروجێرد و گولپايگانيشى خستە ژێر ركێفى خۆى و پاستەخۆ حاكمى بۆ دانان (مستورە، ٢٠٠٥؛



۱۱٦؛ اردلان، ٢٥٣٦: ٤٨؛ مـردوخ،١٣٧٩: ٣٤٩). بەم شـيۆەيە سـنوورى قەڵەمـرەوى ميرنشـينى ئەردەلان، لە سـەردەمى حەسـەنعەلى خـان دواى چەنـدين سـاڵ پەرتەوازەيـى، تـا رادەيەكـى زۆر بەرفراوان دەبـێ و چەندين خيٚڵى گەورەى ئەم ناوچانە وەك؛ زەنـگەنە، كەلھوپ و گۆران بە ناچارى ملكەچبوونى خۆيان رادەگەيـنن و دەچـنە ژيّـر ركيٚشى دەسـەلاتداريّتى حەسـەنعەلى خانى ميرى ئەردەلان.

کەمیّک دواتر، به راونانی سلیّمان پاشای بابان به هوّی سەئیم پاشا و دواتریش پەنادانی سلیّمان پاشا له لایەن حەسەنعەلی خان، پیّوەندی نیّوان ئەم دوو میرنشینه ئالْوّز دەبى و گرژی و پەشۆكاویی تیّدەكەویّت (اردلان، ٢٥٣٦: ٨٤-٤٩). ئە بەر ئەوەی میری ئەردەلان رازی نابیّ سلیّمان پاشا تەسلیمی سەئیم پاشای بابان بکاتەوە، سەرەرای ھەموو ھەولّه ئاشتی خوازەكان و گۆرینەوەی نامه و ناردنی نویّنەرانی تایبەت، بۆ بەدەستە وەدانی سلیّمان پاشا و دەستیّوەرنەدان ئە كۆرینەوی نامه و ناردنی نویّنەرانی تایبەت، بۆ بەدەستە وەدانی سلیّمان پاشا و دەستیّوەرنەدان ئە کاروباری ئەو میرنشینه، ئە كۆتایی سائی ١٩٤٩ز دا، شەریّکی سەخت ئە ناوچەی مەريوان ئە نیّوان ھەردوولا روودەدا و تیّیدا میری ئەردەلان بە توندی توشی شکست دەبتى و بە ناچاری بەرەو ھەورامان را دەكات(گلستانە، ١٩٩١: ١٩-١١). ئە ئەنجامی ئەم مۆرىشە، شاری سنە ئە تۆلەی حەواندنەودی سلیّمان پاشا، بۆ ماوەی یەک سالّ، ئەلايەن موپای بابانەكانەو دەستی بەسەرداگیرا و بە توندی تالان کرا و ئاواییەكانی سووتیّنرا و شوپای بابانەكانەو دەستی بەسەرداگیرا و بە توندی تالان کرا و ئاواییەكانی سووتیّنرا و شوپای بابانەكانەو دەستی بەسەرداگیرا و بە توندی تالان کرا و ئاواییەكانی سووتیّنرا و شوپای بابانەكانەو دەستی بەسەرداگیرا و بە توندی تالان کرا و ئاواییەكانی سووتیّنرا و شەررەيەكى زۆر ئە خەلكى دەولامەندى سنە و بنەمالە ناودارەكانی بۆ سلیّمانی و كۆيێ و

حەسەنعەلى خان دواى سالٽيك دوورى، توانى جاريكى ديكە بگەريتەوە بۆ سنە و جلەوى دەسەلات بە دەستەوە بگريّت، بەلام زۆرى پينەچوو بە ھۆى كيشە ناوخۆييەكانى ناو بنەمالەى ئەردەلان و ھەلكگەرانى ئيبراھيم بەگى وەكيل، كە حاكمى پلنگان و بيلەوەر بوو، ديسان دۆخى ئەم ميرنشينە رووى لە كزى و پەشۆكارى نا. ئيبراھيم بەگ كە رۆلنيكى بەرچاوى لە شكانى سوپاى حەسەنعەلى خان لە بەرامبەر ھيرشى بابانەكاندا ھەبوو، بە گەرانەوەى ناوبراو تەنگەتاو دەبى و بە ناردنى چەند نامەيەكى نەيتى بۆ كەريم خانى زەند و ئيمام قولى خانى زەنكەنە، ويراى ئاماۋەكردن بە دۆخى نالەبارى ناوخۆي ميرنشىينى ئەردەلان، ھاوكات داوايان لىخ دەكات كە ئەم دۆخە بە دەرفەت بىزان و يېكىرىش بىكەنە سەر ئەردەلان و پىنىدەرەن يە ئەردى يە ئەردى بە دۆخى يەلەبارى ئارەخۆى مىرنشىينى

له سائی ۱۷۵۰و لهم كات و ساته ههستیارهدا، زهندییهكان شكانی حهسهنعهلی خان و كَيْشه ناوخوْييه كانی ئهم میرنشینهیان قوّزتهوه و به لهشكريّكی گهوره، هيّرشیان برده سهر ئهردهلان و ئهگهرچی پیاو ماقوول و ریشسپیانی ناوچهكه ههولّیاندا، له ريّگای ئاشتی كيّشهكان چارهسهر بكهن، بهلام سوودی نهبوو و سوپای زهند سهر له نوى سنهیان تالانكرد و به فهرمانی خانی زهند، سهرجهم ئاواییهكان و تهنانهت مزگهوت و قوتابخانهكانیشیان



سوتاند(قاضی، ۱۳۸۷: ۵۷؛ گلستانه، ۱۳۹۱: ۱۷۹). به پێی گێرانهوهی مهستووره خانمی ئهردهڵان "مـزگهوت و قوتابخانهکان بـوون به ئاخۆڕی ئهسپهکان"(کوردستانی، ۱۹۸۹: ۱۱۷). دياره کـردموه کانی کهريم خان و سـوپاکهی له وێرانکردنی شاری سـنه و کوشتن و سووتاندنی ئاواييهکان و تالانی سهروهت و سامانی دانيشتوانی ئهم شاره، رق و کينهی نێوان ئهم دوو خانهدانهيان قوولٽتر کرد(وقايع نگار کردستانی، ۱۳۸٤: ۱۰۸، سـندجی، ۱۳٦۲: ۱٤٥) سهرهرای گشت ههولهکانيان، سوپای زهند نهيتوانی حهسهنعهلی خانی ميری ئهردهلان، که خوّی له قهلای سهختی "قهراتورا" حهشاردا بوو، بگرن (مردوخ، ۱۳۷۹: ۳۵۱).

دەكرى بىگوترى تىيكەن بوونى حەسەنعەلى خان لە كىشەى مىراتگرانى دەسەلاتى بابانەكان بە ھۆى حەوانىدنەوەى سىلىمان پاشاى راكردوو، بە تىچوونى دوا رۆژى سىاسى خۆى تەواو بوو و لە ئەنجامدا مىرنشىنى ئەردەلان دىسان بوو، بە كاولىگە و شىروانى بوارى ئابوورى، جىيىگەى ماوەى كورتى ئارامى و سەقامگىرى ولاتى گرتەوە. دواى گەرانەوەى سوپاى زەند، حەسەنعەلى خان لە تۆلەى ھىرشى زەندىيەكان بە باشى زانى بۆ رىك و پىككردنى كاروبار و ھەروەھا سەلماندنى دەسەلاتە لاوازەكەى، روو لە ئازادخانى ئەفغان بكات و گوى رايەلىي خۆى پى رابىگەينىت(سىندجى، ١٣٦٦: ١٤٦).

ميرنشينى ئەردەلان لە سەردەمى فەرمانرموايى كەريم خانى زەند (١٧٥١-١٧٧٩):

سالى ١٧٥١ز له كاتى هيّرشى عەليموراد خانى بەختيارى بۆ سەر ناوچەى كرماشان و دواتر ئەردەلآن، بە بيانووى گەراندنەوەى تاج و تەختى پاشايەتى بۆ شا سولتان حوسيّنى دووەم، حەسەنعەلى خان ئەم دەرفەتەى قۆزتەوە و هاوكات رووى لە بەرەكانى شەر كرد. بۆيه بۆ يەكەم جار سوپاى يەكگرتووى ميرى ئەردەلآن و زەندەكان لە دەشتەكانى "بليوار" ى كوردستان لە ئەنجامى شەريّكى سەخت توانيان لەشكرى خانى بەختيارى تيّك بشكيّنن. لە هاوينى ھەمان سال ئازادخانى ئەفغان، كە لە ئەسفەھان دەسەلآتى خۆى جاردا بوو، لە وەلامى چاكەكانى پاشاى بابان، حەسەنعەلى خانى لابرد و سەليم پاشاى بە حاكمى نويّى ئەردەلآن دانا. زۆريشى پى نەچو و حەسەنعەلى خانى كابرد و سەليم پاشاى بە حاكمى نويّى سنە دوور خرايەوە و پاش حەوت مانگ لە قەلاچوالان بە شيّوەيەكى نەيتىنى كورزا (اردلان،

دواى كوژرانى حەسەنعەلى خان، كەريم خانى زەند ديسان رووى لەشكرى خۆى لە ئەردەلان كرد و شارى سنەى پيتەخت سەر لە نوى تالان كرا. بەردەوامى ئەم دۆخە نالەبارە وايكرد، كە خەلكى ئەردەلان پشتگيرى لە كەريم خانى براى حەسەنعەلى خان بكەن، تا وەك ميرى نوى دەست بە كار بيت، بەشكەم دۆخەكە روو لە سەقامگيرى و ئارامى بنيت. ماوەى دەسەلاتى كەريم خان (١٧٥١-١٧٥٢) كە كەمتىر لە يەك سالى خاياند، جىگە لە پەشۆكاوى و مالويرانييەكى پتر، بۆ دانيشتوانى ئەم ميرنيشينە، ھيچ ئەنجامىتكى دىكەى



بهدوای خوّیدا نههیّنا، هه بوّیهش به گوتهی دانهری "لب التواریخ" : " خوّل به سهری کوردستان و کهریم خانی والی، که لهم ماوه کهمهی دهسه لاّتیدا، ئاگری خسته ناو مال و گیانی خوّی و دانیشتوانی ئهم میرنشینه داماوه"( اردلان، ۲۵۳۲: ۵۰).

دواى مردنى كەريم خانى ئەردەلان، بۆشاييەكى گەورە رووى لە فەرمانرەوايەتى ئەم مىرنشىنە كرد، كە لەو ماوەيەدا پتر بە ويدرانەيەك دەچوو، بۆيە دانىشتوانى ئەردەلان چاوەروانى گۆرانكارىيەكى گەورە بوون. زۆرى نەبىرد خسىرەو خانى دووەم (١٧٥٢-١٧٨٣) كە لە تەمەنى بىست سالايدا بوو، سەرەراى نەبوونى ھىچ جۆرى تەجربەيەكى حوكمرانى، تاكه پاليوراوى بە دەستەوە گرتنى دەسەلاتى مىرنشينى ئەردەلان بوو (قاضى، ١٣٨٧: ٥٩). ريّك لەم كات و ساتانەدا كەريم خانى زەندىش لە چاو ركابەرانى دىكەى دەسەلات رووبەر و مەوداى قەلەم رەوەكەى بەرفراوانتىر ببوو و لە ژيّىر ناوى "وەكيىل الدولە" لە ئەسفەھانى كۆنە پىتەختى جارانى سەفەو ييەكان فەرمانرەويى دەكرد. خوولى يەكەمى حوكەرانى خىرەو پەرەرەكەن بەردەراوانتىر بىدوو و لە ژيّىر ناوى "وەكيىل الدولە" لە ئەسفەھانى پىتەختى جارانى سەفەو ييەكان فەرمانرەويى دەكرد. خوولى يەكەمى حوكەرانى خسرەو پەرەرەلەن كەنچەر بەردەرانى خەرەمانىرەويى دەكرد. خوولى يەكەمى حوكەرانى خسرەو پەرەرەلان بەدەستەيە مەرداوانتىر بەرەرانىيەكى دەرەكى جىلەوى دەسىرەرانى خىرەرە پەرەرەلەن بەدەستەيە كەردەرە بەيەكان فەرمانرەويى دەكرد. خوولى يەكەمى حوكەرانى خەرەرە پەرەرەلەن بەرەروانى خەرەرانى دەرەرەرەرەرە بەرەرەرەنى بەردەرەرە مەرەرەرە پەرەرەلەن بەدەستەرە كەردەرەرەرەن بەرەرەرەرەرە بەرەرەرەرەنى بەردەوامى سەلىم بەرە بابان، بۆ ماوەى نزيكەي چوار سال (١٧٥٧-١٧٥) بە ناچارى حوكەرانى ئەردەلانى رادەستى سەلىم پاشا كرد (مەستورەرە، ٢٠٠٠ دەرە).

لهم كاتانهدا كه ولاتى ئيرانيش به دۆخيكى هەستياردا تيدەپەرى، ميرى ئەردەلان به مەبەستى گەرانەوە بۆ سەر تەختى دەسەلات، به پلانيكى زيرەكانە و بە سوود وەرگرتن له ركابەرايەتى ديرينى نيوان كەريم خانى زەند و محەممەد حەسەن خانى قاجار، خۆى له خانى قاجار نزيك كردەوە و بە پالپشتى ناوبراو توانى جاريكى ديكە بە دەرپەراندنى سەليم پاشاى بابان له سالى ١٧٥٦، جلەوى فەرمانرەوايى ميرنشينەكەى بەدەستەوە بگريت (اردلان، ٢٥٣٦: ٢٠). ئەگەرچى له ماوەى چوار سالى حوكمى سەليم پاشا له ميرنشينى ئەردەلان، ناوچەكانى ژير دەسەلاتى تا رادەيەك بووژابوونەوە، بەلام دواتر له ژير گوشارى خەلى ناردلان، دەريەن دەريەرانى ئەرمانى مىرەم بەلاتى دواتى جاريكى دىيكە بەدەستەرە بەر خەلەرە بەرەر بەلەر دەريەرانى ئەردەيدى دەسەرە دەسەرە دەريەراندىنى دەردەلان، ناوچەكانى ۋير دەسەلاتى تا رادەيەك بووژابوونەوە، بەلام دواتر لە ژير

له لايهكى ديكەوه به گويّرەى باسكردنى وقايع نگارى كوردستانى دواى يەكلابوونەوەى چارەنووسى حەسەنعەلى خانى كۆنە والى ئەردەلان، ھيّشتا ساليّك بەسەر حوكمى سەليم پاشا تيّنەپەرى بوو، كە خەلكى ناوچەكە دژى دەسەلاتى ناوبراو راپەرين. سەليم پاشا، كە بە زەحمەت توانيبووى گيانى خۆى رزگار بكا، بۆ ئەوەى سەر لە نوى دەسەلات بگريّتەوە دەست، بە باشى زانى بچيتە ژير سيّبەرى قاجارەكان (اردلان، ٢٠٠٥: ٢٢٨-١٣٠)، بەلام خانى قاجار (محەممەد حەسەن خان) كە بە وردى چاوديرى بارودۆخى ميرنشينى ئەردەلانى دەكرد، بۆ ريزگرتن لە دۆستايەتى و پيۆوەندى لە ميّژينەى ئەحمەدخانى كۆنە



هاوپهیمانی، خسرمو خانی کورِی ئهحمهد خانی، به میری ئهرده لأن دانا و رِموانهی سنهی کرد (وقایع نگار کردستانی،۱۳٦٤: ۱۰۹؛ سنندجی، ۱۳٦٦: ۱٤٧).

به گوێرەى باسـكردنى ھەنـدێ له مێژوونووسـه ناوخۆييەكـان، خـانى قاجـار بە مەبەستى رِێگەگرتن لە ھەر جۆرێ ھەڵگەرانێكى دىكە لە لايەن نەيارانى وەك خانەدانى ومكيلى، عەباباس خانى شاھسەوەنى بە دوو سەد سوارى چەكدار، بۆ پشتيوانى كردن لە ميرى ئەردەلان بەرەو سنەى بەرێكرد(مردوخ، ١٣٧٩: ٣٥٤). ديارە خانەدانى وەكيلى، لە بنەمالله كۆنەكانى نيشـتەجێى ميرنشـينى ئەردەلان بـوون، كە دواى خـانەدانى ئەردەلا نييەكـان خاوهنی پێگه و هێزی تايبهت بهخۆيان بوون و به درێژايی ماوهی بوونيان له دامودهزگای ڪارگێړێ و سياسـيى ميرنشـينى ئەردەلانـدا، جـێگە و پـێگەى ديـار و رۆڵـى گرنـگ و بەرچاويان له گۆړانكارييه سياسييهكانى ناو دەسـەلاتى ميرنشـينى ئەردەلان له مـاوەى سهده کانی دوازده و سێزده ی کۆچی له کوردستاندا ههبووه (بهرامی و مظفری، ۱۳۹۰: ۲۰-٦٦). خسرمو خان دواى بەدەستەوەگرتنى دەسەلات بۆ جارى دووەم، بۆ ئەوەى دۆخى نالەبارى سنهى پێتهخت، كه به هۆى هێرشهكانى زەندىيەكان له لايەك و سەليم پاشاى بابان له لايهكى دى رووى له خراپى پەشۆكاوى نابوو، له يەكەم ھەنگاودا زۆربەى دانيشتوانى ئەم شارهی بۆ قەلای حەسەن ئاوا گواستەرە (مردوخ، ١٣٧٩: ٣٥٤، مستوره، ٢٠٠٥: ١٣٢). دياره ئەم قەلايە يەكە ئەو چـوار كـۆنە قەلايـانە (زەئـم، پلنگان و مەريـوان) بـوو، كە بەر ئە دروستكردنی شاری سنه و كردنی به پێتهختی فهرمانړمواييهكهی، ناوهندی دهسهڵاتی ميرانی پێشووتری ئەردەلانىيەكان بوو. ئە ساڵى ١٧٥٨ئازاد خانى ئەفغان بە ھاندانى سلێمان پاشاى بابان و به بيانووى ئەوەى كەوا، رەونىدە كۆچەرەكانى سەرسنوورى نێوان ئەردەلان و بابان لە لايمن دارودهسته خسرهو خان ئازار دمدريّن، هيّرشي كرده سمر سنه و ئهم شارهي ئابلووقهدا (مستوره، ۲۰۰۵: ۱۳٤). دوای چەند شەرِيْکی بچووکی بێ ئەنجام، لەشکری ئازاد خان پاش دوازده رِفْرْ به بـــێ هــيچ دەســكەوتێكى بەرچـاو، وازيـان له ئــابلووقەدانى ســنه هێنــا و بەرەو بارهگاكانى خۆيان كشانەوە(اردلان، ٢٣٥٦: ٢٢).

دواى كوژرانى محەممەد حەسەن خانى قاجار لە سائى ١٧٥٨ لە شەرپتكى ناوخۆيى لە ناوچەى ئەستەر ئابادى گورگان، خوسرەو خان ھەستى بەوە كرد كەوا، كەريم خانى زەند، كە ئيتر تاكە فەرمانرەواى زۆربەى ھەريم و ناوچەكانى ئيران بوو، بە ھۆى ھەبوونى پيرەندىي گەرم و گورى ناوبراو، لەگەل خانى قاجار و خۆبە دوورگرتن لە زەندىيە كان، بە توندى ليتى رەنجاوە و رەنگە دىسان بە تەماى ئەوە بىخ، كە تۆلەى لىخ بكاتەوە (سىندجى، توندى ليتى رەنجاوە و رەنگە دىسان بە تەماى ئەوە بىخ، كە تۆلەى لىخ بىكاتەوە (سىندجى، رېكىخسىتنەوە و نۆرەنگە دىسان بە تەماى ئەرد بە كۆكردنەوەى سوپا و سەر لە نوى خىۆ رېكىخسىتنەوە و نۆرەنكە دىسان يە تەماى ئەرە بىخ، كە تۆلەى يە بى يەرە دوى (سىندجى، مەر زەرە يە ھەر زوو دەستى كەرد بە كۆكردنەوەى سوپا و سەر لە نوى خىۆ رېكىخسىتنەوە و نۆرەنكردنەوەى قەلا سەربازىيەكانى ناو قەلەممرەوى مىرنشىينەكەى و



پاراستنى دەسەلاتەكەى، خۆى لە خانى زەند نزيك بكاتەوە. بۆ ئەم مەبەستە، كاتىك لە سائى ١٧٥٩هەوائى گەيشتنى ئۆردووى كەريم خانى "وەكىل الرعايا"ى زانى، ئەحمەد خانى كورى بە ديارييەكى زۆرەوە ناردە لاى كەريم خانى زەند و گويرايەلى خۆى پيراگەياند (سنندجى، ١٣٦٦: ١٥٢)، ئەگەرچى وەقايع نگارى كوردستانى پيى وايە كەوا خسرموخان، دواى ھەستكردن بە مەترسى تولا سەندنەوەى خانى زەند، خۆى چوويتە لاى كەريم خان و گويرايەئى خۆى پى راگەياندووە (وقايع نگار كردستانى، ١٣٨٤: ١٠٩-١١) دواتر خسرمو خانى ئەردەلان، بۆ ئەوەى خانى زەند لە كردەوكانى خۆى دلانيا بكاتەوە، ئەحمەد خانى خانى ئەردەلان، بۆ شەرەى خانى زەند لە كردەوەكانى خۆى دلانيا بكاتەوە، ئەحمەد خانى بىت(كوردستانى، ١٩٨٩: ١٢٧).

له سالى ١٧٦٢سليّمان پاشاى بابان هيّرشى كرده سهر ناوچەى ئەردەلان، بەلام له مەريوان له لايەن سوپاى خسرەو خان تێڬ شڪا و ناچار بوو پەنا بۆ بارەگاى كەريم خان له شيراز ببا و ههر له ويْش توانى خانى زەند رازى بكا، كه له شويّنى خسرەو خان ببى به والى كوردستان (مردوخ، ١٣٧٩: ٣٥٦؛ پرى، ١٣٨٤: ٢٦٩)، تـاكۆ بەم شـێوەيە ميرنشـينى ئەردەلان به دەسەڭلاتى بابانەوە بلكێنێ. شايانى باسكردنە كەوا، كێشە كۆنەكانى نێوان ميرنشينى ئەردەڭان و زەندىيەكان و پٽوەندىي مىرى ئەردەڭان بە خانەدانى قاجار، كە لە ئەنجامدا بوو به هــۆى بـــێ بروايــى خــانى زەنــد به ميــرى ئەردەلان، يەكــێ له هۆكــارە ســەرەكـييەكانى سەپاندنى دەسەلاتى بابانەكان بوو بە سەر مىرنشىنى ئەردەلان. سليمان پاشا كە دەسەلاتى گرته دەست، نەك ھەر ملى بۆ عوسمانىيەكان نەدا، بگرە بۆ سەلماندنى گويْرايەلى خۆى به خانی زهند، ههر زوو عهلی خانی کوری به خيّزانهوه وهك بارمته، بوّ لای كهريم خان نارد. سلێمان پاشا بۆ مـاودى دوو سـال بە سـەربەخۆيى فەرمـانړەوايەتى بابـان و ئەردەلانى كرد(پـرى، ١٣٨٤: ٢٧٠؛ موسـوى نــامى، ١٣٦٨: ٤٧). سـلێمان پاشــا دواى شــهش مانــگ له پەنــابردنى بــۆ دەربارى زەند، له لايەن كەريم خانەوە بە سوپايەكى تێكەڵ بە ئەردەلانىيەكان و بابانەكان بهمهبهستى داگيركردنى شارەزوور، بەرەو ئەم ھەريمە بەريكەوت و بە بەزاندن و دركردنى ئەحمەد پاشاى بابان، كە لەلايەن وەزيرى بەغداوە لە شويّنى دانرابوو، دەستى بەسەر ھەريّمى شارەزوور داگرت، بەلام زۆرى پێنەچوو حاكمى بەغدا بە مەبەسـتى تەمبـێ كردنـى نـاوبراو رووی له کوردسـتانی بابـان کـرد( مـردوخ، ۱۳۷۹: ۳٦۷). له ميـانهی ئهو شـهرهی که له نێـوان سليّمان پاشا و سوپای حاکمی بهغدا روويدا، سليّمان پاشا شکا و دەسەلاتی له کوردستانی بابان دارما و زۆرى پێنهچوو به دەستى فەقـێ ئيبراھيم ناوێے، كە خەڵكى ئەردەلان بوو كوژرا (سنندجي، ١٣٦٦: ١٥٣).

به ڪوژرانی سلێمان پاشا له ساڵی ١٧٦٤به فهرمانی کهريم خان، عهلی خانی کوری جێگهی باوکی گرتمو و دمسهڵاتی میرنشینی ئهردهڵانی به دمستموه گرت، بهڵام



لمبهر ئموهی که له کارهکهیدا سهرکهوتوو نهبوو و خهنکی ئهردهنان لیّی نارازی بوون، دوای گهیشتنی وه فدیکک له پیاوماقوولانی ئهردهنانی بوّ بارهگای کهریم خان و داوای گهرانموهی خسرمو خان بوّ سهر دهسهناتی میرنشینی ئمردهنان، کهریم خان رازی دهبیّ به مهرجی به بارمته هیّشتنموهی ئه حمه خانی کوری له شیراز، عهلی خانی کوری سلیّمان پاشا له دهسهنات لابهریّت و دیسان فهرمانی میرایهتی بوّ خسرمو خان واژوّ بکات و رموانهی سنهی پیته خت بکاتموه(اردلان، ۱۳۸۷: ۱۵۵). به شیوهیه به لادانی عملی خانی کوری سلیّمان پاشا له حوکمرانی ئهردهنان، بوّ دواجار دهسهناتی بابانهکان له میرنشینی ئهردهنان نهما و پاشا له حوکمرانی ئهردهنان، بوّ دواجار دهسهناتی بابانهکان له میرنشینی ئهردهنان نهما و پاشا له حوکمرانی ئهردهنان، بوّ دواجار دهسهناتی بابانهکان له میرنشینی ئهردهنان نهما و باشا له حوکمرانی ئهردهنان، بوّ دواجار دهسهناتی بابانهکان له میرنشینی ئهردهنان نهما و باشا له حوکمرانی ئهردهنان میره کانی ئهردهنان و پاشاکانی بابان زوّری نه خایاند، چوونکه به گهرانهوهی خوسرموخان بوّ سنه میرنشینی ئهردهنان سهر له نویّ له لایهن ئهندامانی ئه به مالانیّی ده هرمانره ایه از قاسیلیه ای بی. ئی، ۱۹۹۷: ۲۰۰

گەرانەوەى خسرەوخانى گەورە، بۆ ئەردەلان و دانىشتنى لە سەر تەختى حوكمرانى، بە قسەى مىنژوو نوسانى ئەو كات، بە خۆشىيەكى گەورە و بە گەرمى پىشوازى لىخ كرا (سىنىدجى، ١٣٦٦: ١٥٢؛ مردوخ، ١٣٧٩: ٣٥٧). دىيارە دواى سەقامگىرى بارودۆخ و رىنىك و پىنىك كردنى كاروبارەكان، ولات رووى لە ئاوەدانى و گەشە كردنى ئابوورى و سەقامگىرى ئاسايش و ئارامى كرد. وا پىندەچىت ئەم جارە تا ١٥سالى دواى مردنى كەريم خان يانى تا سالى ١٩٧٤ز و كۆتايى فەرمانرەوايەتى زەندەكان پىزەندىيەكانى مىرنشىنى ئەردەلان لەگەل دەسەلاتى ناوەندى، جىگە لە چەند شەر و ھەلپرژانىكى بچووك و كاتى، تا رادەيەك باش بووبى و كەمتر تووشى كىشە و گرفتى گەورە بووين (كوردستانى، ١٩٨٩: ١٦٧).

خسرمو خان له خوونی سییمی فهرمانرمواییه کهیدا (۱۷۹۰-۱۷۹۳)، به شیومیه کی گشتی هه موو همونی خوی خسته گه پتاکو دوخی نابووری، سیاسی و کومه لایه تی دانیشتوانی میرنشینه کهی ببوژینیتموه و ولات ناومدان بکات و خه نک له نه هامه تی و بی دمرمتانی پزگار بکات و ولاتیش له شه پو ناژاوه و دووبه رمکی به دوور بگریت، تاکو دانیشتوانی میرنشینه که، له سینه ری ناشتی و ناژاوه و دووبه رمکی به دوور بگریت، تاکو مه به سند میری نه دولان داوای له سه چه دانیشتوانی قه نه مرموی ژیر دمسه لاتی خوی کرد تاکو هاوکاری یه بن له دووباره بنیاتنانه و و سه له نوی ناومدانکردنه و که تاکو هاوکاری یه بن له دووباره بنیاتنانه و و سه له نوی ناومدانکردنه و که نوژهنکردنه وی خرابی و ویرانییه کانی پابردوو و گه پانه وی مانباته کوچینراوه کان، که نوژهنکردنه وی خرابی و ویرانییه کانی پابردوو و گه پانه وی مانباته کوچینراوه کان، که نوژه در ابوونه وه له نه دامی می نه مالانی ده سه لاتی بابانه کان به زوری له نیشتیمانی خویان دوور خرابوونه وه له نه دوی نه ماوکارییه ژماره یه کان به زوری له نیشتیمانی خویان دوور خرابوونه وه دامی له نوی نهم داواکارییه ژماره یه کان به زوری له نیشتیمانی خویان دوور خرابوونه به سه دوی شه پانه و بوده ای به دوری ده مانه ناودار و زمنگینه کانی نه دولان، سه دوی شه پانه و بوده ای بنه مانه دوری ده به مرومت و سامانی خویان یارمه تید دری شرو خان بوون له دووباره گه شاندنه وه ی و به سه رومت و سامانی خویان یارمه تی دری خسرمو خان بوون له دووباره گه شاندنه وه و یی نه دی نه دریز و ی نه دریزه یانه دور نه دور کاره کانیدا، ه لای خسرمو خان بوون له دووباره گه شاندنه وه یه به مرومت و سامانی خویان یاره و ته در که دو که در که دور کره در که دور کره در که دور کره دان در دور کاره کانی درده کان به دریز که کاره کانیدا، ه دور خوان دار الایاله تی نوژه می که دور دان دروه می که دور کانی در در که دور که در که دور که و می که و که در که دور که در که دور که در که که درماوی که در که در که که در مره خان در در که که درماو کان در در که دور که در که که در در که که در که که در که دور که دار که کاره که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که که در که ما که که در که که در که که د



و چوار باخیّکی جوان و رازاوهی له خوّ دهگرت. ههروهها دهستیکرد به دروستکردنی کوّشکیّکی گهوره و ناوازه به ناوی خسرمو ئاوا، له ناوهندی شاری سنه، که دواتر بوو به ناوهندنی رایکردنی کاروباروکانی میری (سنندجی، ۱۳٦٦: ۱۵۳؛ وقایع نگار کردستانی، ۱۳۸٤: ۱۱۱).

به گوێرهی باسکردنی مهستووره خانمی ئهرده لأن، خسرهو خانی والی به درێژایی دوازده ساڵ، له ماوهی سالانی (١٧٦٥-١٧٧٧) سهرجهم هێـز و توانای خـۆی خسته گهر بـۆ سهپاندنی دادپهرومری و باشـترکردنی دۆخـی ژیانی دانیشتوانی میرنشینهکهی، تاکۆ لهو پهری ئاسوودهیی و تهبایی له ئاشتییهکی سهقامگیر و بـێ خهوش دا بـژین (مستوره، ٢٠٠٥: ۱۱۰۰). دیاره به هـۆی ئهم کار و کـردموانهی والـی و خـۆ بهدوورگرترت له ههر جـۆرێ ههڵسوکهوتی ناشیاو و خۆبهگهوره زانین، دانیشتوانی ئهرده لأن نازناوی " خان دهرویّش" یان پخ دابوو (بابانی، ١٣٧٧: ٥١). ئهگهرچی ئهو ئارامی و ئاسایشهی که له سـێبهری سیاسهته چاکهکانی والی هاتبووه ئاراوه زۆری نهخایاند و به هۆی کیّشهکانی ئیّران و عوسمانی سهر له نوخ گۆړانی بهسهرداهات و ئالۆزییهکان جێگهیان گرتهوه.

سائی ۱۷۷۲کاتیّک محهممهد پاشای میری بابان له بهر کیّشه ناوخوّییهکانی بنهمالّهکهیان و له تـولّهی دهستیّومردانی عـومهر پاشای حـاکمی بهغـدا له کاروباری میرنشینهکهی، پهنای برده بهر کهریم خانی زهند و له شیرازی پایتهخت ئاکنجی بوو تاکوّ له کاتی پیّویست پشتگیریی لیّ بکات بوّ ئهومی بگهریّتهوه سهر تهختی دهسهلاتهکهی، خانی زهند دیش نُهم دەرفهتهی قوّستهوه و به تهیارکردنی سـوپایهک به سـهرکردایهتی عهلیموراد خانی زهند به مهبهستی داگیرکردنی شارهزوور، له سالّی ۱۷۷۳هانی محهممهد (قاضی، ۱۳۸۷ : ۲۲). ئهگهرچی به گویّرهی باسکردنی نووسهری "تاریخی گوشا" پاشای بابانی دا، که جاریّکی دیکه جلهوی دهسهلاتی میرنشینی بابان به دهستهوه بگریّت سوپای هاوبهشی کوردانی گهرووس و سایین قهلا و ئهنگوران به سهرکردایهتی عهلیموراد خانی زهند له شهری دژ به کاربهدهستانی دهولهتی عوسمانی و هاندانی محهممه دیاشای بابان، له سهرمتادا سهرکروتینان بهدهست هیناوه بهلام، دواتر به هوّی بهدیلگرتنی عهلیموردا خانی زهند و پهرتهوازه بوونی سوپاکهی، کهریم خان ناچار دهبی جاریّکی دی نهزمرعهلی خانی زهند به سوپایهگی تازه به هانای پاشای ههاگام پیانان به دوستهری دی نیکروسای

واپيدەچيت ئەگەرى بەردەوامبوونى خراپى پيوەندىيەكانى نيوان زەندىيەكان و مىرنشىنى ئەردەلان بگەريتەوە بۆ پشتگىرى دەسەلاتى ناوەندى (زەندەكان) لە بابانەكان، كە ركابەرى سەرەكى بنەمالەى ئەردەلان بوون (بابانى، ١٣٦٦: ٥٣) ديارە مەبەستى زەندىيەكانىش لەم سياسەتە، لاوازكردنى دەسەلاتى عوسمانىيەكان بوو لە كوردستانى ژير دەسەلاتى بابانەكاندا. دواى ئەوەى سوپاى زەند توانى لە تنيسانى 1٧٧٦ز شارى گرينگ و



ستراتیّژیکی بهسرا داگیر بکات، دمولهتی عوسمانی دمیویست بهرمیهکی جهنگی له کوردستاندا بکاتهوه بۆ ئهومی ئیّران ناچار بکات هیّزمکانی خوّی له بهسرا بکیّشیّتهوه و سهرقالی کیّشهکانی کوردستان بن تا ئهرکی ئازادکردنی بهسرا ئاسانتر بیّ. بهم شیّومیه فهرمان بۆ حهسهن پاشای والی شارمزوور دمرچوو تا بچیّته بهرمی کوردستان (غضاری کاشانی، ۱۳٦٩: ٩٥).

به هۆى ئاماژەكردنى نووسەرى كتيبى دانسقەى "گولشەنى موراد" زۆرى پيناچيت، كە محەمـمەد پاشـاى بابـان، سـەرەراى ھەمـوو چاكەكـانى كەريـم خـان و پشـتگيرييە سەربازييە بەردەوامەكانى بۆ ئەوەى، كە جاريكى ديكە جلەوى دەسەلات لە بابان بگريته دەست، كاتيك لە لايەن عـومەر پاشاى حـاكمى بەغـدا، لە شوينى ئەحـمەد پاشاى بـراى دەكريتە حاكمى قەلاچۆلان و ئەحمەد پاشاى براى دەبەزينى و ئەويش بە ناچارى پەنا دەباتە بەر خسـرەو خـانى والـى ئەردەلان، محەمـمەد پاشا به سـوپايەكى دوازدە ھەزار كەسـى لە بەھـارى سالى ١٣٦٩، يىزى دەلەتە، مەمـمەد پاشا بە سـوپايەكى دوازدە ھەزار كەسـى لە بەھـارى سالى ١٣٦٩، يىزى دەلەتە، محەمـمەد پاشا بە سـوپايەكى دوازدە ھەزار كەسـى لە بەھـارى سالى ١٣٦٩، يىزى دەكـاتە سـەر مىرىنشـينى ئەردەلان (غفـارى كاشـانى، ١٣٦٩، ١٣٦٠ مەسـۆگەركردنى پشـتگيرى والـى بەغـدا بەلاينى يەردەلان (غفـارى كاشـانى، بە مەبەسـتى مەسـۆگەركردنى پشـتگيرى والـى بەغـدا بەلاينـى پيـدابوو، كە ئەكەر بيتـو لە رووى سەربازييەوە پشـتگيرى بكـرى، ئەردەلانى بىز داكيىر دەكـات، بـۆيه والـيش لەمـەسـتى سەربازييەوە پشـتگيرى بكـرى، ئەردەلانى بەغـدا بەلىرىن دەكوىت، بۆيـوى يە ئەكەر بيتـو لە رووى مەربازييەو، پشـدىكىرى بەخـرى، ئەردەلانى بە مىمىرەندەمـوى يەكەكەن بەريەي يە مەبەسـتى سەربازييەو، پشـيـدى يەخـرى دەكىرى بەغـدا بەلەيـرەمـدى يە يەلىرە يەپـەرى يە ئەكەر بيتـو ئە رووى مەربازييەو، پشـدىكىرى بكـرى، ئەردەلانى بە ئەخـدا بەئىيىر دەكـات، بويە و ئەي ئەرەيەرىيە سەربازيىيەو، پشـدىكىرى بەرى، ئەردەلائى بەيـرە يەخەرەن بەرەرىيە يە ئەلەرەرى يە مەربازىيەو، بە ھاناى دەنيريت و پيكەنە ئەردەلائى بە دەكـات، بويە ئەي ئەرەندى سوپاى رەرەرى، بە ھاناى دەنيريت و يېنكەنە، دەسـت بە كوشـتار و تالان و برۆييەكـى زۆر دەكەن (نورس، ١٩٧٩- ٧٢-٧٧-٧٧).

لەم كات و ساتە ھەستيارەدا، كە خسرەو خانى والى و ميرنشينەكەى لە ناكاوەو، بە ھۆى يەكى لە ھاوپەيمانە كۆنەكانى كەريم خان، تووشى ھێرشێكى بەربلاو دەبن، بە مەبەستى رێگەگرتن لەم ھێرشە بەرفراوانە و بەرگريكردن لە قەلامرەوى ميرنشينەكەى، دواى ئاگاداركردنەوەى كەريم خان، بە سەركردايەتى سوپايەك روو لە بەرەكانى شەر دەكەن. ھەر دوو سوپا لە ناوچەى "سەترەنجان"ى مەريوان پێكداھەلپرژان و لە ئەنجامدا سوپاى ئەردەلان تووشى شكستێكى سەخت ھات و زيانێكى زۆرى لى كەوت و ژمارەيەكى نۆرىشيان لى كوژران و ژمارەيەكيش بەديل گيران، بۆيە بەناچارى بەرەو سنە پاشەكشەيان زۆرىشيان لى كوژران و ژمارەيەكيش بەديل گيران، بۆيە بەناچارى بەرەو سنە پاشەكشەيان رزدىشيان لى كوژران و ژمارەيەكيش بەديل گيران، بۆيە بەناچارى بەرەو سنە پاشەكشەيان بەغدا بۆ سەر ميرنشينى ئەردەلان و شاندىمى بەدىل گيران، بۆيە بەناچارى بەرەو سنە پاشەكشەيان بەغدا بۆ سەر ميرنشينى ئەردەلان و شكانى سوپاى ھاوبەشى محەممەد پاشاى بابان و والى بەغدا بۆ سەر ميرنشينى ئەردەلان و شكانى سوپاى ھاوبەشى محەممەد پاشاى بابان و والى بەغدا بە سەر ميرنشينى ئەردەلان و تۆلە سەندىموە لە محەممەد پاشاى بابان و والى مەخىرە بە سەركردايەتى كەريەلەن و تۆلە سەندىموە لە محەممەد پاشاى بابان و والى مەھرەرە بە سەركردايەتى كەلىعەلى خانى زەند و زۆلەفەقار خانى حاكمى خەمسە، بەرەو مەيدانى شەر بەرى بەرى بەرى بەرى بەرىكەت مەرەلى سوپاى والى ئەردەلەر، وايكرە سوپايەكى مەمىدانى مەيدەن و تۆلە



پاشای بابان، ئەویش عومەر پاشای حاکمی بەغدای تێگەیاند و زۆری پێنەچوو، بە فەرمانی والی بەغدا لەشکرێکی ٤٢ ھەزار كەسی بۆ پشتیوانی محەممەد پاشای بابان خۆی گەیاندە بەرەكانی شەڕ(غفاری كاشانی، ١٣٦٩: ٣٦٦-٣٦٦؛ قاضی، ١٣٨٧: ٦٦، مستوره، ٢٠٠٥: ١٤٤).

سوپای یهکگرتووی زهندییهکان له یهکهم ههنگاودا، توانیان هیّرشی سوپای بابانهکان و والی بهغدا تیّکبشکیّنن و هیّزهکانیان له ناوچهکانی سهقز و بانه بیبهزیّنن و بهرمو سنوورهکان پامالّن. به سهرکهوتنی سوپای زهند، له ههنگاوی دووهمدا والی نهردهلّان و سوپاکهی توانیان سوپای هاوبهشی والی بهغدا و بابانهکان له شارمزووریش دهر بکهن. له لایهکی دیکهوه سوپای زهند ههتا کهرکووکیش نهوهستان و تهنانهت دوای دانانی نه حمهد پاشا به حاکمی قهلاچولان، به فهرمانی کهریم خان بهرمو سنووری قهلهمرهوی خوّیان گهپانهوه ( غضاری کاشانی، به فهرمانی کهریم خان بهرمو سنووری قهلهمرهوی خوّیان سهرکهوتن لهم شهرهدا، ژمارهیهکی زوّر له دیلهکان و بریّک له خانهدانه زهنگینهکانی بابانی، له تولّهی کردموه کوّنهکانی سایّمان پاشا و محهمهمه پاشای بابان، بهرمو سهرویتن له تولّه کردموه کوّنهکانی سایّمان پاشا و محهمهمه پاشای بابان، بهرمو

میرنشینی ئەردەلان له سەردمی میراتگرانی كەریم خانی زەند:

به مردنى كەرىم خانى زەند لە سالى ١٧٧٩ و ئەو زۆرانبازىيەى لە لايەن مىراتگرانى فەرمانپووايى بۆ بە دەستەوەگرتنى دەسەلات بە دواى خويدا ھيّنا، بۆ ماوەى نزيكەى ١٠ سال دريّـ ژەى كيّشا و بووە ھۆى ئەوەى ھيّزەكان بە شـيّوەيەكى تـر دابمەزريّـنەوە. كاتيّـك زەنــدىيەكان لە ناوخۆيـان شـمپيان بوو و دواتـريش بە ناچارى پووبەپرووى ھيرشـەكانى ليّكدانەبپراوى قاجارەكان بوون، خسرمو خان ئەم دەرفەتەى بە چاكى قۆزتەوە و دەسەلاتى خۆى باش قايمكرد. ميرى ئەردەلان بە سوود وەرگرتن لە ناكۆكى نيّوان ھەردوو بەرەى دزبەيەك (زەندىيەكان لە قاوخۆيـان شـمپرىان بە سوود وەرگرتن لە ناكۆكى نيّوان ھەردوو بەرەى يىتى بەرژەوەندىيەكان و قاجارەكان بە سوود وەرگرتن لە ناكۆكى نيّوان ھەردوو بەرەى پنى بەرژەوەندىيەكانى و قاجارەكان) و ھەروەھا ئەنجامدانى كۆمەلاكى يەلىرازى، بە پنى بەرژەوەندىيەكانى خۆى لەو پەرەشە سياسىيە ئالۆزەى دواى مردنى كەرىم خان، توانى بە ئەردەۋە سەربەخۆيى بە دەست بيّنيت (كوردستانى، ١٩٨٩: ١٦٩) دەكرى بېوترى مىرى كردەوە سەربەلانى ئىزى بەرىرى ئەردەلان دەيات دەرىيە ئەردى يەرەرى بەرەنى بەرەرى پنى بەرژەوەندىيەكانى خۆى لەو پەرەئى ئەرەرەم ئەندېرەندى كۆمەلەرى بەرەرى مىرى پنى بەرۋەوندىيەكانى خۆى لەي پەرەن يەرەرەم ئەندېرەرىتەرەرى دەرى مەرىنى يەرەرى بەيدى ئەيرى پنى بەردەۋەندىيەكانى خۆى ئەي پەرەرەي سەربازى بە سورە دەرى بەرەرى بەيەرى يەرى بەرەر پنى بەردەۋە سەربەنى بەلەرەرى بەي دەست بىينىت (كوردستانى، ١٩٨٩، يەرە) دەي بە ئەردى يەرەرى مىرى كەردەۋە سەربەنى كەرەن كاندى كرد ئەر زۆرانبازىيەى، كە فەرمانپەرەكانى ئىيرى دەيان كردەۋە سەلماندى، كە دەتوانى بە سەربەخۆيى فەرمانپەيوايى مىرىنشىنى ئەردەلان بىكەت و ئە تەنىگوچەلەمەكانى بەردەمى بىپاريزىت (قاسىلىھ،قا، ١٩٩٠ يەر).



ولات نهما و زۆربهی ههره زۆری ناوچه و ههریدمهکانی ئیرانی ئهوکات تووشی شلهژاوی و کوشتاری ههرهمهکی و تالان و فهرهوودکردنی بیسنوور بوون. گۆرانکارییه ناوخوّییهکانی ئهردهلان و رووبهروو بوونهوهی گهوره پیاوانی رکابهری خسرهو خان به پیلانی محهممهد رهشید بهگی وهکیل، تای تهرازووی هیزهکانی ناو میرنشینی ئهردهلانی لاسهنگ کرد و زوّری نهبرد عهلیموراد خانی زهندیان به لابردنی والی ئهردهلان هاندا(سنندجی، ۱۳٦٦: ۱۰۵؛ قاضی، ۱۳۸۷: ۷۰-۷۱).

به باومړی رۆژهه لاتناس و کوردناسی ناوداری رووس خاتوو "یقگینینا ئیلینچنا قاسیلیهقا" دیاره په په سهندنی هیّز و سهربه خوّیی خسرهو خان، ببووه مایهی توو په بوونی رکابه رهکانی کورد و غهیره کورد، بوّیه به به ردهوامی همولّیان دهدا خسرهو خان به یه کجاری له سهر کار لابه رن، له وانه بنهمالهی "وهکیلهکان"<sup>(۱)</sup> که له میّژ بوو دژی ده سه لاتی خسرهو خان پیلانگیرییان ده کرد. دیاره پیلانی ناحهزان کاریگه ری هه بوو له سهر برپیاری عه لیموراد خانی زهند، بوّ وهلانانی خسرهو خان و دانانی "کههزادخانی ئهرده لان" له شویّنی و راگرتنی خسرهو خان له ئیسفه هان له سهرهتای سالی ۱۸۰۰ دا، بوّ ماوهیه کی کورت. شویّنی و راگرتنی خسرهو خان له ئیسفه هان له سهرهتای سالی ۱۸۰۰ دا، بوّ ماوهیه کی کورت. هه رچه ند زوّری پی نه چوو سوپای جه عفه رخانی زهند دوای تیّکشکاندنی له شکری عه لیموراد خان، شاری ئیسفه هانی داگیر کرد و سهر له نوی خسرهو خان توانی جلهوی ده سه لاتداری میرنشینی ئه رده لان وه کاران بگریّته دهست( قاسیلیه قا، ۱۹۹۲: ۲۰–۲۰).

واپيدەچيت كە خسرەو خانى والى لە دواى مردنى كەريم خانى و شلەژانى دۆخى ناوخۆى ئيران، ھەموو ھەولى خۆى خستۆتە گەر، بۆ ئەوەى سەربەخۆيى ميرنشينەكەى لە بەرامبەر ھەرەشەى ميراتگرانى خانەدانى زەند و چاوتيپرينى پاشايان بابان لە قەلممرەوى ئەردەلانييەكان بپاريزيّت، چونكە لە سالى ١٧٨٠لە يەكى لە راپۆرتە ميژووييەكاندا ئاماژە بەوە كراوە، كەوا خسرەو خانى والى و محەممەد خانى كورى ئيسماعيل خانى فەيلى والى لورستان، لە كاتى بە ريّكەوتنى عەليموراد خانى زەند (١٧٨١-١٧٨٠) لە ئەسفەھان ھاوريّتييان نەكردووە، ئەگەرچى والى لو محەممەد خانى كورى ئيسماعيل خانى فەيلى والى يېشكەشكردنى سەدان ئەسب و ھەزار سەر مەر، كەوتە بەر سيلەى لييوردنى خانى زەند، بەلام بيدەنىگى و بيّھەلويّستى خسرەو خانى والى لە مەر دلدانەوەى عەليموراد خانى زەند، بەلام بيدەنىگى و بيتەدەئ ئەسب و ھەزار سەر مەر، كەوتە بەر سيلەى لييوردنى خانى زەند، بەلام بيدەنىگى و بيتەلويّستى خسرەو خانى والى لە مەر دلدانەوەى عەليموراد خانى زەند، بەلام بيدەنىگى و بيتەلويّستى خسرەو خانى والى ئە مەر دىدانەوەى عەلىموراد خانى زەند، بەلام بيدەنىگى دوتىر، كەردىنى والى ئەرەيەن بەيتى دەرتىرەن بەن بەر سىلەى دەردىنى خانى زەند، بەلام بېدەنىگى مەيەستى ئىرەردىن والى ئە مەر دىدانەوە يەردى بەنى دەيدىرەنى بەيدىرەنىيەكەر بەلام بېدەنىگەرەتى بە مەردىن يەندى يەنى دەندەر بە تىردىنى بەيلەر بىدەن يەيدى يەيدى بەيدىرەنى بەيدەن بەيدىنى دەندى بەيدى بەلى بەيدەن يەيدى بەيلىرە

دواى مـاوەيەك عەليمـوراد خـان بە مەبەسـتى هێشـتنەوەى پێوەنـدييەكانى لە گەڵ والى ئەردەلان، فەرمانيدا، رەزا قولى خانى براى والى ئەردەلان، كە پێشـتر لە لايەن محەمـمەد سادق خـانى زەنـدەوە دەستبەسـەر كرابـوو ئـازاد بكرێت و بە كۆمەلێـك ديـارى و خەلاتـى



شایسته بۆ خسرەو خان، بەرەو ئەردەلآن بەرىّى بكرىّت. بەلآم سەرەراى ئەم ھەلۆيّستە باشەى خانى زەند و بە سەلآمەت گەيشتنى براى والى بۆ سىنە، دىسان خسرەو خان ھىچ گۆرانكارىيەكى ئە پيۆەندىكردن بە خانى زەند ئە ھەلسوكەوتەكانىدا نەھاتە ئاراوە، بۆيە مەئيموراد خان بريارىدا مىرى ئەردەلآن تەمبى بكات. بۆ ئەم مەبەستە بە فەرمانى خانى زەند، ئە سائى ١٧٨٢سوپايەك بە سەركردايەتى محەممەد جەعفەر خانى زەند، بە مەبەستى بەجى گەياندنى فەرمانى گەورە خانى زەند و ھەروەھا بەرپرچدانەوەى ھەرەش مكانى عەبدولالا پاشاى بابان ئە ناوچە سنوورىيەكان، بەرەو مىرنشىنى ئەردەلآن بەرىّى كەوت (غفارى كاشانى،

هەر ئەوەندەى كە سوپاى زەند، ئە ھەمەدان نزيك بوونەوە، عەبدوڭلا پاشاى بابان و هيّزەكەى بەرەو قەلاچولان پاشەكشەيان كرد. ئە لايەكى ديكەوە رەزا قولى خانيش كە بەينى ئەگەل خسرەو خانى براى باش نەبوو، بە پالپشتى ژمارەيەك ئە كوردانى ئەردەلان بەتەماى دەستبەسەركردنى خسرەو خانى والى بوو، بەلام بەر ئە وەى كە دەستييان پى بەتەماى دەستبەسەركردنى خسرەو خانى والى بوو، بەلام بەر ئە وەى كە دەستييان پى بىگات، والى ئە گەل ژمارەيەك ئە دەست و پيوەندەكانى بەرەو ئەسفەھان ھەئەلەت و دواتريش بە ناوبژيوانى پياوماقولان و ريشسپيانى زەند و ئەردەلان پاش داواى ئيبوردن كردن ئە عەئيموردا خان، كەوتە بەر سيلەى كەرمى خانى زەند. خسرەو خانى والى بۆ ماوەى شەش مانگ بى ئەوەى ھىچ جورى فەرمانىكى بەسەردا بسەپينىرىت، دوور ئە تەشريفاتى پىويستى والىگەرى، ئە بارەگاى عەئيموراد خانى زەند مايەوە (غفارى كاشانى، ٢٥١-٢٥٢).

به گويّرهى باسكردنى بابا مەردۆخى كوردستانى له كات و ساتە ھەستيارەكاندا، چ له لايەن خسـرەو خـان و چە له لايەن بابانەكانەوە ھەولّـى ئەوە دراوە تـاكو پيّوەندىيەكانيان باشتر بكەن، بۆ نمونە كاتيّك خسرەو خان برياريدا بەرەو ئەسفەھان ھەلّبيّت، فەرمانى بە كەس و خزمەكانى خۆيدابوو، كە لە كاتى ھەستكردن بە مەترسى خۆيان لاى بابانەكان بشارنەوە. گوايە كاربەدەستە سياسى و سەربازييەكانى ئەردەلان و بابان لە كاتى تەنگە تاويدا ھەستييان بە دوژمنە ھاوبەشەكانيان دەكرد، كە سەدان سال بوو ئەمانيان لى تىغدابوون، بۆ ئەوەى ملكەچيان بكەن و بۆ بەرژەوەندىيە تايبەتييەكانيان

ئەگەرچى دەستبەسەرى لە ئەسفەھان و دوور كەوتنەوە لە دەسەلات بۆ خسرەو خانى والى، زۆرى نەخايانىد و جاپيكى ديىكە جىلەوى فەرمانپەوايى بەدەستەوە گرت، بەلام ئەم ھەلسوكەوتەى عەليموراد خان وايكرد كە جاپيكى دى پيوەنىدىيەكانى نيوان خانەدانى زەند و ئەردەلانييەكان پوو لە كزى و ساردى بكات. دواتريش پيكداھەلپپرژانى خسرەو خانى والى و ئەللاقولى خانى زەنىگەنەى بەگلەربەگى كرماشان و ھەروەھا دەست بە سەر داگرتنى ھەندى لە ناوچە گرنگەكانى ھەمەدان و ويلايەتى كرماشان و نافەرمانى كردن



بەرامبەر بە ويست و داواكارييەكانى زەندييەكان، كە فەرمانپەواى فەرمى ئيدران بوون، وايكرد كە جەعفەر خانى زەند( ١٧٨٥-١٧٨٩)يش ھەر ئەوەندەى كە جلەوى دەسەلاتى بەدەستەو گرت دژايەتى خسرەو خانى كرد و بريارى دا، كە لە دەسەلات دوورى بخاتەوە. كاتيك خسرەو خانى والى ھەستى بە پلانى جەعفەر خانى زەند كرد، توانى بە يارمەتى وەرگرتن لە كوردان گەرووس و خەمسم و كۆكردنەوەى سوپا و سەرلەنوى خۆ ريكخستنەوە، بە سوپايەكى توكمە لە پشتيوانى كردنى ئيسماعيل خانى برازاى كەريم خانى زەند، كە حاكمى ھەمەدانيش بوو، بۆ دەستەمۆكردنى دەسەلاتى ناوەندى لە گەل خانى زەند، كە حاكمى ھەمەدانيش بوو، بۆ دەستەمۆكردنى دەسەلاتى ناوەندى لە گەل خانى زەند، كە حاكمى ھەمەدانيش بوو، بۆ دەستەمۆكردنى دەسەلاتى بارازاى كەريم خانى زەند، كە حاكمى ھەمەدانيش بوو، بۆ دەستەمۆكردنى دەسەلاتى ئاوەندى لە گەل

بەم شـيوەيە تـا كۆتـايى ژيـانى سياسـى جەعفەرخـانى زەنـد ئە سـائى ١٧٨٩، ئەشكركێشى جەعفەرخـان بـۆ سـەر قەئەمـرەوى خسـرەو خـان و ناڧەرمـانى و ھەٽـگەران و بەرپرچدانەوەكانى والى ئەردەلان بە سەر ويست و ئامانجەكانى خانى زەند، وێراى ھەمـوو كێشە و گرفتە ناوخۆييەكانى نـاو ميرنشينى ئەردەلان بەردەوام بـوو و خسـرەو خانى والى سەرەراى ئەو ھەمو تەنگەژە و گرفتەكان، توانى درێژە بە دەسەلاتى خۆى بدات و ئە بەرامبەر خۆى بكات و بە چاكى بيانپارێزێت(بابانى، ١٣٧٩: ٥٢؛ غفارى كاشانى، ١٣٦٩: ٢٠٠-٢٠٠). بە خۆى بكات و بە چاكى بيانپارێزێت(بابانى، ١٣٧٥: ٢٥؛ غفارى كاشانى، ١٣٦٩: ٢٠٠-٢٠٠). بە كوێرەى باسكردنى قاسـيلىەقا، ھەندى ئە سەرچاوە مێرووييە ناوخۆييەكان بە راشكاوى توخۆى يودەسـتى ھۆينانە دەكەن كە خسرەو خانى والى، ئە شەرەكانىدا دژ بە نەيارانى باسى ئەو سەركەوتنە مەزنانە دەكەن كە خسرەو خانى والى، ئە شەرەكانيدا دژ بە نەيارانى ياوخۆيى وەدەسـتى ھۆيناون، بە تايبەتى دەست بە سەرداگرتنى ژمارە يەك ئە ناوچەكانى ھەروەھا دەستبەسەرداگرتنى ناوچەي گەنى، سەعد ئاباد، سونقور و ديناوەر ئە سائى، ١٩٧٤ ياوخۆيى وەدەسـتى ھۆينانە، بە تايبەتى دەست بە سەرداگرتنى ژيىارە يەك ئە ناوچەكانى ھەروەھا دەستبەسەرداگرتنى ناوچەي كەنى بەيە ئاباد، سونقور و ديناوەر ئە سائى، ١٧

دياره خسرمو خانى والى هەوللى داوه بە باشترين شيۆه سوود لە ئالۆزى و پەشۆكاوى دۆخى نالەبارى ئيرانى دواى مردنى كەريم خانى زەند، سەرەپاى پاراستنى سنوورى قەلمەرەوى ميرنشينەكەى فراوانتريش بكات (اردلان، ٢٣٥٦: ٧٥). ئەم سەركەوتنانە بايەخى سياسى گرينگييان ھەبوو، چونكە ئەللاقولى خانى زەنگەنەى حاكمى كرماشان، يەكيك بوو لە داواكارانى تەختى پاشايەتى ولاتى ئيران و زەندىيەكانيش سەرەپاى ليك ترازان و پيكداھەلپرژانى دۆخى ناوخۆييان، ھيشتا بە دەسەلاتدارى فەرمى ئيران دەناسران (مردوخ، ١٣٧٩: ٢٨٩-٣٩). زانيارييەكانى ميژوونووسانى ئەردەلانى سەرارەت بە سەركەوتنا



محهممهد هاشم ئاسفى ئەسفەهانى، نووسەرى رستم التواريخ، پشتگيرى دەكريّن و دانى پيّدا دەنريّت، كە خسرەو خان و ئەلّلاقولّى خانى زەنگەنە ھەردووكيان داواكارى تەختى پاشايەتى ئيّران بوون (سلطانى، ١٣٨١: ج٢و٣/ ٦٤١) ھەر وەكوو ماھشەرەف خانمىش ھەمان بۆچونى ھەيە (كوردستانى، ١٩٨٩: ١٣٧).

ديــاره دواى فراوانبــوونى مەوداى دەســـەلاتى ميرنشــينى ئەردەلان، راوێژكــارانى كۆشكى ميرى به پەسەند يان نەزانيوه، كە خسرمو خان ئەم ئاواتە جێبەجـێ بكات، بۆيە دوای ململانێيهكی زۆر، مير دەست دەكا به ئازاد كردنی ديلهكان و به نووسينی نامهيهكی بەنىدەيى و پێشكەشـكردنى دەسـكەوتى شـەرەكان بـۆ خـانى قاجـار (ملكـم، ١٣٨٣: ٤٩٦)، گوێرايهڵی و ملکهچبوونی خۆی بەرامبەر بە دەسەڵاتی تازە پێگرتوويان رادەگەينـێ و بەرەو شارى سنه دەگەرينتەوە، بەم شيۆەيە گەورەترين ھەٽى زيرين بۆ گرتنى پينتەختى ئيران لە دەست دەچێت (ڤاسيليەڤا، ١٩٩٧: ٧١). ديارە ئاغا محەممەد خانى قاجار(١٧٩٤-١٧٩٧) لەم كات و ساته هەستيارانەدا، بەرامبەر بە خسرەو خان ھەست بە مەترسىيەكى زۆرى دەكرد، بۆيە لە سالی ۱۷۸۷به مهبهستی داگیرکردنی میرنشینی ئهردهلان، به سوپایهکی گهوره و گران رووي له شاري ههمهدان کرد، بهلام دواتر ويستي به بانگه شهيهکي شهکراوي خسرهو خان ميوان بكات و له ناوى بهريّت. خسرهو خانيش كه پيّشتر له مهبهستى خانى قاجار تێگەيشـتبوو، دواى دەرچـوون له سـنه، چـوونى خـۆى بـۆ ئەوێ دووا خسـت و به نـاردنى راسپاردەيەكى ژيرانە داواى لێبوردنى لە خانى قاجار كرد (مردوخ، ١٣٧٩: ٣٦٩-٣٧٠). ئەمەش بێڪومان نيشان دمدا ڪه پێومندي نێوان خاني قاجار و ميري ئەردەڵان ھەرگيز ئاشتييانه نەبووە، سەرەراى ئەمەش سەفەرى مىرى ئەردەڭان بۆ تاران دواى چەند سالێك ئەنجامدرا و ئاغا محەممەد خانيش دواى پێشوازى كردن له والى، ھەر ئەوەندەى دەرفەتى بۆ ھەڵكەوت، پيلانى له ناوبردنی و کوشتنی والی جێبهجێ کرا و خسرهوخان به هۆی خواردنێکی ژههراوی به خراپی نهخۆش کهوت و دوای چهند ساڵ مانهوه به دیلی، سهرئهنجام میری ئهردهڵان له سالی ١٧٩٣به فهرماني خاني قاجار دهكوژريّت و لهناو دهچيّت( كوردستاني، ١٩٨٩: ١٤٠).

كەسايەتى خسىرەوخان، كە بە گەورە ناويان بىردووە، ويّـراى گشت ھەلّـبەز و دابەزەكانى ماوەى حوكمرانييەكەى جيّگەى سەرەنج و بايەخى زۆرە. ئەمە لە ھەموو شت و لە ھەر كردەوەيەكيدا، كە ميّژوونوو سانى كۆشك تۆماريان كردووە يا خود شاعيران پيّيان ھەلْگوتووە ھەولْيداوە لە "شا" بچيّت. بۆ نمونە، لە نووسينەكانى ماھشەرەف خانمىدا ئاوا ميرى ئەردەلان دەبينين، كە خۆيان ويستوويانە وابيّت: سەركردەى ھەموو كوردان، سەنتەرى دونيا، شاھەنشا يان شاى شايان(قاسيليەقا، ١٩٩٧: ٢٢).

دوای مردنی خسـرموخان و به هـاتنی لـوتفعهلی خـانی (۱۷۹۳-۱۷۹٤) مـامی بـۆ سـهر تهختی فهرمـانره وایـی، ورده ورده ملکهچبـوونی والیـانی ئهردهلان له ئاسـت سیاسـهتی شـایانی



قاجار، له لاپەرەكانى مێـ ژوودا بەديار دەكەوێت. شايانى قاجارىش دواى ئەوەى، بە وردى شارەزاى تايبەتمەندىى كەسايەتى مىرانى ئەم خانەدانە و بايەخى لە پادەبەدەرى قەلەمپەوى مىرنشىنەكەيان دەبن، بە تێپەپبوونى كات لە پێگەى بەكارھێنانى سياسەتى جۆراوجۆر، بۆ پامالاينى دەسـەلات و دوورخسـتنەوى يەكجارەكيان ھەمـوو ھەولايّك دەخەنە گەپ، تا لە كۆتاييدا بە سوود وەردگرتن لە لاوازى و بى دەرەتانى كەسايەتىيە لاوازەكانى ئەم خانەدانە، لە سالى ١٨٦٧ ناسـرەددىن شاى قاجار بە دانانى مامى خۆى بە حاكمى كوردسـتان، بۆ ھەتاھەتايە كۆتايى بە دەسـەلاتى ، دەسـەلاتى ئەم بىمىيەرى يەكەرىيەن كەسايەتىيە ئەرەزەتى يە ھەتاھەتايە كۆتايى بە دەسـەلاتى قاجار بە دانانى مامى خۆى بە حاكمى كوردسـتان، بۆ ھەتاھەتايە كۆتايى بە دەسـەلاتى ئەم بنەمالەيە دىنىيەت (كوردسـتانى، 1٩٨٩؛ ١٣٠-ەردىتى ئەم بىلەمالەيە دىنىيەتى بەرەرەتىدى ئەم ئەرەرەتە ئەرەرە ئەلى ئەم ئەمەرە ئەم ئەلەدىدە،

#### كۆبەند:

- گۆڕانكارىيە ناوخۆييەكانى ئىزانى دواى مردنى نادرشاى ئەفشار تا كۆتايى دەسەلاتى خانەدانى زەندىيەكان، بۆ مىرنشىنى ئەردەلان ھەلكىرى كۆمەلىخ رووداوى كرنكى مىز رويى، سياسى، ئابوررى و كۆمەلايەتى بوو. لەشكركىشىيە بەردەوامەكانى ركابەرانى تاج و تەختى دەسەلاتى ناوەندى بۆ سەر ئەم مىرنشىنە دەولاەمەندە، بە مەبەستى كلدانەوەى باج و پيتاكى پتر، بۆ دابىنكردنى تىزچووى شەرەكانيان، بە ئاراستەى لاوازكردن و دەستەمۆكردنى فەرمانرەوايانى ئەم ھەرىمە دەولاەمەندە ھەنگاوى نا.
- سەرەتاى دروستبوونى كێشە و تێكچوونى پێوەندىيەكانى نێوان مىرنشىنى ئەردەلان و خانەدانى زەند، بەر لە بەدەستەوە گرتنى دەسەلاتى كەرىم خان لە ئێران، بۆ سالى ١٧٤٩ دەكەرپٽتەوە. كاتێك حەسەنعەلى خانى ئەردەلان دژ بە خانى زەند، بە ھاناى مێهرعەلى خانى تەكەلوى حاكمى ھەمەدان دەچێت و لە مىانەى شەرپٽكى سەختدا، دواى كوشتنى ژمارە يەك لە ناودارانى زەندىيەكان، ھاوكات مهرعەلى خانى تەكەلوى كۆنە دوژمنى خانى زەندىش لە تەنگەژە و ئابلووقەى زەندىيەكان رزگار دەكات و دواترىش بە تالانكردنى ئۆردووى كەرىم خان و دوور خستنەوە و كۆچپتكردنى زۆرە ملێيانەى چوارسەد بنەمالەى لەك، لە خانەدانى زەندىيەكان دەبێتە ھۆى بنياتنانى دوژمنايەتيەكى قوول لە نێوان ھەردو بنەمالەدا، كە وەك مىراتىكى مالۆيران بۆ مىراتگرانى ھەردوو بنەمالە بەجى دەمىينىت.
- کەرىم خانى زەند دواى ئەوەى وەك فەرمانرەواى فەرمى دەوللەتى ئىران دەسەلاتى گرتە دەست، بە سەپاندن و پىداگرىكردن لە سەر سىاسەتى پشتگىرى و ھاندانى بابانەكان بووە ھۆى گرژبوونەوە و بەلارىدابردنى پىوەندىيەكانى نىيوان خانەدانى زەند و ئەردەلانىيەكان، ھەر بۆيە ئەم سىاسەتە ھەللەيە دواتر وەك مىراتىكى نابەجى بۆ فەرمانرەوايانى پاش كەرىم خانىش، بە جىما و ئەنجامەكانىشى جىگە لە



پێڪداههڵپرژانی بهردموام و شـهری لابهلای وێـرانڪهر، هـيچ دمسـڪهوتێڪی ديـڪهی بـۆ دانيشتوانی ئهردهلان به جێ نههێشت.

- هێرشی لابهلای بابانهکان بۆ سهر میرنشینی ئهردهلان، جگه له کوشتاری خهلکی بێ دمرمتانی ئهردهلان و بابان و تالانی و برۆی سهروهت و سامانییان، هاوکات ببووه هـۆی کۆچپێکردنی زۆره ملێیانهی ژمارهیهکی بهرچاو له خانهدانه ناودار و زهنگینهکانی ههردوولا بـــۆ ناوچهکانی ژێـر دهسـهلاتی یهکتـر و تێـدابران و مـالویرانی ناوچهکوردییهکان.
- سەرەپاى تەنـگەژە و گرفتە ئە بـن نەھاتووەكانى ناوخۆيى و دەركى ئە ماوەى فەرمانپەوايى خسرەو خانى ئەردەلان، ئەم ميرە توانى ئە ئاست زۆربەى ھەرە زۆرى كيشەكانى بەردەم خۆى و ميرنشينەكەى و تەنانەت چەندين جار لادان و دوور خستنەو ئە دەسـەلات، سەركەويت و ھەتا ئە تواناى دابوو و ئە دەستى دەھات ھەوللى دا، كە سنوورى قەئەمرەوەكەى بپاريزى و ھەندى جاريش بەرفراونترى بكات، بەلام ئە بەر ئەوەى كە سەردەمى فەرمانپەواييەكەى پر بوو ئە گير وگرفت و شەپ و ئەشكركيشى ناوخۆيى و دەرەكى، دەرفەتى ئە بارى بۆى رينەكەوت تاكۆ ئە سايەى ئارامى و ئاسايشى پيويست، ميرنشىنەكەى ئە پرووى ئابوورى و ژيانى ئاسايى ببوژينيتەوە و ئاودانترى بكات.

#### پەراويۆزەكان:

۱- به نیسبهت پیشینهی کۆنی لوړهکان تا کۆ ئیستا له لایهن تویژهره میژووییهکانهوه مشت و مریکی زۆری له سهر کراوه. بۆ زانیاری زیاتر بروانه: مینورسکی، څلادیمیر (۲۰۰۲ز)، مینورسکی و کورد، وهرگیرانی ئهنوهری سولتانی، دهزگای موکریان، همولیر؛ امان الهی بهاروند، اسکندر (۱۳۷۰هش)، قوم لر، نشرآگاه، تهران؛ هدایتی، هادی (۱۳۳۱هش)، تاریخ زندیه، انتشارات جام، تهران؛ صداقت کیش، جمشید (۱۳۸۱هش)، کردان پارس و کرمان، انتشارات صلاح الدین ایوبی، ارومیه؛ رجبی، پرویز (۱۳۸۹هش)، کریم خان زند و زمان او، نشر کتاب آمه، تهران.



- ۲- "لەك" تيرە يا خود هۆزيكى هەرە گەورەى لورەكان دەژميردرى و وەكو زۆربەى هۆزەكانى ترى لور شيعە مەزھەبىن و بە زاراوەى لەكى كە جۆريكە لە شيوەزارى ئاخاوتنى كوردستانى رۆژھەلات، دەدوين. بۆ زانيارى زياتر بروانە: ك. ب. اكوپف ( هاكوپيان ـ م. ١. حصاروف ) (١٣٧٦مش)، كردان گۆران و مسالە كرد در تركيه، ترجمه سيروس ايزدى، نشر هيرمند، تهران؛ مينورسكى، ولاديمير ( ١٣٦٢مش)، دو سفرنامە دربارە لرستان، رسالە لرستان و لرها، ترجمه اسكندرامان الهى بهاروند و ليلا بختيار، انتشارات بابك، تهران.
- ۳- لوره کانیش به شیوهیه کی گشتی دابه شده بنه سهر دوو گروپی لوری بچوك (خیّله کانی لورستان و پۆشت کوه) و لوری گهوره یخیله کانی به ختیاریش که دوو تایفه ی ( حموت له نگ و چوار له نگ)، یان لی ده کهویت. بۆ زانیاری زیاتر بروانه: صفی نژاد، جواد ( ۱۳۸۱هش)، لرهای ایران، نشر آتیه، تهران.
- ٤- ناوچەى "پەرى" دەكەويتە ٣٠ كىلومەترى باشوورى رۆژھەلاتى شارى مەلايرى سەر ريتكاى ئەراك "كەمازان"يش ناوى گونديتكە لە نزيك پەرى. بۆ زانيارى زياتر بروانە: رزم آرا، سىپەبد حاجعلى (١٣٥٦مش)، فرهنگ جوغرافياى ارتش، انتشارات جاويدان، تهران.
- میرنشینی ئەردەلان (ویلایەتی کوردستان) بەشنکه نه هەرنمی چوارەم که سنووری قەڭەمـرەوەكەى دەگـاتە عێراقـى عەرب، عێراقـى عەجەم، خوزسـتان، ئازەربايجـان و هەندى جارىش ھەتا ديارى رەبىعە درىـرەي دەبوو. ناوەندى دەسـەلاتى ئەم مىرنشىنە کوردسـتانی ئەردەلان (سـنه) بـوو که به ههبلوونی گونـد و لادێ و قەلا و کەژ و کێوی گەورە و سەخت و بەرز و خەڵڪانی ئازا و جەنگاوەر ناوبانگی ھەبوو. لە سهدهی یازدهی کۆچی، ئهم میرنشینه شازده شار و ناوچهی گهوره و دوو قهلای بهرز و پـتەوى لە خـۆ دەگـرت لە وانە: ئەردەلان (سـنە)، ئـالان، ئەلىشـتەر، چەمچەمـاڵ، حسبهنان، حهسهن ئاوا، دمربهند، تاج خاتوون، دزبيل، دينهومر، سوڵتان ئاوا، شارمزوور، قەلاى بەھار، قەلاى ھەرسىن، كەنگاوەر، كەرند، خوشان و وەستام. بۆ زانيارى زياتر برروانه:سنندجى، ميرزا شكرالله (١٣٦٦هش)، تحفه ناصرى، تصحيح؛ دكتر حشمت الله طبيبي، انتشارات امير كبير، تهران؛ اعتماد السلطنه، محمد حسن خان ( ١٣٦٨هش)، مـرآه البلـدان، به كوشـش عبدلاحسـين نـوايي و ميـر هاشـم محـدث، نشـر دانشگاه تهران، تهران؛ چلبی، اولیا (۱۳٦٤هش)، کرد در تاریخ همسایگان، ترجمه فاروق كيخسروى، نشر صلاح الدين ايوبى، اروميه؛ مستوفى بافقى، محمد مفيد بن محمود (۱۳۹۰ه.ش)، مختصر مفید (جغرافیای ایران زمین در عصر صفوی) به کوشش ایرج افشار با همکاری محمد رضا ابویی مهریزی، نشر محمود افشار



یزدی، تهران؛ گلستانه، ابوالحسن بن محمد امین (۱۳۹۱هش)، مجمل التواریخ شامل وقایع و رویدادهای سیو پنج ساله بعد از نادرشاه و ذیل زین العابدین کوهمره ملقب به امیر در تاریخ زندیه، به کوشش محمد تقی مدرس رضوی، چاپ چهارم، نشر دانشگاه تهران، تهران.

۲- وهکیلهکان، یهکیکن له بنهماله کۆن و ناودارهکانی سنه، به باوهری مهردوخ وهکیلهکان میژوویهکی دوور و دریژیان ههیه، بو زانیاری زیاتر بروانه: مردوخ کردستانی، شیخ محمد (۱۳۷۹هش)، تاریخ مردوخ، نشر کارنگ، تهران؛ وقایع نگار کردستانی، علی اکبر (۱۳۸٤هش)، حدیقه ناصری در جغرافیا و تاریخ کردستان، تصحیح محمد رئوف توکلی، نشر ارژنگ، تهران.

> **ليستى سەرچاوەكان بە زمانى فارسى:** - آشتيانى، عباس اقبال (١٣٥٧هش)، تاريخ مفصل ايران، انتشارات ابن سينا، تهران.

- اردلان، شیرین (۱۳۸۷مش)، خاندان کرد اردلان، ترجمه مرتضی اردلان، نشر تاریخ ایران، تهران.

- اردلان، خسرو بن محمد بن منوچهر (۲۵۳٦، ش)، لب التواريخ، كانون انتشارات خانوادگی اردلان، تهران.
- اردلان، ماهشرف خانم (مستوره) (۲۰۰۵ز)، تاريخ الاكراد، با موخره ميرزا على اكبر وقايع نگار، ويرايش جمال احمدى آيين، نشر آراس، اربيل.
- اعتماد السلطنه، محمد حسن خان ( ١٣٦٨ه.ش)، مرآه البلدان، به كوشش عبدلاحسين نوايي و مير هاشم محدث، نشر دانشگاه تهران، تهران.
- اکوپٹ و هاکوپیان، ک. ب، م ۱. حصارف (۱۳۷٦ه.ش)، کردان گوران و مساله کرد در ترکیه، ترجمه سیروس ایزدی، انتشارات هیرمند، تهران.
  - امان الهي بهاروند، اسكندر (١٣٧٠مش)، قوم لر، نشر آگاه، تهران
- بابانی، عبدالقادر ابن رستم (۱۳٦٦هش) تاریخ و جغرافیای کوردستان (سیرالاکراد)، به اهتمام محمد رئوف توکلی، چاپ ارژنگ، تهران.
- بهرامی و مظفری، روح الله و پرستو (۱۳۹۰هش)، کارکرد، تقسیمات و ساختار تشکیلاتی والی نشین اردلان در عهد قاجار، مجله پژوهشهای تاریخی دانشکدهی ادبیات و علوم انسانی دانشگاه اصفهان.
- پری، جان (۱۳۸٤ه.ش)، کریم خان زند، تاریخ ایران بین سالهای (۱۷٤۷-۱۷۷۹) ترجمه علی محمد ساکی، نشر آسونه، تهران.
- چلبی، اولیا (۱۳٦٤هش)، کرد در تاریخ همسایگان، ترجمه فاروق کیخسروی، نشر صلاح الدین ایوبی، ارومیه.



- رجبی، پرویز (۱۳۸۹ه.ش)، کریم خان زند و زمان او، نشر کتاب آمه، تهران.
- رزم آرا، على (١٣٥٦ه.ش)، فرهنگ جغرافياي ارتش، انتشارات جاويدان، تهران.
- وقايع نگار کردستانی، علی اکبر (۱۳۸٤هش)، حديقه ناصری در جغرافيا و تاريخ کردستان، تصحيح محمد رئوف توکلی، نشر ارژنگ، تهران.
- سلطانی، محمد علی (۱۳۸۱هش)، جغرافیای تاریخی و تاریخ مفصل کرمانشاهان، نشر سها، تهران.
- سنندجی، میرزا شکرالله (۱۳٦٦هش)، تحفه ناصری، تصحیح؛ دکتر حشمت الله طبیبی، انتشارات امیر کبیر، تهران.
- شعبانی، رضا (۱۳۷۸ه.ش)، مختصر تاریخ ایران در دورههای افشاریه و زندیه، انتشارات سخن، تهران.
- شميم همدانی، علی اصغر (١٩٨٠ز) جغرافيای كوردستان ايران، ومرگێڕانی عبدالرحمان محمد امين زبيحی، بهغدا.
- شيرازی، ابن اعبدالکريم علی رضا ( ٥١٣٦٥ ش)، تاريخ زنديه ( جانشينان کرم خان زند)، مقدمه و تصحيح ارنست بيّير، ترجمه غلامرضا ورهام، نشر گستره، تهران.
- صداقت كيش، جمشيد (١٣٨١ه.ش)، كردان پارس و كرمان، انتشارات صلاح الدين ايوبى، اروميه.
  - صفی نژاد، جواد ( ۱۳۸۱ه.ش)، لرهای ایران، نشر آتیه، تهران.
- غفاری کاشانی، ابولحسن (۱۳٦٩هش)، گلشن مراد، به اهتمام غلامرضا طباطبایی مجد، انتشارات زرین، تهران.
- فتاح قاضى، اسماعيل (١٣٦٧ه.ش)، كرد در دايره المعارف اسلامى، انتشارات صلاح الدين ايوبى، اروميه.
- قاضی، مـلا شـريف (۱۳۸۷ه.ش)، زبـدهالتواريخ سـنندجی در تـاريخ کردسـتان، به کوشـش محمد رئوف توکلی، نشر توکلی، تهران.
- گارسویت، جن. داف (۱۳۷۳ه.ش)، تاریخ سیاسی اجتماعی بختیاری، با استفاده از انتشارات منتشر نشده وزارت خارجه انگلیس، ترجمه و حواشی مهراب امیدی، نشر سهند، تهران.
- گلستانه، ابوالحسن بن محمد امین (۱۳۹۱هش)، مجمل التواریخ شامل وقایع و رویدادهای سیو پنج ساله بعد از نادرشاه و ذیل زین العابدین کوهمره ملقب به امیر در تاریخ زندیه، به کوشش محمد تقی مدرس رضوی، چاپ چهارم، نشر دانشگاه تهران، تهران.
  - مردوخ کردستانی، شیخ محمد (۱۳۷۹ه.ش)، تاریخ مردوخ، نشر کارنگ، تهران.
- ملكم، سر جان ( ١٣٨٣ه.ش)، تاريخ ايران، ترجمه ميرزا اسماعيل حيرت، نشر سنايى، تهران.



- مستوفی بافقی، محمد مفید بن محمود (۱۳۹۰مش)، مختصرمفید ( جغرافیای ایران زمین در عصر صفوی) به کوشش ایرج افشار با همکاری محمد رضا ابویی مهریزی، نشر محمود افشار یزدی، تهران. - موسوی نامی اصفهانی، میرزا محمد صادق ( ۱۳۹۸مش)، تاریخ گیتی گشا در تاریخ زندیه، تحریر و تحشیهی عزیز الله بیات، چاپ دوم، نشر امیرکبیر، تهران. - مینورسکی، ولادیمیر ( ۱۳۱۲مش)، دو سفرنامه درباره لرستان، رساله لرستان و لرها، ترجمه اسکندرامان الهی بهاروند و لیلا بختیار، انتشارات بابک، تهران. - نوذری، عـزت الـله (۱۳۱۸مش)، پژوهشی پیرامون ایـل زنـد در اسـتان مرکـزی، فصـلنامه - نوذری، عـزت الـله (۱۳۱۸مش)، پژوهشی پیرامون ایـل زنـد در اسـتان مرکـزی، فصلنامه - نوایی، عبدالحسین (۱۳۱۵مش)، کریم خان زند، انتشارات سپهر، تهران. - هدایتی، هادی (۱۳۱۳مش)، تاریخ زندیه، انتشارات جام، تهران
- بدلیسی، میرشـهرمفخان ( ۲۰۱۷ز)، مێـژووی مـاڵهمیرانی ڪـورد، ومرگێڕانـی سـهڵاحهددینی ئاشتی، دمزگای سهردمم، سلێمانی.
- كوردستانی، ماهشهرهف خانم مهستوورهی (۱۹۸۹ز)، مێژووی ئهردهڵان، وهرگێڕانی حهسن جاف و شوكور مستهفا، بهغدا.
- ڤاسيليەڤا، پى. ئى (١٩٩٧ز)، كوردستانى خوارووى رۆژھەلات لە سەدەى حەڤدە تا سەرەتاى سەدەى نۆزدە (كورتەيەكى مێژووى ميرنشينانى ئەردەلان و بابان)، وەرگێرانى رەشاد ميران، چاپخانەى وەزارەتى رۆشنبيرى، ھەولێر.
  - مينورسكى، ڤلاديمير (١٩٨٤ز)، كورد، ومرگێڕانى حەمە سەعيد كەريم، بەغدا.
- سەرچاومكان به زمانى عەرەبى: - نورس، علاء (١٩٧٩م)، العراق فى العهـد العثمـانى، دراسـه فى العلاقـات السياسـيه (١٧٠٠-١٨٠٠م)، بغداد.

#### سەرچاوەكان بە زمانى ئينگليزى:

- Paul Horn: Grundriss der iranischen philologic "Strassburg 1895-1904" 592 ff. / Strassburg, 1986
- H. Braun: Handbuch der Orientalistik. Abt. ,6. Band 3. Abschnitt (Leden Koeln 1959) 120 f.



# Emirate of Ardalan during the reign of the Zandais (1751-1794)

## Abstract

The establishment of the Zandi rule by Karim Khan Zand (1751-1779) is considered one of the most important stages in Iran's modern history. The period of Zandi rule in Iran from the second half of the eighteenth century (1751-1794) until the rise of the Qajars, which lasted nearly half a century, was short-lived according to most Iranian and foreign scholars One of the most unknown and hidden periods in the country's recent history. Ardala Nish Emirate as one of the emirates and local authorities of East Kurdistan, during the rule of the Zandis, although in a complicated situation and even the stone of power, lived and during this period, suffered many difficulties They have played an important role in fighting and resolving the internal problems of the region.

Therefore, the rulers of Zand, to impose their authority, from time to time, taking advantage of this confusion and division among the members of the Ardalan family, tried to appoint several members of the Baban dynasty outside the territory of the Ardalan empire and take them over the rule of this important empire.

Keywords: Ardalan Empire, Zand, Karim Khan Zand, Baban princes, Qajar

# إمارة أردلان في عهد الزنديين (١٧٥١-١٧٩٤)

#### الملخص:

يعتبر تأسيس الحكم الزندي على يد كريم خان زند (١٧٥١-١٧٧٩) أحد أهم المراحل في تاريخ إيران الحديث. كانت فترة الحكم الزندي في إيران من النصف الثاني من القرن الثامن عشر (١٧٥١-١٧٩٤) حتى ظهور القاجاريين ، والتي استمرت قرابة نصف قرن ، فكانت فترة قصيرة العمر وفقًا لمعظم العلماء الإيرانيين والأجانب. كما انها من الفترات الغامضة في تاريخ البلاد الحديث. و كانت إمارة أردلان من الإمارات والسلطات المحلية في شرق كردستان ، خلال حكم الزنديين ، على الرغم من أنها في وضع معقد وحتى حجر القوة ، عاشت وخلال هذه الفترة عانت من صعوبات كثيرة في القتال وحل المشاكل الداخلية. المنطقة.

لذلك ، حاول حكام الزند، من وقت لآخر، فرض سلطتهم على اردلان مستغلين هذا الارتباك والانقسام بين أفراد عائلة أردلان ، حاولوا تعيين عدة أفراد من سلالة بابان على هذه الامارة المهمة. كلمات مفتاحية: امارة أردلان ، حكم الزند، كريم خان الزند ، أمراء بابان، القاجار



# رۆڭى زانستى و سەربازى ئافرمتانى كورد لە سەدەكانى ١٧ تا ١٩ زاينيدا "تويْژينەوەيەكى ميْژووييە"

#### د. بژار عوسمان ئەحمەد

بەشى مێژوو- فاكەڵتيى ئاداب-زانكۆى سۆران/ ھەرێمى كوردستانى عيراق

### پوخته:

به درێژايـى مێـژوو رۆڵ و پێگەى ئافرەتـان لـه نێـو ڪۆمەلگايەكانـدا جيـاوازبووە، گرنگی و بایهخی و کاریگ مری کۆمه لایهتی و سیاسی و زانستی و سهربازییان له سەردەمێڪەوە بۆ سەردەمێڪى تر گۆرانكارى بەسەردا ھاتووە، لە نێو كورد دا ئافرەتان لە بواره جياجياكانـدا پێگـهى بهرزييان هـهبووه، بهتايبـهتى لـه نێـو ميرنشـيه كوردييـهكانى ســـهردهمی حـــوكمرانی عوســـمانیما (۱۸۵۱-۱۸۰۱)، هـــهرومها لـــهدوای رووخـــانی میرنشــینه کوردییهکانیش، ئافرمتانی کورد له دمرموه و ناومومی کوردستان رۆلی جیاواز و گرنگیان بينيووه، بەتايبەتى لە لايەنەكانى سەربازى و زانستيدا، كە لەم دوو قۆناغە جياوازەدا چەندىن ئافرهتی سهرکرده و ناودار لهناو میرنشین و کومه لگا کوردییه کاندا دهرکهوتوون، خودی دەركەوتنى ئەم ئافرەتانەش زياتر لە لايەنەكانى سياسى و سەربازى و زانستى بووە. تەنانەت كۆمەڭگاى كوردى دەرفەتى بۆ دەركەوتنى ئافرەتانى بيانىش رەخساندووە، وەكو "كەيغان" له نێو ميرنشيني بابان پێگه و كاريگهري بهدهركهوتووه. ئهمه لهكاتێكدا زۆرێك له گەريدەكانيش گەواھى راستى گەورەيى و كاريگەرى پێگەى ئافرەتان لە نێو كوردان دمدمن، ڪـه چـۆن ئافرمتـانى ڪـورد هاوڪـار و هاوشـانى پياومڪانيـان ومسـتاون لـه گشـت لايەنـەكانى ژيانيـان دا. لەبابـەتى لايـەنى زانسـتيدا چەنـدين ئـافرەتى كـوردى وەكـو ماھـ شــهرمفخانم (مەســتورەي ئــهردەلانى) لــهو ســهردەميدا دەركــهوتوون، كــه نــاوبراو پێگــهي يهكهمين و كهسايهتي ديارييان له بابهتهكاني مێژوو و ئهدهبياتي كورديدا ههبووه، خودي ئهم دەرفەتانە بۆ ئافرەتانى كوردى نا موسلمانىش درووست بووە. ئەمـە لەكاتێكـدا ئـافرەتى کورد ومکو سـهرکردهی سـهربازی و لێهـاتووش بهدهرکـهوتووه، ومکو "خـانزادی مـيـری سـۆران" که له نید میرنشینی سۆران و قهرهفاتم لهنیو سوپای دمولهتی عوسمانی لهشهری دژی رووسـهكان دەركـهوتن. لهگهڵ ئهمـهش دا هەنـدێ لـه تـوێژەرانى بيـانى پێيـان وايـه پێگـهى ئافرەتى كورد پێگەيەكى لاواز بووە و نەيانتوانيوە ئە ماڭەكانيان بێنـه دەرەوە و بوارى دەركەوتن و چالاكى نواندنيان بۆ نەرەخسيٽنراوە. تەنانەت لەوباوەرەدان وايە پياوانى كورد



دليان پيس بووه بهرامبهر به ئافرمتان و ريّگهيان نهداون بيّنه دهرموه و كاروچالاكى خۆيان ئەنجام بدەن.

بهگشتی ئـهم توێژینهوهیـه هـهوڵێکی زانسـتیانهیه بـۆ پیشـاندانی رۆڵـی سیاسـی و سهربازییانهی ئافرهتانی کورد له نێو میرنشین و کۆمهڵگا کوردییهکانی سـهدهکانی ۱۷ تـا ۱۹ز دا. کـه لـه دهرموه و نـاوموهی کوردسـتاندا چهنـدین ئـافرهتی زانـا و سـهرکردهی سـهربازی کورد دهرکهوتن.

كليله وشه: ئافرەت، كورد، كوردستان، سەركردە، ميرنشين

#### پێشەكى:

له نێو مێژووي ڪورد دا ئافرهتان ههميشه خاوهني پێگهيهڪي بهرز و ڪاريگهر بوونـه، لـه زۆربـهى لايەنـەكانى ژيانـدا رۆڵيـان بينيـوه و كاريگـەرى خۆيـان بەجێهيشـتووه، بهتايبهتي لـه لايهنـهكاني سـهربازي و زانسـتيدا، چونكـه لـهم دوو لايهنـهدا دەرفـهتي لـهبار و گونجاو هەلكەوتووە بۆ دەركەوتنيان، بەتايبەتى لەبوارى زانست و گێرانەوەى فەرموودە و خويْنىدن لـه زانسـته ئيسـلامييهكانى ئـهوكاتيـدا، هـهرومها لـه لايـهنى سهربازيشـدا، زۆر جـار ئافرهتانی کـورد وهکـو سـهرکردهی سـهربازی لـهنێو سـوپا و لهمهیدانـهکانی جهنگـدا بەدەركەوتوون، بـۆ ئەمـەش بارودۆخـە سياسـييەكانى ئـەوكاتى رۆڭى سـەرەكى بينيـوە. ئـەم دەركەوتنـەى رۆڵى ئافرەتـانى كـورد لـە نێـو ميرنشـين و كۆمـەلگا كوردييـەكانى نـاوەوە و دەرەوەى كوردستان له سەردەمى عوسمانىيەكاندا بەردەوامى ھەبووە و بگرە زياتريش بووە، بهتايبهتى لهوكاتيدا ئافرهتانيّكى وهكو خانزادى ميرى سۆران و قهرمفاتم لهنيّو ريّزى سوپادا دەركەوتوون، ھەروەھا لـه لايەكيترەوە دەبينـين ئافرەتـانى كورد لـه لايەنـەكانى زانسـتى و ئەدەبىدا پێگەى يەكەمىن و كەسايەتى ديارىيان ھەبووە، بۆ نموونە مەستورەى ئەردەلانى ڪه له بنهمالهي ميراني ئهردهلانه، توێژهران ئهو بهيهڪهم ئافرهتي مێژوونووس له مێژووي رۆژھەلاتى ناوەراست دادەنێن، لەكاتێكدا بەيتە شيعرىيەكان و چالاكييە ئەدەبييەكانى ئەو پێگەيـەكى گرنگيان ھەيـە لـە نێـو ئـەدەبى كورديـدا. بەتايبـەتى لـە پەيوەنـدى لەگەڵ شاعيراني كوردي هاوسەردەمي خۆيدا.

ئـهوهى جيّگاى ئاماژهيـه، ئافرهتانى كـورد لهلايهنـهكانى سياسـى و سـهربازى و زانستى و كۆمەلايهتى و ئابوريدا رۆليّكى كاريگەر و پيّگەيەكى ديار و بەرزييان هەبووه، هەروهها له لايەن پياوەكانيانەوە ريّزيّكى تايبەتيان ليّگيراوه. ئەمـه لەكاتيّكدايه سەرەپاى ئەوەى تويّژينەوەى زانستى تايبەت بە بارودۆخ و رۆلى سەربازى و زانستيانەى ئافرەتانى كورد له سەدەكانى ١٧ تا ١٩ ز نەكراوه، لـه لايەكيترەوە بەشيّك لـه تويّژەران و نووسەرانى بيانى لـه باسكردنى رۆل و ژيانى ئافرەتانى كورد دا، زانيارى ھەلمان پيدەدەن و پيّيان وايه ئافرەتانى كورد لـهمال نەھاتونـه دەرەوه و دەرفـەتى كاركردن و دەركەوتنيان بـۆ نەرەخسيّنراوه. لـه



كاتيّكدا سەرچاوه ميّژووييەكان پيّمان دەنيّن كۆمەنكاى كوردى دەرفەتى دەركەوتنى بۆ ئافرەتان لە زۆربەى لايەنەكاندا رەخساندووه و ئافرەتانىش لە بوارە جياوازەكاندا رۆليان بينيوه و جى پەنجەى خۆيان بەجيّەيّشتووه، بەتايبەتى لە لايەنەكانى سەربازى و زانستيدا. تەنانەت ئافرەتان ئەوكاتە ھاتونەتە دەرەوه و بازاركردنيان بۆ ماللەكانى خۆيان كردووه و پيّداويستييەكانى خۆيان كريوه و ھەنديّكيان بارزگانيشييان كردووه و سەربەستييەكى تەواويان پيدراوه.

لهم توێژينهوميه دا باس له رۆڵى زانستى و سەربازى ئافرەتانى كورد له سەدەكانى ۱۷ تا ۱۹ زاینیدا ده کهین، ئەویش به پشت بهستن به به لگهنامه بلانه کراوه کانی عوسمانی و سەرچاوەكانى تايبەت بە مێژووى كورد لەو سەردەميدا. ھەروەھا ئامانج لەم توێژينەوەيـە دا ئەوەيـە تيشـك بخەينـه سـەر رۆڭـى زانسـتى و سـەربازى ئافرەتـانى كـورد ئـەنێو ميرنشـين و كۆمــــەڵگا كوردىيـــەكانى ســــەردەمى عوســـمانيدا، ھـــەروەھا گرنگتـــرين كـــار و چالاكييهكانيان له لايهنى زانستى و سهربازيدا پيشان بدهين، ئهويش به پشت بهستن به چەنىد مىتـۆدێكى زانسـتى ئـه پـێش ھـەموويان مىتـۆدى شـيكارى مێژوويـى و خسـتنەروو و شـيكردنهوهى دەقــى بەڭگەنامــەكان وەكـو ســەرچاوەى يەكــەم، هــەروەها بــەكارهێنانى سەرچاوە زانستييەكانى ترى وەكو كتيب و توێژينەوە زانستييەكانى وەكو ماستەرنامە و تێزى دكتۆرا، كه زانيارى ورد له بارەيەوە دەدەن، له گرنگترين ئەو سەرچاوانەش (محمد أمين. زكي بـك، (١٩٤٥). مشـاهير الكـرد وحردسـتان في العهـد الإسـلامي. بغـداد: مطبعـة التفيض الأهلية)، (الصويركى، محمد على. (٢٠٠٠), معجم العلماء الكرد. سليمانية: ژين) که دوو سەرچاوەى زۆر گرنگى ئەو بابەتەن و زانيارى ورد لەبارەى رۆڭ و پێگەى ئافرەتانى ڪوردموم دمخەنـه بەردەسـتمان، هـەرومها يـەكێكيتر لـەو سـەرچاوانەى كـه زانيـاريى زۆر وورد لـهبارهی ئـهم بابهتـهوه تێدايـه، بريتييـه لـه كتێبـی گهريـده و نوێنـهری بـهريتانی و بهرهگـهز فەرەنسى (ريچ، كلديۆس جيمس. (٢٠٢٢). گەشتنامەي ريچ بۆ كوردستان. ھەوليّر: ئاراس). که ئەويش له ياداشتەكانيدا زۆر باسى رۆڭ و پێگەى ئافرەتانى كورد دەكات و زانيارى نويٽمان بۆ بەيان دەكات.

ئەم توێژينەوەيـە ئـە دەروازەيـەك و دوو تـەوەرەى سـەرەكى پێكـدێت، كـە ئـەوانيش دابەش دەبنە سەر چەند باسێك، ئەوانە ئە دەروازە دا باسى پێگە و كەسايەتى ئافرەتى كورد ئەنێوان سەدەكانى ١٧ تا ١٩ى زاينى دا كراوە، ئە تەوەرەى يەكەمدا باسى رۆڵى سەربازييانەى ئافرەتى كورد ئـەنێوان سـەدەكانى ١٧ تا ١٩ى زاينيدا كراوە و ئـە تـەوەرەى دووەمـدا باس ئـه رۆڵى زانسـتيانەى ئـافرەتى كـورد ئـەنێوان سـەدەى ١٧ تا ١٩ى زاينيدا كراوە. ھەروەھا بە چستنەرووى چەند ئەنجامێك توێژينەوەيەكەشمان كۆتايى پێهێناوە.



له گرنگترين ئەو ئەنجامانەي لەم توێژينەوەيەدا پێي گەيشتوين بريتيە لەوەي كه ئافرەتانى كورد ھەر لەكۆنەوە لەلايەنى سەربازى و زانستيدا شانبەشانى پياوان رۆڭيان ھەبووە، ھەر ئەمەش وايكردووە لە ھەمىشە ئافرەتان لەنٽو كۆمەلگاى كورديدا خاوەنى رێز و پێگەيـەكى تايبـەتى بـن. ھـەروەھا لـە نێو كۆمـەڵگاى كوردى دا دەرفـەت بـۆ ئافرەتـانى كوردى نامووسلْمانيش هەلْكەوتووە و توانيويانە لەلايەنى زانستيدا خۆيان بەرەو پێش ببـەن و لــهدوای پێگهيشــتن و پێشــكهوتنياندا وهڪـو مامۆســتايهكی ئــاينی لــه بابــهتی ئــاينی جوولهكهدا وانه بلَّيْنهوه و خزمهت به ئاين و كلتورى خۆيان بكهن. تهنانهت ئهو ئافرهتانهى که وه و سهرکردهیه کی سهربازی ناسراون، له ههمان کاتیش دا خزمه تیکی زۆری لایهنی زانستييان كردووه، بۆنموونه خانزاد خاتون سەرەراى ئەوەى سەركردەيەكى سەربازى لێھاتوو بووه، لهههمانكاتدا خزمهتێكى بهرچاوى لايهنى زانستى و ئاينيش كردووه، ههروهها بههۆى پێگه سهربازييهكهيهوه كاريگهرى لهسهر دموڵهتى عوسمانى داناوه و مووچهى تايبهتى له سوپاي هومايوني عوسمانيدا بۆ بردراوەتەوە. لەگەڭ ئەمەش دا ئافرەتانى كورد، جگە لەو زانست و بوارهی که خزمهتیان تێداکردووه، لهههمانکاتدا به ئافرهتانی یهکهم و پێشهنگ لـه رۆژهــهلاتى ناوەراسـتدا هــهژماركراون. هــهروەها ئازايــهتى ئافرەتــانى كــورد لــه مەيــدانى جەنگدا يەكێكە لـە تايبەتمەندىيەكانى ئافرەتانى كورد، ھەروەكو قەرەفاتم و خانزادى ميرى سۆران و ئەو ئافرەتەي لەلايەن كلۆديۆس جيمس ريچەوە باسى ليۆەدەكريّت كە نموونـهى بـالأى ئـهم بابهتـهن، هـهروهها گهريـدهكانيتريش باسـى هـهمان ئازايـهتى ئافرهتـان دمكەن كە لەكاتى شەرەكاندا شانبەشانى پياوەكانيان بەشدارى شەر دەكەن.

دمروازه: پێگه و کهسايهتی ئافرهتی کورد لهنێوان سهدهکانی ۱۷ تا ۱۹ی زاينيدا:

له نيّو كلتور و ميّژووى كورددا ئافرەت هەميشە خاوەنى پيّگەيەكى بەرز بووە، بەردەوام بە چاويكى بەرز و گەورەوە سەيركراوە و ئافرەتانىش شويّن پەنجەيان لە نيّو رووداوە ميّژووييەكاندا بەجيّهيّشتووه و كاريگەرييان لەسەر لايەنەكانى راميارى و كۆمەلايەتى و ئاينى و زانستيدا ھەبووە. بەتايبەتى لەنيّو بنەمالە حوكمرانەكاندا دەبينين چەندين ئافرەت رۆلى جياوازييان بينيووە، بەتايبەتى لەنيّو بنەمالە موكمرانەكاندا دەبينين چەندين ئافرەت رۆلى جياوازييان بىنيوە، بەتايبەتى لەدىدەكەين بەمالە و ميرنشيىنە كوردييەكانيتريش ئەم رۆلە بەشيۆەى جياواز بەديدەكەين بەتايبەتى لە بابەتى ھاوكاريكردنى كورەكانيان بۆھاتنە سەر كورسى دەسەلاتى ميرنشينەكە و راگرتنى مەركىرانى لەنيو ميرنشيىنەكەدا ، ھەروەھا چەندىن زانا و كەسايەتى ديار لەنيو ئافرەتانى كوردى ئەوكاتە دەركەوتن، كە خزمەتيكى بەرچاوى زانست و ئاينييان لە نيّو دەولاەت و مىرىشينە كوردىيەكاندا كەردوە

هاتنی دموڵهتی عوسمانی بۆ ناوچهكانی كوردستان و پەيوەندی راستەوخۆ و شێوازی ژيانيان لەناوچەكانی كوردستان، هيچ گۆرانكارييەكی ئەوتۆی له شێوازی ژيان و گوزەران



ئافرەتانى كورد له نێو ميرنشين و كۆمەڵگا كوردىيەكاندا درووستنەكرد، بەڵكو ئەوەى هەيـه درێژڪەرەوەى هـەمان قۆناغـەكانى پێشـووى خۆيـان بـوون، بەتايبـەتى لەلايەنـەكانى زانستی و سهربازیدا. سهرمرای ئهمهش پێگه و بایهخی کورد ههر به گهورمیی و به بهرزی لهناو كۆمەلگا كوردييەكاندا مايەوە (عومەر، ٢٠١٦، ٧٧-٧٧). له ماوەى سەدەكانى ١٧ تا ١٩ زاينی دا ئافرهتان پێگه و کهسایهتیان ههمیشه دهرکهوتووه، ههروهکو مهلا مهحموودی بايەزيدى' باسى پێگەى ئافرەتانى كورد دەكات، كە كاتێك كێشە لەنێوان دوو هۆز ياخود دوو بنهماله درووست ببوايه، كاتيْك ئافرمت دمچووه نيّوهندگيرييان ئهوا شهرٍ و كيّشهكان رادمومستان، هـمورمها ئەگـەر مێرديـان لەشـەردا بكوژرايـه، ئـموا هـيچ كـات هاوسـەرگيرييان نەدەكردەوە (بايەزىدى، ٢٠١٥، ٣٩-٤٠). تەنانەت لەكاتى شەرەكاندا كاتێك دوژمـن بەسـەرياندا بدەن، ئەوا ژنانى كوردىش دار بەدەستەوە دەگرن و بەرەو شەر دەرۆن و ھاوكارى پياوەكانيان دمكەن (بايەزىدى، ٢٠١٥، ٣٣). ئافرەتانى كورد لەوكاتىدا خاوەنى سەربەستىيەكى تەواو بوون، تهنانهت سهرپهرشتی کاروباری ماڵ و بازارِکردن و شت و پێداویستی کرینینان دهکرد و به ئازادانـه دەچوونـه دەرەوە لەماڵـەكانيان، لـەكاتى چوونـه دەرەوەشـدا سەرپۆشـێكيان لەسـەرى خۆيان دادەنا (ريچ، ٢٠٠٢، ٢٦١) ژنی كورد لەماللەوە سەرپەرشتى چێشت لينان و كارى كشت و ڪاڵ و بهريٽومبردنی ماڵ و ڪرينی پيداويستی و زين ڪردن و بهخيوڪردنی ئهسپ و ڪرين و فرۆشتنى دەكرد (ئەحمەد، ٢٠٢١، ٥٥). تەنانەت خاوەنى دارايى خۆيان بوونە، زۆرجار لە ميراتى باوكيانـهوه ژنـانى كورد چەنـدين سـهر مـهر و مانگايـان بـۆ دەمايـهوه، يـاخود مێردەكانيـان پٽيان دمدان پياواني ڪورد دمستڪاري ماڻي ژنهڪانيان نهدمڪرد و بهمافي ئهوانيان دمزاني، كه ئەممەش پٽيان دەگووت "شڪارەت" (بايەزيىدى، ٢٠١٥). ئافرەتانى كورد رۆڭٽكى بەرچاويان له ژيانى كۆمەلايەتى و ھاوكاريكردنى خێزان و پياوەكانياندا ھەبوو، چونكە لەكاروبارى رۆژانەدا ھاوكارييان دەكردن (الدملوجى، ١٩٩٩، ١٤٩)، بەھۆى سەختى ناوچەكانى كوردســتانهوه، وايكردبــوو ئافرهتــانى كــورد ببنــه ســوارچاكى لێهــاتوو، هــهروهها لــه هاوڪاريڪردنی هاوسـهرهڪانيان لـه ڪێڵڪه و ڪشت و ڪاڵـدا رۆڵێڪی سـهرهڪيان هـهبوو (نەبەز، ۲۰۰۳، ۱۲۳).

ئەگەرچى بەشـيۆەيەكى گشـتى بارودۆخى ئافرەتانى كورد تا رادەيـەكى زۆر ھاوشيۆەى ئافرەتانى رۆژھەلاتى ناوەراست بوون، چونكە ئاينى ئيسلام لەم رووەوە كاريگەرى بەسەر ئافرەتانى ھەموو مىلەتانى رۆژھەلاتى ناوەراستدا ھەيـە، لەگەل ئەمەشـدا ئافرەتانى كورد لەوكاتى دا ھەنـدينك تايبەتمەندى و كەسايەتى خۆيان ھەبوو، كە بەشيۆەيەك لە ئافرەتانيترى عەرەب و تورك و فارس جياى دەكردنەوە، بۆ ئەمەش گەريدەكان گەواھى ئەو راستييە دەدەن كە ئافرەتانى كورد خاوەنى پيكەيـەكى بەرز و كاريگەر بوونە لەنيۆ كۆمەلاگايـەكانى خۆيانـدا، بەتايبەتى گەريـدە و نوينـەرى بەريتانى و بەرەگەن گەرەنسى



كلۆديۆس جيمس ريچ<sup>۲</sup> له باسی پێگه و ئازادی ئافرمتانی كوردستاندا كه به ئافرمتانی ئێران و تورك بهراورديان دهكات و دهڵێت "ئافرمتانی كورد پلهوپايهيان زۆر له ئافرمتانی توركيا و ئێران بهرزتره، ئافرمتی هيچ شوێنێك هێندهی ئافرمتانی كورد به رموشت نين، پله و پايهی ئافرمت له كوردستاندا، زۆر له پلهوپايهی ئافرمتانی توركيا و ئێران بهرزتره!"(ريچ، ٢٠٠٢، پايهی ئافرمت له كوردستاندا، زۆر به پلهوپايهی ئافرمتانی توركيا و ئيزان بهرزتره!"(ريچ، ٢٠٠٢، درماومبوون بهرامبهر به ميوانان، وه لهلايهن پياوهكانيشيانهوه دل پيسيان بهرامبهردا نهكراوه، كراومبوون بهرامبهر به ميوانان، وه لهلايهن پياوهكانيشيانهوه دل پيسيان بهرامبهردا نهكراوه، همروهكو بايهزيدی ئاماژه بو ئهوه دهكات كه ئهگهر ژنهكانيان جوانيش بوايه دلپيسيان لينهدهكردن، تهنانهت ئهگهر بهروو خيانهتيان بكردايه، ئهوا بي دوودلي همم ژنه و هميش پيركهنيبونايه، بهلام ئهگهر هاتوو خيانهتيان بكردايه، ئهوا بي دوودلي همم ژنه و همميش پيروه خيانهتكارهكه دهكوران و كهسيش له ههواليانی نهدهپرسييموه (بايهزيدی، ٢٠١، ١٠).

هەندىڭك ئە گەرىدە رۆۋئاواييەكان كە سەردانى كوردستانيان كردووه و باسى گرنگى و پێگەى ئافرەتى كورديان كردووه، ھەروەكو گەريدەى ئەلمانى ئيرخ ئاماژە بۆ ئەوە دەكات كە ئافرەتانى گوندەكان كارى كشت و كالييان ئەگەلى مېردەكانيان دەكرد و چاوديرى مندالمەكانيان دەكرد، ئەگەل ئەمەشدا ئەكاروبارى رستن و چنينى فەرش و جاجمدا دەستيكى بالايان ھەبوو، ھەربۆيـ ئافرەتانى كورد ھەمىشـ خاوەنى پيكگەيـەكى بەرز و سەربەسـتيەكى زۆر بوون و ھەمىشـه جيّگاى متمانـه و ريّـزى پياوەكانيان بوون (ئيرخ، ٢٠٠٨، ٢٣-٢٩). ئەگەر پياوەكانيان ئەمال نەبوايه، ئەوا ئافرەتكانيان پياوەكانيان بەميوان دەكرد و خزمەتى ميوانيان دەكرد (سۆن، ٢٠٠٧، ٢٥٦). تەنانەت فردريك پيشوازييان ئەميوان دەكرد و خزمەتى ميوانيان دەكرد (سۆن، ٢٠٠٧، ٢٥٦). تەنانەت فردريك مىلينـگ پيرى وايـه كە ئافرەتانى كورد زۆر ئازادن و زيـرەكن، ھەروەھا زۆر بەومان بۆ مەلىينىڭ يىرى وايـە كە ئافرەتانى كەرد زۆر ئازادن و دەتوانن ھەر شتيك بىكەن كە مەلىينىڭ يىرى وايـە كە ئافرەتانى كەرد زۆر ئازادن و دەتوانن ھەر شتيك بىكەن كە مەلىينىڭ يەمودانيان و ھىچ خيانەتيكىيان ئيناكەن، زۆر بەھيزن و دەتوانن ھەر شتيك بىكەن كە تافرەتانى كەردانى كورد سەرپۆش ئەسەردەكەن، بەلام ھىچ پيچەيەك ناكەن (واتـە دەموجاويان يانورىتانى كەردا مەترى ئىخانى يەردەكەن كەرد (سۆن، مەرە، ئەرە ئەرەمولان بۆ بيانەويت)، ئەوان لە ئيمە دەكەرد قەت ئىزاكەن، دۆر بەيدەت يەرەرىتى كەردە دەئيت مەرومە يېتىك بىكەن كە

ئەومى ئىرمدا بۆمام روون دەبىتەوە ئەوميە كە ئەم گىرانەوە جياوازانەى گەريدەكان دەرخەرى جياوازى شىنواز و تايبەتەمەندى ژيان و رۆلى ئافرەتانى كورد لە سەردەمىنكەوە بۆ سەردەمىنكىتر، ھەروەھا لە قۆناغىنكەوە بۆ قۆناغىكىترە، كە گەريدە رۆژئاواييەكان بەناوەچكانى كوردستاندا تىنبەريون و بىنيويانە (ھۆمەر، ٢٠١٩، ٧٩).



تەوەرەى يەكەم: رۆڭى سەربازييانەى ئافرەتى كورد لەنێوان سەدەكانى ١٧ تا ١٩ى زاينيدا:

باسی یهکهم: رۆڭی سەربازییانەی ئافرەتی کورد له نیّو میرنشینهکانی سەردەمی عوسمانیدا لەنیّو میّژووی کورددا، چەندین ئافرەت وەکو سەرکردەی سەربازی و سیاسی دەربکەون و لەدوای کۆچی دوایی هاوسەرەکانیان بەرگری له کورسی دەسەلات بکەن و بتوان کورەکانیان وەکو میری نویّی میرنشینهکان دابنیّن، بۆنموونه: له میّژووی دەولّەتی دۆستەکیدا<sup>‡</sup> دەبینین که ئافرەتان ئەم رۆلەیان ھەبووە بەتایبەتی لەلایەنی سەربازی و سیاسدا، ھەروەکو فاتیمە کچی ئەحمەدی کوردی که به "فاتیمه خاتوون" ناسراوە، یەکیّك بوو لەو ئافرەتە سیاسییە لیّهاتوانەی لەدوای کۆچی دوایی هاوسەرەکەی، توانیویەتی دەست بەسەر ئافرەتە سیاسییە لیّهاتوانەی لەدوای کۆچی دوایی هاوسەرەکەی، توانیویەتی دەست بەسەر (زکي بك، ٢٠٠٠، ٢٤٦). ھەروەھا رەحیمە خاتون کچی ئەمیر سەعید و خیّزانی ناسر ئەلدەولە توانیویەتی له کاتی ھیّرشی سەلجوقییەکاندا وەکو سەرکردەیەکی سەربازی توانیویەتی (زکی بك، ٢٠٠٠، ٢٤٦). ھەروەھا رەحیمە خاتون کچی ئەمیر سەعید و خیّزانی ناسر ئەلدەولە توانیویەتی له کاتی ھیّرشی سەلجوقییەکاندا وەکو سەرکردەيەکی سەربازی توانیويەتی شارەکە لە ھەلەمەتی سەربازییانه و شەری سەلجوقییەکان بپاریّزیّت و دواتریش ئەگەل شارەکە لە ھەلەرسى وەزیری سولتان ئەلە ئەرسلان (٣٠١-١٠٧) سەبارەت بە رادەستکردنی نیزامولمولك ئەلتوسی وەزیری سولتان ئەلەب ئەرسلان (٣٠٤-١٠٧) سەبارەت بە رادەستکردنی شاری میافارقین بە سەلجوقییەکان لە سالی ١٠١٠ راز بەبى ھیچ خویّن ریّژییەك ریّکبكەویّت (یوسف، ٢٠٠٠).

هەرومها هەوداد خاتوون كە دوايين حوكمرانى دموللەتى رموادى<sup>°</sup> بوو، ناوبراو كچى عەلائــمدين بــهگ بــوو، ناومنــدى حوكمرانييەكــهى لــه شــارى مەراغــه بــوو، لــمدواتردا هاوسـەرگيرى لەگەل جەلالـمدين خوارمزمشا ئەنجامدا و شـارى مەراغه و دموللەتى رمواديشى كرده بەشينك له دموللەتى خوارمزمى (المصويركي، ٢٠٠٠، ٢٥٣).

له سەردەمى حوكمړانى مىرنشىنە كوردىيەكائى سەردەمى عوسمانىشدا ئافرەتانى كورد ئەپال كارى مال و ژيانى رۆژانە و بەپرۆەبردنى مال، ئەوا ھەمىشە وەكو سەركردەيەكى ئازا و سەربازى دەركەوتوون، ھەربۆيە ئەكاتى تەنگانە و ئەكاتى شەردا شانبەشانى پياوەكانيان ئەدژى دوژمىن دەوەستنەوە و وەكو جەنگاوەرينك دەردەكەون شانبەشانى پياوەكانيان ئەدژى دوژمىن دەوەستنەوە و وەكو جەنگاوەرينك دەردەكەون شانبەشانى پياوەكانيان ئەدرى دەرمى دەرەستنەوە و وەكو جەنگاوەرينك دەردەكەون شانبەشانى پياوەكانيان ئەدرى دەرى دەرەما ئەگەر بىتو پياوەكانيان ئە شەردا رابكات، ئەوا بەچاوينكى نىزم سەيرى پياوەكەى دەكا و تىف ئەرووى پياوەكەى دەكا و گائتەى پىدەكات (بايەزىدى، ٢٠١٥، ٢٠).

دۆخى ئافرەتانىش ئەوكاتىدا بەگشتى درىـرە پىدەرى سەردەمانى پىشووى خۆى بوو، بۆنموونـه: ئـه مىرنشـينى ئورسـتان (حكومـەتى ئورسـتان)<sup>،</sup>دا ئافرەتىـك هـەبوو بـەناوى دەوئـه خاتوون، كە ئەدواى كۆچى دوايى پياوەكەى حوكمرانى گرتە ئەستۆ، بەلام نەيتوانى خۆى و مىرنشـينەكە ئـه كيشـه و دووبـەرەكى نـاو مىرنشـينەكە بپاريزيـّت، هـەروەكو ئافرەتـانى سەردەمانى پيشوو ئەدەسـەلات بمينىيـەوە، ھەربۆيـە كورسى حوكمرانى بۆ برايەكەى بەناوى



عـزمدين حوسـيّن بهجيّهيّشت (الصـويركي، ٢٠٠٠، ٢٧٥؛ زكـي بـك، ٢٠٠٠، ٢٣٥). هـمرومها لـم ميرنشينى بـمدليس، كـه لـه قانوننامـهى سـولّتان سـليّمان قانونييـدا بـه حكومـهتى بـمدليس ياخو حكومـهتى رۆژەكيان ناسـراوه (Ahmed, Nori, 2020, 146)، ئافرەتيّك بـهناوى شاهـ خاتوون لـمدواى كۆچى دوايى ميّردەكـهى بـهناوى ئـممير شەمسـمدين بۆماوەيـهك حوكمرانى ميرنشـينەكمى كـرد تـاكو كورەكـهى "ئـممير ئيبـراهيم" لـه سـاللى ٥٣٨ك/ ١٤٣١ ز تـهمـمنى پيّراگميشت و توانى بيهيّنيّته سەر كورسى دەسەلات (الصويركي، ٢٠٠٠، ٢٤٠؛ زكي بك، ٢٠٠٠).

تەنانـەت دەرفـەت بـۆ ئافرەتـانى ھەڭكـەوتووە كـە وەكـو ميـر و وەكـو فەرمانـدەى سەربازى رۆٽى بينيوه، بۆنموونه: ميرنشينى سۆران<sup>٧</sup> لەلايەن خانزاد خاتوون<sup>^</sup>موه حوكمرانى دەكــرا، بەتايبـــەتى ئـــمدواى ئەوەى ھاوســـەرەكەى ميـــر ســلێمان شـــاكەلى ئەلايەن عوسـمانييهكانهوه له بهغـدا دهسـتگيركرا، ئـهوا سـهرچاوهمان پێمـان دهلـێن كـه خـانزاد خاتوون زۆر به باشی جڵەوی دەسەلاتی میرنشینەكەی گرتە دەست وخزمەتی میرنشینەكەی ڪردووه و ڪاتێڪي زۆري تــهرخانڪردووه بــۆ گــوێگرتن له ڪێشــهڪاني خــهڵڪي و چارەســەركردنيان، نــاوبراو ئــەماوەى حوكمرانيــدا چەنــدىن كــارى گرنگــى وەكــو دروستكردنی چەندین مزگەوت و قەلای ئەنجانمدا. جگە لەوەش پایتەختی میرنشینەكەی له قەلاى دوينەوە گواستەوە بۆ ھەرير، بۆ پاراستنى ئاسايش پايتەختەكەى لە مەترسى و ھێرشى دوژمنان قەلاى كەلاسـۆى درووسـتكرد تەنـانەت سـوپايەكى گەورەى ئامـادە كـرد و هێرشی کرده سـهر زۆرێے له شـارهڪانی دەوروبەری ميرنشـينهڪهی (زکـی بـك، ٢٠٠٠ ، ٢٣٤ ؛ نەبەز، ٢٠٠٣، ١٢٤). خـانزاد لـەماوەى حكمرانـى خۆيـدا چەنـدين قـەلا و قولـلەى درووسـتكرد، لەسەردەمى ئەودا ئاسايش بەجۆرنىك بەرقرابوو كە تاكو ئنستاش خەلىك ستران بۆ يادى چـاكى ئـهو دەلـێن و شـاعيران لهسـهردەمى خۆيـدا ستايشـييان كـردووه لـهگرنگترين ئـهو قەلايانەي خانزاد درووستيكردون، بريتين له قەلاي بانەمان، قەلاي بنەي ھەيرى، ھەروەھا قەلايەكىتر لەناوچەي بالەك لە رۆژھەلاتى رايات (ھەروتى، ٢٠١٨، ٩٠،٩١،٩٢). تەنانەت ئەندازيارى بەرىتانى "ھاملتن" كە لەسالانى ١٩٢٧-١٩٣٢ز لەناوچەكەدا ژياوە، بە پشت بەستن بە قسەكانى موكرياني لـهبارهي خـانزادموه دهڵێت "خـانزاد حـوكمي لـهوڵاتي فارسـهوه هـهتا دهشـتي هـهرير دەرۆيشت.. تەلارەكەيم بينى كە ھێشتا ئەسەر شاخى ھەرير بەپێوەيە" (ھامڵتن، ٢٠١٣؛ ٢١١؛ ههروتی، ۲۰۱۸، ۹۱–۹۲).

سەرەراى ئەوەى خانزاد وەكو حوكمرانىكى گەورە ئەنىد مىرنشىنى سۆراندا دەركەوت، بۆنموونە وەكو پەرچەكردارىك ئەبەرامبەر كوژرانى "سلىمان بەگ"، ئەوا خانزاد ئە دەولەتى عوسمانى ياخى دەبى و بريارى شەركردن ئەدژى عوسمانىيەكان دەدات (ھەروتى، ١١٣، ٢١٨). ئەھەمان كاتىش دا سەركردەيەكى سەربازى ئىھاتوو بوو، بۆنموونە ئەسكەندەر



بيّك توركمان له كتيّبهكهيدا بهناوى "ذيل عالم آراى عباسى" لهميانهى رووداوهكانى سالّى ١٦٢٢ك/٦٢٢ز له بهرامبهر شالاوى هيّزهكانى ئهردهلانى و سهفهوييهكاندا ناوى خانزادى سۆران دههيّنيّت كه بهرگرى له ميرنشينى سۆران كردووه، ههروهها له رووداوهكانى سالّى ١٦٣٩ز له سهردممى ههلهمهتهى سولتان مورادى چوارممدا ئازووقهى بۆ سوپاى عوسمانى دابين كردووه (ههروتى، ٢٠١٨، ٢٠١٤–١٠٠). له قۆناغهكانى دواتريش دهبينين دموللهتى عوسمانى لهسهر ئهركى سوپاى هومايۆنى عوسمانى مووچەى بۆ خانزاد خاتوون لهسهر دارايى ويلايەتى مووسلّ بريوهتەوه (١٥٥٤–١٥٤).

لهمهوه بۆمان دەردەكهونت كه خانزادى سۆران ههم لهرووى كارگێړى و حوكمړانييهوه ميرێكى بههێزى ميرنشينى سۆران بووه، لهههمان كاتدا سهركردهيهكى سهربازى لێهاتووى ناو ميرنشينهكەى بووه و ههميشه له ريـزى پێشهوەى سوپاكەيدا بووه لهكاتى هەڵمەتەكاندا.

خانزادى سۆران نەك ھەر لە ناوچەكانى رۆژھەلاتى كوردستان، تەنانەت لە باشورى كوردستانيشدا چەندين ھەلمەتى ئەنجامداوە و سەركردايەتى سوپاى ميرنشينى سۆرانى كردووە، بۆنموون لەسالى ٣٣٦ زە دەول ەتى سەڧەوى فراوانخوازيكرد و شارى بەغداى داگيركرد، لەو ھەلمەتەدا خان ئەجمەد خانى ئەردەلانيش بەشداريكرد و توانى شارى كەركوك داگيربكات، ھەروەھا بەمەبەستى داگيركردنى ناوچەكانى ميرنشينى سۆران، ھيرشى كردە سەر ناوچەكانى ژير دەستى ميرەبەگ لە ميرنشينى سۆران و چەندين جاريك لە زيى بچووك پەرپيەدە وچەند شەريك رويدا، بەلام خانزادە خاتوون و سەربازانى ميرنشينى سۆران لەدژيان راوەستا و توانيان خان ئەحمەد خان و قزلباشەكانى سەخەرى جاريك ئەگەرچى بەشيكى ناوچەكانى ژير دەستى ميرەبەگ لە ميرنشينى سۆران و چەندين جاريك لە زيى بچووك پەرپيەدە وچەند شەريك رويدا، بەلام خانزادە خاتوون و سەربازانى ميرنشينى سۆران لەدژيان راوەستا و توانيان خان ئەحمەد خان و قزلباشەكانى سەڧەي تيكبشكينى، سۆران لەدژيان راوەستا و توانيان خان ئەحمەد خان و قزلباشەكانى سەڧەي تيكبشكينى، سۆران لەدژيان راوەستا و توانيان خان ئەحمەد خان و قزلباشەكانى سەڧەي تىكبىشكىنى، مەھەرىچى بەشيكى ناوچەكانى ميرنشيىنى سۆران لەسەرەتاد لەلايەن خان ئەحمەد خانەرە بەسەرداگيرا، بەلام ئەمە دريزەي نەكيشا، ھەروەكو ئەسكەندەر بېك توركمان لە بەسەركردايەتى خانزادەخاتون دەكات كە بۆ سەر شارى كەركوك ئەنجاميانداوە، كە بەسەركردايەتى خانزادەخاتون دەكات كە بۆ سەر شارى كەركوك ئەنجاميانداوە، كە

تويَرْمر سەعدى عوسمان ھەروتى ئە كتيبەكەيدا بەناوى "خانزادى سۆران و ئەدەبى زارەكى" ئامارە بە خانزاد خان دەكات، كە يەكەم ناوھيّنانى ئەو ئەسەرچاوە ميّرْووييە پەسەنەكاندا دەگەپيّتەوە بۆ ئەوكاتەى ئەميانەى پووداوەكانى ياخيبوونى "بەكر سوباشى"دا ناوى خانزاد ھاوشانى چەند سەركرديەيەكيترى ناوچەكە و چەند بەرپرسيّكى دەوللەتى عوسمانى دەھيّنيّت، ھئەم ھەواللەى كە نووسراوە دەئيّت خانزاد خاتوون و چەند سەركردەيەكى سۆران، كە ئەمەش دەرخەرى ئەم پاستيەيە خانزاد خاتوون سەركردەى كەورە و ديارى سۆران، ئە ئەمەش دەرخەرى ئەم پاستيەيە خانزاد خاتوون سەركردەى



چەلەبى زۆر پێى سەرسام بووە كە لە سەردەمى حوكمرانى سوڵتان مورادى چوارەمدا، ژنێكى كورد بە ناوى خانزادى ميرى سۆران فەرماندەيى ھەرير و سۆران لە پارێزگاى شارەزوورى دەكرد. سەرەراى ئەوەى ميرنشينى سۆران خۆى ويلايەت و حكومەتێك نەبوو، بەلام سوپايەكى زۆر گەورەى ھەبوو كە نزيكەى ٤٠-٥٠ ھەزار سەربازى تێدابوو، لەنێوياندا ١٢ ھەزار پيادە و ١٠ ھەزار ئەسپ سوارھەبوون (Şelebi, 2000, 373).

ئەم نموونەيە ناوازە بوو كە خانزاد وەكو سەركردەيەكى سەربازى سەركەوتووانە هێرشى دەكردە سەر قەلا سەفەوييەكانى هێمادان و دێرگەزين، ھەربۆيە ناوى خانزادەخاتوون به ئافرەتێـك لێهـاتو و گـەورە لـەنێو مێـژوو و ئـەدەبياتى كورديـدا ماوەتـەوە لە زۆرێـك له گـۆرانى و شـيعرى كورديـدا يـادى دەكـرێتەوە، بە تـايبەت لە شـيعرى كلاسـيكيدا (المويركى، ٢٠٠٠، ٢٥٤).

بهمجۆره حوكمرانی خانزاد خاتوون وهكو ئافرەتانيتری كورد له پێشوودا درێژهی كێشا تاكو هاتنه سهردهسهلاتی كورهكهی بهناوی ئهحمهد خان له سالی ١٦٤٨ز، ههروهها خۆشی رۆژانه بری ١٢٠ قروشی بۆ برابۆوه و مانگانه له خهزێنهی دارایی ویلایهتی مووسلهوه وهریدهگرت (BOA.TSMA.E.1062.06, 1648,1)<sup>۹</sup>، كه ئهمه ههم وهكو خانهنشینییهك و وهكو پاداشتێك بوو بۆ خانزاده خاتوون لهلایهن ئیدارهی دمولاهت و سوپای هومايۆنی عوسمانييهوه بۆ دابینكردنی خۆراك و پێداویستی كۆشكی خانزاده خاتوون. ئهوهی جێگای ئاماژهیه ئهم موچهیهی ههر له سالی ١٦٢٩ تاكو سالی ١٦٥٨ز پێدراوه (BOA.TSMA.E.1079.56, 1658,1).<sup>۱۰</sup>

له ناو كۆمەللگاى كوردى دەرفەتى دەركەوتنى ئافەرتانى نەتەوەيتريش دەربكەون، وەكو چيرۆكى كەيغان كە لـە گەشـتنامەكەى پيچ بـۆ كوردسـتاندا بـە وردى باسى ليۆەدەكات، كـە لەسـەرەتادا توانيويـەتى بـۆ مـاوەى چەنـدين پۆژ لـە زۆرانبازى و شـەپى پالاموانانەى سوپاى عوسمانيدا چەندين كەس بكوژيّت، دواتريش لەمەيدانى فەقى ئەحمەدى دارەشـمانەدا شكسـت دەھيّنيّت و بـەليّنى شـوپيّكردنى دەدات لـەپاى نـەكوژرانى. دواتـريش كەيغان ديّتەوە دارەشـمانە و لەنەبوونى فەقى ئەحمەددا، گوندى دارەشـمانە لـە دەسـتدريّژى دەيغان ديتاوى ھۆزى بلباس بپاريّزيّت و وەكو سەركردەيەكى سەربازى دەربكەويّت، ناوبراو دوو كورى لـە فەقى ئەحمـەددا ھـەبووە، بـەناوەكانى "بوداخ كەيغان" و "باباسليّمان" كە مىرەكانى بابان نەوەى بابا سليّمانن (ريچ، ٢٠٠٢، ٢٧- ٢٧٢).

هەروەها ريچ لەسەردانى بۆ كوردستاندا لەبارەى ئازايەتى ئافرەتانى كوردەوە دەدويّت، كە دەليّت:

"بەلاگەش لەسەر ئازايەتى ئافرەت كەم نىيە لە ئافرەتى كورد دا.. فەيزولافەندى ھاتە لام و بانگى نۆكەرىكى خۆى كرد و پىلى گوتم كە ئاخۆ ھىچ شتىكى سەير و نامۆ دەبينم؟ منىش ھىچم بەدى نەكرد و وەكو كورىكى چاپوك ئەوم بينى، بەلام پىلى



گوتم ئەممە كورنييە، بەلكو بەكارترين نۆكەرىشە، كە پياو برواناكات، رەوشتىشى بىلىگەردە، بەلكو بۆتە مايەى شەرفەمەندىش بۆ ئافرەتان. ئازايەتييەكەشى لەسەروى ئازايەتى پياوەوەيە، ھىلىتا كچىشە. رۆژىكىيان توركىك ويستبووى دەستى بۆ درىزبكات، بەلام وركى ھەللىرپيوو، وتبووى ئەگەر گەورەكەشم بيەوى شتى وام لەگەللدا بكات، سى و دووى لىناكەم ورگى دەدرم. شانازايش بەوە دەكات كە چەند جارىك ھىرشى كردۆتە سەر تۆپىكى داگيراوە، بى ئەوەى بىگەرىكەۋە، يان رەمەكەى بەلوى، تا گەيشتۆتە سەر سەربازە تۆپىدى داگيراوە، بى ئەوەى بىلەرىدەو، يان رەمەكەى بەلوى، تا گەيشتۆتە سەر سەربازە تۆپچىيەكە، جل و بەرگى پياوانەى لەبەركردبوو، شاللىكى ئاورىشمىشى لەسەرەوە پىچابوو. بالايەكى زراڤى پىرەبوو، تەمەنى ھەر لەنىزەن ەت-ە سالى دەبوو، سەروسىمايەكى كوردانەى ھەبوو، ھەتاو بردربووى (ريچ، ٢٠٦٢، ٢٠٢- ٢٦٢).

خودی ئهم زانیارییانهش دمرخهری ئهو راستییهن که له نیّو ئافرمتانی کوردیش دا چهندین سهرکردهی سهربازی و لیّهاتوو پهیدابوونه، ههرومها له مهیدانی شهردا ئافرهتانیش ومکو پیاوان روّلییان بینییوه و ئازایهتییان نواندووه.

باسی دوومم: رۆٽی سەربازییانەی ئافرمتی کورد لەدوای رووخانی میرنشیینه کوردییهکان له سەدمی ۱۹ زاینیدا:

لەدواى نەمانى مىرنشىنە كوردىيەكانىش، ئافرەتانى كورد لەنيو سوپاى دەولامتى عوسمانى و هينزە كوردىيەكاندا رۆلىيان بىنيوە، بۆنموونە قەرەفاتم "فاتمە رەش"<sup>11</sup> كە لە شەرى قرم لەدژى رووسەكان لە قارس و ئەرزەرۆمدا توانيويەتى سەركردايەتى كەتىبەيەكى ، سەربازى كورد بكات و زەرەريكى زۆر لە سوپاى رووسەكان بدات، ناوبراو خەيال و ميشكى رۆژئاواييەكانى داگيركردبوو (زكي بك، ۲۰۰۰، ۲۱۷)، تەنانەت رۆژنامەى نيۆرك تايمزى ئەمريكى بابەتيكى لەبارەى قەرەفاتم لە سائى مەربلاوكردەوە بەناونيشانى ئافرەتە بەنگاوەرە ئەفسانەييەكەى كوردستان "مىدىرەنى"، ئەربىيى بەرەرە بەناونىشانى ئافرەتە بەنگاوەرە ئەفسانەييەكەي كەبارەي قەرەفاتم لە سائى مەدبىلاوكردەوە بەناونىشانى ئافرەتە ، ھەروەھا رۆژنامەي وەقايع لە ژمارە مە لەر لەيرەتى يارەرەرە بەناونىشانى ئافرەتە "، ھەروەھا رۆژنامەي وەقايع لە ژمارە مە لەرە ئەرىرەر ئەرەرىيەرەرە بەنى بەسى قەرەفاتم تەرەكات

" پێشتر باسمان له شازادەيەكى كورد كەردووە، كە بە تەنھا سەركردايەتى سەربازى هێزێكى دەكرد، ئێستاش ھەواللەكانى ئەو لە ئەستەنبۆل "ئەستانە" بلاوبۆتەوە، كە ئەم شازادەيە ناوى قەرەفاتمە، كاتى: عوسمانييەكان هێرشيان كردە سەر گوندى "قەزويم تەبە" ئەوا ناوبراو بووەتە سەركردەى هێزێكى سەربازى بوو، ناوبراو خەلكى بروجە، ئەو جوانێكى دەوللەمەند و نيشتمان پەروەرە و پەرەوەردەيەكى خولاسەى ئيسلامى ھەيە، ئەو ھێزێكى ١٠ كەسى پێكھێناوە كە بريتين لە خۆبەخشانى ولاتەكەى" (زكي بك، ٢٠٠٠). رىزىرى).



هەرومها له سالانی ناومراستی سهدمی ۱۹ز دا (ماما پووره حەلیمه)ی پشدمر و (ماما قەرە نێرگز) له هۆزی شوان، كه دوو ژنی ناسراو و ئازای كوردبوون له باشوری كوردستاندا (ئیزمدی، ۲۰۰۲، ٤٤٠) هەرومها ماما پرشەنگ خان له هۆزی میلیتان ، هەرومها شەمسەخان و پەریخان و مریم خان و فەسلەخاتوون كه بەشدارییان لەشەری خوێناوی و سەخت دژی هێزمكانی سولاتانی عوسمانی كردووه، كه دمیمویست خیله كوردمكان ملكهچ پێبكات (لیرخ، ۲۰۰۸، ۲۰۰۹) همرومها ئافرمتانی هوزه كۆچەرییهكانی وهكو هوزی هەمموهند بەشدارییان لەجەنگدا دەكردوو، تەواو چەكدار و ئەسپسواريوون (سۆن، ۲۰۰۷، ۱۰۰) هەربۆيه ئىم گەريدە ئەلمانىیم ژنی كوردى بە ژنی ئەلمانی چواندووه، كە هەردەم لەدوای مىردەكان مەربۆيە

ئەمەش دەرىدەخات، ژنانى كورد بۆ پاراستنى عەشىرەت و زيدى خۆيان، ئامادەى رووبەرووبوونەوە و شەركردن بوون ئەگەڭ دەوڭەتانى زئەيترى ئەوكاتى ناوچەكە ، كە بريتى بوون ئەدەوڭەتى عوسمانى و دەوڭەتى ئيران. ئە قۆناغەكانى دواترىشدا ئافرەتانى وەكو عادىلە خانم و قەدەم خير ئەناو كورداندا دەركەوتوون، بەتايبەتى ئەناو كۆمەڭگاى كوردىدا وەكو سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بينيوە، ئەوا عاديلە خانم (١٩٨١-سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بينيوە، ئەوا عاديلە خانم سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بينيوە، ئەوا عاديلە خانم سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بينيوە، ئەما عاديلە خانم سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بينيوە، ئەما ئەسەلى سەركردەيەكى سياسى و كارگيرى رۆئيكى بەرچاوى بىنيوە، ئەما عاديلە خانم دوايى ھاوسەركردەنى ئەسائى عوسمان پاشاى جاف ھاتوەتە شارى ھەئەبجە و ئەرى يىقىتەجى بووە، ئەسائى ١٩٠٩ ئەدواى كۆچى دوايى ھاوسەرەكەى بووە بە قايەتامى ھەئەبجە. مىيەرسىزى ئەسائى ١٩٠٩ نەردانى سەرورەكانى كوردستانى كردووە و ئە شارى ھەئەبجە چاوى بە عاديلە خانم كەوتوە و ئەباريەۋە دەئيت "ئەۋ دەسەلاتەى ھەيەتى بەھۆى كاريگەرى ئەو راستىيەم دەمىتىيەتى كە ھەزەرەكانى كەردەتانى كەردوە و ئە شارى ھەئەبجە چاوى بە عادىلە خانم كەوتوە و بەكارى دەھينيەت" ئەۋ دەسەلاتەى ھەيەتى بەھۆى كاريگەرى ئەو جە عادىلە خانم كەوتوە و بەكارى دەھينيت" (20 ، 2016). ئەمەش ئەو راستىيەمان بۇ دەردەخات كە عادىلە خانم ھيزى سەربازى جاڧەكانى ئەدەستدا بوۋە و توانيويەتى ۋەكو سەركردەيەكى سياسى و خانم ھيزى سەربازى خۆى بنوينيت. دواتر عادىلەخانم ئەلايەن ئىنىگلىزەكانەۋە نازناوى خانم بەھادور "شازادەى پاڭموانان"ى پيبەخشرا، ئەيىش بەھۆى رزىگاركردنى ژيانى چەندىن سەربازى بەريتانى كە ئە شارى ھەئەبجە چېگىربوبوون (ائىسويركى، ،،،،،،)

لمم تمومرمیمدا بمدیار دمکمویّت ئافرمتانی کورد خاومنی پیّگمیمکی گمورمبوونه لمناو کوٚمهلٚگاکمیان، که همم له لایمنی سیاسی و سمریازی. همر ئمممش وایکردووه ئافرمتانی کورد بمچاویّکی بمرز و گموره سمیربکریّن، بمتایبمتی لم قوّناغم جیاوازهکاندا پوٚلِّی کاریگمر و بمرچاویان له نیّو میرنشین و کوٚمهلْگا کوردییمکان بینیوه و بوونمته هـوّی پاگرتنـی حـوکمپانی و دمسـهلاتی میرنشینمکان، ئافرمتـان خـاومنی پیّگـه و کمسایمتییمکی بمهیّز و قارممانییمتی زور بوونه، همربوّیه خانزادی سوّران و کمیغان و نیّو قـمرمفاتم و عادیلهخانم و چهندان ئافرمتـانی نافرمتـانی نافرمتـان خانیادی سوّران و ک



ميرنشين و كۆممالگاى كوردين ،كما لمرووى سياسى و سمربازييەوە لەوكاتيدا لمانيو ميرنشين و كۆممالگاى كوردى ئەوكاتيدا دەركەوتوون. تەنانەت لەسمار ئاستى ھيّزە نيّو دەولامتى و ناوچەييەكانيشدا بايەخيان پيّدراوە و بونەتە بابەتى قسەوباسيان.

تەوەرەى دووەم: رۆڭى زانستيانەى ئافرەتى كورد لەنێوان سەدەى ١٧ تا ١٩ى زاينيدا: باسى يەكەم: دروستكردنى كتێبخانە و مزگەوت و قوتابخانەكان وەكو ناوەندێكى زانستى

هەر لە سەردەمانى زووموە لەنيو كۆمەلگا كوردىيەكاندا ئافرەتان رۆلىكى بالايان هەبووە لە بەرموپێش بردنى زانست و ئايين لە كوردستاندا. بۆ ئەمەش چەندين توێژينەوەى زاسـنتی لـه چوارچێـوهی نامـهی ماسـتهر و تێـزی دکتـۆرا و توێژينـهوهی زانسـتی جۆراوجـۆر نووسراون كه ئاماژه بهو رۆڭەى ئافرەتان له بوارى ئاينى و بوارى زانستى دەكەن. بەتايبەتى ئافرهتانی كورد رِوْلْيان هـهبووه لـه خزمـهتی فـهرمووده و گێرانـهوهيان، هـهروهها وانـهی بابهتـه ئاينييهكانيان به فيّرخوازانيان گوتهوهتهوه، تهنانهت بهشدارييان له دروستكردنى قوتابخانه و مزگەوت كىردووە. بەگشىتى ئەم رۆڭەي ئافرەتان لە قۆناغەكانيتريشىدا بەردەوامبووە و زانست و ئاين هاوتهريبي يهكتري لهلايهن ئافرهتاني كوردموه گرنگييان پيدراوه. له قۆناغەكانى دواتريشدا وە لە خزمەتكردنى لاينى زانستيدا ئافرەتانى كورد رۆڭى بەرچاوييان بينيووه، بۆنموونه لەنێو ئافرەتە كوردەكانىدەوللەتى ئەيوبيشدا" چەندىن ئافرەتى لێھاتوو هەڭكەوتوون، بەتايبەتى ئەلايەنى سياسى و خزمەتكردنى بـوارى ئـاين و زانسـت، بۆنموونـە سەفيه خاتون ياخود "ضەيفه خاتون"'' كە خێزانى مەليك زاھير و كچى مەليك عادل'' بوو. که ماوهی شهش سالان حوکمرانی شاری حهلهبی کرد تاکو کورهکهی بهناوی "مهلیك عەزيز" تەمەنى پێراگەيشت بـووە حـوكمرانى شـارى حەلـەب (زركلـي، ٢٠٠٢، ٢١٦). لـه سـاڵى ۱۲۳۰ز مەدرەسەى فىردە*وسى* ئەشارى حەلەب درووستكرد، كە ئەسەر ئەركى خۆى مووچەى مامۆســتايانى مەدرەســەكەى دەدا، ئەمــە لەكاتێـدا چەنــدىن مزگەوتىشــى نــۆژەنكردەوە و مزگەوتى تريشى له حەلەب درووستكرد (علي، ٢٠٠٥، ١١٦). نەك ھەر ئەمە، بەڭكو چەندىن ئافرهتی دیکهی زانستخواز و پاڵپشتیکاری زانست لهوکاتهدا دهرکهوتن، لهوانه ست شام"، كه دامەزريْنەرى قوتابخانەي "البرانية"يە لە ديمەشق (البرزنجى، ٢٠١٠، ١٤٣).

لەسەردەمى حوكمرانى مىرنشىنە كوردىيەكانى سەردەمى عوسمانىدا بەشىك لە ئافرەتانى كورد سەرەراى ھەبوونى رۆڭى سىاسى و سەربازى و كارگىرىيانەيان، ئەوا رۆڭيان لە بەرموپىشبردنى زانستىشدا ھەبووە، ئەويش بەھۆى گرنگىدانيان بە لايەنى ئاينى و زانستى، ھەروەھا گرنگىدانيان بە درووستكردنى قوتابخانە و ئاوەدانكردنەوەى مزگەوتەكان و ھاوكاريكردنى مامۆستايان و زانايانى ئەوكاتى، ھەربۆيە ئافرەتانى كورد لە دەرەوە و ناوەوەى كوردستايەت بە دروەر جىاجياكاندا رۆليان بىنيووە، بەتايبەتىش لە خزمەتكردنى



زانست و زاتسخوازیدا، بۆنموونه زەینەب خاتوونی خیزانی مەلا ئیدریسی بەدلیسی<sup>۱۷</sup> لەدوای کۆچی دوایی هاوسەرەکەی، مزگەوتیك بەناوی ئیدریسییه و سەرچاوەیەکی کانی له ناوچەی ئەيوبىيە لە ئەستەنبۆل درووست دەکات وەکو وەقفیکی خیرخوازی بۆ میردەکەی (ÖZCAN, 2000, 485).

ئـهم رۆڭـهى ئافرەتـان ئـه قۆناغـەكانى دواتريشـدا ئـه نێـو ميرنشـين و كۆمـەڵكا كوردىيەكاندا بەردەوامبوو، ھەروەكو خانزاد خاتون ئـه ساڵى ١٠٧٠ك/ ١٦٥٩ز كتێبخانەيەك و مەدرەسـەيەكى بـەناوى خۆى كردۆتـەوە، كـه ئـهم راسـتييەش محەممـەد عـەئى قـەرەداغى بـه وەرگرتن ئـه دەستنووسێكدا بـه ژمارە (٢٠٢٧٨) ئـه (دار صدام ئلمخطوطات) ئاماژەى بۆ كردووه (قـەرەداغى، ١٩٩٨، ٥٥). تەنانـەت خـانزاد خـاتوون ئەگـەڭ گرتنـه دەسـتى دەسـةى ئـەوا چەنـد مزگەوتێكيشى ئـاوەدان كردۆتـەوە (هـەروتى، ٢٠١٨، ١٠). ئەگـەڭ ئـەمـەش دا محەممـەد عـەئى قەرەداغى ئاماژە بـه دەستنووسەكيتريش دەكات به كۆدى (٢٠٢٧،) كـه ئاماژە بۆ ئـەوە دەكات قەرەداغى ئاماۋە بە دەستنووسەكيتريش دەكات بە كۆدى (٣٠٠٩، ١٩٩) كـه ئاماژە بۆ ئـەوە دەكات مىزگەوتێكيتريش بـەناوى سـت رضـية ئەسـائى ١١٨٢ك/ ١٩٨٨ز كـتێبخانـه و مەدرەسـەى بـەناوەوە ھەبووە (قەرەداغى، ١٩٩٨، ٥٨).

هـهرومها لـه شـارى كۆيـه<sup>١٨</sup> مزگـهوتێك هەيـه كـه لهلايـهن ئافرەتێكـهوه دامـهزراوه بـهناوى مزگـهوتى دايـه خـهجێ، لـهم مزگهوتـهدا چەنـدين كهڵـه زانـا تێيـادا خوێنـدووه، لـهوانـه شێخ جامى لـه ساڵى ١١٤٢ك/ ١٧٣٠ز لـهو مزگهوتـهدا خوێندويـهتى (قەرمداغى، ١٩٩٨، ١٥٥).



هـ موو ئـ مو بابهتانـ مى لمسـ مرموه باسـكران دمرخـ مرى ئـ مو راسـتييهن كـ م ئافرهتـانى كـورد شانبهشـانى پيـاوان رۆلييـان بينيـوه لـ م بمرموپيشـبردنى زانسـت لـ م نـاو كۆمـ ملگاى كورديـدا، ئــمويش بهدروسـتكردنى قوتابخانــه و مهدرمسـه و دروسـتكردنى مزگـموت و هاوكاريكردنى زايـان و زانسـتخوازان. كـه ئـهم تايبهتمهندييـهش ئافرمتـانى كـورد هـمر لهكۆنهوه ههيانبووه و زانست بهشيْك بووه له لاپهنهكانى ژيانيان.

## باسى دووهم: رِوْلٌ و دەركەوتنى ئافرەتانى كورد لە زانستە جۆربەجۆرەكانى ئەوكاتيدا

ئافرمتانى كورد جگە لە لايەنەكانى سياسى و سەربازى و خزمەتكردنى زانست و زانيارى، ئەوا چەندى ئافرمتى زانستخواز و زانا لەناو كوردان دەركەوتن كە خزمەتىقى:ى زۆريان لەبوارە جياوازەكاندا كرد، بەتايبەتى لە بابەتەكانى فەرمودەناسى و ميٽروو و شيعر و ئەدەبيات كردووە، بۆنموونە لە نيٽو بنەمالەى ئەييوبيدا چەندين ئافرەتى فەرموودەناس و زايانى ئاينى دەركەوتن، بۆ نموونە، موئنيسەى كچى مەليك عادل كە لەسالى ٣٠٢ك/٥٠١ لەدايكبووه و يەكيك لەو ئافرەتانەبوو بووە پسىپۆر و شارەزا لەبوارى فەرموودەناسى و كېرانەودى فەرموودەناسى و كېرانەودى فەرموودەكانى پيغەمبەرى ئيسلام، ھەروەھا ست نەعيم حەررانى كە لەدايكبوى سالى ١٢٢٤/١٢٠ز ئەويش يەكيك بوو لەو ئافرەتانەى پسيۆرى بوارى فەرمودەناسى بوو، وە لە سالى ١٢٢٤/١٢٠ز لە تەمەنى ٣٨ ساليدا كچى دوايى كردووە، ھەروەها فاتيمەھى كچى سالى ١٢٢٤/١٢٠ز لە تەمەنى ٣٨ ساليدا كچى دوايى كردووە، ھەروەها فاتيمەھى كچى بەدرح محەممەد كورى جەمال يوسف كورى عەبدولالا كورى عومەر كورى عەلى كورى بەدرى موردى قرانى كە لەسالى يەكەكرەتان دەيو يەلەرۇلا كورى مەمەرەيانى كەردوو، خەروەي مەلى كورى مەلى يەسالىدا كېرى مەدوونا كەرودە يەلەرەيانەن بەيسىپۆرى بەردوى ئەلەرەيەتىرە كەرى بەدرى كورى مەدەرەي يەلى ئەسالى يەسەت تەرى يەرەنى ئەدەيەردودە ئەرەرەيەنى كەرى ئەدرى مەدەرەيانى كەلەسالى يەسەت كەرى مەدورە يەرەرەيا ئەدەيەرەي ئەدەرەيە كەرى ئەرەرەي ئەدرى كورى مەمەرە كەرى مەمەل يەسەلى كەرى مەدەيەرى كەرى مەدورە، ھەرومە ئاتىرە ئەرى كەرى ئەدرە مەدەرەيە مەرەنى كەلەسالى يەسەن كەرى مەدەيەرى ئەدەيەرى ئەرەرەنى كەرەرەرى ئەيەرە ئەيەرەرەي ئەيوانىش بەشىيە بەرەيون ئەي زانا ئافرەتانەي رۆلىكى بەرچاويان ئە زانستە ئىسلامىيەكانى ئەيواتىدا ھەبورە، (فتاح، مېرى، ٢٠، ٢٠، ٢٠، ٢٠-٥، تەرەر).

ئافرەتانى كورد بەر ئەھاتنى عوسمانىيەكانىش بۆ كوردستان ئەوا بەشىڭىان خزمەتى بەرچاويان ئە بوراى زانستدا كردووە، بۆنموونە زەينەب كچى عەجمى گۆرانى كورى يوسف كورى عەبدولالا كورى عومەر كورى عـەلى كورى خـدر، ناوبراو ئەخانەوادەيەكى زانستى و ئاين پەروەر ژياوە، بەتايبەتى گرنگيان بە زانستى فەرموودە داوە، ناوبراو ئە سەدەى ەاز كۆچى دوايى كردووە، ھەروەھا فاتيمە ئوم حەسەن گۆرانى، كە ئەويش ناوى راستەقينەى خۆى فاتيمە كچى بەدر كورى محەممەد كورى جەمال كورى يوسف كورى عەبدولالا كورى عومەر كورى محەممەد كورى جەمال كورى ئەويش ناوى راستەقينەى خۆى فاتيمە كچى بەدر كورى محەممەد كورى جەمال كورى يوسف كورى عەبدولالا كورى عومەر كورى عەئى كورى خدرى كوردى گۆرانىيە، فاتيمە ئەدەروربەرى سالانى ١٣٩١ز ئەدايكبووە و ئە سائى ١٤٦٨ز كۆچى دوايى كردووە (فتاح، عبوش،

به گشتی له سهردهمانی کۆندا کچان زۆر به کهمی ههبوون بخويّنن، وه ههنديّك کات ههبووه که ئافرهتانی خاومن زانسته شهرعييه کان وانهيان به قوتابيانی کوړ ده گوتهوه



(قەرەداغى، ١٩٩٨، ١١)، بەلام لەگەل ئەمەشدا چەندىن ئافرەتى زاناى كورد لە زانستى فەرمودە و زانستە ئىسلامىيەكاند دەركەوتن، بۆنموونە: فاتىمە خاتوون كچى بەدر محەممەد كورى جەمال يوسف، ناوبراو لەماوەى سالانى ١٤٠١-١٥٥٦ز ژياوە، يەكێك بووە لەو كەسانەى بەدواى زانستدا گەپاوە و بروانامەى زانستى (إجازة العلوم) لەسەر دەستى ئيبن سديق و ئيبن قەوام وەرگرتووە (الصويركي، ٢٠٠٠، ٢٥٤). ھەروەھا سەلما جەزەرى كچى محەممەد كورى محەممەد كورى جەزەرى كە بە (أم الخير) ناسراوە، ناوبراو لەسالى ١٤٢٧ز ناوبراو يەكێك بووە لەوانەى قورئان خوينىيى ناودار و قورئانى لەبەركردووە و شاعيرىكى ناودار بووە و بەزمانەكانى فارسى و عەرەبى شىعرى نووسيوە (الصويركي، ٢٠٠٠).

لىم ماوه ميّژوييمدا ئافرەتانى كوردى ناموسلّمانىش لمو ماوەيمدا رۆلْيان بنيوه، بۆ نموونه ئاسىنات بارزانى كە لمماوەى ساللەكانى ١٥٩٠-١٦٧٠ز ژياوە، ناوبراو كچى شەموئىل بارزانى بوو كە پياويّكى ئاينى ناوداربوو، ئاسىناتى كچى لمسمر زانست و خويّندنموەى تمورات پەروەردەكرد، ھەربۆيە دواتر ئاسينات بووە يەكيّك لمو ئافرەتە ناودارانەى لم شارى موسلّ وانـەى خويّندنـمومى تـەورات بـه خـەلكيترى جولەكم بـدات (ئيـزەدى، ٢٠٠٢، ٢١٦-١٩٠). تەنانەت لمدواى كۆچى دوايى ھاوسەرەكەى، بووە يەكىم حاخامى ميّنيە لم ميّژووى نويّدا، ھەروەھا قوتابخانەيـەكى تايبەت بـه فيركردنى مندالانى جولەكمى دامـەزران ( <u>Bengio</u>, ).

دەركەوتنى ئافرەتان تەنھا لە بابەتى زانستە ئاينىيەكان بەگشتى و فەرمودەناسى بەتايبەتى نەبوو، بەلكو لەبوارى مىرژوو و ئەدەبياتىشدا رۆلايان ھەبووە، بۆنموونە، ماھ شەرەفخانم، ناسراو بە (مەستورەى كوردستانى)، رۆژئاواييەكان بە يەكەم مىرژوونووسى ئافرەتى دادەنىيىن لە رۆژھەلاتى ناومپاست ناوبراو مىرژوونوسى و شاعير و نووسەر بووە ئەدەدەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەداز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەداز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەداز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەداز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەراز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەرز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن ئەردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەرز كچى دوايى كردووە. مەستورە كچى حەسەن بەڭردەلانىيەكان لەدايكبووە و لە سالى يەرز كېرى كوردستان لە ھۆزى قادرىيە. باوكى بەرپۆەبەرى ئەردەلان لە كوردستانى ئۆردەستى ئىزان بوو، كە ئەويش بە شاعير ناسرابوو. ناوبراو لەگەل ئوولبوونەوە لە شيعر و ئەدەبياتدا، ئەوا لەبوارى مىزووشدا رۆلايكى بەرچاوى بىينيوە و خاومنى تەردەلان لە كوردستانى ۋردەستى ئىزان بوو، كە ئەويش بە شاعير ناسرابوو. ناوبراو لەگەل كەردەلان لە كوردستانى ۋردەستى ئىزان بوو، كە ئەيوش بە شاعير ناسرابوو. يەردەلانى قوولبوونەوە لە شيعر و ئەدەبياتدا، ئەوا لەبوارى مىزووشدا رۆلايكى بەرچاوى بىينيوە و خاومنى تەردەلى بەرھەمى ئاينييە و لە بابەتەكانى زانستى ئىسلامىيشدا بەرھەم و نوسىنى ھەبووە خاومنى بەرھەمى ئاينىيە و لە بابەتەكانى زانستى ئىسلامىيشدا بەرھەم و نوسىنى ھەبووە (الصويركي، ، ٢٠٠٠ ، ٢٥٠ ، ٢٥٠ ، زكي بىك، مەرەر ، ١٩٤م، ١٠ ، يەروما مەيران نەرىرەن ئەردەلانى



قــموقازى ئێســتادا لــمدايـڪبووه، دواتــريش چۆتــموه ناوچــمڪانى ئورميــه (رِمزاييــه)، نــاوبراو شاعيرێڪى ناوداربوو ڪه بهزمانى فارسى شيعرى دهنووسى (الصويركي، ٢٠٠٠، ٢٤٢).

يمكيّكيتر لمو ئافرەتانمى لەوسمردەمىدا دەركموتوون، ئموا سريە خانمم، كه لامسالى ١٩١٤ز لم دياربەكر لەدايكبووە، ناوبراو لەگەل خيّزانەكەيدا چۆتە بەغدا و دواتر گەپاوەتەوە زيّدى خۆى، ئينجا بۆ جارى دووەم دەچيّتە ئەستەنبۆل و تا كۆتايى تەمەنى لەويّدا دەميّنيّەوە. سريە خانم يەكيّك بووە لەو ئافرەتانە كوردانەى لەبوارى شيعر و ئەدەبياتەوە رۆلى ھەبووە، ناوبراو شيعرى بەزمانەكانى توركى و فارسى نووسيوە (الصويركي، ٢٠١٠، ٢١١ ؛ زكي بىك،١٩٤٥، ٢١٢). ھەروەھا عائيشە تەيمورى بوو، خودى بنەمالەى تەيمورىيەكان لە بنەپەتدا نەلكى باشورى كوردستانى و لەسەردەمى محەممەد عەلى پاشاى ميسر چوون بۆ ميسر، خەلكى باشورى كوردستانى و لەسەردەمى محەممەد عەلى پاشاى ميسر چوون بۆ ميسر، عائيشە لەماوەى سالانى ١٩٤٠-١٩٠٢ز ژياوە. باوكى ناوبراو بەرپرسى ديوانى خديّوى ئىسماعيل بوو "دەكاتە پيّكەي وەزيرى دەرەوه" فاتيمە لەبوارى شيعر و ئەدەبياتدا دەستيّكى بالاى ھەبووە و بەزمانەكانى توركى و عەربى و فارسى شيعر و ئەدەبياتدا دەستيّكى بالاى ابور "دەكاتە پيركەي وەزيرى دەرەوه" فاتيمە لەبوارى شيعر و بلاوكراوەى ھەيە، ھەروەھا بوو "دەكاتە پيكەي وەزيرى دەرەوت قاتيمە لەبوارى شيعر و بلاوكراوەكى ھەيە، ئەرەرەما الاحوال فى الاقوال والافعال" بەرمانى قارسى ھەيە، ھەروەھا بەرھەمىتىترى بەناوىانى تەركۆلەنى تىزىرى دەرەوكى يەزيرى يەرەمايى يەرەرەماي دەرەمىتەريەت بەنەمايە ديوانيكى شيعرى بەناونيشانى "حليلة الطراز" ھەيە، ھەروەھا بەرھەمىتىترى بەناوى تىتائج ديوانيكى شيعرى بەنونيەنى تەرمەنى قارسى ھەيە، ھەروەھا بەرھەمىتىتى بەناوى "نى ئەلەرىسى الاحوال فى الاقوال والافعال" بەرمانى قارسى ھەيە، ھەرەرەھا دوو مىرھەمىترى بەنوايى . (مىمىلەن، تەرىرى، ١١٠، ١٠٠، . ١٠٠

فاتيمـهى كوردى يـهكێكيتره لـهو ئافرمتانـهى لـهبوارى زانسـته ئيسـلامييهكان و تهسـهوفدا رۆللى هـهبووه، نـاوبراو لـهماوەى سـاللهكانى ١٩٨٦-١٩٦١ز ژيـاوه و لهسهردهستى بـاوكى زانسـته ئيسـلامييهكانى خوێنـدووه، بهتايبـهتى بابـهتى فيقهـى خوێنـدووه، هـهروهها لـه بـوارى تهسـهوفدا رۆللى بنيـوه و سـهر بـه نهقشبهندى بـووه. لـه سـهدمى بيسـتهمدا وهكو مامۆسـتا لـه قوتابخانهى كچان وانهى گوتوهتهوه (الصويركي، ٢٠٠٠، ٥٣٤-٥٣٥).

ليّرموه ئـمو راستييهمان بـۆ دەردەكمويّت كه ئافرەتانى كورد ئـه لايـەنى زانسـتيدا رۆڭيّكى بـمرچاويان هـمبوو و ئـه زانسـته جۆرەبمجۆرەكانـدا دەركـموتوون، ئـموەى جيّگاى ئاماژەيـه ئافرەتـانى كـوردى ناموسـلّمانيش وەكـو زانـا و كەسـانى زانسـتخواز دەركموتوون، هـمرومها ئافرەتـانى كـورد توانيويانـه بـبن بـه ئـافرەتى پيّشـەنگ ئـه رۆژهـەلاتى ناومراستدا، همروەكو مەستورەخانى ئەردەلان ھەئكرى ئـەم نازناوەيه

له نووسينى ئەم توێژينەوەيەدا گەيشتين بە چەند ئەنجامێك، لەوانە:

يەكەم: ئافرەتانى كورد ھەر لەكۆنەوە لەلايەنى سەربازى و زانستيدا شانبەشانى پياوان رۆليان ھەبووە، ھەر ئەمەش وايكردووە لە ھەميشە ئافرەتان لەنيۆ كۆمەلگاى كورديدا خاوەنى ريز و پيْگەيەكى تايبەتى بن.



دوومم: ئـهو ئافرمتانـهى كـه ومكـو سـهركردەيهكى سـهربازى ناسـراون، ئەهـهمان كاتيش دا خزمـهتێكى زۆرى لايـهنى زانسـتييان كـردووه، بۆنموونـه خـانزاد خـاتون سـهرمپاى ئـهومى سـهركردەيهكى سـهربازى ئێهـاتوو بـووه، ئەههمانكاتـدا خزمـهتێكى بـهرچاوى لايـهنى زانسـتى و ئـاينيش كـردووه، هـهرومها بـههۆى پێگه سـهربازييهكهيەوه كاريگهرى ئەسـهر دموڵهتى عوسمانى داناوه و مووچەى تايبەتى ئە سوپاى هومايونى عوسمانيدا بۆ بردراوەتەوه.

سيٽيهم: ئافرەتانى كورد جگە لەو زانست و بوارەى كە خزمەتيان تيّداكردووە، لەھەمانكاتدا بە ئافرەتانى يەكەم و پيّشەنگ لە رۆژھەلاتى ناوەپاستدا ھەژماركراون، ھەروەكو ماھ شەرەفخانم "مەستورەى ئەردەلانى" بە يەكەم ميّژوونووسى ئافرەت دادەنريّت لە رۆژھەلاتى ناوەراستدا.

چوارمم: ئافرمتانی کورد له دمرموه و ناوموهی کوردستان، له خزمهتکردنی زانستدا رۆڵێکی بهرچاویان ههبووه، چ بههۆی دروستکردنی قوتابخانه و مزگهوتهوه بووبێت، یاخود بههۆی خوێنددنیان له زانسته جۆربهجۆرهکانی ئهوکاتییهوه بووبێت، تهنانهت مووچهی مامۆستایان و زانایانی ئهوکاتیشیان دابینکردووه.

پێنجـهم: رووخـانی میرنشـینه کوردییـهکانی سـهردممی دمولَـهتی عوسـمانی نـهبووه بهریهرست لهبهردمم دمرکهوتنی سـهریازییانه و زانسـتیانهی ئافرهتـانی کورد، بـهلَکو ئافرهتـانی کورد لهدواتردا بوونه جیّی باسی گهریده و رِوْژنامه خوّرئاوا.

شەشـــهم: ئازايـــهتى ئافرەتــانى كــورد ئــه مەيــدانى جەنگــدا يەكێكــه ئــه تايبەتمەندىيــەكانى ئافرەتـانى كـورد، هــەروەكو قــەرەفاتم و خـانزادى ميـرى سـۆران و ئــەو ئافرەتـەى ئەلايـەن كلۆديـۆس جـيمس پيچـەوە باسـى ئيۆەدەكريّت كـه نموونـەى بـالاى ئـهم بابەتـەن، هـەروەها گەريـدەكانيتريش باسى هـەمان ئازايـەتى ئافرەتـان دەكـەن كـه ئـەكاتى شەرەكاندا شانبەشانى پياوەكانيان بەشدارى شەر دەكەن.

حەوتەم: له نێو كۆمەلْگاى كوردى دا دەرفەت بۆ ئافرەتانى كوردى نامووسـڵمانيش ھەلْكەوتووە و توانيويانە لەلايەنى زانسـتيدا خۆيـان بـەرمو پێش ببـەن و لـەدواى پێگەيشـتن و پێشـكەوتنياندا وەكـو مامۆسـتايەكى ئـاينى لـه بابـەتى ئـاينى جوولەكـەدا وانـه بڵێنـەوە و خزمەت بە ئاين و كلتورى خۆيان بكەن.

ليستى سەرچاوەكان:

#### بەڭگەنامە:

BOA.TSMA.E.1062.06, 1648,1 BOA.TSMA.E.1079.56, 1658,1



#### دەستنووس:

Çeleb, Evliya. (2000) Evliya Çeleb, Seyahatnamesi, Topkapı Sarayı Kütüphanesi (Awliya Chalabi Travel Book in the Topkapı Sarayı Library). Book IV. İstanbul: Topkapı Palace.

# ساڭنامەي عوسمانى:

ساڵنامەي كارگێري ويلايەتى موسڵ، ١٣٢٥، ٢٢٢.

## ڪتيٽب:ڪوردي:

ئيـزمدى، ميهـرداد. (٢٠٠٢). ئـايين و تايفـه ئاينيـهكان لمكوردسـتاندا. ومرگێرانـى: كامـمران فەھمى. سلێمانى: بلاوكراومى مەكتەبى بيروھۆشيارى(ى.ن.ك).

بايەزيدى، مەلا مەحمود. (٢٠١٥). داب و نەريتى كورد. وەگێرانى شوكريە رەسول ئيبراھيم، ج٢. تاران: چاپخانەى پەنجەرە.

ريچ، كلديۆس جيمس. (٢٠٢٢). گەشتنامەي ريچ بۆ كوردستان. ھەوليّر: ئاراس.

ســۆن، مێجــهر ئــى. بــى. (٢٠٠٧). چەنــد ســهرنجێك دەربـارەى ھۆزەكـانى كوردســتانى خــواروو. وەرگێڕانى نەجاتى عەبدوڵلا. سلێمانى: بلاوكراوەى بنكەى ژين.

قـــهرمداغی، محهمـــهد عـــهلی. (۱۹۹۸). بوژاندنـــهومی مێـــژووی زانايـــانی ڪــورد لهڕێگــهی دمستخهتهڪانيانهوم. بهغدا: چاپخانهی وميض.

محەممـەد، ئـاكۆ برهـان. (۲۰۱۸). مىرنشـينە كوردىيـەكانى سـەردەمى عەباسـى. سـلێمانى: چوارچرا.

هاملَتن. أ.م. (۲۰۱۳). رِێِّايەك بە كوردستاندا. وەرگ<mark>ێرائى</mark>: عەلى عەبدولرەحمان عەسكەرى. ھەولێر: خانەى موكريانى.

هـ مروتی، سـ معدی عوسـمان. (۲۰۱۸). خـانزادی سـ قرران و ئـ مدمبی زارمکی. هـ موليّر: چاپخانـ می زانکۆی سەلاحەددین.

بايرەقدار، محەممەد. (٢٠٠٩). ئيدريسى بەدليسى. وەرگێڕانى: شكور مستەفا. ھەولێر: چاراس. تەيب، جەمال فەتحولا. (٢٠٠٨). كۆيە ١٩١٨-١٩٥٨ "لێكۆڵينەويەكى مێژوويى سياسييە". چاپى دووەم، ھەولێر: چاپخانەى شەھاب.

# عەرەبى:

ابن شداد، بهاءالدين. (١٩٣٤). النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية (سيرة سلاح الدين). قاهرة. الأربيلي، ابن خلكان. (١٩٦١). وفيات الأعيان. مجلد ه. الأصفهاني، عماد الدين. (١٩٧٩). البرق الشامي، أسطنبول، جلد٤. البرزنجي، تريفة أحمد. (٢٠١٠). إسهامات العلماء الأكراد في بناء الحضارة الإسلامية خلال

القرنين السابع والثامن الهجريين. بيروت: دار الكتب العليمية.



بيات، فاضل. (٢٠٠٧). الدولة العثمانية في المجال العربية. بيروت: مركز دراسة وحدة العربية. الدملوجي، صديق. (١٩٩٩). امارة بهدينان الكردية أو اماره العمادية. ط٢، أربيل: ئاراس ديللافاليه، بترو. (٢٠٠٦). رحله ديللافاليه إلى العراق. بيروت: لدار العربية للموسوعات. زركلي، خيرالدين. (٢٠٠٢). الأعلام. مجلد الثالث، بيروت: دار العلم للملاين. زكى بك، محمد أمين. (١٩٤٥). مشاهير الكرد وكردستان في العهد الإسلامي. بغداد: مطبعة التفيض الأهلية. الصويركى، محمد على. (٢٠٠٠). معجم العلماء الكرد. سليمانية: ژين. على، محمد كرد. (٢٠٠٥). خطط الشام. بيروت: مؤسسة العلمي. عوني، درية. زايد، محمود محمد. عوض، مصطفى محمد. (٢٠١١). الأكراد في مصر عبر العصور. طبعة الأولى. فتاح، فوزية يونس، عبوش، فرهاد حاجي. (٢٠١٩). المرأة الكردية ودورها فى خدمة الحديث النوبي الشريف من قرن (٦-٥٩ / ١٢-١٥م). زاخو: مركز زاخو للدراسات الكردية. لرخ ، ب. (٢٠٠٨). دراسات حول الكورد الايرانيين وأسلافهم الكلدانيين الشماليين، ترجمة عبدي حاجي، ط٣. السليمانية: منشورات بنكهي ژين. نهبهز، جهمال. (٢٠٠٣). الأميـر الكـردي ميـر محمـد روانـدزي، ترجمـة: فخـري شـمس الـدين. أرييل: اراس. يوسف، عبدالرقيب. (٢٠٠١). الدولة الدوستكية. أربيل: اراس. يوسف، محمد خير رمضان. (١٩٩٢). المرأة الكردية في التاريخ الإسلامي تـراجم لأميـرات الكردية... ومحدثات عالمات. بيروت: دار القادري.

# ئينگليزى:

Al-Zaʿbi, Fa'iza Mahmood Ahmed. (2003). Marriage Rituals in Egypt and Belad El-Sham. MA Thesis, Yarmuk University.

Bryce, James. (1876). Transcaucasia and Ararat. London: Macmillan and Co.

Joseph, Suad. Nağmābādī, Afsāna. (2005). Encyclopedia of Women and Islamic Cultures: Family, Law and Politics.

Milingen, Major Frederick. (1870). Wild Life Among the Koords. London: Publisher Hurst and Blackett.

# گۆڤار و جۆرنال كوردى:

ئەحمەد، سامان حسيّن. (۲۰۲۱).' كيان و پيّگەى ژن له كۆمەللگەى كورديدا له سەرەتاى سەدەى نۆزدەوە تا ناوەراستى سەدەى بيستەم'. *گۆڤارى تەوار*، ژمارە ٧٥. عومەر، موحسين ئەحمەد. (۲۰۱٤). 'كورد و نەستۆرى له سەفەرنامە وياداشتەكانى ئۆژيّن بۆرىّ دا'. *گۆڤارى ئەكاديمياى كوردى*، ژمارە ٢٩.



# ئينگليزى:

Ahmed, Bzhar Othman, Nori, AbdulWahed Jalal. (2020). 'The Life and Political Role of Kurdish Women in the Ottoman Empire'. IIUM JOURNAL OF RELIGION AND CIVILISATIONAL STUDIES. Volume 3, Issue 2.

Bengio, Ofra. (2016). 'Game Changers: Kurdish Women in Peace and War'. The Middle East Journal. Volume 70, Number 1.

ماستەنامە و تێزى دكتۆرا:

مصطفى، نازدار جليل. (٢٠١٣). كتابة التاريخ ادى الكورد في الدولة العثمانية في قرنين ١٨-١٩، أطروحة دكتوراه، أربيل: جامعة صلاح الدين.

هۆممەر، بەختيار مستەفا. (٢٠١٦). "بارودۆخى كۆمەلايەتى باشوورى كوردستان لە سەدەى نۆزدەھەمدا". (تيزى دكتۆرا، زانكۆى راپەرين).

Al-Zaʿbi, Fa'iza Mahmood Ahmed. (2003). "Marriage Rituals in Egypt and Belad El-Sham". MA Thesis, Yarmuk University.

Anjum, Drakhshan . (2002). "State and Civilization under the Syro-Egyptian Ayyubids (1171-1250)". PhD Thesis, Aligarh Muslim University Aligarh (India).

ئينساكلۆپيدياى ئيسلامى:

ÖZCAN, ABDÜLKADİR. (2000). İDRÎS-i BİTLİSÎ. Volume 21.

ياشكۆ:

پاشكۆى ژمارە يەك: پيدانى برى ١٢٠ قروش وەكو مووچەى مانگانە بۆ خانزادى سۆران.



-2 la 0252200 Jose Brailor FUSD ?? 2. Celaillo 1)2, : 19000) ون وود وروم وجرو الفالون معرف الووام وجالا مربع لموجه والمناه las ; لوح سوع بلا

پاشــڪۆى ژمـارە دوو: پێـدانى برێـك ئـه پـارە ئـه بودجـەى سـوپاى هومـايۆنى عوسمانييەوە بۆ دابينكردنى خۆراك و پێداويستى كۆشكى خانزادە خاتوون



. 616 فازرهاتون والمعمون الدو الاون 2 12/60/125/60/60 5/ 1) BI 31,0 2 11/13 Srows) شوالم المراد في الماعال 1062/66 TSMA.E.1062



- مەلا مەحموودى بايەزىدى: لەسالى ١٧٩٧ز لە شارى بايەزىد لە دايكبووە، ھەندېكىتر پٽيان وايه لهساڻي ١٧٩٩ز لهدايڪبووه، خاوهني ڪتٽبي "داب و نهريتي ڪورد"ه، ڪه لەساڭەكانى ١٨٥٨-١٩٥٩ز نووسيويەتى، دەستنووسى ئەم كتێبە لە كتێبخانەى ستاليكۆڤ – شدرين، لەشارى پێترسبۆرگ پارێزراوە. كتێبێكيترى بەناوى "چيرۆكى لەيل و مەجنون" ئەساڭى ٨٥٨١ز ئە ئەرزەرۆم نووسيوە، كە ئەوكاتە ئەنێو ئەدەبياتى فارسى و توركى و عەرەبىدا باوبوو. ھەروەھا كتێبەكىترى سەبارەت بەزمانى كوردى ھەيە بهناونيشانى "رسالة تحفة النحلان في الزمان كوردان"، كه ئهمهشي لهسالي ١٨٦٦-١٨٦٧ز له شارى ئەرزەرۆم نووسيوە. سەبارەت بە ساڭى كۆچى دوايى بايەزيدى بيروراى جياواز هەيە، ھەندێك پێيان وايە لەساڵى ١٨٦٠ز كۆچى دوايى كردووه، بەلام بەگوێرەى دەستنووسى كتيْبەكەى بيّت، ناوبراو لە سالى ١٨٦٧ز كۆچى دوايى كردووه. بايەزىدى بەمەبەستى بەدەستەينانى زانست سەردانى شارى تەبرىزى كردووە، ھەربۆيە بايزيدى خاومنی زانستیکی زۆربوو له زمان و ئەدەبياتی زمانەکانی تورکی و فارسی و عەرەبی و ڪوردی. هەرومها زانسته ئيسلامييهڪان و بابەتى مێژووى خوێ"دووه، ناوبراو يەڪێك بووه لەزانا گەورەكانى سەردەمى خۆى، لەساڭى ١٨٥٦ز دەچٽتە شارى ئەرزەرۆم، كە ئەوكاتەئەم شاره بۆ دموڵهتى عوسمانى وه له كوردستاندا گرنگى و بايەخى خۆى ھەبووە (الصويركي، ٢٠٠٦، ٢٨٦-٦٩٠).
- <sup>۲</sup> كلۆديۆس جيميس پيچ : له پٽكموتى ۲۸-۳-۱۷۸۷ له فەرەنسا له دايكبووه، زمانەكانى فارسى و توركى عوسمانى و عەرەبى و ئستالى و فەرەنسى زانيوه، دواتر لەگەڵ كۆمپانياى ھيندى رۆژھەلاتى بەريتانى كاريكردوه. ھەر بەو ھۆيەشەوە لە سالى،۱۸۲۰ ھاتۆتە ناوخاكى دەولاەتى عوسمانى و تەنانەت باشورى كوردستانىش گەراوه. كلۆديۆس (ريچ، ۲۰۰۲، ۲۳-۲۰).
- <sup>۳</sup> جيمس برميس: لمسائى ١٨٣٨ز لمدايكبووه و لمسائى ١٩٢٢ز كۆچى دوايى كردووه، بروانه (Bryce, 1910, 699).
- <sup>3</sup> دمولامتی دۆستەکی یاخود دمولامتی مەروانی (۹۸۳–۱۰۹۳) لەلایەن میر بەد کوری حوسیّن کوری دۆستەک (۹۸۳–۹۹۰)، پاش شەرە دریٚژخایەنەکان، شانشینی دامەزریّنرا. پایتەختی ئەم دمولامتە شاری میافارقین بووە دەکەویّتە باکوری کوردستان له تورکیا، خودی بنەمالامی مەروانیش له نەوەی مەروان کوری کاکەوەی ھاتوون کە دوای کوشتنی میر بەد حوکمرانییان کردووه. بۆ زانیاری زیاتر (محەممەد، ۲۰۱۸، ۱۰۰–۱۱۸).



- <sup>6</sup> دمونهتی رموادی لهماومی سالانی (۹۰۰-۱۰۷۱ز) حوکمرانیکرد، ئهم دمونهته لهسهردممی عهباسییهکان یهکینک بوو له هیزترین حوکمرانییه کوردییهکان که له شارهکانی تهبریز و ئازمربیخان و ئهردمبیل و وۆرمی و مهراغه و میانا حوکمی دمکرد. خودی ناوی ئهم دمونهتهش دمگهریتهوه بو هوی "رموادی" که ئیبن خهلهکان ئهربیلی له باسی رموادییهکاندا به کورد دمیانناسینیت، ئهم دمونهته دامهزرینهرهکهی ناوی محهممهدی کوری حوسین رموادی بوو (محهممهد، ۲۰۱۸، ۱۱۸).
- <sup>1</sup> لورستان به ناوی عهشیرهتی لوری کورد ("ستان" به واتای "خاکیّک") ناونراوه. له سهرهتای سهدمی ۱۱ز دا دوو لقی هۆزی لور ههبوون، ئهوانش: لورستانی گهوره له ژیردهستی سهفهوییهکان، و لوری بچووک له ژیر دهسه لاتی عوسمانیدا (بیات، ۲۰۰۷، ۳۰۸).
- <sup>\*</sup> میرنشینی سۆران: یه کیدکه لهمیرنشیه به هیزه کانی باشوری کوردستان، ئهولیا چهلهبی باس له به هیزی ئهم میرنشیه له سهرده می خوّیدا ده کات که هاوکاته له گه ل ماوه ی حوکم پانی خانزادی میری سۆران، ئهو پینی وایه ئهم میرنشیه زوّر به هیزه و خاوه نی په نجا تا شهست ههزار سهربازی ئازا و لیتهاتووه، له هه موو ده رفه تیکدا له توانایان دا هه یه هیرش بکه نه سهر ئیران، ئهوکاتیش جوگرافیای ئهم میرنشینه گهوره بووه و تاکو همولیزیشی گرتوته و به به شینک له میرنشینی سۆران هه شرار کراوه (, 2000, 2000). 685).
- <sup>^</sup> خانزاد خاتوون کچی عومهر به گی میری سۆرانه، لهدوای کوژرانی باوکی دهسه لاتی ومرگرتووه و نزیکهی ۲۲ سال حوکم پانی کردووه (ههروتی، ۲۰۱۸، ۲۰۱۷)، به لام به لاگهنامه کانی عوسمانی و دهستنووسی ئهولیا چه له بی پیمان ده لیّت که ناوبراو تاکو به لاگهنامه کانی عوسمانی و دهستنووسی ئهولیا چه له بی پیمان ده لیّت که ناوبراو تاکو سالانی ۱۹۵۸ز حوکمی کردووه و ئینجا کو په که ی هاتوته شویّنی ( BOA.TSMA.E.1062.06, 1648,1; Çelebi, 2000, 373).
  - ۹ بينينى دەقى بەڭگەنامەككە، بروانە پاشكۆى ژمارە (يەك).
    - ·· بۆ بينينى دەقى بەڭگەنامەكە بروانە پاشكۆى ژمارە (دوو).
- ال قەرمفاتم "فاتمه رەش" لەدايكبووى سالى ١٩٨٤ز، ناوبراو خەلكى بروجه، لەشەرى نيوان عوسمانى و رووسەكاندا بەشدارىيەكى كارى كردووه وتەوانيويەتى ببيته فەرماندەى هيزيكى ٥٠٠ سەربازى كوردى (الصويركي، ٢٠٠٠، ٥٣٣).
- <sup>۱۲</sup> عادیلهکه خانم، ژنه سهرکردهیهکی کورده که بووهته یهکهم قایمقامی ئافرهت له میّژووی حوکمڕانی باشوری کوردستاندا، ناوبراو لهسالی ۱۸۰۹ لهدایکبووه و لهنهوهی بابانهکانه، بۆ خویّندن چووهته شاری سنه، لهسالی ۱۸۹۵ز لهگهل عوسمان پاشای کوری محهمهدی پاشای جاف "حهمهپاشای جاف" هاوسهرگیری کردووه، ماوهیهك قایمقامی ههلهبجه بووه، لهسهردهمی حوکمرانییهکیدا چهندین ئاوهدانکاری بۆ شاری ههلهبجه



كردووه و بازار و باخچەى بۆ شارەكە درووستكردووه، ئەگەڵ درووستكردنى دادگايەك بۆ ھەلەبجە، ئەساڵى ١٩٢٤ كۆچى دوايى كردووه (زكي بك، ٢٠٠٠، ٢٤٤؛ الصويركي، ٢٠٠٠، ٣٧٦).

- ۱۳ دموڵهتى ئەيوبى: ئەم دموڵەتە دەگەرێتەوە بۆ ساڵى ١١٧١ز لەلايەن سەلاحەددىنى ئەيوبىيەوە دامەزرێنرا. ناوى ئەم دموڵەتە دەگەرێتەوە بۆ نەجمەدىن ئەيوبى باوكى سەلاحەددىن، كە باوك و باپيرانى (شادى) له ناوچەى دوينى نزيك شارى كەرخ له رۆژھەلاتيئازەربٽجان دەژيان. شادى باپيرەى سەلاحەدىن خزمەتێكى زۆرى دەوڵەتى شەدادى كردووە، كە ئەم دموڵهتهش به رمچهڵهك كوردن. دواتر كۆچ دمكهن بهمرو عێراق دێن و له تكريت دمبێته كاربەدەست، ھەروەھا ئەسەدىن شێركۆى مامى سەلاحەدىن دەبێتە ھاوكارى براگەورەكەى نەجمەدىن لە حوكمرانى شارى تكريت دا. ئەم بنەماللەيە لە تكريت زۆر ناوداربوون، هێندەى پێنەچوو عيمادەدىن زەنكى مووسڵ لەگەڵ خەليفەى عەباسى "ئەلموستەرشىدبىلا" كۆشەيان درووست دەبۆت، سەرئەنجام نەجمەدىن ئەيوب ھاوكارى عيمادەدىن زەنگى دەكات لە راكردنى بۆ مووسل، ھەروەھا رووداويكيتريش لەوكاتەدا روويدا كه بريتى بوو له كوژرانى خمزيّكى بەھرۆزى فەرماندەى سەربازى سوڵتان غياسەدينى سەلجوقى بوولە بەغداد، ئەم خزمەى بەھرۆز ويستى لەشارى تكريت دەستدرىزرى بكاتە سەر ئافرەتىكى بىدەسەلات، ھەربۆيە ئەسەدىن شىركۆ كوشتى. لێرموه رٍووداوهڪه لهدادگای بهغدا زياتر گهوره ڪرا و برِياری دهستگيرڪردن بۆ ههردوو برا ئەيوب و شێركۆ دەرچوو، بەلام بەرلەوەى دەستگىر بكرێن شارى تكريتيان لە ساڵى ١١٣٨ز بەرەو مووسڵ بەجێھێشت. خودى سەلاحەددينيش لەھەمان شەو لەدايك دەبێت (أنجم، ٢٠٠٢، ٣٠–٣٦؛ محهممهد، ٢٠١٨، ٤٥–٤٧؛ الأربيلي، ١٩٦١، ٢٨؛ بهاءالدين، ١٩٣٤، ٤–٥).
- <sup>۱۲</sup> سەفیه خاتون یاخود "ضەیفه خاتون" کچی مەلیك عادل و بوکی سەلاحەددین ئەیوبییه، لەسائی ١١٨٥ز له شاری حەلەب لەدایکبووه، ناوبراو به زانستخوازی و بابەتیئ اینی و حوکمڕانیکی بەھیز بەناوبانگ بوو، لەدوای ئەومی میردەکەی "مەلیل زاهیر غازی" لەسائی ١٢١٦ز کۆچی دوایی کرد، ئەوا توانی حوکمړانی حەلەب بکات بۆ ماومی شەش سال تاکو کورەکەی مەلیك عەزیز پیراگەیشت (البرزنجي ، ٢٠١٠، ٣١٥ ؛ زرکلي، ٢٠٠٢،
- <sup>۱٬</sup> مەلىك عادل: براى سەلاحەدىنى ئەيوبىيە، ناوى سەيفەدىن ئەبوبەكرى كورى ئەيوبە، لەسالى ٤٥٤ك/١٩٤١ز لە دىمەشق لەدايكبووە، لەگەل سەلاحەددىن چووە بۆ مىسر و دواترىش لەمىسر وەكو حوكمرانىنىك ماوەتەوە، بەتايبەتى لەكاتى ھەلمەەتەكانى سەلاحەددىن بۆ بەرەنگابوونەوەى ھەلمەتى خاچىيەكان بەردەوام لەمىسرەوە ھاوكارى



هەماهەنگى ئەگەڵ سەلاحەددىندا كردووە. ئەدواى كۆچى دوايى سەلاحەدىنى ئەيوبىشدا چەندىن جار بەرەنگارى ھەڵمەتى خاچىيەكانى كردووە. ناوبراو ئە ساڵى مەتك/ ١٢١٨ز كۆچى دوايى كردووە (الأصفهاني، ١٩٧٩، ٧٥، ١٢١، ١٣٧- ١٣٨؛ Al-Zaʿbi, 2003, (11

- <sup>۱۱</sup> ست شام یاخود عصمةالدین، ناوی راستهقینهی زمرود خاتون کچی نهیوب، خوشکی سهلاحهدینی نهیوبییه، له سالی ۲۱۳ک/ ۱۲۱۹ز کۆچی دوایی کردووه، ههمیشه هانی خویندن و زانستی داوه، دایکی زانای ناودار حسامهدین عومهر کوری لاجینه، که یهکینک بووه لهو زانایانهی لهلای سهلاحهددین نهیوبی جیگای و پیگهیهکی تایبهتی ههبووه (یوسف، ۱۹۹۲، ۱۰–۱۸).
- <sup>۱۷</sup> مەلا ئيدريسى بەدليسى: ناوى تەواوى مەولانا حيكمەدين كورى شيّخ حوسامەدين بەدليسييە، ناوبراو بە مەلا ئيدريسى بەدليسى ناسراوە، بەدليسى زمانەكانى توركى و فارسى و عەرەبى بەباشى زانيوە و بۆ خويّندنى زانستە ئيسلاميەيكان چەندين شار و شويّن گەراوە، ئەدواتر ئەسەروبەندى بلاوبوونەوەى ھزرى شيعى و فراوانخوازييەكانى دەولاەتى سەفەويد، رۆليّكى بەرچاوى بينى ئە راكيّشانى مىرە كوردەكان بۆ لاى دەولاەتى عوسمانى (Bayrakdar, 2009, 11-15).
- ۱۸ ئەگەرچى پٽناسە و وەسفى زۆر بۆ شارى كۆيە كراون، بەلام ئٽمە دەروانينە سەرچاوە. عوسمانييهكان كه باسي شاري كۆيه دەكەن، بەتايبەتى لە سالنامەكى عوسمانيدا که بهروارهکهی دهگهرینتهوه بۆ سهردهمی ژیانی حهمه ئاغای کۆیه و بهمشیوهیه باسی شارى كۆيە دەكات "كۆيە لەباكورى ليواى شارەزۇرە، قەزاى كۆيە ١٨ كاتژمێر لە كەركوكەوە دورە، ئەم قەزايەدا دوو ناحيە ھەيە بەناوەكانى (شەقلاوە " باليسان"). خەڭكى قەزاى كۆيە بەشتى كوردن، تەنھا ھەندىك مەسىحى ھەيە كە لە گوندى هەرمۆتە (لەسالنامەكەدا بە أرموطة ناوى ھاتوە) دەژىن و نيو كاتژمير لەشارى كۆيە دووره. لهم گوندهدا ۱۰ ماڵی كلدانی ههن، لهشاری كۆيهدا بازرگانی توتن به شێوەيەكى زر فراوانە، ئەم شارە لە دامێنى چياى ئەيوب سوڵتان (ھەيبەت سوڵتان)ە، وە سەرچاوەى ئاوى ئەم شارە لە شاخ و دەشتى كۆيەوە ھەيە. لەم شارەدا (١) دانە حكومەت قۆناغى (كاروانسەرا)، وە يەك دانە قشلەي ھومايۆنى وە (١) دانە رديف دبوبى، وە يەك دانە جامع (مزگەوت) وە (١٠) دانە نوێژگە (مصلى) ھەيە. ھەروەھا شەش قوتابخانەى مندالان و سٽ مهدرهسه و سٽ تهڪيه و ١٤٢٠ ماڵ ههيه و ٤٢٠٠ ڪهس له ڪۆيه دهژين. ههروهها ۳٤٠ دوكان و (٥) قاوهخانه و (٨) سوخته و (٣) حهمام و (١) فرن و يهك بنكهى ئاسايش ھەيە. ھەروەھا لەرێى زێى بچوكەوە بەھۆى ئەسكەلەى تەق تەق (شوێنى راوهستانی بهلهم) ئهوا گرنگترین و پر ئیشترین رِنْگای بازرگانی ههیه. شاری کۆیه



پێگەيەكى گرنگى ھەبوو، ئەويش بەھۆى ھەٽكەوتەى شوێنى شارەكە، كە لەبازرگانىدا پێگەيەكى باشى ھەبوو، ھەروەھا لەروى باشى و زۆرى بەرھەمە كشتوكاڭييەكانەوە، تەنانەت بازرگانى توتن و ميوە لە نێوان شارى كۆيە و بەغدا و تەنانەت بۆ شارەكانيترى وەكو ھەولێر و كەركوك و سنە و سابلاغ ئەنجام دەدرا (ساڭنامەى ويلايەتى موسڵ، ١٣٢٥، ٢٢٢؛ تەيب، ٢٠٠٨، ٥٣-٥٤).

# رۆڭى زانستى و سەربازى ئافرمتانى كورد لە سەدمكانى ١٧ تا ١٩ زاينيدا "توێژينەوميەكى مێژووييە"

#### الملخص:

على مر التاريخ كانت للمرأة جهود ومكانة متباينة، ونجد ان اهميتهن وآثارهن وإهتماماتهن الاجتماعية والسياسية والعلمية وحتى العسكرية فيها الكثير من المتغيرات من فترة إلى أخرى. وكانت للمرأة في المجتمع الكردي مكانة بارزة في مختلف المجالات ولاسيما في عهد الامارات الكردية خلال العهد العثماني ١٥٤-١٨٥١، بل وحتى ما بعد سقوط الامارات. كانت للمرأة الكردية سواء في داخل كردستان أو خارجها جهود عديدة ومواقف مشهودة وخاصة في النواحي السياسية والعسكرية والعلمية، إذ نجد ظهور العديد من النساء القياديات والمشهورات ذوات الأثر البارز على المجتمع الكردي، بل نجد في صفحات التاريخ بأن المجتمع الكردي أعطى المجال لبروز المرأة الأجنبية أيضا.<sup>3</sup>. وكمثال على ذلك نجد (كيغان) التي ظهرت في الامارة البابانية كشخصية مؤثرة وبارزة، وقد أشاد الكثير من الرحالة بالدور البارز والمكانة المرموقة للمرأة في المجتمع الكردي وكيف كن يساندن ويؤازرن الرجال في شتى نواحي الحياة المرقة للمرأة في المجتمع الكردي وكيف كن يساندن

ففي المجال العلمي برز العديد منهن مثل ماه شرفخانم (مستورة الأردلاني) حيث كانت لها اهتمامات في مجالات التاريخ والأدب الكردي، وفي المجال العسكري برز العديد منهن مثل (خانزاد خاتون) في الامارة السورانية وكذلك نجد ظهور (قره فاتم) داخل السلك العسكري للدولة العثمانية، ولاسيما خلال الحروب العثمانية – الروسية.

إن لدى بعض الباحثين الأجانب رأي مضاده أن مكانة المرأة الكردية لم تكن فعالة ولم تكن بالمستوى المطلوب لأنهن لم يتمكن من الخروج من بيوتهن ولم يتم اعطاءهن المجال لإبراز مكانتهن ودورهن، وعلى حسب قول هؤلاء الباحثين فإن غيرة



الرجال على زوجاتهم كانت أحد الأسباب الرئيسية لمنعهن من الخروج وممارسة النشاطات الخارجية المختلفة.

بشكل عام حاولنا في سياق هذا البحث إبراز الدور العلمي والعسكري للمرأة الكردية داخل الامارات والمجتمع الكردي من القرن ١٧ الى ١٩ الميلادي وذلك من خلال البحث الأكاديمي لإبراز العديد من النساء العالمات والقياديات الكرديات. مفتاح الكلمة: المرأة، الكرد، كردستان، القائد، الامارة.

# Abstract:

Throughout history, the role and position of women in societies has been changed. Their social, political, scientific and military influence has changed in different communities. During the of Ottoman Empire (1514-1851) and after the fall of the Kurdish emirates, Kurdish women inside and outside Kurdistan have played a major and important role, especially in the military and scientific aspects. These women were mostly in the political, military and scientific fields. Kurdish society has even provided opportunities for foreign women to appear, such as Kayghan, who gained influence in the Baban emirate. Some of the sources testify to the greatness and influence of women's position in Kurdish society, how Kurdish women stand alongside their men in several aspects of their lives. In the scientific aspect, several Kurdish women such as Mah Sharaf Khanum (Mastura Ardalani) appeared at that time, who was known the first woman historian and very known poet, in addition, these opportunities have also been created for non-Muslim Kurdish women. Kurdish women have emerged as military leaders, such as Khanzad Khatun "the Princess of Soran emirate" and Qarafatm "Black Fatm" with the Ottoman army in the Caucasian war against the Russians. However, some foreign researchers believe that the position of Kurdish women has been weak and they have not been given the opportunity to do their activity. They even believe that Kurdish men are dirty-hearted towards women and did not allow them to go out and do their work.

In general, this study is a scientific attempt to show the political and military role of Kurdish women in the Kurdish emirates and societies from the 17th to 19th centuries. While, many Kurdish women scholars and military leaders appeared inside and outside Kurdistan by that time.

Keywords: Women, Kurds, Kurdistan, Leader, Empire.



## ميرنشينى بابان و داگيركاريى عوسمانى له قەسيدەيەكى سالم دا

#### پ. د. هيمداد حوسين بهڪر و پ.د.سهردار ئهحمهد حهسهن

زانكۆى سەلاحەدين-- كۆلىرى پەروەردە- زمانى كوردى/ھەرىمى كوردستانى عيراق

#### يوخته:

له مێـژووی نەتەوەييمانـدا و له سـەردەمی ميرنشـينه كوردييهكانـدا زۆر داسـتان و سەرگوزەشـتەی مەزن له پێنـاو مـانەومو ديـاريكردنی شوناسـدا روويانـداوه، كه بەوپەری ئازايەتييەوە رووبەرووی هێـزی دوژمـن و داگيـركەر بـوونەتەمومو به هـۆی نەبـوونی چاپەمەنی و كتێب، ئەدەبيات و به تايبەتی شيعری شاعيرانی ئەو رۆژگارە بوونەتە تۆمارێك بۆ گێرانەودی ئەو قارەمانيەتى و نەبەردييانە. سەردەمى ميرنشينى بابان سەردەمێكى پـڕ له ئاژاومو پشێوی ناوخۆيى و ھەرێمى بوو.له ماودى سەدەو نيوێكدا به بەردەوامى سياسـەتى داگيركارانەى رۆم و عەجەم له لايەك و له لايەكى دىكەرە نەبـوونى هۆشيارى نەتەوميى و ململانێى ناوخۆيى خيزانيى مير و پاشاكان بوونه هۆكار بۆ رووخان و لەناوچوونى ئەو ميرنشينە.لەو دەمەدا نامراس و سـالم و كـوردى، وەكـو سـێكوچكەى شـاعيرانى بابـان شـنومزارى كرمـانجى ناومزاسـتيان بەكارهێناوه. (سـالم) يەكـێكە لە شـاعيرانى بابـان شـيورارى كرمـانجى رووداوەكانى ئەو سـەردەمە ژياومو لە نـزيكەرە ئە ماعيرانى بابـان شـيورزارى كرمـانجى مەدوروارەكانى ئەو سەردەمە ژياومو لە نـزيكەرە خرمايەتى و ئاكادارى رووداوەكان بووه و مەدوران ئەتيۇروى كەرمىزى يەكـرە يەردى، مەدەم يېكوچكەي شـاعيرانى بابـدان شـيورزارى كرمـانجى مەدورودورەكانى ئەم سەردەمە ژياومو لە نـزيكەورە خزمايەتى و ئاگادارى رووداوەكان بەۋەر رەرەرەي ئەرەرە يەرى بەرمى يەرەرى بورە ئەسامىرانى بابـدان شـيورزارى كرمـانجى مەدورودورەكانى ئەر سەردەمە ژياومو لە نـزيكەرە خزمايەتى ئەم تـۆژينەرەيەدا كارمان ئەسـەر

شاعير باسی ئازايهتی و بارودۆخی كۆمەلآيەتی شاری سليّمانی كردووه.تۆژينەوەكە له دوو بەش پييّكهاتووه. بەشی يەكەم بۆ دەركەوتن و رووخانی ميرنشينەكەو باری ئەدەبی ئەو سەردەمەو شـيّوازی شـيعری سـالم كـراوه. له بەشـی دووەمـدا پەيوەنـدی شـيعر و ميّـژوو و شرۆڤەی قەسيدەكە له رووی هونەرييەوە كراوه.

#### پەيقين سەرەكى: مىرنشىنى بابان، داگىركارى، عوسمانى، قەسىدە، سالم.

پٽِشهڪي:

له مێـرُووى ئەدەبيـاتى مىللەتـانى رۆرْھەلآتيـدا و بە تـايبەتى فارسـەكان ئەو مێـرُووه لەسـەر بنەمـاى ميرنشـينە فەرمانرەواكانى دەسـەلآتى سياسـى ئيێرانـدا دەنووسـنەوە و ئامـارْە بە خـالله جەوھەرييەكانى گۆرانكـارى لە فۆرم و نـاوەرۆكى بزاڤـى شـيعر و ئەدەبيـاتى خۆيانـدا دەكەن،كە بـوونەتە خـاللى وەرچارخـانى تـارْە.دەكـرىخ ئەو ئەزمـوونە لە ئەدەبـى كوردييشـدا لە



هەندى باردا سوودى ئيۆەربگيرى، چونكە ديارە كۆى گشتى ئەو ميرنشيانانە لاپەرەكانى ميزووى نەتەوەييمان پيكدينن.

له ميتۆدى لێكۆڵينەوەكەمانـدا بنەماكانى ميتۆدى مێژوويـى لەبەرچـاوگيراون.بە تايبەتى رووداوە مێژووييەكان بوونەتە سەرچاوەيەك بۆ بريار وديدو بۆچوونە ئەدەبييەكان.

سـنوورى لێڪۆۆڵينەوەكەمـان بەگشـتى سـالآنى فەرمـانرەوايى ميرنشـينى بابـان لەخۆدەگرێـت و بە تـايبەتييش رۆژانــى داگيركـارى عوســمانى بــۆ شـارى سـلێمانى لە چوارچێوەى قەسيدەكەى (سالم)ى شاعيردا،كە ئاوێنەنمايەكى ئەو رۆژانەن.

بنيادى ليَكَوْلَينەوەكە له دوو پاژى سەرەكى و ھەريەكەشىيان چەند سەرەتەوەريكى لە خۆگرتووە. لە پاژى يەكەمدا ھەندى زانيارى لەبارەى ميّژووى ئەو ميرنشينە و دۆخى رۆشنبيريى و ئەدەبيى ئەو سەردەمەو كەسايەتييە سەرەكييەكانى شيعريى ئەو سەردەمە،كە بە سيككوچكەى بابان(نالى و سالم و كوردى)ناسراون خراوەتەروو. لە تەوەرميەكى ديكەدا شيرازى شيعريى سالم ھەلوەستەى لەسەر كراوە. لە پاژى دووەمدا پەيوەندى شيعر و ميرۋو و ھەندى لە رەگەزەكانى ھونەرييەكانى چيرۆك لەو قەسىدەيە پەيدەندى شرۆشەى بۆكى رۇشەروە.

پاژى يەكەم:

۱-۱: دەركەوتن و رووخانى مىرنشىنى بابان(۱٦٤٩-١٨٥٠ز)

له كۆتايى سەدەى شازدەھەم و سەرەتاى سەدەى حەقدەھەمدا بارودۆخى ناوچە كوردەوارىيەكە ئالۆز ببوو و سەرەتاى دامەزرانىدنى مىرنشىنە كوردىيەكان بوو. شەپ و ململانىتى رۆمى عوسىمانى و سەھەوى رۆژ بەرۆژ فروانتىر دەبۆوە، تاوەكو لە شەپى چالادىران(١٥١٤ز)گەيشتە لوتكەو بە ھۆيەوە ناوچەكەيان لە نىدوانى خۆياندا دابەشكرد و كوردستانىش لەت لەت بوو و بەشى زۆريىنەى بەر دەولاتى عوسمانى كەوت. دواى ئەوەيش رىنكەوتىنامەى قەسرى شىرين(زەھاو) لە ١٦٣٩ كۆتايى بە خەونى كورد ھىنا و لەم ناوەشدا يەكى لەو مىرنشىنانە مىرنشىنى بابان زيانى زۆرى بەركەوت و وەك بەرداشى نىدوان رۆم و يەكى لەو مىرنشىنانە مىرنشىنى بابان زيانى زۆرى بەركەوت و وەك بەرداشى نىدوان رۆم و مەرونوسان كۆكن لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەحمەدى دارەشمانە، كە نازناوى مىزوونووسان كۆكن لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەحمەدى دارەشمانە، كە نازناوى مىزوونووسان كۆكن لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەحمەدى دارەشمانە، كە نازناوى مەزوونوسان كۆكن لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەحمەدى دارەشمانە، كە نازناوى مەزۋونووسان كۆكن لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەحمەدى دارەشمانە، كە نازناوى مەزۋونودەسان كۆكى لەسەر ئەوەى بە دەركەوتنى فەقى ئەجمەدى دارەشمانە، كە نازىلوى مەرۋونووسان كۆكى لەسەر ئەرەرى بە دەركەوتنى فەقى ئەمەمەدى دارەشمانە، كە نازىلوى مەيۋونۇرى بەرەرەمەندى بەيەر ئەرەرى بە دەركەوتنى فەقى ئەدىرەن يەرە يەيەت مەرۋونويەردان كۆكى ئەرچەرىيان و ئەردەلانەكەن توانى دەسەلاتى خۆى مەلىيە ئە ئەزىوى بەھەمەمىدا فەرمانىرەرويەتى مىرىشىنى بابانى يەبە لە چەرەكى كۆتايى سەدەى بەھەمەمىدا فەرمانىرەزويەتى مىرىن يە بەرەنى يەبە ئەم يەرەكى ئۆتايى سەدەى بەھەرمۇيە بەنگرويەتى مىرىن يەرى ئەم مىرەرە گوتى بەسەر ناوچەى شارەزوردا بەھىيزەتىنى بەيلەنگرىكە ئە بارەرى ئەم مىرەرە قوتويەتى:((ئەم مىرە بە دامەزريىرەر



راســتەقينەى ميرنشــينەكە دادەنرێـت، ئەم خــاوەن كەسـايەتييەكى ديـارو ناسـراو بــوو ئە شارەزووردا))(قەفتان، ١٩٦٩،ل٣٠-٣١).

ئيبـراهيم پاشـا(١٧٨٢-١٨٠٣ز) به دامهزرێنهری شـاری سـلێمانی دادهنـرێ. لهپـاڵ شـهږ و بنياتنانی لهشڪردا حهزی له ئاومدانی و دروستڪردنی تهلار و مزگهوت بوو.

له دوای ئیبراهیم پاشا ئهوره حمان پاشا به فهرمانی والی بهغدا (سلیّمان پاشا ۱۷۷۸-۱۸۰۲ز) ئهوپه حمان پاشا بووه به پاشای ئهو ناوچهیه، که ئامۆزای ئیبراهیم پاشا بووهو به رهمزی ئازایه تی و بو ماوی دووسال له بهرامبهر سوپای عوسمانیدا شهپی کردو تهنانه ت ئازایه تیبه کهی کهوتوّته ناو فوّلکلوّر و ئهده بی سهرزاری و (عهلی بهرده شانی ۱۷۶۸-۱۸۰۹ز) وه و شاعیریّکی میللی ناوچه یمهر کهو پشدهریّ بهیتی ئهوپه حمان به به یه له سهرد هوّنیوه ته و باسی غیره و ئازایه تی پاشا و سواره کانی به به ده کات:

هەرجارى شيرى دەكىلشا،

ههمووی دهاتنه تهماشا.

عالهم ئالايه چاوەشە،

مەردە عەبدوررەحمان پاشا. (ئۆسكار مان، ٢٠١٣، ل٤٣٢).

ئەورەحمان پاشا(۱۷۸۹-۱۸۱۳ز) پلانى وردى بۆ سەربەخۆيى كوردستان ھەبووە، ريچ دەڭى:(ئەورەحمان پاشاى حاكمى پێشووى سلێمانى كاتى،كە دەيويست سەربەخۆيى كوردستان بەدەست بەينى، ھەموو ئەم دەربەندانەى قابم كردبوو،بەلآم كە (سليمانە بچكىۆلەى پاشاى بەغداد)،بەسسەريا سەركەوت ھەمسوو قايمكارىيەكسانى تيكشكاند.)(ريچ،۲۰۰۲،ل۷۲).

سەبارەت بە ئەورەحمان پاشا د.سادق شەرەفكەندى دەٽىخ:(يەكەمىين بزووتنەوەى گرينگى كورد لە چەرخى١٩دا،بزووتنەوەى مىرنشىنى بابان بە ريبەرايەتيى عەبدولرەحمان پاشا لە سالى ١٨٠٦دا بوو.)(شەرەفكەندى،٢٠١٢،ل٢١). ئەم مىرە بە پچر پچرى ٢٤ سال حوكمى كردووەدرييترتىرين ماوە لە حوكدا بووە.كەسايەتييەكى ئازاو چاونەترس بووەو كاريگەريى بەسەر والى بەغدا و كرماشاندا بووەو ھەموو خەسلەتيكى سەرۆك و رابەرايەتى تيدا بووە. ئەم مىرە خۆى تەنيا بە مىرى بابان نەدەزانى بەلكو خۆى بە مىرى كوردان دەزانى و سەردەمى ئەو بە گوتەى ئەدمىۆنس سەردەمييكى تەواوى سەربەخۆى كوردان دەزانى زكادمومىدز،٢٠١٢،ص٥٢).ئەو ناووناوبانگە لە دواى خۆيشى بۆ ماوەيەكى زۆر مايەومو بە وتيبەتى كەسايەتى ئەحمەد پاشاى كورى چووبووموە سەر باوكى.

مەحمـود پاشــا(١٨١٣- ١٨٣٤ز)، كـورى ئەورەحمــان پاشــا بەبۆچـوونى بەشــێك ئە توێژەرانى مێژوو، زيـاتر دۆسـتايەتى ئێرانى كـردوومو (سـائم)، ئە رۆژانى دەسـەلآت و ئاوارەييـدا ياوەرى كردووە.بە پيێچەوانەى عەبـدوئلا پاشـا، ھەميشـە دۆسـتى نزيـك و چاوسـاغى سـوڵتان و



ئۆردوى توركى عوسمانى بووە.ئەگەرچى خۆى مەحمودپاشا مەيلى بۆ پاشاى بەغدا ھەبووە، بەلآم واپيدەچى بەغدا زۆر باوەرپان پيّى نەبووبى ھەروەكو باسى خەم و موعاناتى خۆى بۆ ريچ دەربرپيوە بەوەى بە ھۆى ستراتيژى ناوچەكە بەدەست ئيّران و عوسمانييەكانەوە گيرى خواردووه. (ريچ،٢٠٠٢،ل٨٥). باوكى سالم وەكو خانەوادەى ساحييّبقران لەگەڵ ھەندى لە بابانەكان پيوەندييەكى باشى نەبووو ھەر بۆيە، كە سليمان پاشا دەسەلآتى لە مەحمودپاشاى برا گەورەى زەوت كرد باوكى سالم بە ناچارى لەگەڵ مەحمود پاشا ئاوارەى ئيران بووەو پەنايان بۆ شاى قاجار بردووه.(مارف،٢٠١٥، ل٩).

سليّمان پاشاى بابان بەبـێ كيّشـه ميرايەتـى له مەحمـود پاشـاى بـرا گەورەى زەوت كـرد. له سـەردەمى ئـەودا لەشكركييّشـى عوسـمانى و سـەفەوى نەبـوو، ھەريـۆيە زيـاتر ئـارامى بالّى بەسەر ناوچەكەدا كييّشا بوو و ئاوەدانى زۆرتر بووە لە دروسـتكردنى بينـاى مـزگەوت و تەنانەت لە سەردەمى ئـەودا سەراى سليّمانى دروستكراوە بۆ كارگيّرى ميرنشينەكە.

دواى ئەو كورەكەى ئەحمەد پاشا(١٨٣٨-١٨٤٧) فەرمانرەوايى گرتۆتە دەست و بە يەكى لە مىرە ئازاو زىرەك و رۆشنبىرەكانى بابانەكان دادەنىرى. (لە ١٨١٢ جارىكى دى لە دژى دەولاەتى عوسمانى راپەرينىكى نويى دەست پىكرد و تا نزيكى بەغداى گرت.)(زەكى، درى دەولاەتى عوسمانى راپەرىنىكى نويى دەست پىكرد و تا نزيكى بەغداى گرت.) دەمزگەوتى گەورە كىردۆتەوە و بەپەرۆشەوە كتىبى بۆ پەيداكردووە.حەزى بە رۆشىنبىرىى مزگەوتى ھەورە كىردۆتەوە و بەپەرۆشەم كىنى يالى شاعير قەسىدەى بى نويسىدەى بە زەسىتى ئەوروپى و سەردەميانە كىردووە. ھەر بۆيە نالى شاعير قەسىدەى بە نويسىدەى بە زەسىدى سوپاكەى و رىكپۆشى جلوبەرگ و ئازايەتيان كىردووە.كاتىشى بانگكراوە بۆ بەغدا ناردويانە بۆ يەمەن و وەكو مىرى ئەويى ماوەتەومو دواتر چووەتە پارىس و ھەرلەوىش مردووە.

نالی له قەسـيدەيەكدا ھەم باسـی لاوانـدنەومو غەمبـاری خـۆی بـۆ دادپەروەی سـلێمان پاشـاو مردنەكـەی و ھەم ھاتنە سەرحوكمی ئەحمەد پاشا دەردەبرێ:

> تا سولەيمانان نەبوونە صەدرى تەختى ئاخيرەت، (ئەحمەدى موختار)ى ئێمە شاھى تەخت ئارا نەبوو قيصصە بێ پەردە و كينايەت خۆشە: شاھى من كەوا عاديلێ بوو قەت عەديلى ئەو لە دنيادا نەبوو، (مودەريس،١٩٨٥،ل٣٦٩)

راستییهك ههیه چاوپۆشیی لنناكرى ئهویش ئهومیه، میرهكان ئهوهنده له حوكمیش نهماونهتهوه فریای ئهوه بكهون دالدهی شاعیران بدهن و خزمهتی رموتی رۆشنبیری و منتژووی ناوچهو رهگ و ریشهی بنهمالهكانیان بپاریزن. ههر بویه ئهمه ئهوهی لندهكهویتهوه، ئهگهر شاعیرانی دیاری ئهو سهردهمه ئاوارهی تاران و ئهستهمبول بوون لهبهر ئهوه نهبووه میرهكان بهربهرهكانیان كردبن و ناچارییان بكهن سنووری میرنشینهكه بهجینهینن، بهلكو خودی شاعیرهكان خویان نهیانتوانیوه له ژیر جهور و ستهمی بینگانهدا



ژيان بەسەر ببەن و چاويان بەرايى نەداوە ببينن ئەو كوشتن و جەردەو تالآنى و بێڕێزييە ببينن يان لە ئەنجامى شەر و ناكۆكى بەينى ميرەكاندا بووە. ئەمەش ئەوەى لێدەكەوێتەوە، ھيێشتا ھۆشيارى نەتەوەيى لاى ميرەكان گەلآلە نەبوو بوو، زياتر بەناوى خزمەتى ئايين و پاراستنى بەرژەوەنديى كەسى و بنەمالەييەوە بوو. ھۆشيارى شاعيرەكان خۆيان وەكو ھەولى تاكەكەسى و گرنگى زمان وەكو بنەمايەكى بەھيز و ناسنانەى نەتەوەيى جيكەى بايەخ بووه.

۲-۱: قوتابخانهی شیعریی بابان

له سەردەمى مىرايەتى ئەو مىرنشىينەدا بەلكى يەتكە ھەولەكان خۇكردى و پشتگىرىى مىرەكان بۇ رۆشىنبىرى كوردى ھەبىخ ، بەلكو ھەولەكان خۇكردى و تاكەكەسىي بوون، بەلام كردنەوەى مىزگەوت و خانەفايش ئەگەر لە روانگەى خزمەتى ئايينيشدا بووبىت، بەلام دواجار مەلبەندى خويندىن بوون و فەقىخ و مەلاكانى ئەو شوينانەبوون فيرى زمان و ئەدەبياتى عەرەبى و فارسى بوون و بوون بە شاعير و تا راددەيەكى زۆرييش لاسايى رەوتى شىعرى ئەوانيان كردۆتەوە. ئەحمەدى مەلا ناوى ناون (شاعيرانى حوجره)(مەلا،٢٠٢٠، ل١٧٢)، بەو پينيەى دەرچووى رۆشىنبىرىي حوجرە بوون، ئەم حوجرانە بۆ ماوەى چەندىن سەدە لە كوردستاندا مەلبەندى خويندەوارى بوون، دەرچووى ئەو حوجرانە بۆ مەومى چەندىن سەدە لە كوردستاندا مەلبەندى خويندەوارى بوون، دەرچووى ئە حوجرانە بۆ مەومى چەندىن سەدە ئە كوردستاندا مەلبەندى خويندەوارى بوون، دەرچووى ئە حوجرانە بۆ مەومى چەندىن سەدە ئە كوردستاندا مەلبەندى خويندەوارى بوون، دەرچووى ئە حوجرانە بۆ رىيتىيسانس مەلبەندى نەتەرچەر دەب يەرى قارىسى بەرى بەرى بەرى بەرەن دەرچووى ئە مەرى مەرەرىيە مەمىرىيەى ئەيرى دەندە يەدەرىيە يەرە ئەب يەرى ھېنىدەرى بەرەن، دەرچووى ئە مە مەرىسى بەرى ئەم مەيرانەيش

پید منگ منگ من باب ان ناسراون (نالی، سالم، کوردی) دەركەوتىن و ریچ كەيەكى تازەى قوتابخانەى شىعرىى بابان ناسراون (نالى، سالم، كوردى) دەركەوتىن و ریچ كەيەكى تازەى شىعرىيان بە شىدەزارى كرمانجى خواروو داھىنا، كە پييشتر بەو شىدەزارە نەبوو و تەنانەت وەكو پيويستىيەكى زمانى شىعرىى ناچاربوون بە شىدەزاى گۆران (ھەورامى) شىعرىيان دەنووسى، كە تا ئەو دەمە ئەو شىدەزارە باوبوو. ئەمەش بەو مانايە نييە كە ئەم شىيدەزارە بۆەتە شىدەي نووسىنى باو ئاسايى سەردەمەكە. نەخىر، ئەو نامانەى بەردەستى لە بەينى مىرو تەنانەت شىيىخ و مەشايەخاندا زۆربەى كات بە زمانى فارسى بوو. ئەمەش بەل مەشەر بەر ئەيمەش بەلى كەيدى تەنانەت شىيىخ و مەشايەخاندا زۆربەي كات بە زمانى فارسى بوو. ئەمەش بەلى كەيەت تەنانەت شىيىخ و مەشايەخاندا زۆربەي كات بە زمانى فارسى بوو. ئەمەش بەلىكەيەكە، تەنانەت شىيىخ و مەشايەخاندا زۆربەي كات بە زمانى فارسى بور. ئەمەش بەلىكەيەكە، تەزانيومو خەلىكى عەوامىش نەخويىدەوار بوو و خوينىدىنى ئايىنىيش لە حوجرەكاندا بە زمانى عەرەبى و فارسى بوو و ئەو رۆشنبىرىيە ئىسلامىيەش بىچىنەي رۆشنبىرى و ئەزموونى شاعىرانى كلاسىك بورە.

له نيّـو ميرهكانى بابانـدا سـهردهمى ئهورهحمـان پاشـاى بابـان (به درموشـاومترين ســهردهمى گهشــانهوهى ميرنشــينى بابــان له قهڵهم دمدريّــت.چونكه ســهرمراى ئهوهى



سـهركردەيەكى هەڵكەوتـووى مەيـدانى جەنـگ بـووه هەر له سـهردەمى ئەميشـدا زانـا و ناودارەكانى كوردسـتان بـۆ قەڵەمـڕەوى بابـان بانگهێشـت كـراون و خانەقـا و مـزگەوت و شوێنى دەرس وتنەوەيـان يـۆ دابـين كـراو وردە وردە وەرسـووڕانى فەرھەنگى و كۆمەلآيەتى دەركەوت و زەميـنەش بـۆ خەملـين و سـەرھەلدانى شـێوه ديـالێكتى ((سـلێمانى)) رەخسـا،كه دواتر ئەم شێوەزمانە، ئەسەر دەستى شاعيرانى سێكوچكەى بابان نالى و سائم و كورديدا زياتر گەشايەوه...)(حەمەباقى،(٢٠٠٢)،ئ٤٢).

راسته شيعر لهسهر بنهماى خهيال و سۆز و ئەنديّشەى شاعير بنياتنراوه،مەرج نييه رهگدانەوەى تەواوى واقيع بيّت، بەلآم سۆزى راستەقينەو ھەلويّستى نەتەوەيى و داگيركاريى عوسمانييەكان له شيعرى چەند شاعيريّكى كلاسيكى ئەو سەردەمەدا دەركەوتووە، كه دەكرى وەك دۆكيۆميّنتيّك لەبەرچاو بگيرى. بۆيه ئەو قەسيدەيەى عەبدولرەحمان بەگى ساحيّبقران (سالم) نموونەيەكى زيندووى ئەو ھەست و سۆزو ھەناسەساردى ئەو پيشەنگەى شيعريى قوتابخانەى شيعريى بابانە دەرھەق بە داگيركارى و لە ھەمان كاتدا ورەى بەرز و بەرەنگاربوونەوەى سوارەكانى ئەو ميرنشينەو خەلكەكەيە بەرامبەر بە يەكى ئەر مىرىكەن ئەو مىرنشينە.

پێشەنگ و دەسپێکی ئەو ھەولا، واتا بەكارھيێنانی ئەو شێوەزارە لە مەلا خدری شارەزوورييەوە(نالی١٨٠٠-١٨٧٧ز)(خۆشناو،٢٠١٧، ل٥٥) يەوە دەست پێدەكات. لەو دەمەدا، كە زمانی كوردی لەلای رۆناكبيرەكانی ئەو رۆژگارە وەكو پێويست جێگەی بايەخ نەبوو و ئاستى ھوشيارى خەلىك لاواز بوو،تەنانەت شاعير و ميرەكانيش نامەيان بە زمانى فارسى دەنووسى و تەنيا زمانى كوردى بۆ شيعر بەكاردەھات و تا ئەو دەمە ھەندى لە شاعيرە ديارەكانى وەكو (مەولەوى١٨٠٢-١٨٨٩ز)يش نامەى بە زمانى فارسى بۆ شيخەكانى ھەورامان دەنووسى. نالى ئەو ريْچكەيەى شكاندو بە ھيزيْكى زۆرەوە وتى:

كەس بە ئەلفازم نەڭى خۆ كوردىيە خۆكردىيە

هەر كەسى نادان نەبى خۆى طاليبى مەعنا دەكا (مودەريس،٥٨٥،ل١٠٧).

ئەم بيركرنەوەيە ھەنگاوێكى تازەيە بۆ خۆناسىن و گەران بەدواى ناسنامەدا. نالى شێوەزارى كرمانجى خوارووى كردە شێوەزارى نووسىنى شىعرى سەردەم و لەپاڵ ئەوەشدا ھەوڵى سوود وەرگرتنى لە وشەى شێوەزارەكانى ديكەش وەرگرتووە،كە ئەمەيان بەلاى ئێمەوە رێكەوت نييەو ھەستى نەتەوەيى و گرنگى زمانە لاى شاعير لە پرۆسەى داھێناندا. دووربينى شاعيرە لە فەرھەنگسازى زمانى و بە ستانداردكردنى زمانى نەتەوەيى. ئەو زمانە شيعرييەى (نالى) پێى نووسيوە شێوەى ناو شارى سلێمانى نييە، بەلكو زمانىدە لەگەل پێكھاتەى شارەكەو فرە خێڵ و فرەپيشەو فرە رەنگى شارەكەنى دەگونجى. بەو پێيەى لەگەڵ دروستبوونى شارەكە لەلايەن ئيبراھىم پاشاى بابان و بە تايبەتى دواى گواستنەوەى



ميرنشينه که له ئهرده لآنه وه بۆ شارى سليمانى له ١٧٨٤ ز به شيّك له وهستاو پيشه گهره کان له شاره کانى رۆژهه لآتى كوردستانه وه هاتوونه ته شاره که و ئه مه ش بيّگومان كاريگه ريى به سهر ئه و شيّوه زاره و دهو له مهنديى زمانى شيعرييه که يشييه وه بووه. غه زه له کانى نالى هيّنده قوول و ناسكى و ده سرهنگينيان پيّوه دياره تا ئيّستايش له زۆر رووه وه تۆژينه وهى له باره وه ده کريت.

مستهفا بهگی ساحیبقران کوردی(۱۸۱۲- ۱۸۵۰ز)، یهکیّکه له شاعیره به توانا و خوشسهلیقهکانی نهو دمورمیه و حهمهنوری عومهر کاکی شیّوازی نهو له سیماکانی شیّوازی (روونی و کورتبری و لیّدوانی بهرامبهری)دا دهبینیّتهوه.(عومهرکاکی،۲۰۰۸، ل۱۲۵-۱۳۳). حاجی قادری کوّیی ومها ومسف و سهنای (کوردی) دمکا،که شاسواری بیّ ویّنهی رموانبییّژی و زمان و هونهری شیعره:

> شەھسوارى بەلاغەتى كوردان يەككە تازى فەساحەتى يابان مستەفايە تەخەللوسى (كوردى) غەزەلى كردە بەربوتى كوردى ناوى (ساحييْبقران)ى خاسى ئەوە

چونکه لهم عهرسه ئهسپی ئهو بهدموم (میران و شارمزا،۲۰۱۱،۲۱۷) مستهفا بهگی کوردی، وهکو شاعیرانی کۆنی کوردی و فارسی ئهو قالبه

شيعرييانهى سەردەمەكەى خۆى بەكارهيٽناوە، ئە غەزەل و قەسيدە و بەيت و ئە هونەرەكانى رەوانبێژييشدا تێھەڵكيێش و مولوممەع و هونەرەكاتى دى بەكارهێناوەو وەكو ئەوانيش كێشى عەرووزى عەرەبى بەكارهيٽناوە. بيێجگە ئەوەى بە زمانى فارسييش چەندين غەزەلى نووسيوە.چونكە زانينى زمانى ديكەى غەيرە كوردى بۆ نووسينى شيعر يەكيٽك بووە ئە شانازييەكانى شاعيرانى كۆن. شيعرەكانى (كوردى) ئە رووى ناوەرۆكەوە دەربرپنە ئە شلەژانى دەروونى و پەرێشانى و عەشق و شەيدايى ئەو. ئەمەشى ھەمووى ئە قائبى شيعريى بۆ عەشقى (قادر) دەبريوە.

(کوردی)یش وهك شـاعیرانی سـهردهمی بابـان دمردی دڵ و سـۆزی دمروونـی خـۆی بـۆ رووخانی میرنشینهکه و ئاوارهیی ناچارهکی خۆی دمربریوه:

> زممانی فیرقهتی یارانه ئهمشهو له چاوهی چاو که خویّن بارانه ئهمشهو زممانه رۆژی کردینه شهوی تار سهفای (ئهستانه) و (تاران)ه ئهمشهو به بالآی دلٌ،که کالآی غهم بړاوه



ومكو تەختى بەبە وێرانە ئەمشەو (حەمەبۆر،٢٠١٠، ٥٢١)

عەبدولرەحمان بەگى ساحيبقران سالم(١٨٠٠- ١٨٦٦ز)،ھاوكات لەگەڵ (نالى) ژياومو لە رووى بەكارھێنانى زمانييەوە شوێنپێى نالى ھەڵگرتووە.ئەگەرچى لە رووى ھونەرى شيعرييەوە تاراددەيەك سەبكى(شێوازى) شيعرييان جياوازمو (نالى) سەبكى عيراقى و (سالم) سەبكى ھيندى بەكارھێناوە. ھەردووكيان لە رۆژانى فەرمانړموايى سليمان پاشاى بابان( و ئەحمەد پاشاى كوړيدا ژياون. ئەمەش لە شيعرەكانياندا دەردەكەويّت، نالى دەليّت:

ئەم تاقمە مومتازە كەوا خاصەيى شاھن ئاشووبى دلاّى مەملەكەت و قەلبى سوپاھن (مودەريس،١٩٨٥، ٢٦)

دیاره لهم شیعرمدا به شان و شهوکهتی سوپاکهی سلیّمان پاشای باباندا یان ئهحمهد پاشای کوریدا له بهژن و بالآی ریّك و جلی سهربازی و بهرزهفتیانهوه ههنّدمدات.

# ۳-۱: شێوازی شيعريی سالم

سالم شاعيريّكى وردبين بوومو له شيعرهكانيدا شيوازى ئموى پيّدهناسرييّتهوه.د.مارف خهزنهدار پيّيوايه سالم به شييّوهيهك له شيّوهكان هموليّداوه دريّژه بهو شيّوازهى شيعرى نالى هاوريّى بدات، به تايبهتى له ويّنهى شيعريدا ئمو وردبينييه وهكو لايهنيّكى رموانبيّرْى دريّرْه پيّبدات و دهلّى:(ويّنهكان له تمركيزموه دهباته فراوانى و دريّژهپييّدان)( خهزنهدار،١٩٨٤،ل١٩٠).

سائم لمو شاعيرانەيە تێگەيشتن ئە شيعرەكانى ئاسان نين، واتا دەشى خوێندنەودى جياوازى بـۆ بكـرى و خـوێنەر تووشـى بيرئـاڵۆزى دەكـات، ئەمەش بـۆ خـۆى ديـاردەيەكى شێوازگەرييە يان بە واتايەكى دى لادان لە ئاستە جياوازەكانى زمان و دەستەواژەى زمانى له شيعرى (سائم)دا زۆرمو ئەو لادانە ئە ئاستى وشەرۆنان و دەنگى و رستەسازيدا دەردەكەوێت. ئەوەى تيٽبينـى دەكريٽـت نەوەك ھەر ئەو، شـاعيرانى ديـكەش ئەو دەمەداو بە تـايبەتيىش (سائم) بە دواى ئەو وشـەو زاراوانەدا گەراوە،كە ئە زمـانى ئاساييدا بەكارنـايەن بە ئكـو ئە نيٽـو فەرھەنـگە مشـيۆزەر دەقەى سـالم بەشـيْكى زۆرى ئەوەوە سـەرچاوەى گرتـووە،ئەو ئە تيێپەريـوەئەم شـيێوازە رەقەى سـالم بەشـيْكى زۆرى ئەوەوە سـەرچاوەى گرتـووە،ئەو ئە شـيعرەكانيدا پێـرەوى شـێوازى يـان سـەبكى ھينـدى كردووە.سروشتى ئەم شـيۆازەش وەك شـيعرەكانيدا پـيرەوى شـيۆوازى يان سـەبكى ھينـدى كردووە.سروشتى ئەم شـيۆازەش وەك شـيعرەكانيدا پـيرەوى شـيۆوازى يان سـەبكى ھينـدى كردووە.سروشتى ئەم شـيۆازەش وەك شـيەرەكانيدا پـيرەوى شـيۆوازى يان سـەبكى ھينـدى كردووە.سروشتى ئەم شـيۆازەش وەك شـيەرەكانيدا پـيرەوى شـيۆوازى يان سـەبكى ھينـدى كردووە.سروشتى ئەم ئەيزەرىش وەك مەرىيدىندورەن دەكـوى قىزوازى يان سـەبكى ھىنـدى كردووە.سرو، دەكـاتە، ئەم شـيۆازەش وەك ئاسكروە وردەكـوى ۋى ئەرىن يان سـەبكى ھىنـدى كردووە.سرو، يى ئەم شـيۆرەش توشى شامەرسورمان دەكـات.ئەم دىـاردەيە ئە شـيعرى فارسيشـدا ھەر بەو جـۆرەيەو (سائم)يش تـا رادەيەكى زۆر بە لاسايى ئەۋان ئەلايەك و رەنگە ئەو بارودۆخە پـي ئە كارەسات و خەفەتى رادەيەكى زۆر بە لاسايى ئەوان ئەلايەك و رەنگە ئەو بارودۆخە پـي ئە كارەسات و خەلەتى مەرەرىيەرى دەكـيەن مىرانى بابان و داگىركارىيە لە رووى دەروونىيەرە كارىيەرە كەردووە



زمانی شیعری و هونهریی ئمو بزووتنموه شیعرییهی بابان لمدوای خوّیشی کاریگهری و رهنگدانموهی لمسمر بمشهکانی دیکهی کوردستان به تایبمتی لای شاعیرانی روّژهملآتی کوردستان وهکو (ومفایی۱۸۶۲-۱۹۰۲ز )و مصباح الدیوان (ئمدهب)۱۹۸۹-۱۹۱۲ز و حمریق(سالآحی کوری مملا نمسروللا ۱۸۸۵-۱۹۰۹ز)دا دیارمو تمنانمت گور و تین و تاوی ئمو بزووتنموه شیعرییه له دوای خوّیشی لای شاعیرانی ریّنیسانسی روّشنبیری کوردی له سمدهی نوّزدهمهمدا وهکو حاجی قادری کوّیی(۱۸۱۷-۱۸۹۷ز) و ئموانی دی بمردموام بیّت. زیّدمروّیی نییه که بلیّین، بزووتنموهی شیعری نویّی کوردیش له سمرمتای سمدهی بیستهمموه وهکو پیرهمیّرد(۱۸۱۷ - ۱۹۰۰) و شیخ نوری شیخ سالخ(۱۸۹۰-۱۹۸۹) و گوران(۱۹۰۶-۱۹۲۲)

# پاژی دوومم: شیعر و مێژوو و شروٚڤهی قهسیدهکهی سائم ۱-۲: شیعر و مێژوو

پێوەنددىيەكى بە ھێـز لە نێـوانى شـيعرو مێـژوودا ھەيە. ھەر لە ديێـر زەمـانەوە ئەو پێوەنـدىيە سـەرنجى فەيلەسـوف و بيرمەنـدانى يۆنـانى راكێشـاوە و لە بەرھەمەكانيانـدا ئاماژەيان بۆ كردووە.دەسـپيێكى ئەو فەيلەسووفانەى بەرھەمى بۆ تيۆرى ئەدەبى و رەخـنەى ئەدەبى تەرخـانكردووەو ديـدى فەلسـەفى خـۆى بـۆ دەقـى ئەدەبى سـەردەمەكەى خـۆى تەرخانكردووە ئەويش ئەرستۆيە و لە بەشى نۆيەمى كتێبى(ھونەرى شيعر)دا، بە ناونيشانى (راستەقينەى شيعرى و راستەقينەى مێژوويى)دا دەلى:

جياوازى نيّوان ميّژوونووس و شاعير ئەوە نييە،كە يەكيّكيان بە پەخشان دەنووسى و ئەوەى تر بە شيعر ئەوانەبوو بەرھەمەكەى (ھيّرۆدۆتس) بە شيعر بنووسرايە، بەلآم ئەگەڵ ئەوەشدا چ بە كيّش بنووسرايەو چ بى كيّش، ھەر ميّژوو بوو. جياوازييەكە ئەوەدايە يەكى باسى شتى دەكا، كە رووى داومو ئەوەى تر باسى شتى دەكا، كە ئەوانەيە روو بدا. ھەر ئەبەر ئەمەشە شيعر ئە ميّژوو فەئسەفيتر و بەھادارترە.چونكە شيعر بايەخ بە راستەقينەى ھاماوو گشتى دەدا،كەچى ميّژوو مامەنلە ئەگەل راستەقينەى تايبەتى دەكا)(ئەرستۆ، ٢٠١١، ل٣٧).

جينگهی گومان نييه به درينژايی مينژوو شيعر بهشداری له نووسينهوهی مينژوو و بنياتی کلتوری نهتهوهکاندا کردوومو تهنانهت فهيلهسهف و زاناکانيش له بواره جياوازهکانی دمروونناسی و کۆمهٽناسی و زمانناسی و چهندين بواری ديکهدا ئامادهيی ههيه و فهيلهسوفهکانی وهکو ئهفلاتون و ئهرستۆ و هۆراس و ديکارت و نيچه و چهندانی دی سهرقائی دنيای فهنتازی و ئهفسووناوی شيعر بوون و قسهيان تيداکردووه.خودی شاعيرهکان خۆشيان له رووداوه کاريگهرهکانی سهر کۆمهٽ و بزاقی رۆشنگهری رۆڻی کارايان ههبوهو



بۆ ئەدەبى كوردىيش تا ماوەيەكى زۆر شىعر ھەموو رووبەرى ئەدەبى كورديى ئىمەى گرتبووەوە.بەھۆى كزى ھۆشيارى و نەخوينىدەوارى و نەبوونى چاپ و رۆژنامەو كتييبەوە شىعر رۆلى سەرەكى بينيوە و وەكو تۆمارينك ميزوو و بارودۆخى كۆمەلآيەتى و ئابوورى و سياسى و رۆشنگەريى لە ئەستۆ گرتووە و شاعيرەكان بوونەتە ريبەر و چاوساغى نەتەوەكەيان.

# ۲-۲: شرۆڤەو شيكاريى قەسىدەكەي سالم

سائم هاوسەردەمى ھەنىدىك ئەمىرەكانى بابان بووە (هاوچەرخى مەحمود پاشاو سلىنمان پاشا ،برايان ئەحمەد پاشاو عەبىدۇلا پاشا بووە ،ئىنجا ئەنىد كۆنگرەى مىلملانىكانىشىدا بووە ،بەلام ئە ھۆنراوەكانى شىتىك ئە لايەنگيىرى بۆ بائىنىك و دژايەتى بائىكى دىكە بەدى ناكرىت .تەنھا ئەوە نەبىت كە ئەو خۆشەويستى و دلسۆزى تەواوى بۆ ولاتەكەى و بابانەكان ھەبووە)(دەشىتى ، ٢٠٢١ ، ١٠). ئەو خۆشەويسىتى و دىسۆزىيەشى ىەقەسىدەكانى بەگشتى و ئەو قەسىدەى باس ئە دواشەرى بابان و عوسمانيەكان دەكات بەتايبەتى رەنگى داوەتەوە (سائم) ئەسلىنمانى ئەدايك بومو ھەرئەويش گەورە بوە .شارەكەى و ولاتەكەى خۆى تارادەى پەرستن خۆش ويستوە.

نهمانى دەسەلاتى كوردى ،كاريكى قووللى لەدل و دەروونى سالم كردووەو بەم بۆنەيەوە چەند قەسىدەيەكى سياسى دريـرى ھەلبەستووە ،قەصىيدەكان ئەگەرچى لەكاتى جياواز و بەبۆنەى جياوزەوە دانراون،بەلام ھەموويان پيكەوە بەستراون. ھەموويان يەك بابەت پينك دەھينىن، لەدەورى ئەو مەينەتيىە نەتەوايەتيىەدا دەخولينەوە، كە دواى ھاتنى دەسەلاتى راستەوخۆى تورك توشى ناوچەكە بووە . رەنىگە ئەو لەھەمو كەس باشتر ھەلىومەرجى ناوچەى سليمانى لەژير دەسەلاتى توركى داگيركەردا گيرابيتەوە .

قەسىيدەكان بەشىيوەيەكى گشتى نالەبارى و كويرموەرى شارى سىليمانى و خەڭكەكەى دەخەنە روو و دەرىدەخەن، كە عوسمانىيەكان چەند دژى مرۆڤ ومرۆڤايەتيىن و دوورن لە ھەمـوو بەھـايەكى مرۆڤايەتى، لەناو ھەمووقەسىدەكاندا (شـەرى عەزيـز بەگ لەگەل لەشكرى تورك) تراژيديايىكە بۆخۆى، وينەى ئەو شەرەمان بۆ دەكىتىى ھەركەسى بيخوينىيتەوە وينەى شەرەكەى ديتەبەرچاو و وادەزانى سالم خۆى لەناو جەرگەى شەرەكەدا بوومو كامىرايەكى بەدەسـتەوەبووە زۆر بە وردى وينەى گشت دىمەنەكانى گرتـووەئەو شىعرانەى سالم پەيوەسـتن بە بارودۆخى كۆتايى حوكمرانى بابانەكان، كە پريەتى لە دەھـامەتى و شـەرو كارەسـتى بە دەرىگەر بە دەرى مەروقى دەمىتى ئەن بەرىيە ھەرەپ مەرىيەتى ئە مەرىيەتى دەمەتىدى بەخۆيەرى ئۆر بە وردى يەيەت دىمەنەكەنى كەن بەرىيەتى كەرتـوە دەرە مەرىيەت دەمەت بە بەرودۇ بە دەرى يەرى يەرى كەن بەرەنە دەمەرەت بەرىيەت مەرىيەت دەمەت بە بەرودۇ بەرەت بە بەرودى يەرىيەت دىمەنەكەنى كەن بەرەت دەم

> پەرێشانى خەڵڪى سلێمانى بەدە ئەحوالى ئەشخاصىٰ كە خاصى موڵكى بابانن لەبێدادى فەلەك ھەريەك سەراسيمەو ھەراسانن



جەوانانى سەھى قەد بەسكە داماون لەبى چىزى لەژێر بارى غەما ھەريەك لە خەمدا ميثلى چەوگانن لە بابانا پەريشان خاطر و بى كەس بە جەمعييەت سيە بەختانە وەك گېسويى خوبانن

هەروەكو بەسەرناوەكەيدا دەردەكەوى لە وەصفى پەرىٚشانى نۆكەرانى بابان دواى رۆيشتنى عەبدولا پاشا بۆ قوستەنتىن،سالم ئەم قەصىيدەى دواى لىٚخرانى عەبدولا پاشا و كىٚشانەوەى بۆ بەغداو دورخستنەوەى بۆ ئەستەمبۆل ھۆنيوەتەوە. والى بەغدا ئىسماعىل پاشاى بە موتەصەريفى سلىۆمانى داناوە (ئەمىن،١٩٩٨،ل١٩٧)

ئیسماعیل پاشا ئۆردوی تورکی هیناوه،بنکهو بارهگای له سلیّمانی داناوه بۆئهوهی شویّنهواری دهسه لاتی بابان نههیّلیّدامودهزگای پیّشوی گۆریوهو هی تازهی له جیّگا داناون . عهزیزبهگی ئهوره حمان پاشا سهری دانهنواند و کهوته خوّ ئاماده کردن بوّ بهرهه لستی و دهرکردنی ئوردووی تورك .حسین بهگی برای و محهمهد ئهمین بهگی کوری عوسمان بهگی برازای و ههندی لهبه گزاده کانی تری بابان و ههندی له سوارهی ههمهوهند و هوّزه کانی تر بوون به هاودهنگی (س،پ،ل۰۰۰)

زۆر كەس لەوانەى لە سـەردەمى دەسـەلاتى بابانــدا خــاوەن پـلەو پـايەو دەســەلات و ئيمتياز بوون لابراون و لێيان قەوماوە .ئەمەش كارى كردۆتە سەر بارى ژيانيان (س.پ.ل١٩٧) سالم لەم قەصىدەيەدا باسى چەند شتى دەكا:

۱-خراپی باری ژیان و هه لومه رحی گوزهرانی (هه نبر ژادهی) دانیشتوانی سلیّمانی، بنه مالّهی میره کان و کاربه دهست و موچه خوّره کانی ده زگای بابان.... نه مانه به جوّری له نازو نیعمه ت که وتون. که وتونه ته سوال و ناچار بوونی شوانی، گاوانی، حه مالّی و عه للافی.. بکه ن

۲-هەندێکی تریش لەترسی زولام و زۆری دەسەلاتی تورك لەشاردا خۆیان گۆشەگیر کردوه خۆیان داوەته خانەقاو مـزگەوت و خۆیان بەنـوێژو خوێنـدنی قورئـانەوە خەریـك كـردووه و هەندێکی تریش لەدێهاتی دەوروبەری سلێمانی دا خۆیان حەشارداومو،هەندێکی تـریش ئـاوارمو دەربەدەری شوێنان بوون.

۳-لەو سەردەمەشـدا وەكو ھەمـوو سـەردەمنك تـاقمنكى قـازانج پەرسـت و دوورپوو خۆيـان لە دەسـەلاتى داگيركەر نزيك خستۆتەوە بوونەتە ھاوكارو چاوسـاغيان.لەگەل (دايكى بەرخ ) شيوەنيان كردومو لەگەل گورگ گۆشـتيان خـواردوە .سـالم جنننوى قورسـى بەمـانە ئەدا كەلم (ئەوضاعى )ئەوساى سلنمانى شادو ئاسوودەبوون .

٤- (كاسبكارانى شار) كه له نائارامى دريَّرْخايەنى سەردەمى دەسەلان ونەمانى ئاسايشى گشـتى و تـايبەتى ،ديـارە ئەوەنـدە بيّـزار بـون ،ھاوكاريـان لەگەل دەسـەلاتى داگيـر كەر كردووه .سـالم ئەمـانتە بە ( بـانى ئەم كـارە ) واتە ئۆبالى ئەو مەينەتـيە لەگەردنى ئەوانـدا



توند ئەكا ، راستىيەكەى ئەوان بەرپرسى ئەو روداوە نەبون ،چونكە ئەمە ئەنجامى سياسەتى ناوەندى دەولامتى عوسمانى بووە نەك پيلانى (كاسبەكانى شار) ە-ھەنـدى بىـرو بۆچـوونى سـالم سـەبارەت بە(رەعيـيەت) و( پيشـەكار) ئەم شـيعرەداو ئە شـيعرەكانى تريشـيدا ھەيە.ئەگەل تىكەيشـتنى ئەم زەمـانەدا نـاگونجىن،بەلام ھەمـو بىروبۆچونى دەبىن ببرىتە زەمانەو زەمىنى خۆى و بەسەنگ و تەرازوى ئەو سەردەمەو ئەچور چىوەى ھەئومەرجى سياسى ،كۆمەلايەتى،ئابورى، ڧەرھەنگى سئەوساكەدا بكىشرىن ،نەك بە ئىستاو ئەھەئومەرجى ئىستادا (س.پ.ل ١٩٧-١٩٥).

۲-ستایشی عهزیز بهگ

۷-سائم قەصىدەيەكى درێژى تەرخان كردووە بۆ ستايشى عەزيز بەگى بابان (عەزيز بەگ كورى ئەو رەحمان پاشاو ،براى مەحمود پاشاو سلێمان پاشاو ،مامى ئەحمەد پاشاو عەبدوڵلا پاشا بووە .كەتورك دەستى بەسەر سلێمانى دا گرتووە عەزيز بەگ سەرى بۆ دا نەنواندون . بەربەرەكانى كردوون و خەريكى رێكخستنى بەرگرى بووە.سەرەتاى قەصىدەكەى بەم جۆرە دەست پێدەكات :

دەكا دنيايى پر شۆرش دايم فيتنەھا پەيدا

به نهيرهنگ و فسون ههردمم لهههر مويي ومغا پهيدا

پەناھم شەھسوارێڪە گوزەرڪا گەر بە ئەلبورزادەڪا نوڪى سمى ئەسپى لەخارا توتيا پەيدا

(ئەو سوارچاكە ئەگەر بەشاخێكى يەكجار بڵندو سەخت سەربكەوێ كەشاخى ئلبـورزە ،سـمى ئەسـپى ئە سـوارچاكە كە بەبەردى خـارا دەكەوێ واى وورد دەكـا دەبـێ بە تووتيا .ھەروەھـا ئەگەر شمشـێر ھەڵكێشـێ رونـاكىيەك پەيـدا دەبـێ شـەوى يەڵـدا رووناتـك دەكاتەوە ) (خەزنەدار،٢٠٠٣، ١٥٧)

> لمسمهمى حمملميى ئمو ، بۆ عمدو همرجا حمزمر لازم لمدمس ئمو بو كراسى رۆميان شيّومى قمبا پميدا دمبى گمر بيّته مميدان ومكو بمبرى بميان ساتى ليباسى روو بمهى دمردمم لمئمندامى گيا پميدا ئمگمر ئاوى بمقاى نۆشى بى دوژمن فائيدم نادا لممموجى جموهمرى تيغى حرووفى لابمقا پميدا

باسه کهی وه کو له سهرهوهدا نوسراوه به موباله غه دهس پیده و له سهرانسه ری قه صیده که ا نه وه نده به نازایه تی و لیوه شاوه یی و سور چاکی عهزیز به گدا هه لدهدا ده گاته راده ی هه لنانیکی بی تام ، به لام بیکومان نه مه لویسته ی سالم ، هه لویستیکی سیاسی بووه و جیکای ریز لینانه. سالم به ته مای هیچ پاداشتیکی ماددی نه بوو له عهزیز به گ ، له و کاته دا نه و نه که مه رده سه لاتد ار نه بوو به لکو شور شکیریکی یا خی بوده له ده سه لاتی زالی



تورك و دواتر له مى ئيرانيش. سالم باسى عەزيز به ك ئەكا وەكو قارەمانى نەتەوەيى كورد لەبەرامبەر توركى داگيركەردا. لەو رۆژەدا ئازايەتييەكى بى وينەبووە كەسى زات بكا بە چەك يا بە قەلەم بچى بەگر دەزگاى حوكمرانى عوسمانيدا، ئەمە لە دوو لاوە غەزەبى بەسەر ئەو كەسەدا باراندوە : يەكەميان غەزەبى دەسەلاتى داگيركەر، كە ئەبوو بەھۆى گيران و دەربەدەرى و بىبەشى لەھەموو ئيمتيازەكانى نزيكايەتى لە حوكم . دووەميان غەزەبى دژايەتى خەليفەى موسلمانان كە لەو سەردەمەدا لەبەرچاوى زۆر كەس بەتايبەتى پيشەوايانى دىنى (ئيتاعەت) ى واجيب و فەرز بووە.

دواى دوور خستنەوەى مىرەكانى بابان بۆشايى سەركردايەتى دروست بوو، سالم لە شيعرەكەيدا بە ئاشكرا باسى ئەمە ئەكا و لەخوا ئەپارىتەوە عەزيز بەگ رزگاربكا يا بيگىرىتەوە بۆ ئەوەى سەركردايەتى مولكى بابان بگرىتە دەس و لەدەس تورك دەرى بەينى و رەواجى بۆ پەيدا بكا .(١٩٩)

> عەزیزم وا لەناو چاھە خوداوەند نەجاتی دەی لەچیهرەی ئەو بكا یەعقوبی دڵ ڕەمزی صەفا پەیدا خودایا موڵڪی بابان بی ڕەواج و قەڵبه ،سا لطفی! به ئیکسیری وجودی ئەو وەك میسك بەھا پەیدا (ئەمین،۱۹۹۸،ل۱۹۹) شەری سوارەی بابان و ئۆردوی رۆم

ئیسماعیل پاشا یه کهمین حاکمی بی گانه بوو له سلیمانی ،عهزیزبه گی ئهو په ممان پاشا سهری دانه نواند و کهوته خو ئاماده کردن بو به رهه نستی و دم کردنی ئوردووی تورك .حسین به گی برای و محهمه دئه مین به گی کوری عوسمان به گی برازای و هه ندی له به گزاده کانی تری بابان و هه ندی له سواره ی هه مهوه ند و هوزه کانی تر بوون به هاوده نگی (ئه مین، ۱۹۹۸، ۲۰۰۰)

عەزيــز بەگ و ســوارەكانى ھەمــوو رۆژى لەدەورووبەرى سـليمانى دا پەلامــارى سەربازەكانى توركيان ئەدا .ھيّزەكانى توركيان شپرزە كردبوو .ئيسماعيل پاشا تەنگاو بوو .موشير ناميق پاشا ھيّـزى زيـادو ھەنـدى تۆپى نارد بۆ بەھيّزكردنى ئۆردووەكەى سليّمانى ،بەلام عەزيز بەگ بەردەوام بوو لە شالاوەكانى .(س.پ:لامر).

عەزيـز بەگ بەنيـازى گرتنەوەى سـلێمانى خۆى سـازدا ،ئەمەشـدا مـحەمەد ئەمـين بەگ و كورەكـانى سـلێمان پاشـا :قـادربەگ و حەسـەن بەگ و چەنـد كەسـێكى كە ئە بەگزادەكانى بابـان ھاودونـگ و ھاوكارى بـوون. پێدەچى ھەنـدى ئە بابانەكان ئەنـاو ھێزى (نيـزام)دا بـووبن بۆ فێڵ بەڵێنى ھاوكاريـان پێدابى بەلام ئەكاتى شەرە كەدا بەڵێنەكەيـان بەجى نەھێنابى ..(س.پ:ل.٢٠٠).



هيّزى عەزيزبەگى بابان بەكۆمەڵ هيّرشيان بۆناو سليّمانى كرد. ئيسماعيل پاشاى تورك بەرپەرچى دانەوە،بەتوندى تۆپ بارانى كردن و،سەربازەكانى تورك ناو كۆلانەكانيان ليّگرتن . شەريّكى قورس قەوما سوارەى بابان لە ئاگرى تۆپ و تفەنگى تورك زەرەريّكى زۆريان پيّگەيشت و شپرزە وپەريّشان بوون. ژمارەيەكى زۆر كوژران. و ژمارەيەكى زۆريش گيران رەوانەى ئەستەمبۆل كران .(س.پ:ل١٠١٠).

پیرەمێـرد له كورتەباسـێكى ئەم شـەرەدا ، وەكـو شـەرەكەى خسـتۆتە مـانگى ناوجەژنانى ١٢٦٦ك/١٨٠٠ز موە مـاوەى گەمـارۆدانى لەشكرى تورك وباسى فێلەكەشى كردووە .ئەلىّى: (عەزيز بەگى مـامى ئەحـمەد پاشا عوسيانى كرد و پەنجاو يەك رۆژ دەورى سليّمانى بەست . ئاخرى بە فيّل و بەناوى عەسكەرى ئەحمەد پاشا و دەستەو دائيرەى مورتەدەكانەوە -واتە بەناوى نيزاميەكانى ئەحـمەد پاشاوە -كاغەزيان نووسى :وەرە ئيّمە تەسليم ئەبين: ئەويش بە دلّپاكى و بى باكيى ھاتە سەر قشلەو تۆپخانە ،لەپر دەستريّژى تۆپ و تفەنگيان ليْكردن زۆريان لى كوشتن. ھەمـزەى مەسـرەفى باپيرم لەو شەرەدا يانزە برازاو كەسوكارى كوژرا. (ئەمين،١٩٩٨،ل١٠).

ئیسماعیل پاشای قایمقامی سلّیّمانی و ئەفسەرە داگیر كەرەكانی تورك لە ٢٩ ی رەجەبی ١٢٦٦ك /حوزەیرانی ١٨٥٠ ز دا بۆ پاكانەكردن و ئافەرین محەمەد بەگی كوری خالید بەگ و كورەكانی عەبدولا ،عەبدورەحمان و حسيّن، كە ماوەی چل رۆژ بە (٣٠٠) سوارەوە لەسەنگەری توركدا دژی عەزیز بەگ جەنگیبوون.

ئەمە دوايـن شـەرى بابـان بـوو ئەگەڵ دەوڵەتـى عوسـمانى ،عەزيـز بەگ ئەگەڵ ژمارەيەكى كەم دەرباز بوو.ماوەيەك وێڵ و سەرگەردان ئە ناوچەكانى سنورى رۆم و عەجەم دا سورايەوە ،حكومەتى عوسمانى داواى ئە ئێران كرد ،حاكمى كرماشان ،عەزيـز بەگ دەربكا ،عەزيـز بەگ ئە هـيچ لايەكەوە هيـواى نەمـا بوو،سـەرەنجام بەتەنيـا رێگاى ئەسـتەمۆڵى گرت و خۆى بـدابە دەسـتەوە ،ئە جێگايەكى دوور ئە كوردسـتان دەسبەسـەر دايانناو موچەيەكى مانگانەيان بۆ بريەوە.

ميرەكانى بابان لە كوردستان دورخرانەوە، ئەگەرچى زۆريان پلەو پايەى دەولاەتيان . پێبەخشين،بەلام ھەتا مردن نەيانھێشت جارێكى كە پێ بنێنەوە سەر خاكى كوردستان . (ئەمين،٨٩٩،ئ٢٠٦)

سالم ئەم شەرەى بە قەسىدەيەكى درێڅ ھۆنيوەتەوە،دىمەنى شەرەكە وەكو شەرپٽكى نەتەوەيـى دژى دەســەلاتى داگيـركەر و عەزيــز بەگ وەكـو قارەمـانيّكى نەتەوەيـى شـەرى بەرەنگارى بيّگانە باس دەكا .

ئەم قەصىدەيە چەند بابەتٽكى گرنگى تٽدا كۆكراوەتەوە :



١-گلەيى لەرۆژگار:سالم سەرەتاى قەصىدەكەى بەسكالا دەس پىدەكا .چەند جارى ،فەلەك ، ،گەردوون، رۆژگار ،ئاسمان ، دەھرى دون ، دوبارەئەكاتەوە،ئەوەى سەر كورد ھاتووە ، دەبەستىتەوە بەبرىارى فەلەكەوە .پىن ئەچىن سالم باوەرى بە (قەدەر) ھەبوبى . (خەزنەدار ،٢٠٠٣ ).

( دواهيّرشــى سـوپاى تـوركى عوسـمانى بۆســهر شــارى سـليّمانى پايتهخـت و داگيركـردن و روخانـدنى ميرنشـين كارەسـاتيّكى گەورە بـوو. ھەموونەريـت و رەوشـت و ئەدگاريّكى نەتەوەيى شيّواند لايەنى سـايكۆلۆجى لە ھەمووشـتيّكى ديكە زياتر دەروونى ھـاوولاتييە دلسۆزو نيشـتمانپەروەرەكانى ھەلتەكاند وتووشى رەشبينييّكى كوشـندە بـوون . (خەزنەدار،٢٠٠٣)

(سالم يەكێك بوو لەوكەسانە ى بەچاوى خۆيان ديمەنى شەرو شۆرى ناوشاريان ديبوو . پياو دەتوانى بەخەيال بلى شاعير لەناوەراستى سەدەى نۆزدەم وەكو پەيامنيريك خۆى لەناو جەنگەوە ديوە ،ئەوەى چاوى پى كەوتووە ، شيعريانە ياخود بەشيعر گێراويەتيەوە )(س.پ، ل١٤٦ ). سالم ئەوەندە بە وردى جەنگەكە دەگێرىتەوە، كە دەيبيستى باوەرناكەى گەر بلين خۆى بەشدارى شەرەكەنى نەكردووە.

> ئەھلى بابان گريەكەن بۆ خانەدان و ئاغەتان نيمى مەحبووس ، نيمى مەقتول ، نيمەيى مەنفى كران كەول بەدۆش ،يا خەرقەپۆش بن تاج و كەشكۆل ھەلگرن رووكەنە ئەملاكى (پيترو) بچنە شارى خامۆشان ئاگرى نەكبەت لە خەرمەنھايى تالع كەوتووە شەمعى دەولامت ھەر تەرەف دەكرا ھەمووخامۆش كران

(رووده کاته خه لکی سلیمانی و پییان ده لی شین وشهپۆړ بکهن بۆ پیاو ماقولآنتان، ئەوانهی هەنیکیان خارنه بهندیخانهوه، ههندیکیان کوژران و ههندیکیان ئاواره کران. ئەوەی ماوه تەوه وه کو دەرویش کەولو خەرقە لەبەربکەن و کەشکۆلی خۆتان وتانجی میرنشین هەلگرن و رووبکەنه ولاتی پیتر (مەبەستی پیتری گەورهی قەیسەری روسیایه ). بۆئەوهی لهو ئاقاره دوورانه کۆتایی به ژیانتان بی، چونکه ئاگری نه کبهت بەربۆته خەرمانی به خت، رووناکی دەسەلاتی دەولاتی دەفلەت لەھەموو لایە کوژایەوه ) (خەزنەدار، ۲۰۰۳، ۱۱۷) تورك وەك تیلکی زەعیف و کورد ئەسەد خوو پیش

جەنگجـۆ بـوون يەك بەيەك ھەرسـوو وەكـو بەبـرى بەيـان

سرى مەخضى رۆمىان زانيوتە بۆ زاھير دەبوو

نـــووڪى رِم دەيخويننــد له دڵ يــا تــاهەموورازى نيهـان



شــاعير ھەوڵــى ئەوە دەدا لەجەنگــى ناوشــارئەوە بخاتەروو،جەنگــاوەرى كــورد لهبه کارهینانی چه کدا شارهزا بووه، لهم شیعرهدا سالم پشتی به موباله غهی شیعریی بهستووهو تورك به توله سهگی بێ تواناو، كورد به شێر دهچوێنێ، بهڵام له راستيدا سوپای عوسـمانی له ڪورد بههێزتـر بـووه. راسـته لهشـڪری عوسـمانی بههێزبـوون، بهڵام ئـازايهتی و قارهمانی کورد شێرئاسا هاته مهیدان بهرامبهر ئهو هێزه گهورهیهی تازهترین چهکی سەردەميان ھەببورە خۆى لەخۆيدا نمبورنەي دليىرى و چاونەترسىيە،جگە لەرە ئەمە ناپاكى بوو،كە ھێزى شۆرشـگێرانى شـكاند (خاليـد بەگـى كورى مـحەمەد ئەمـين بەگ) بەخـۆ بههێزهكهيهوه پشتی لهشكری عوسمانيان گرت و شورشگيرانيان ههڵخهڵهتاند: دەرپەرىن باز مەيلى ئىقداميان نەبوو لەو بىدعەتە حەسرەتا يەك دڵ نەگەينە شيوەكەي گردى گوڵان مەيلى لانيان بوو وەكو كەرويْشكى پاش راو ھاتنەوە دەرنەچو و چابوو بەحەملەي دێڵە كەھيا كەوڵ كران سي بلۆك پشتى گرت و سونگى دەوران ھاتنە پيش حەسرەتا باز ھەم نەيانزانى نيزام وا بى حەيان سەربلۆكيان (خاللەكەي ھەورامى) و (قالەي شەريف) ههم رەفيقيان بوو (عەزيزە حيزەكەى ) چووچيان ئاهى ئەم حاكمانە تەحقىقە ئەگەر نەگرى نىزام قهومی نوحیش دهچنه جهننهت بێ شك و شوبهه و گومان سەرفى نەقدى رووحى شيرين بوو ھەتا پەروەردە بوون بەچكە گورگ ئاسا لەئاخىر چوونە كۆزى دوودمان فەرقى فەخرى ميرەلايى گەييە بەھرام و ئەسەد كەوتە قەعرى چاھى غەم لەو حاله ميرى بازيان باز ومكو بازى تەوار دەوريْكى كردو ھاتەوە دموري كههيا وشاري گرت ديسان بهراراي نۆكهران . ليّرمدا شاعير باسي كەمتەرخەمى ياخود خيانەتى ئەو سـێ سـەرۆك بلـۆكە دەكات،باسى ئەوە دەكات،كەچۆن سـوودمەند بـوون و پەروەردە كـراون دواجـار وەكـو بەچـكە گـورگ خيانەتيان كردووە: بـــووبه جێــى بەبــرو غەزنەفەر كــووچە كــووچە ناوســوقاق سهر محەلله رەنگى بېشەي گرت لە نېزەي جانستان رەنگى سەحراى مەحشەرى بوو شيوەكەي لاي پيرمەسوور گرمەگرمىي تــۆپى رۆمــى ھەوھەوەى ســوارەى بەبــان

بووبهجــــاروبى محەلــــله ھەرتەرەف پەنــــجەى پەريـــو



پەي كــراو بــــٽ پـــٽ لەمەيـــدان پەھلەوانـــى پـــالموان (سـهن سـهن )ی سـوارهی نیـزام و (گهڻ ئـۆلان) ی تـورك ئوشـاغ بگرەبگـرەى كــورد زمــان وئــاخ ئــاخى توركمــان قههرناك و ســـهر به رمهــنه ئــاتهش ئهفشــان حهمــلهومر جەنگ جۆ بوون يەك بەيەك ھەرسوو وەكو بەبرى بەيان بەختـــى ســـووتـێ ســـالەرِێى ھەق ،حەق حەقـــى لــــێ وەرگــرێ بەدنــمەك گيــرى نــمەك بــى وەك ئەوان دايــان بەمــان ئاشـــەكەي تەبعــى بەئــاوى كەيــدى رۆمـــى ھــاتەدان وەك گـرى دا موسـكى بـێ قەومەكەى زوو ھەڵوەشـان گەرچـــى ميســـرە شـــارەزوور ئەممـــا خـــراپە بـــــىّ عەزيـــز روودهدا لهم خهلـــقه ئـــاخر حـــالهتى كهنعانيــان سافەلەك كەيخوســرەوى خــوێنى سَـياووش گــوم مەكە ديـــده نابينـــايه وەك يەعقـــووب لەھيجرانـــى عەزيـــز تـــق خــودا ســاحيب مەكــان و تـــقى خــودايە لامەكــان كەوكەبــــى بەختــــى لەچاھـــا وابەپـــرتەو بێــــتە دەر شەعشــه عەى ئەمــرى مــونەووەر كــا زەمــين و ئاســمان جەنگەڭــــى شــــــەھبازى بــــازى بازيــــانى بــــاز نەوى ى

فش هەلات كەھيا ئەسەر بەيزەى تەمەع وەك ماكيان (وەسفى ديمەنێكى شەرەكە دەكا ئە دەوروبەرى گەرەكى پيرمەسورى سليمانى.گرمە گرمى تۆپى دوژمن و ھەوھەوەى ھاندانى سوارەى بابان بۆ ھيرشبردن كردبووى بە رۆژى مەحشەر ، ئەو جەنگەدا ئەوەندە دەست و پەنجە ى پەريو زۆر بوو وەكو گسكىنىك بوو بە با كۆلانەكانى گسك دەدا .سەربازى كوردو تورك بەرامبەر بوون و تيكترنجابوون و ھەئمەتيان بۆ يەكترى دەبرد. قيژو ھۆرو ھاوار سەرى كاس لادەكرد سەربازى سوارەى تورك بەزمانى خۆى (سەنسەن) ى بوو واتە تۆ....تۆ و كورە تورك بەرامانى (گيل



ئۆلان ) ى بوو واته كورە وەرە .جەندرمەى تورك ناڭە ناڭيان بوو كەچى كەچى كورد بگرە . بگرەى بوو )(خەزنەدار،٢٠٠٣، ٥٥١).

(لەكۆتايى قەسىدەكەدا شاعىر باس لەسەركردەى جەنگەكە عەزىز بەگى بابان دەكا. بەشىرى ناو دارستانى ولاتى بابانى دادەنى. لەدوايىدا ئاخ وداخى بۆ ھەلدەكىشى لەبەر ئەوەى لەم شەرەيدا سەرنەكەوت. ئىنجا شاعىر دەكەويتە بزواندنى سۆز بەداھىنانى وينەى شىعرى.مىسرو شارەزوور بەرامبەر بەيەكتريان دادەنى بەراورديان دەكا ، بەلام دەلى شارەزوور بى عەزيز بەگى بابانە، ئەمە نابى روبدا ،چونكە مىسر بى عەزيزى مىسر (پووتىشار)ى وەزيرى فيرعەون نەبووە.بەم جۆرە كوردى بابان دەربەدەرو ئاوارە بوون وەك كەنعانيانى فەلەستىنى كۆنيان لىمات.)(خەزنەدار ،٢٠٠٣، ١٥٥).

ليّرمدا سالم مەبەستى لە عەزيزى ميسر پۆتيڤار نييە، بەلٚكو مەبەستى لە حەزرەتى يوسف)ه، چونكە ميسر لەسەردەمى پۆتيڤاردا ژيانيان ناخۆش بوو، نەبوون ونەدار بوون، لەژيّر چەپـۆكى پيـاوانى ئاينييـدا بـوون، لەسـەردەمى يوسـف دا ژيانيـان گـۆړاو بەرمو خۆشـى چوون.جگە لەوە كەنعانيەكانى فەلاەسـتينى كۆن هـيچ پەيوەنـدييان بە پۆتيڤارموە نەبوو، بەللكو دواى وون بوونى يوسف ژيانيان ناخۆش بوو و ئاوارمو دەربەدەريوون.(سالم)يش دەللّيّت:

ديده نابينايه وەك يەعقووب لەھيجرانى عەزيز

تۆخودا ساحيب لامهكان و تۆى خودايه لامهكان

(عەزيز بەگ كورى عەبدولرەحمان پاشاى بابان و مامى ئەحمەد پاشاى دواميرى بابان بوو. ئازايەتى ئەم سوارچاكە لە كۆمەلى سليمانيدا بووە بە چيرۆك و خەلكى وەك نموونەى قارەمانيەتى و نيشتمان پەروەرى دەيگيرنەوە و عەزيز بەگ ھاوريى نزيكى سالم بووە،جگە لەوە برادەريەتى لەگەل بنەمالەى ساحينتران بووە، ماوەييك ھاوكارو برادەرى مەحمود بەكى ساحينترانى خزمى سالم بووە، ئەوەى پيويستە ليرەدا بوترى ئەوەيە بنەمالەى ساحينتران بە چەكمە رەق ناوبانگيان دەركردووە ئەمانە لە ويلەنى سوارچاك و جەنگاوەرەكانى چينى سەرەى كۆمەلى ئەوروپاى سەدەكانى ناوەراستيان دەكەرد )(س.پ،ل

سالم له قەسىدەكەدا عەزىز بەكى كردووە بە سەركردەو قارەمانى جەنگەكە. (لەدواى رووخانى مىرنشىن چوونى ئەحمەد پاشا بۆ ئەستەمووڵ دەسەڵاتى عوسمانى (عەبدولا پاشا)ى بەپلەى قايمقام لە سليمانى دامەزراند. بيتكومان خەلكەكە لەم لايەنەوە بوون بە دووبەشەوە ، ھەنديكىان بەپياوى دەسەلاتى تازە وەك تاوانبار بەرامبەر كوردايەتى دەكەوتنە بەرچاو ، بەشيكى دىكەيان خەباتيان دەكرد لەپيناوى گەراندنەوەى دەسەلاتى بابان . عەزيز بەكى بابان و مەحمود بەكى ساحيبقران سەرۆكايەتى ئەم تاخمەيان دەكرد. وادەردەكەوى عەبدولا پاشاى قايمەقام لايەنگرى دەسەلاتى عوسمانى بووبى و ھەلسوكەرتى ئەدۋى عەزيز



بهگ بوو. عەزيز بهگ ومەحمود بهگ لەدواييدا يەكتريان گرت و بەھۆى يارمەتى عەشيرەتى ھەمەوەند و ھەندى عەشيرەتى ترى ئەو ناوە رېكەوتن بچنە مەيدان لەدژى عوسمانى لەدووشەرى گەورەدا لەنزىك كربچنەو لەدەربەندى بازيان بەشداريان كرد بۆئەوەى رېڭە لە لەشكرى والى بەغدا بگرن و نەگاتە سليمانى. ھەرچۆنى بى مەحمود بەگ بەفيل لە كەركوك دەكوژرى ،دەسەلاتى عوسمانى ئازارى زۆرى ھەمەوەندان دەدا لەدوايدا عەزيز بەگ لەبانى مەقان رېڭە لە لەشكرى بەغدا دەگرى لەم شەرەدا سەرناكەوى ئەويش دەكوژرى)(س.پ،ل ١٥٦). ئەراستىدا عەزيز بەگ نەكوژراوە و دواى سەرپەرشتى شەرى سليمانى كردووە لە دژى عوسمانيەكان، بەلام دواجارخيانەتيان لىدەكرىت و شكرىت و عەزيز بەگ لەر شەرەش رېرگارى دەبىيت.

۳-۲: رەگەزەكانى چىرۆك لە بنباتى قەسىدەكەدا:

رووداو و وهسف و كهسايهتى له تراژيدياى سليّمانيدا

رووداو يەكىيكە لە توخمە گرينگەكانى بنياتنانى چىرۆك و لە تەكنيكى چيرۆكدا بە بەشىيكى گرينىڭ دادەنرىت ئەمەش بۆ بايەخ و خودى رووداو دەگەرىيتەوە، ئەمەش پەيوەستە بە چىرۆك و دراماو رۆمانەوە، چونكە ناكرىت بەسەرھاتىك ھەلبرىن، كە خالى بىت لە رووداو.رووداويش جۆرى پالەوان و شوين و كات وەكو رەگەزى بنچىنەيى چيرۆك لە قەلەم دەدرين و ھەموو ئەوانەش لەوە سەرچاوە دەگرن، كە رووداو خۆى تىكەلى چيرۆك لە قەلەم دەدرين و ھەموو ئەوانەش لەوە سەرچاوە دەگرن، كە رووداو خۆى تىكەلى ژيانى مرۆڤە، بۆيە زۆرجار رووداو كار لە مرۆڤ دەكات كاريگەرى بەسەر مرۆڤەوە بەجى ئوينى مرۆڤە، بۆيە زۆرجار پووداو كار لە مرۆڤ دەكات كاريكەرى بەسەر مرۆڤەوە بەجى يېكۆرى، لەوانەيە ھەندىكجار بە شيوەيەك كار لە مرۆڤ بكات ريرەوى ژيان و پلانى بۆ ژيان بىگۆرى، رووداو بريتيە لەو زنجيرە گۆرانەى، كە بەسەر رەوشى كەسەكاندا دىت لە پېرەندى و كارلىكردنيان لەكەلە شىتەكانى دەوروبەرى و دەبىيان و پلانى بۆ ژيان رەگەزەكان بە دەوريدا دەسورينەوە، چونكە ((رووداو بە بريرەى پشتى چيرۆك دادەنىرى، جا رەگەزەكان بە دەوريدا دەسورينەو، چونكە ((رووداو بە بريرەى پشتى چيرۆك دادەنىرى، جا مەلەندىخار رووداو واقعيى بىت يان يان تىكەلكردنى خەيال و واقىع بىت .))( حەسەن،١٠١٠لى

#### كەسايەتى:

كەسايەتى لەگەڭ رووداودا كار لە يەكتىرى دەكەن. جارى وا ھەيە رووداو كار لەسـەر كەسايەتىيەكان دەكـات ورێـرەى ژيانيـان دەگۆرێت.جـارى وايـش ھەيە، كە كەسايەتىيەكان كاريگەرى و قورسايى خۆيان لەسـەر رووداوەكانـدا دادەنـێن ورێچـكەى رووداوەكان بەرمو ئەو شـوێنە دەبـن،كە خۆيـان مەبەسـتيانە.((ھيچ جيـاوازى نـيە لەگەڭ كەسايەتى كەتـوارى لە كاريگەربوون بە ئەزموونەكان و لە تێپەربـوون بە رووداوەكانى



چيرۆك يان رۆماندا، بە نەرينى ياخۆ ئەرينى بيت لە گەشەكردنەكەى، كە بەرەو بالابوون يان بەرەو نەمان بروات، ئەوكەسايەتىيەى،كە لەكۆتايى چيرۆك يان رۆماندا دەيبينين ھەمان ئەو كەسايەتييانيەن، كە لەسەرەتادا بينيومانە. ئەو گۆرانكارييەى، كە روويداوە ئەنجامى ئەو ئەزموونەيە، كە بەسەريدا ھاتووە بە باش و خراپيەوە.)) ( رەحمان،٢٠١٤).

گرينگى كەسايەتى ئە رووداو كەمتىر نيايە بە چەنىد شايوە دەردەكەويات. كەسايتى سەرەكى شاكەسەكە و كەسايتى لاوەكيەكان .((كەسايتى بىرىتيە ئە كۆى چەند عونسورى بيۆئۆژىكى وكۆمەلايەتى كە رەفتارى تاقە كەس، ئەوانى تىر جيا دەكاتەوە ،ئەو كارەش ئە ريڭاى مىراتگرى يان مەئبەندى ژيانى كۆمەلايەتيەوە ،سەر ھەئىدەدا. واتە كەسايەتى پينك ديت . ئاكامى ھاوكيشەى نيوان رەفتارى مىرۆڤ و مەئبەندى ژيانە .)) مەمەمەد،١٩٩٨،ئەدا )،ھەروەھا (( كارەكتەر ئەو كەسەيە، كە ئەركى بزواندىنى رووداوى ئە مەمەمەد،١٩٩٨،ئەدا )،ھەروەھا (( كارەكتەر ئە كەسەيە، كە ئەركى بزواندىنى رووداوى ئە سەرە،تووشى تەنگ و چەلەمەو ئازار و ئەشكەنجە دەبىخ،بەلام نابيت ئەوە ئەبىر بكرىت،كە زاراوەى (پالاموان)بى ھەموو كارەكتەرىك ناگونجى ئە چىرۆكدا ، بەو پىيەى ئە حىكايەتدا بەكار ھىنىراود.))( ساپ،ئەدا ). جىرارد جىنىت پىتى وايە ((پائەوان ئەو كارەكتەرەيە،كە بەكار ھىنىراود.))

تراژیدیای سلیّمانی

*گشت* تراژیدیایهك به رووداو د*هست* پێ*ده*كات و روداوهكهی ئهو تراژیدیایه بهم شێوهبووه،

راسته ئاورەحمان پاشاى بابان ناوبانگى ھەبووە و زۆرجار بەسەر ئەشكرى عوسمانيەكاندا زالبووە، بەلام ئازايەتى عەزيز بەكى كورى كەورەترىن مىرزشىن تۆماركردوومو ھەرگىز سەرى بۆ داگىركەرى تورك دانەنواندووە.(ئەدواى رووخانى مىرنشىن چوونى ئەحمەد پاشا بۆ ئەستەموول دەسەلاتى عوسمانى (عەبدولا پاشا)ى بەپىلەى قايمقام ئەسلىزمانى دامەزراند،بىزگومان خەلكەكە ئەم رووموە بوون بە دوويەشموە،ھەندىنكىان بەپىياوى دەسەلاتى تازە وەك تاوانبار بەرامىبەر كوردايەتى دەكەوتىنە بەرچاو،بەشىيكى دىكەشيان ئەپىناوى گەراندنەيرى دەسەلاتى كورد خەباتيان دەكرد. عەزيز بەكى بابان و مەحمود بەكى ساحىيتران سەرۆكايەتى ئەم تاخمەيان دەكرد. عەزيز بەكى بابان و قايمەقام لايەنگرى دەسەلاتى عوسمانى بووە و ھەئسوكەيتى ئەدۋى عەبدولا پاشاى قايمەقام لايەنگرى دەسەلاتى عوسمانى بووە و مەئسوكەيتى ئەدۋى مەزىز بەكى بابان و قايمەقام لايەنگرى دەسەلاتى عوسمانى بووە و مەئسوكەيتى ئەدۋى عەزىز بەكى بود. قايمەقام لايەنگرى دەسەلاتى عوسمانى بووە و مەئسوكەيتى ئەدۋى مەزىز بەكى بود. ئەنىرىتى تىرى ئەو ناوە رىكەترى ئەرت و بەھۆى يارمەتى عەشىرەتى ھەمەوند و ھەندى ئەمئىرەتى تىرى ئەم ناۋە رەكى يان ئەرت و بەھۆى يارمەتى عەنىرى مەرەندى يەرەردا بەكىرى كەرىچنەي ئەدەربەندى بازيان بەشداريان كەر بۇدەيتى يەمىرەتى ھەمەرەند و ھەندى ئەرىدىرى تىرى ئەي ناۋە رىڭ داتى يەرت و بەھۆى يارمەتى عەشىرەتى ھەمەوند و ھەندى بەكرىرە ئەتىرى ئەرەتى تىرى ئەمەربەندى بازيان بەشداريان كەر بۇئەۋەي رىيكە ئە ئەشكرى والى بەغدا ئەنزىك كىرىچنەي ئەدەربەندى بازيان بەشداريان كەر بۇئەيەي رى ئەي ئەتىرى و ئەكى تايەنىرى يەئىرى يەندى ئەنزىڭ مەمۇرىداتى تىرى ئەي ئەرىن يارىيان مەرد بەتى مەيدان ئەدۇرى مەتىرى يەمەرى يەنىرى مەمۇرى يەرىز بەكىرى و نەك تەم سەنى ئازارى زۆرى ھەمەمەندان دەدا ئەدوايدا عەزىز بەكى ئەبەتى مەقان



رِيْكَه له لهشكرى بهغدا دەگرى لەم شەرەدا سەرناكەوى ئەويش دەكوژرى)(خەزنەدار،٢٠٠، ١٥٦) لەراسـتيدا عەزيـز بەگ نەكـوژراوە و دوايـى سەرپەرشـتى شـەرى سـليّمانى لە دژى عوسمانيەكان كردووه، بەلام دواجار خيانەتيان ليّدەكريّت و شكست ديّنن و عەزيز بەگ لەو شەرەشـدا رزگارى دەبيّت. دواى لابردنى عەبدولاپاشا والى بەغدا توركيّك لەجيّكاى دادەنيّت.(دواى رۆيشـتنى عەبدولا پاشا بۆ قوسـتەنتين ، سالم ئەم قەصـيدەى دواى ليّخرانى عەبدولا پاشا و كيشانەوەى بۆ بەغداو دورخستنەوەى بۆ ئەسـتەمبۆل ھۆنيوەتەوە. والى بەغدا ئيسـماعيل پاشاى بەموتەصـەريفى سليّمانى داناوه) (ئەمـين، ١٩٩٨، ١٩٧). دەسـەلاتى ئىسماعيل پاشا بووە مايەى ھەراسانى خەلك وبيّزاربوونيان لەھەلاس و كەوتى توركان لەوكاتەدا عەزيز

> پەناھم شەھسوارێكە گوزەركا گەر بە ئەلبورزا دەكا نوكى سمى ئەسپى لەخارا توتيا پەيدا ئەگەر خورشيدى تيغى بى بەسەرشەودا شەبەيخوون كا دەكا بە بەرقى يەك پەرتەو لەيەلدادا زيا پەيدا بەحوجەت نيزە گەر ليدا سوپەر وەك كاغەزى قەندە بەھەر چهربى لەگەل بازويى ئەو حوكمى قەضا پەيدا بەبادى سمى ئەسپى گەر بكا جەولان لە مەيانا دەكا عومرى عەدوو وەك سوبحدەم وەزعى فەنا پەيدا

(ئەو سوارچاكە ئەگەر بەشاخىكى يەكجار بىلندو سەختدا سەربكەوى، كە شاخى ئەلبورزە، سمى ئەسپى ئەو سوارچاكە،كە بە بەردى خارا دەكەوى واى ورد دەكا دەبى بە تووتيا. ھەروەھا ئەگەر شمشىر ھەلكىشى روناكىيەك پەيدا دەبى شەوى يەلدا رووناك دەكاتەوە)(خەزنەدار،٢٠٠٣، ١٥٧) عەزيىز بەگ بەنيازى گرتنەوەى سىلىمانى خۆى سازدا ، ئەمەشدا محەمەد ئەمىن بەگ و كورەكانى سىلىمان پاشا :قادربەگ و حەسەن بەگ و چەند كەسىىكى كە ئە بەگزادەكانى بابان ھاودەنگ و ھاوكارى بوون. پىئەچى ھەندى ئەبابانەكان ئەناو ھىزى (نىزام) دا بووبن بۆ فىل بەئىنى ھاوكاريان پى دابى بەلام ئەكاتى شەرە كەد بەلام بەلىرى يەلەم بەكاتى

دەرپەريىن باز مەيلى ئىقىداميان نەبوو لەو بىدعەتە

حەســرەتا يەك دڵ نەگەيــنە شــيوەكەي گــردى گــولان

مەيلى لانيان بوو وەكو كەروێشكى پاش راو ھاتنەوە

دەرنەچـو و چـابوو بەحەمـلەى دێـڵه كەھيـا كەوڵ كـران



سٽ بلۆك پشتى گرت و سونگى دەوران هاتنه پٽش

حهســرهتا بــاز ههم نهيـانزانی نيــزام وا بـــــن حهيــان

سـمربلۆكيان (خـاللەكەي ھەورامـي) و (قـالەي شـەريف)

ههم رەفيقيان بوو (عەزيزە حيزەكەى ) چووچيان

ئاهى ئەم حاكمانە تەحقىقە ئەگەر نەگرى نيزام

قەومى نوحيش دەچنە جەننەت بى شىك و شوبھە و گومان

سەرفى نەقدى رووحى شيرين بوو ھەتا پەروەردە بوون

بەچـكە گـورگ ئاسـا لەئـاخير چـوونە كـۆزى دوودمـان

فەرقى فەخىرى مىرەلايى كەيىيە بەھىرام و ئەسەد

كەوتە قەعــرى چــاھى غەم لەو حـــاڵە ميــرى بازيــان

باز وهڪو بازي تهوار دموريٽڪي ڪرد و هاتهوه

دموری که هیا وشاری گرت دیسان بهرارای نوگهران

هيّزى عەزيزبەگى بابان بەكۆمەڵ هيّرشيان بۆناو سليّمانى كرد.ئيسماعيل پاشاى تورك بەرپەرچيدانەوە، بەتوندى تۆپبارانى كردن و سەربازەكانى تورك ناو كۆلانەكانيان ليّگرتن . شەريّكى قورس قەوما، سوارەى بابان لە ئاگرى تۆپ و تفەنگى تورك زەرەريّكى زۆريان پى گەيشت و شپرزە وپەريّشان بوون.ژمارەيەكى زۆر كوژران.محەمەد ئەمين بەگ بە گوللە برينداربوو ،بەزەحمەتيّكى زۆر لەشار دەرباز بوو .خۆى گەياندە ئاواييەكى دوورى شار ،بەلام چونكە بىرينەكەى كاريگەر بوو پاش (٣) رۆژ مىرد .(ئەمين،٢٠٠،١٩٩٠)لەم شەرەدا سوارچاكى كورد دليّريەكى زۆرى نواند لەشكرى تورك لەدەستيان دادو فوغانيان بوو:

جەنگجــۆ بـوون يەك بەيەك ھەرسـوو وەكـو بەبـرى بەيـان

نـــووڪى رِم دەيخوێنـــد له دڵ يـــا تـــا هەمـــوو رازى نيهـــان

بـــووبه جێـــى بهبـــرو غەزنەفەر ڪــووچە ڪــووچە ناوســـوقاق ســـەر محەلــلە رەنگــى بێشــەى گــرت لە نێــزەى جانســتان



رەنگى سـەحراى مەحشـەرى بـوو شـيوەكەى لاى پيرمەسـوور

گرمەگرمىي تىۋپى رۆمىي ھەوھەوەى سوارەى بەبان

بــــوو به جـــاروبى محەلـــله هەرتەرەف پەنـــجەى پەريـــو

(سـهن سـهن )ی سـوارهی نيـزام و (گهل ئـۆلان) ی تـورك ئوشـاغ

بگرەبگـرەى كــورد زمــان وئــاخ ئــاخى توركمــان

لهگەڵ ئەو ھەمـوو نەبەردى و چاونەترسـييەى سـوارچاكانى كـورد شـەر،ەكە بە شكسـتى كـورد كۆتـايى هـات،ئەو شكسـتەش لەبەر بێتوانـايى نەبـوو، بەڵكـو ئەو دەردە كوشندەى، كە لە دێر زەمـانەوە بەرۆكى كوردى گرتووە ئەويش خيانەتە،خيانەتى ھەندى لە فەرمانـدەو بەگەكـان شكسـتى بەو نەبەرديـيە ھێنـا.ئەو شـەرە مەزنە بەھـۆى خيـانەت كارەساتێكى گەورەى بەخۆيەوە بينى، كە ھەرگيز سولەيمانى شتى واى نەديبوو؛ گەرچـى پێشـا پـێش بەھەيـبەت بـوون ئـازا چـوونە پـێش

حەســرەتا بــاز ھەم نەيــانزانى نيــزام وا بــــــ حەيــان

پیشے دەمیان شیلکی تۆپ پشتی سرر ئەو ئاگرە

گەييەچەرخــى ھەفتەمـين لەو عــانەدا ئــاە و فوغــان گويێ فەلەك كەر بـوو لەبەر نــاللەى نەفيـرى ئەھلـى شـار

لامهكانى گرت سـهداى نــاللهو فوغـان و ئەلئەمـان

مــوددەعى كــويربێ نيــزام ئيفليج،مەكــان زێــرو زەبەر

(ميرى سورداش)و (ئەمينە)ى پياوى ھەردوو ئەنگوان

گەر عەشـيرەت گـريەكەن ھەريەك ھەتـا دەمـرن كەمە

كوشتنى ميير باى موخاليف بوو بەشەمعى دوژمنان

رۆژى قەتــل ئەمــرۆيە ئەلــحەق (وا حوســـێنى) پـــێ دەوێ

(میری سورداش و ئەمینی پیاوی دەكوژریّن،سالم روودەكاتە خەلّكی و دەلّى ھەتا مردن گەر بۆ كوشـتنی میـری سـورداش بگـرین و شـیوەن بـكەن ھیّشـتا كەمە. ئەم كارەسـاتە بووبەخۆشـــی بـــۆ دوژمنــان ...ئەمـــرۆ بەراســتی رۆژی كوشــتن و خــویّن



رشتنه.لهخۆدانێكى گەرەكە وەكو ئەو (واحوسينى )يەى بۆ شەھيدى كەربەلا دەكرى ئەم تازيەدا ئاسمان لەشين و شەپۆردايە )(س.پ، ١٥٢) سـاعيقەو بەرقــى نەدامەت زولامەتــى دا شـــەرق و غەرب

بەردە بـــارانە بەمەخسووســـى لەســـەر مـــوڵكى بەبـــان

چـاوى عيبـرەت ھەٽبـرە ئەى دڵ لە وەزعـى دەھـرى دون

سـهیرکه تـورکی دهلهك چـی كـرد به زومـرهی کوردزمـان

عەرســهیى مەيــدانى چەرخە ئێســتە جەولانگـاهى بــووم

بـــوو به لانهی زاغـــی بهدخــوو ،ئاشــيانهی بالهبـان

باس لمو تـۆپ بـاران و هێرشـه تـايبەتە دەكـات،كە توركەكـان بەتـايبەتى لەگەڵ ميرنشـينى بابانيـان كـردوومو لەشـكرى تـورك چـى بەرامـبەر خەڵكـى كـورد كـردووە تەنيـا لەبەر ئەومى سەريان بۆ تورك دانەنواندووم

(وەسفى دىمەنىكى شەپەكە دەكا ئەدەوروبەرى گەپەكى يىرمەسورى سلىنمانى.گرمە گرمى تۆپى دوژمىن و ھەوھەوەى ھاندانى سوارەى بابان بۆ ھىرشىردن كردبووى بە رۆژى مەحشەر ، ئەو جەنگەدا ئەوەندە دەست و پەنجە ى پەرپيو زۆر بوو وەكو گەسكىنى بوو بەبا كۆلانەكانى گسك دەدا. سەربازى كوردو تورك بەرامبەر يەكترى بوون و تىكترنجا بوون و ھەلمەتيان بۆ يەكترى دەبرد. قيرمو ھۆرو ھاوار سەرى كاس دەكرد سەربازى سوارەى تورك بەزمانى خۆى (سەنسەن) ى بوو واتە تۆستۆ و كورە توركى يەرمايرى (گىز بۇرىن سەربازى سوارەى تورك بەزمانى خۆى (سەنسەن) ى بوو واتە تۆستۆ و كەرە تەركى بورە بۇرە ئۆلان ) ى بوو واتە كورە وەرە .جەندرمەى تورك نائە نائيان بوو كەچى كەچى كەرد بىرە بېرەي بورى بورە يەرە)(سىپ، دەر)

(ئەكۆتايى قەسىدەكەدا شاعير باس ئەسەركردەى جەنگەكە عەزيز بەگى بابان دەكا. بەشێرى ناو دارستانى ولاتى دادەنى.

سالم ئەوەندە بە ووردى جەنگەكە دەگێرێتەوە، كە دەيبيستى باوەرپناكەى گەر بلـێن خـۆى بەشـدارى شـەرەكەى نەكـردووە. ئەو كارەسـاتەى، كە روويـدا ناتوانرێـت ھەزم بكرێ، بۆيە روو دەكاتە خەلٚكى شارى سلێمانى و دەڵێت :

> ئەھلى بابان گريەكەن بۆ خانەدان و ئاغەت نيمى مەحبووس، نيمى مەقتول ، نيمەيى مەنفى كران كەول بەدۆش ،يا خەرقەپۆش بن تاج و كەشكۆل ھەلگرن رووكەنە ئەملاكى (پيترو) بچنە شارى خامۆشان ئاگرى نەگبەت لە خەرمەنھايى تالع كەوتووە



شەمعى دەوڭەت ھەر تەرەف دەكرا ھەمووخامۆش كران

له گه ل نه مالويرانييه ش شاعير ههردهم هه وللي داوه ترسنو کي و بهد رهوشتي له شڪري تورك پيشان بدات .

> تورك وەك تيلكى زەعيف و كورد ئەسەد خوو پێش جەنگجۆ بوون يەك بەيەك ھەرسوو وەكو بەبرى بەيان ك سرى مەخفى رۆميان زانيوتە بۆ زاھير دەبوو نووكى رم دەيخوێند ئە دڵ يا تاھەموورازى نيھان

لهم شيعرمدا سالم له پووى دلسۆزى و موبالهغهى شيعرييهوه تورك به توله سهگى بى تواناو، كورد به شيرى نه ي بهمينز ده چوينى،به لام له پاستيدا وانه بوه، به لكو سوپاى عوسمانى له كورد به هيزتر بوه. له به رئهوه جه نگاومرانى بابان نه يانتوانيوه به رهه لاستى بكهن و شار له لايهن ئهو بينگانه يه داگيركراوه )(خهزنه دار، ٢٠٠٣، ١٥١)

باســهكهى وهكـو لهســهرموه نوســراوه بهموبــالهغه دمس پێــدهكا و لهتهواوى قهصـيدهكه دا ئهوهنـده به ئـازايهتى و لێوهشـاوميى و سـوارچاكى عهزيـز بهگ دا ههلّـدهدا دهگاته پادهى ههلّنـانێكى زێـدمڕۆ ،بهلام بێگومـان ئهم ههلوێسـتهى سـالم ،ههلوێسـتێكى سياسى بووه و جێگاى پێزلێنانه. لهپاستيدا شيعر خۆى زيادهڕۆيى تيايه، بهلام لێرهدا شاعير گهر زێدهڕۆيشـى كردبێـت ئاسـاييه، چـونكه شـهڕێكى نـابهرابهر بـووه، عهزيـز بهگ وسـوارهكانى پووبهپرووى لهشـكرێكى خـاوهن چهكـى تـازه بـوونهتهوه ئهگهر ئـازايهتى و فيداكارى نهبووبێت چى وايكردووه لهشكرى تورك وا به پهند ببهن و زهندهقيان ببهن،گهر خيانهت نهبوايه جۆرێكى دى دمبوو:

> سێ بلۆك پشتی گرت و سەنگی دەوران ھاتنە پێش حەسرەتا باز ھەم نەيانزانی نيزام وا بێ حەيان سەرفی نەقدی رووحی شيرين بوو ھەتا پەروەردە بوون بەچكە گورگ ئاسا لەئاخير چوونە كۆزی دوودمان ڧەرقی ڧەخری ميرەلايی گەييە بەھرام و ئەسەد كەوتە قەعری چاھی غەم لەو حالام ميری بازيان باز وەكو بازی تەوار دەوريكی كرد و ھاتەوە دەوری كەھيا وشاری گرت ديسان بەرارای نۆكەران . ليرەدا باسی كەمتەرخەمی ياخود خيانەتی ئەو سێ سەرۆك بلۆكە دەكات.

(پیرەمێـرد له كـورته باسـێكى ئەم شـەرەدا ،وەكـو شـەرەكەى خسـتۆتە مـانگى ناوجەژنــانى ١٢٦٦ك/١٨٥٠ز موه مــاوەى گەمــارۆدانى لەشــكرى تــورك وباســى فێلەكەشــى كردووە.دەللــێ (عەزيـز بەگـى مـامى ئەحـمەد پاشـا عوسـيانى كـرد و پەنجـاو يەك رۆژ دەورى



سلينمانى بەست . ئاخرى بە فيل و بەناوى عەسكەرى ئەحمەد پاشا و دەستەو دائىرەى مورتەدەكانەوە واتە بەناوى نىزاميەكانى ئەحمەد پاشاوە كاغەزيان نووسى: وەرە ئىيمە تەسلىم ئەبىن: ئەويش بە دلپاكى و بى باكيى ھاتە سەر قشلەو تۆپخانە ،لەپر دەستريترى تۆپ و تفەنگيان لى كردن زۆريان لى كوشتن ھەمزەى مەسرەفى باپيرم لەو شەرەدا يانزه برازاو كەسوكارى كوژرا . خۆشى بەبىندارى گيرا. لە چوخمەكەى حەسارى مالى كاك ئەحمەدى شىخ حەپس بوون. شەو پەنجەرەيان شكاند و رايان كرد ))(ئەمىن، ١٩٩٨، بەحمەدى شىخ حەپس بوون. شەو پەنجەرەيان شكاند و رايان كرد ))(ئەمىن، ١٩٩٨، ئەحمەدى شىخ حەپس بوون. شەو پەنجەرەيان شكاند و رايان كرد ))(ئەمىن، ١٩٩٨، ئەحمەدى شىخ حەپس بوون. شەو پەنجەرەيان شكاند و رايان كرد )) ئەمىمەدى بەگى خالىد (ئىسماعىل پاشاى قايمقامى سليەنى و ئەفسەرە داگير كەرەكانى تورك لە ٢٩ ى رەجەبى لەيماعىل پاشاى قايمقامى سليەنى و ئەفسەرە داگير كەرەكانى تورك لە ٢٩ ى رەجەبى بەگ و كورەكانى عەبدولا ،عەبدورەحمان و حسين ، مەمەد بەگى كورى خالىد بەگ و كورەكانى عەبدولا ،عەبدورەحمان و حسين ، مەمەدە بەگى كورى يەلىد بەگ و كورەكانى عەبدولا ،عەبدەرەرەمان و حسين ، مەمەد بەگى كەرىد ئەسەنگەرى تورك دا دەرى عەبدولا ،عەبدورە مەكان مەمەدە بەگى كەرەبى ئەمانەش فىليان كى دەرد دا يەكەرە داكىر مەمەدەدە بەگى كەرەبى ئەمانەش فىليان ئى كەردۇ

ئەمە دوايـن شـەرى بابـان بـوو ئەگەڵ دەوڵەتـى عوسـمانى ،عەزيـز بەگ ئەگەڵ ژمارەيەكى كەم دەرباز بوو .ماوەيەك وێڵ و سەرگەردان ئە ناوچەكانى سنورى رۆم و عەجەم دا سورايەوە ،حكومەتى عوسمانى داواى ئە ئێران كرد ،حاكمى كرماشان ،عەزيـز بەگ دەربكا ،عەزيـز بەگ ئە هـيچ لايەكەوە هيـواى نەمـا بـوو ،سـەرەنجام بەتەنيـا رێگاى ئەستەمۆڵى گرت و خۆى بدابەدەستەوە ،ئەجێگايەكى دوور ئە كوردستان دەسبەسەر دايان ناو موچەيەكى مانگانەيان بۆ بريەوە .)(ئەمىن،١٩٩، ٢٠٢).

سالم ئهم شـهرهی بههه لبهسـتێکی درێـژ هۆنيـوهتهوه ،ديمهنـی شـهرهکه وهکـو شـهرێکی نهتهوهيی دژی دهسـه لاتی داگيـرکهر و عهزيـز بهگ وهکو قارهمـانێکی نهتهوهيی شهری بهرهنگاریی بهرامبهر به بێگانه باس دهکا.

گەرچـى پێشـا پـێش بەھەيـبەت بـوون ئـازا چـوونە پـێش

حمسرمتا باز همم نميانزانی نیزام وا بن حميان

پیشے دەمیان شیلکی تۆپ پشتی سەر ئەو ئاگرە

گەييەچەرخىي ھەفتەمىين لەو عانەدا ئاە و فوغان

گوێ فەلەك كەر بوو لەبەر نـاڵەى نەفيـرى ئەھلـى شـار

لامهكانى گرت سهداى نائهو فوغان و ئەلئەمان

مــوددەعى كـويربـێ نيــزام ئيفليج،مەكـان زێـرو زەبەر



(ميـرى سـورداش)و (ئەميـنە)ى پيـاوى ھەردوو ئەنگـوان

گەر عەشىرەت گريەكەن ھەريەك ھەتا دەمرن كەمە

كوشتنى ميـى بـى موخـاليف بـوو بەشـەمعى دوژمنـان

رۆژى قەتل ئەمرۆيە ئەلحەق (وا حوسيّنى) پىن دەوى

(ميرى سورداش و ئەمينى پياوى دەكوژرين ،سالم روودەكاتە خەلكى و دەلى ھەتا مردن گەر بۆ كوشتنى ميرى سورداش بگرين وشيوەن بكەن ھيشتا كەمە ئەم كارەساتە بووبەخۆشى بۆ دوژمنان...ئەمرۆ بەراستى رۆژى كوشتن و خوين رشتنە .لەخۆدانيكى گەرەكە وەكو ئەو (واحوسينى )يەى بۆ شەھيدى كەربەلادەكرى ئەم تازيەدا ئاسمانلەشين و شەپۆردايە ) (خەزنەدار،٢٠٠٣، ١٥٢)

(ذكر محاربهى بندگان ميرى جليل الشان عزيز بگى بابان باطائفه رۆميان )

لييم گەريىن بىل گۆشمەگىرىم دەسىتە ئەژنىڭ ،كەف زەنسان گێژەل ووكەى بىساى نەدامەت تىسارى كىرد سەڧحەى جيهسان بەزمىسى سەيدى ئىسىيە سەيدى كەمسان رەنىگە بىسالاى تىسر قەدانمىسان بىتىتە تەركىبىكى كەمسان زيعفىسى تىسالاع جىسازىيە وەك كارەبىسا ،بىسۆ خىسوين و دەم سەيرى چىھرەى بەختى من كەن ،بووبەرەنگى زەعفەران

سالم هەمـوو بوارەكان دەبـرى تـا دەگاتە ئەر مەيـدانەى، كە نىشـتمان پەروەرو مىـرونووسەكان ئەسپ و قەلەمى خۆيان تيايا دەخەنەكار.(كارەساتە بەناوبانگەكەى عزيز بەگى بابان لەگەل رۆميەكان بە (٥٥) دىـرەشيعر ئەيخاتە شريتىكى سىنەماوە ،لەكۆشكى سولەيمانى دا تروسـكە لەھەمـو رونـاكيەك ئەبرىت و ئەم ئەو شـريتەت بـۆ ئەخـاتە سـەر مەكىنەى قسەكردن ،تۆ ھەم چاوت لە بگرەو بەردەى نەبەردى پالاموانان ئەبىت، ھەم گويت لە شريخ و ھۆرى تۆپ و تفەنگ )(سەجادى ،١٩٥٢، ١٢٣)

سالم وەك تراژيدى نووسيۆكى بەتواناو بەتەكنىكى گۆرانەوە ئەو كارەساتەمان بۆ دەگۆرىتەومو بەم شىرەيە دەس پىدەكات:

> ليّم گەرين با گۆشەگيربم دەستە ئەژنۆ ،كەف زەنان گيّژەلووكەى باى نەدامەت تارى كرد سەفحەى جيھان بەزمى سەيدى ئيّمە ،سەيادى فەلەك كاريّكى كرد رەنگە بالآى تير قەدانمان بيّتە تەركيبى كەمان زيعفى تالْع جازيبە وەك كارەبا ،بۆ خويّن و دەم



سەيرى چيھرەى بەختى من كەن ،بووبە رەنگى زەعفەران

( ئەم كارەساتە ئەسائى (١٨٥٠)دا بووە. چونكە ئە ئاخروئۆخرى ١٢٦٦ ى ھيجرى سوڭتان عبدالعزيز خانى عوسمانى داواى ئە ناصرائدين شا – شاى ئيران كرد، كە پيكەوە دەست بكەن بەيەكا بۆ ئەناوبردنى ئەمارەتى بابان .ئەلايەن حكومەتى ئيرانەوە غولام شا خانى ئەردەلان نيررا بۆ سوئەيمانى.ئەم ھەرايەدا عەزيز بەگ دەربەدەر بوو. چوو بۆ زەھاو ئەويوە بۆناو عەرەبەكان)(سەجادى ،١٩٥٢، ٢٤٣).

دەردى دڵ و لانه تێڪچوونى خوى و مەردوم باس دەكا:

دل له محنهت كهيله تابى سهيرى ناوشارم نيه

عەينى چاوم خوێنى تێزاوە لەداغى مەردمان

دواتر باسی گولولهلیّژی بهرهی بابان وکوژاندنهوهی شهمعی نگینیان و چهپگهردی روزگاری چهپگهرد بهرامبهر بهوان و کوردان لهدهست کارهساتی تورکان دهکات:

ساعیقهو بهرقی نهدامهت زولمهتی دا شهرق و غهرب

بەردە بارانە بەمەخسووسى ئەسەر موڭكى بەبان

چاوی عیبرهت هه لبره ئهی دل له وهزعی دههری دون سهیرکه تورکی ده له ک چی کرد به زومرهی کورد زمان

عەرسەيى مەيدانى چەرخە ئىستە جەولانگاھى بووم

بوو بەلانەي زاغى بەدخوو ،ئاشيانەي بالەبان

ئموانهی ناسازو ناههموارن هاتونهته پێشـموه،ئموانهی خـاوهنی شـوێن و پايهبوون سهرهڪانيان لهو ناوه ههلئهخناوه .ئهمانهش ههمووڪارهساتی رۆمی بوو چونڪه :

حاكمى رۆمى لەسەر تەختى سليمانى دريغ

كەوتە دەستى دێوى دوون ميھرى سلێمان ئەلئەمان گوللە تۆپ وەك تۆپى قامىش بو لەئاقار غىرەتى

تەبعى جۆياى بەزمى شيلك بو لەجى سينە كەمان

تـــورك وهكـــو تيلكـــى زهعيــف و كــورد (اســـد) خـــو هــاتنه پـــێش جەنگجو بوون يەك بەيەك ھەرسو وەكو بەبرى بەيان (سەجادى،١٩٥٢ ، ٢٤٥)

ئينجا عزيـز بهگـى بابـان ئەلاويْنيْـتەوە و باسـى ھەتيـوى شـارەزوور ئەكـاو دوايـى شيعرەكانى بەوە ديْنىّ:

چنگی شابازی بازی بازانی باز نهبی

فش ههلات (كههيا ) لهسهر بيزهى تهمهع وهك ماكيان ! (سهجادى ،١٩٥٢، ٢٤٦)

ئەم تراژىديايە كەسايەتى زۆرى بەخۆيەوە ديوە لە كەسايەتى سەرەكى و لاوەكى. شاكەسى سەرەكى ئەم داستانە عەزيـز پاشـاى بابـانە،كە لە ھەمـوو روويەكەوە رۆليْكى



بەرچاو و قارەمانانەى ئەم شەرەدا بىنىوە.(عەزىز بەڭ كورى عەبدولرەحمان پاشاى بابان و مامى ئەحمەد پاشاى دوامىرى بابان بوو .ئازايەتى ئەم سوارچاكە ئەكۆمەئى سلىمانىدا بووە بە چيرۆك و خەئكى وەك نموونەى قارەمانيەتى و نىشتمان پەروەرى دەيگىرىنەوە زعەزيىز بەڭ ھاورىيى نزيكى سائم بووە ،جىگە ئەوە برادەريەتى ئەگەل بنەمائەى ساحىيتران بووە ماوەيىك ھاوكارو برادەرى مەحمود بەگى ساحىيترانى خزمى سائم بووە، ئەوەى پىرويستە ئىرەدا بوترى بنەمائەى ساحىيتران بە چەكمە رەق ناوبانگىان دەركردووە، ئەمانە ئە وىدەي سوارچاك و جەنگاوەرەكانى چىنى سەرەوى كۆمەئى ئەوروپاى سەدەكانى ناوەراستيان دەكرد)(خەزنەدار،٢٠٠٣، ١٥٥).

> لەسەھمى حەملەيى ئەو ، بۆ عەدو ھەرجا حەزەر لازم لەدەس ئەو بو كراسى رۆميان شێوەى قەبا پەيدا دەبى گەر بىٽتە مەيدان وەكو بەبرى بەيان ساتى ليباسى روو بەھى دەردەم لەئەندامى گيا پەيدا ئەگەر ئاوى بەقاى نۆشى بى دوژمن فائيدە نادا لەممەوجى جەوھەرى تىغى حرووفى لابەقا پەيدا

(كاتى، كە گلۆلەى بابانەكان دەكەويىتە لىيرى و وەزعى سليمانى تىكدەچى و عوسمانىيەكان دەست دەكەن بەستەم و زۆردارى، ئەمە كار دەكاتە سەر سالم و بە شىعر ھەستى خۆى بەرامبەر بەو كارەساتە ناخۆشانە دەرئەبرى. ئەم ستەم و زۆردارىيە واى لىدەكات، كە سەرى خۆى ھەلبگرى و ئاوارە بېن و بروا بۆ تاران .)(عارف،١٩٨١، ٤٣).

> له دەرياى مەعرەكە تيغى نەھەنگى گەر نمايان بى لەناو ئۆردوى توركانا دەبى شين و صەدا پەيدا عەزيزم وا لەناو چاھە خوداوەند نەجاتى دەى لەچيهرەى ئەو بكا يەعقوبى دل رەمزى صەفا پەيدا خودايا مولكى بابان بى رەواج و قەلبە ،سا لطفى ا بە ئيكسيرى وجودى ئەو وەك ميسك بەھا پەيدا (ئەمين،١٩٩،)

(لەكۆتايى قەسىدەكەدا شاعير باس لە سەركردەى جەنىگەكە عەزيز بەگى بابان دەكا.بە شىرى ناو سەرنەكەوت. ئىنجا شاعير دەكەويتە بزوانىدنى سۆز بەداھىنانى وينەى شىعرى. مىسر و شارەزوور بەرامبەر بەيەكتريان دادەنى بەراورديان دەكا، بەلام دەلى شارەزوور بى عەزيز بەگى بابانە، ئەمە نابى رووبىدا، چونكە مىسر بى عەزيزى مىسر (پووتىشار)ى وەزيرى فيرعەون نەبووە. بەم جۆرە كوردى بابان دەربەدەرو ئاوارە بوون وەك كەنعانيانى فەلەستىنى كۆنيان لى ھات.)(خەزنەدار ، ٢٠٠٣، ١٥٥). ئىرەدا سالم مەبەستى لە عەزيزى مىسرى



لەسەردەمى پۆتىشاردا ژيانيان ناخۆش بوو، نەبوون ونەداربوون، لەژێر چەپۆكى پياوانى ئاينييدا بوون،لەسەردەمى يوسف دا ژيانيان گۆړاو بەرمو خۆشى چوون. جگە لەوە كەنعانيەكانى فەلامستينى كۆن ھيچ پەيوەندييان بە پۆتىشارموە نەبوو، بەللكو دواى ون بوونى يوسف ژيانيان ناخۆش بوو و ئاوارمو دەربەدەربوون.سالمىش دەللىت:

ديده نابينايه وهك يهعقووب لههيجرانى عهزيز

تۆخودا ساحيب لا مەكان و تۆى خودايە لامەكان

ديـاره لمو تراژيـديايه گەلـێ كەسـايەتى تــر ھەن و ڕۆلــى بەۆچاويـان ھەبـووە و لەشەپەكەدا زيانى زۆريان بە دوژمـن گەيانـدووە، لەوانە ميـرى سـورداش و ئەمينى پياوى ميـر، كە ھەردووكيان لە شەرەكەدا دەكوژرين:

> موددەعى كويربى نيزام ئيفليج، مەكان زيّرو زەبەر (ميرى سورداش)و (ئەمينە)ى پياوى ھەردوو ئەنگوان گەر عەشيرەت گريەكەن ھەريەك ھەتا دەمرن كەمە كوشتنى مير باى موخاليف بوو بەشەمعى دوژمنان رۆژى قەتل ئەمرۆيە ئەلحەق (وا حوسيّنى) پى دەوى بۆئەداى تازى سەراسەر نيلگوونە ئاسمان

> > ڪات و شويٽن

شوێن شارى سلێمانييه. كه دواى لابردنى عهبدولًا پاشا عهبدى پاشا والى بەغدا ئيسماعيل پاشاى تورك بەھێـزێكەوە دەنێرێت بـۆ سەرپەرشـتى سـلێمانى، كە دەبێتەمـايەى ناړەزايى خەلك:

شارەزوور بەحرو سلێمانى ئەسەر ئەو گەميە رەنگ بۆ شكستى وەك نەھەنگ بوو فيتنەيى ئاخر زەمان راستە گەردوون چابوو كە بۆ رەنگى بەد ريتن وەلێ نارژينێ رەنگى بەم رەنگە بە موددەى سەد قران ئەرووى شـوينەوە بـازنەكە بچـووكتر دەكـاتەومو بەشـيٚكى شـەرەكە دەبـاتە لاى

گردی مامهیاره، که بهگردی گولانی ناو دمبات:

دەرپەرين باز مەيلى ئيقداميان نەبوو لەو بيدعەتە

حەسرەتا يەك دڵ نەگەينە شيوەكەى گردى گوڵان

لێرەدا مەبەسـتى لە گردى گوڵان گردى مـامە يارەيە،ئينجـا گەرمـى شـەرەكە دەباتەوە بۆلاى دارەكەى پيرمەسوور،كە ئەو ناوچە ئەوەندە خەڵكى لێكوژراوە بۆتە سـەحراى مەحشەر

بووبه جێى بەبرو غەزنەفەر كووچە كووچە ناوسوقاق



سەر محەللە رەنگى بێشەى گرت لە نێزەى جانستان رەنگى سەحراى مەحشەرى بوو شيوەكەى لاى پيرمەسوور گرمەگرمى تۆپى رۆمى ھەوھەوەى سوارەى بەبان

(ومسفى ديمەنيكى شەرەكە دەكا ئەدەوروبەرى گەرەكى پيرمەسورى سليمانى.گرمە گرمى تۆپى دوژمن و ھەوھەوەى ھاندانى سوارەى بابان بۆ ھيرشبردن كردبووى بە رۆژى مەحشەر، ئەو جەنگەدا ئەوەندە دەست و پەنجەى پەريو زۆر بوو وەكو گەسكىنى بوو بە با كۆلانەكانى گسك دەدا. پاشان باسى پيكھاتنى كورد وتورك ئەكا ،يەكەيەكە ناوى ھەندىن كەس دينىن و داخە دللى ئەوە ئەخوا، كە چۆن ئەناو شارى سليمانى دا ئەو دەرياى خوينە ھەستاوە ؟ ھەراو ھۆرياى كوردان و توركان ئەگەرەكى

غەڭبە غەڭبى ھەر بكوژ ھەڭسا ئە دەشتى چوارباغ

قادرى دەللاكە ھەر شەو تاسەحەرگە پاسەبان

کات وەك پیرەمێرد باسی دەكات سالی (۱۸۰۰ ز) مو (سەجادی)یش هەمان سال بەسائی كارەساتەكە دادەنێت. (پیرە مێرد له كورتە باسێكی ئەم شەرەدا، وەكو شەرەكەی خستۆتە مانگی ناوجەژنانی ۱۲۱۲ك/۱۸۰۰ز موه ماوەی گەمارۆدانی لەشكری تورك وباسی فێلەكەشی كردووه.دەئێ: (عەزیز بەگی مامی ئەحمەد پاشا عوسیانی كردو پەنجاو یەك رۆژ دەوری سالێمانی بەست.)(ئەمین،۱۹۹۸، ۲۰۱). ئەم كارەساتە له (۱۸۰۰)دا بووه، چونكە له ئاخروئۆخری ۱۲۱۲ ی هیجریی سولٽان عبدالعزیز خانی عوسمانی داوای له ناصرالدین شا شای ئیران كرد،كه پێكەوە دەست بكەن بەیەكا بۆ لەناوبردنی ئەمارەتی بابان.لەلایەن حكومەتی ئیران هورام شا خانی ئەردەلان نیررا بۆ سولەیمانی .لەم هەرايەدا عەزیز بەگ

نەوبەھارى من خەزانە،وەقتەكەى سوبحم تەمووز

پرتەوى ماھە غەم و،چاكى دەروونم وەك كەتان

شاعير كاتەكە وردتر دەكاتەومو بەمانگى تەمووزى داناوە، كە گەرمەى ھاوينە، بەلام ئەو بۆتە خەزان.

ئمو قەسىيدەيەى سىالم، كە ئىيمە كارى لەسـەر دەكەيـن شـەرى بابـان و عوسـمانيەكان (ذكـر محاربه ميـر جليـل الشـان عزيـز بيـگ بابـان بـا طـائفه رومـى سـنه ١٨٤٩/١٢٦٦ و تسخير ولايت بابان بدست رومى اسماعيل پاشـا)( حلمى،١٩٨٨، ٥٧). ئمو قەسيدەيە، كه (ميـرُووييكـى راسـتى رووخـانى حكـومەتى (بەبه) و لە دەسـچوونى سـەربەخۆيى كوردسـتانى عيـراقە .حەكـايەتى كە وەكـو شـريتى سـينەما بەسـەرهاتى كوردەكـانى ئمو دەورەمـان پيشـان ئەدا، وە كارەسـاتى كە لە شـارى سـليمانيى روويـداوە بۆمـان ئەگيـريتموه



)(حلمى،،١٩٨٨، ٥٧). قەسىدەكە (قەسىدەيەكى جەنگى وسوارچاكىيە، باس لە رووداوەكانى شۆرش و جەنگى قارەمانانەى عەزىز بەگى بابان لە دژى تورك لە سايمانى،دوا بەدواى كۆتايى ھينان بەحوكمړانى بابانەكان دەكات. قەسىدەكە نوونىيە و لە (١٠١) ديّړى شىعرى پيتكەاتووە.بەو ھۆيەى ناسناوى شاعير لە كۆنايدا ديار نييە گومانى بۆ ئەوە دەچيت ناتەواو بيت.ئەم قەسىدەيە يەكىيكە لە قەسىدە ھەرە گرنىگ و تۆكمە و پتەو دارپيرراوەكانى سالم.تەنانەت لە شيعرى كورديدا لەبارى روخسارو ناوەرۆكەوە،وەكو نموونەيەك بۆ قەسىدەى كورديى كلاسىك كەم وينەيە.كىشە عەروزىيەكەى بريتىيە لە رەمەلى ھەشت ھەنگاوى مەقسوور (فاعيلاتون فاعيلاتون فاعيلاتون فاعيلان).ديرەكانى سەرەتاو دەسىپىكى بەم

> لى گەرپىن با گۆشەگىرىم، دەستەو ئەژنى كەفزەنان گىزەلووكەى باى نەدامەت تارى كرد سەفحەى جيھان

> > ئەنجام:

- ١- سائم ئەو قەسىيدەيەى، كە تەرخان كردووە بۆ باسى ئەو شەرەى، كە بەسەركردايەتى عەزيز پاشا ئەبەرامبەر توركى داگيركەر.سائم كە باس ئەو شەرەدەكات وەك دئسۆزنىك و نيشتمانپەروەرنىك باس ئە شەرەكە دەكات. ھىچ مەرامنىكى تىرى نەبووە راستە ئە ھەندى شويندا زىدەرۇيى دەبينرىت،بەلام بەموبائەغە دانانرىت چونكە شەرىكى نابەرامبەر بووە.
- ۲- لهم شـهرمدا نهبهردی وا نـوێنراوه،که تورکهکان له ئاسـتیا چۆکیـان لهرزیـومو ئـهوهنـدهی نهمـاوه بهتهواوهتـی بشـکێن،بهلام دهسـتی خیـانهت فریایـان کهوتـوومو لهو میحـنهتهدا رزگاری کردون، واته سـهرکهوتنی تـورك و شکسـتی عهزیـز پاشا بههـۆی کهمتهرخهمی ههندی فهرماندمو خیانهتی ههندی لهبهگ و میرهکان بووه.
- ۳- سالم زۆر به وردى وەسفى روداوەكە دەكات وەك ئەوە وايە خۆى بەشدارى لە شەرەكەدا كردبيتت و كاميرايەكى زۆر پيشكەوتووى پى بووبى و وينەى گشت ديمەنەكانى گرتبيت . بۆيە ئەم قەسيدەيە خۆى لە خۆيدا بابەتيكى زۆر دەوللەمەندە بۆ دروستكردنى فليميكى سينەمايى.
- ٤- سالم به وردی باسی کاتی شهره کهو نه شوننانه مان بۆ ده کات، که شهریان تندا
   رووداوه وه پیرمه سوور، گردی گولان، چوارباغ و گهنی شوننی تر.
- ه- شاعير باس لمو بارودۆخه خراپه دمكات،كه ئمو جمنگه كاولكارييه بمسمر سليّمانيدا هيّناوه و چۆن كاروبارى ناوچمكه دراومته دمست خملكانيّكى كاسمليّس و مشمخۆر و چۆن خملْكانيّك دمربمدمربوون و گوزمرانى ئموانمى ماونمتمومش زۆر خراپه.



### سەرچاوەكان:

به زمانی کوردی:

- ئەرستۆ(۲۰۱۱)،ھونەرى شيعر(شيعرناسى)،و:عەزيز گەردى،چ۲، سلێمانى.
- ئەمـــين، نە*وشـــيروان مســــت*ەفا(١٩٩٨)،ميرايەتـــى بابـــان ئەنێــوان بەرداشـــى رۆم و عەجەمدا،چ۲،چاپەمەنى خاك،سلێمانى.
- ئۆسكار مان(۲۰۱۳)،توحفهی موزهفهرییه، ساغکردنهوه و هێنانهسهر ڕێنووسی کوردیی،عهلی نانهوازاده،چاپخانهی حاجی هاشم،له بلآوکراوهکانی ئهکادیمیای کوردی ، ههولێر
- بهار، محمد تقی (ملك الشعرا)(١٣٤٩)،سبك شناسی يا تاريخ تطور نثر فارسی،چاپ سوم، چايخانه سيهر،تهران.
  - حەسەن،محەمەد ئەحمەد(٢٠٠٦)، بيناى رووداو لە چيرۆكدا،گ رامان،ژ ١١٥،ھەولٽر.
- حەمەباقى، محەمەد(٢٠٠٢)، مىرنشىنى ئەردەلآن، بابان، سۆران لە بەلكەنامەى قاجاريدا ١٧٩٩-١٨٤٧ز، دەزگاى ئاراس،ھەولېر.
  - حەمەبۆر،محەمەد مستەفا(٢٠١٠)،ديوانى كوردى، ب١، چاپخانەى ئاراس،ھەولٽر.
    - حلمى،رەفيق(١٩٨٨)،شعرو ئەدەبياتى كۈردى ،چاپخانەي ز سەلاحەدين،ھەولىر،
      - خەزنەدار،د.مارف(١٩٨٤)، ئە بابەت مێژووى ئەدەبى كوردىيەوە، بەغدا.
  - خەزنەدار،د.مارف(٢٠٠٣ )، مێژووى ئەدەبى كوردى ،ب٣، دەزگاى ئاراس ، ھەولێر.
  - خەيات،كاروان عوسمان(٢٠١٢)، بەشێك لە ديوانى سالم ،چاپخانەى چوارچرا .
- خۆشناو، هێمن عومهر(۲۰۱۷)، نالی له بهڵگهنامهکانی عوسمانی دا، له بڵاوکراوهکانی دهستنووسخانهی زانکۆی سۆران بۆ پاراستن و ساغکردنهوه.
  - دەشتى،د.عوسمان(٢٠٢١)،سالمى ساحێب قران،چاپخانەي رۆژ ھەڵات،ھەولێر.
    - رەحمان،عەبدولا(٢٠١٤)، بنياتى گێرانەوە، چاپخانەى موكريانى،ھەولێر.
- ريــچ، كلاوديــوس جــێمس(٢٠٠٢)،گەشــتنامەى ريــچ بــۆ كوردســتان ١٨٢٠، و: مــحەمەد حەحەباقى، چ٣، دەزگاى ئاراس،ھەولێر.
  - زەكى، محمدامين(١٩٣٩)،تاريخ سليمانى و ولاّتى، بغداد.
  - سەجادى،عەلائەدين( ١٩٥٢)،مێژووى ئەدەبى كوردى، چاپخانەى مەعاريف،بەغدا.
- شەرەفكەندى،د.سادق(٢٠١٢)،كورتە مىێـژووى بـزووتنەوە نەتەوايەتىيەكـانى كـورد،و: تەھـا عەتيقى،ج٢،ھەولێر.
- عارف،د.محمد نوری( ۱۹۸۱)،تێڪستی ئەدەبی کوردی ،ب۲،چاپخانەی زانکۆی سلێمانی، سلێمانی.



- عومەركاكى،حەمەنورى(٢٠٠٨)،شـێواز لە شـيعرى كلاسـيكيى كورديـدا نيـوەى يەكەمـى سەدەى نۆزدەيەم(لە ناوچەى سلێمانى)،مەلبەندى كوردۆلۆجى،چاپخانەى تيشك، سلێمانى.
- قەرەداغــى،محەمەد عەلــى(٢٠١٠)،بەركوتێـك لەخەرمــانى شــيعرى ســالم ،دەزگــاى چــاپ و بلاوكردنەوەى ئاراس ،ھەولێر.
- قەفتان، توفيق(١٩٦٩) ، مێژووى حوكمدارانى بابان لە قەلاچۆلانەوە تا دروست كردنى شارى سلێمانى (١٠٨٠-١١٩٩ك/١٦٩٩د)،،بەغدا.
- مـارف، عـومهر ئيسـماعيل(٢٠١٥)،مهحمـوود پاشـای بابـان(١٨١٣- ١٨٤١ ز) ،چاپخـانهی ياد،سلێمانی.
- مەلا، ئەحـمەد(٢٠٢٠)،ئە ريێنيسـانى فەرەنسـييەوە بـۆ شكسـتى ريێنيسانسـى كـوردى ئە مەعريفەى تاكرەھەندەوە بۆ كرانەوە،چاپخانەى ئەندێشە،سلێمانى.
- محەمەد،د.ئيبراھيم قادر(١٩٩٨)، ئێڪۆٽينەوەى كورتـه چيرۆكـى كوردى ئـه كوردسـتانى باشووردا ١٩٧٠-١٩٨٠، كۆليژى ئاداب- زانكۆى سەلاحەدين،(نامەى دكتۆرا).
- مـودەريس،مەلا عەبـدولكەريمى(١٩٨٥)،پيـاچوونەوەى محمـدى مەلاكەريـم، چ٢، انتشـارات صلاح الدينى ئەيوبى،اروميە.
- میران،ســهردار حهمیــد و شــارمزا،کهریم(۲۰۱۱)،دیـوانی حــاجی قــادری کۆیی،انتشــارات کوردستان،سنندج.
  - به زمانی عەرەبى:
- ادموندز،سي.جي(٢٠١٢)،كورد،ترك،عرب، سياسة ورحلات و بحوث عن الشمال الشرقي من العراق ١٩١٩-١٩٢٥، ترجمة جرجيس فتح اللة،دار اراس للطباعة والنشر و منشورات الجمل.

## Baban Emirate and Ottoman Occupation in a Salim's poem

## Abstract:

In our national history and during the time of the Kurdish emirates, many great stories have happened in order to survive and determine the identity, which bravely faced the enemy and invaders. Due to the absence of publishing and books, literature especially poetries of that era have recorded those bravery stories. The Baban Emirate was a period of internal and regional chaos. During a century and a half, the occupation policies of the Romans and foreigners on the one hand and the lack of national consciousness and internal family conflicts of the emir and kings on the other hand caused the fall of that emirate. Nali, Saleem and Kurdi, like the triangle of Baban poets, used the Central Kurdish dialect. Salim was one of the poets of that time who lived with



the events and was closely aware of them. He had his own stances about the events which caused him to live in exile. The current study highlights the poetry which was on the last conflict between the Babans and Ottoman Empire under the leadership of Aziz Bagi Baban.

The poet sheds light on the courage and social conditions of Sulaimani. The study consists of two parts. The first part is devoted to the appearance and fall of the emirate, the literary situation of that time and the style of Salim's poetry. In the second part, the relationship between poetry, history and artistic interpretation of the poem is discussed.

### إمارة بابان والاحتلال العثمانى في قصيدة سالم

#### الملخص:

في تاريخنا الوطني وفي زمن الإمارات الكردية ، حدثت العديد من القصص العظيمة من أجل البقاء وتحديد الهوية التي واجهت بشجاعة العدو والغزاة. ونظرا لغياب النشر والكتب فقد سجل الأدب وخاصة شعراء تلك الحقبة تلك القصص الشجاعة. كانت إمارة با بان فترة فوضى داخلية وإقليمية. خلال قرن ونصف ، تسببت سياسات الاحتلال من قبل الرومان والأجانب من ناحية وانعدام الوعي الوطني والصراعات الأسرية الداخلية للأمير والملوك من ناحية أخرى في سقوط تلك الإمارة. نالي وسليم وكردي ، مثل مثلث شعراء بابان ، استخدموا اللهجة الكردية المركزية. كان سالم من شعراء ذلك الوقت الذين عاشوا الأحداث وكانوا على دراية بها عن كثب. كانت له مواقفه الخاصة من الأحداث التي جعلته يعيش والإمرامات الأحداث وكانوا على دراية بها عن كثب. كانت له مواقفه الخاصة من الأحداث التي جعلته يعيش والإمبر اطورية العثمانية بقيادة عزيز باغى بابان.

يلقي الشاعر الضوء على شجاعة السليمانية وظروفها الاجتماعية. تتكون الدراسة من جزئين. خصص الجزء الأول لظهور الإ مارة و سقوطها ، والوضع الأدبي في ذلك الوقت ، وأ سلوب شعر سالم. في الجزء الثاني ، تناقش العلاقة بين الشعر والتاريخ والتفسير الفني للقصيدة.

الكلمات الدالة: بابان, الأمارات الكردية, الشعراء, الاحتلال العثماني, سالم.





## رۆٽى ميرگەھٽن كوردى ئە سەرھەڭدانى شيعرى كلاسيكيى كورديدا (بۆتان . بابان) بە نموونە

پ. د. عوسمان دەشتى بەشى زمانى كوردى- فاكەڭتيى پەروەردە- زانكۆى كۆيە/ ھەريّمى كوردستانى عيراق پ. ى. د. دەريا جەمال حەويّزى بەشى زمانى كوردى- فاكەڭتيى يەروەردە- زانكۆى كۆيە /ھەريّمى كوردستانى عيراق

يۆختە:

دامەزراندنى ميرنشينە كوردييەكان بە سەركردايەتى بنەماڭە كوردە دەسەڭاتدارەكان له چوارچێوهى ئيمپراتۆريەتى عوسمانى و ئێراندا بووه هۆى بوونى ئەوەى لە دەولاەتە كوردىيەكان تا رادەيەك لە ئازادى و سەربەخۆيى بەھرەمەند بن، ئەمەش جۆرێے لە سەقامگىرى سياسيى خوڭقاند كه له بەرامبەردا رِێگەي به دامەزراندنى شارەكان و خۆشـگوزەرانى ژيانى ئابوورى و كۆمەلايەتى دا، و بەم شـێوەيەش سەرھەلدان و گەشەسـەندنى لە بوارەكانى پەروەردە و ئەدەب و كولتووردا بهدواى خۆيدا هێنا. بۆ نمونه؛ دەبينين حاكم و ميرەكانى كورد له هەردوو ناوچەى (بۆتان و بابان)، دەستيان بە دروستكردن و دامەزراندنى مزگەوت و قوتابخانەى ئايينى و ناوەندى پەروەردەيـى جۆراوجـۆرى كـرد، سەرپەرشـتى كارەكانيـان كـرد، هـەروەھا خـەرجكرنى دارايـى و رەخساندنى دەرفەتى خوێندن بۆ ھەر كەسێك كە پێويستى پێيانە. كارەكتەرى ناسراوى وەك (مەلاي جزيـرى /١٦٤٠-١٥٦٧)، كە زمـانى كـوردى-بۆتـانى وەك زمـانێكى ئەدەبـى بـۆ شـيعر و داهێنان ومرگرتـووه، ئيلهـامى له ههمـوو ئهو هـونهر و شـێوازه ريتۆريكيـانهى كه له ئهدهبيـاتى رۆژهەلاتى (عەرەبى و فارسى)دا ھەبوون وەرگرتووە. بە مەبەستى دروستكردن و دەستپٽكردنى ئەزموونێڪى نوێ له مێژووى ئەدەبى كورديدا سوودى لێ ومرگرتن و دامەزراند؛ كه بريتييه له دامەزراندنى پايەكانى قوتابخانەى كلاسيك لە شيعر و ئەدەبى كورديدا لە سەدەى حەڤدەھەمى زايينيـدا. له لايهكـى تريشـهوه شـاعير (نـالى شـارەزوورى /١٨٠٠-١٨٧٧) هەولْيـدا ئەزمـوونەكە بە شێوەيەكى داھێنەرانە لە چوارچێوەى مىرنشينى بابانيدا دروست بكاتەوە و ناوەنىدى داھاتووى ببوو به شارى سلێمانى، بۆ تەواوكردنى نيوەكەى ترى نەخشەى قوتابخانەى كلاسيكيەت بو بە شـێومزارى ڪوردى-بابـانى، ئـەويش بـە سـود ومرگـرتن ئە شـێواز و هـونەرە ريتـۆريكييە ئەدەبيـيە عەرەبى و ئيسلامىيەكان وەك پێشتر لەلايەن ئەلجەزيريەوە ناسێندرا بۆ بازنەى شيعر و ئەدەبى کوردی له ماوهی سهدهی حه قده و نۆزدهههمدا. ئهمهش له لایهن شاعیرانی ئیلهامبه خش و يێشەنگ جزيرى و نالى ئەنجامدرا.

پەيڤێن سەرەكى: شىعرى كلاسىك، بابان، بۆتان، نائى، جزيرى



پێشهکی:

میرایهتییه کوردییهکان له میّژووی سهدهکانی نویّدا (سهدهی ۱۳ تاوهکو سهدهی (۱۹)، وهکو چوّن له میّژووی سهدهکانی کوّن و ناوم پستیشدا روّلیّکی مهزن و دیاریان له دیروّک و ژیان و شارستانییهتی ناوچه کهدا گیّراوه. شارستانییهت به واتای پهرهسهندنی شار و باژیّر و ئاومدانی و بووژانه وهی ژیانی هزری و رووناکبیری له ئهنجامی حوکم پانییه کی بهردموام و سهقام گیری سیاسیدا. یه کیّک له له رووه گهشه کانی پیشکهوتن و ژیانی شارستانی ههر گهل و نهته ومیه که له همر روژ گار و سهرده میکدا بووژانه وه و پیشکهوتنی چاند و ئهده بو زانست و ژیانی رووناکبیریه.

لهم رووموه همردوو ميرايمتى ديّرينى كوردى، (ميرايمتى بۆتان له سمدمكانى ١٥ و (١٦)دا، همرومها (ميرايمتى بابان له سمدمكانى ١٨ و ١٩) دا، رۆڵێكى مەزن و ميّژوويييان گيّراوه له پيّشكموتن و پمرمسمندنى زانست و خويّندموارى و چاند و ئمدمبى كورديدا به تايبمتيش له سمرهملّدان و پايمداربوونى قۆناغ و قوتابخانەى شيعرى كلاسيكيى كورديدا. بۆ نموونه دمورەى يەكمم و دمستپيّكى شيعرى كلاسيكيى كوردى (( قوتابخانەى كوردى بۆ نموونه دمورەى يەكمم و دمستپيّكى شيعرى كلاسيكيى كوردى (( قوتابخانەى كوردى ركرمانجى) باكوور . بۆتانى )) له ناومړاستى سمدەى شازدمەممەوه له ژيّر چەترى مىرايەتى (مرمانجى) باكوور . بۆتانى )) له ناومړاستى سمدەى شازدمەممەوه له ژيّر چەترى مىرايەتى شيعرى كلاسيكيى كوردى، ( شيخ ئەحمەدى جزيرى/١٥٦٨ . ١٦٢٠ ز ) سەرى ھەلداوه و مەمەزراوه. ھەر ئەمەش واى كردووه كموا ئەدەبياتى كوردى بۆ يەكەمجار له ميّروودا بېيّته مەمەزراوه. ھەر ئەمەش واى كردووه كەوا ئەدەبياتى كوردى بۆ يەكەمجار له ميروودا بېيّته مەمەزراوه. ھەر ئەمەش واى كردووه كەوا ئەدەبياتى كوردى بۆ يەكەمجار لە مىيروودا بېيته دەمەزراوه. ھەر ئەمەش واى كردووه كەوا ئەدەبياتى كوردى بۆ يەكەمجار لە مىيروودا بېيته مىلەتانى ئەدەبىي يەرزە ھەرنەرى توكمە و پيشكەوتوو كەوا شان لە شانى ئەدەبىى و رۆشنبيرييە بوو كە لەدواى شيخى جزيريش لەسەردەستى نەومى پيتييىنى ئەم قوتابخانەيە لە رۆشنبيرييە بوو كە لەدواى شيخى جزيريش لەسەردەستى نەومى پيتىينى ئەم قوتابخانەيە لە مىلەم مەلاى باتەيى و ئەحمەدى خانى و پەرتۆيى ھەكارى و بەكربەگى ئەرزى و ... بۆماومى دور سەدە بەردەوامى ھەبى.

له سـهدمکانی ۱۸ و ۱۹ داو له ژیّر قهلهمـرموی میرایهتـی بابانـدا و له نهنجامی ئاومدانی و پیّشکهوتنی خویّندمواری و زانست و زانیاری بههاندان و پشتیوانی و له ژیّر سایه و سـیّبهری ( بنهمـالهی میرهکـانی بابـان )دا و له ناوهنـد و پـیّگهی میـرایهتییهکه دا ( قهلاچوالان . سلیّمانی)، دووباره بووژانهومیهکی ئهدمبی و رووناکبیری به پیت و دمولهمهند و درموشاوه هاته ئاراوه، که وهکو دمورهی دووهم و تمواوکهری قوتابخانهکهی بوّتان بوو، ئهمیش لهسهردهسـتی بهرهی یهکهمـی شـاعیرانی کلاسـیکی کـوردی (( قوتابخـانهی کـوردیی ( کرمانجی ) ناومراست . بابان ))، به تایبهتیش شـاعیری پیّشهنگ و بلیمهت و قافله سالاری قوتابخانهکه (( مهلا خدری شارمزووری . نالی/۱۸۰۰ . ۱۸۷۷ ز )) پایهدار بووه و له دوای ئهویش پۆلیّک له شـاعیرانی نمومی یهکهم و هاوسـهردهمی نـالی، له ویّـنهی؛ سالمی سـاحیّبقران،



مستهفا بهگی کوردی، مهلاوهسمان، نهفعی ... تانوپۆی قوتابخانهکهیان تهواوکردووه و نه رووی هونهری و داهیّنانهوه به تروّپکیان گهیاندووه، که نه دوای ئهوانیش بوّ ماوهی زیاتر نه یهک سهده بهردموامی ههبووه. به مجوّره دهبینین ههردوو میرایهتییه کوردییهکه نه بوّتان و باباندا روّنیّکی مهزن و کاریگهریان ههبووه نه چهکهرهکردن و سهرههندان و پهرهسهندنی ههردوو نقی قوتابخانهی شیعری کلاسیکیی کوردی ( بوّتانی و بابانی )دا.

ليّرموه ئهم تويّژنهوميه هموليّكه بۆ شيكردنهوه و نيشاندانى رۆلّى همردوو ميرايەتى كورديى ناودار ( بۆتان و بابان )، ئه سەرھەلّدان و بوژانەومى قوتابخانەى ئەدەبى كلاسيكيى كوردى، به ھەردوو ئق و ھەردو دمورەكەيەوە، كەوا تەواوكەرى يەكترين بەم شيّوەيە:



ميرايەتى بۆتان، كورتەيەكى مێژووى:

هەريمى جەزيرەى بۆتان لە رووى جوگرافىيەوە ناوچەيەكى كەوناراى گرينگ و سـتراتيژييە، لە نيّـوان ولاتـى شـام و توركيـا و عەرەبسـتان دايەو جـيْگەى دلّـى لە خـاكى



كوردستانی گەورەدا گرتۆتەوە. پايتەختەكەی شاری جزيرەيە كە لە سەردەمانی كۆندا بە (جزيرة الاكراد - بيت قردو) ناسراوم ناوى بۆتان لە (بوختان - بوهتان)ەوە هاتووە، كەوا هۆزيكی ناودار و ناسراوی ناوچەكە بوون، بە دريزايی چوارپينج سەدە دەسەلات و ميرايەتی ناوچەكەيان بەدەستەوە بوو. ھەريمی بۆتان بەتايبەتيش پايتەختەكەی جزيرە، كە شاريكی ديرۆكی و كۆنی كوردانه، لە رابردوودا ناوەنديكی ئابووری و بازرگانی و پردی پيكەوەگريدان بووە لە نيوان ناوچەكانی ئيران و شام و عيراق و توركيادا. (كۆمەكا قەكۆلەران، ٢٠٢٠، ١٣).

له راستيدا هەريّمى جزيـره و بۆتـان وهكو ميّژوونوسـهكان باسـيان كردووه هەم له رووى جوگرافيا و هەم له رووى ميّژووييەوه بەلانكە و نيشـتيمانى دايك و رەسـەنى كوردان دەژميّردريّت (عزت، ٢٠١١، ٤٣).

خــوولى دووەمــى مىرايەتــى بۆتــان لە دواى كۆتــايى هـاتنى دەســەلاتى ئەتابەگييەكانەوە لە نيوەى يەكەمى سەدەى سيزدەھەمى زاينى لەسەر دەستى سليّمانى كورى خاليدەوە دەست پيّدەكات. مير سليّمان كەسايەتييەكى بە دەسەلات بووە لە ھۆزى بۆتان و بە باپيرە گەورەى ميرانى ميرنشينەكە دادەنريّت. لەو سەردەمەدا و لە دواى ئەويش كورەكەى، مير عەبدولعەزيزى كورى سليّمان كورى خاليد، يەكەميىن كەسيّتك بووه كورەكەى، مير عەبدولعەزيزى كورى سليّمان كورى خاليد، يەكەميىن كەسيّتك بووه كورەكەى، مير مەبدولعەزيزى كورى سليّمان كورى خاليد، يەكەميىن كەسيّتك بووه كەوا فەرمانرەوايى بۆتـانى كردووە و لە سالّى (١٢٨٦)دا ميرنشـينەكەى دامەزرانـدۆتەوە (تۆفيـق، ٢٠٠١، ١٤٤). ھەروەها ناسـناو و شــۆرەتى بنەمالامى (عەزيـزان . ئـازيزان)، كەواتـا ناوەراستى سەدەى نۆزدە لە پلەوپايەى دەسەلات و ميرايەتى لەو ھەريّمەدا ماونەتەوە، لەم مير ناوەراستى سەدەى نۆزدە لە پلەوپايەى دەسەلات و ميرايەتى لەو ھەريّمەدا ماونەتەوە، لەم مير دەرولعەزيزەوە داكەوتووە و ماوەتەوە (محەمەد، ٢٠١٢، ٢٢). ئەوەى ليرەدا بۆ ئيّمە گرينگە، ئەبدولعەزيزەوە داكەوتوە و ماوەتەوە (محەمەد، ٢٠١٢، ٢٢). ئەوەى ئۆتمەدا ماونەتەوە، لەم مير ئەو مىر و فەرمانرەزابەي بۆتانى كە ماوەى باسەكەى ئىتمە دەيانگرىتەو واتە ھەريەد لە،

> . سولاتان محهمهدی کوری میر محهمهد. تا دهگاته:

> > . مير شەرەفى كورى خان ئەبدال.

واته ئەو مىر و مەزنانەى لە نێوان سالانى (١٥٧٠ بۆ ١٦٠٠ى زاينى) لەسەر زىنى دەسەلاتدابوون (ھرورى، ٢٠٠٤، ٤٨). يەكێ ك لە شوێنەوارە ھەرە ناودارەكانى جزيرە لەو سەردەمانەدا شوورە و قەلاتى شارى جزيرەيە كە بە (كەلھا جزيرى و بورجا بەلەك) ناسراوە و كەوا مەلبەند و پێگەى حوكمپانى مىرەكانى بۆتان بووە و لە سالى (١٥٩٦) دا لەسەر دەستى مىر شەرفدا ئاوەدان و نۆژەن كراوەتەوە. لە پال نۆ مىزگەوت و مەدرەسەى مەزن و ئاوەدان كە (مەدرەسا سۆر) يەكێكە لەو خوێندنگە ئاينىيە ناودارانە بووە، كەوا جزيرى



شاعیری ئیمه بهشیّکی ژیان و خویّندن و رۆژگاری زیّرینی زانست و سوّفیایهتی و شاعیریهتی تیادا بهسهر بردووه. (سمایل، ۲۰۲۲، ٤٩٧.٤٨٧)

۲. ژيانی زانستی و رۆشنبيری له هەريمی جزيرا بۆتاندا:

میرایهتییه کوردییهکان له رابردوودا بهگشتی، لهگهڵ ئهوهی دامهزراوهی خیّلهکی و دمرمبهگی بوون، به لام له ناوم رِفِکدا له شیّومی دمولَهتوٚکهیهکی نیمچه سهربهخوٚی خاومن پایه و دمسه لات بوون. میره کوردمکان له سوّنگهی جوامیّری ئاینداری و خوا پهرستییهوه برمویان به خویّندمواری و زانست و پهرومرده داوه و پشتیوانی و پشتگیری تمواویان له مهلا و زانا و رابهرمکانی شهریعهت و تهریقهت له ناو کوّمه لدا کردووه، بوّیه ناومند و پایتهختی میرایهتییهکان له جزیره و بهدلیس و ئامیّدی، رمواندز و قه لاچوالان و سلیّمانی و سنه و ئهرده لان ... ههمیشه مهکوّی زانست و روّشنبیری بوون و ئهم ههریّمانه ههمیشه تهژی بوون له مهلا و زانا و دانا و خه نگانی دول ای خوش بیر (ئامیّدی، ۱۹۸۰، ۱۶۲). حاجی قادری کویی نهمر (۱۸۹۷.۱۸۱ ) زوّر به دروستی ته عبیری لهم واقیعه کردوّته وه کاتیّک دهنّی:

> حاكم و ميرەكانى كوردستان ھەر لە بۆتانەوە ھەتا بابان يەك بەيەك حافيظى شەريعەت بوون سەييد و شێخى قەوم و ميللەت بوون

تەنانەت وا رێڪەوتووە كەوا مىر و پاشا و خانە كوردەكان خۆيان شاعير و نووسەر و خەڵكى خوێندەوار و زانا و دانا بوون. خاوەنى كتێب و ديوان و تەليفات و كتێبخانە و ئەرشيفى ناوازە و دەولەمەند بوون. ھەر بۆ نموونە بزائن كەو گەرپىدەى عوسمانى (ئەوليا چەلەبى) لەكاتى رووخانى مىرايەتى بدليس لەسەر دەستى ئەحمەد پاشاى والى عوسمانى له سالى (١٦٥٥)دا، چۆن باس لە گەنجينەى كتێب و دەستخەت و ئەرشيف و كتێبخانەى تايبەتى (خان ئەبدال) دەكات؛ بارى حەوت وشتر كتێبى دەنسقە و بايەخدار كە مۆرى خانيان پێوه بوو، جگە لە حەفتاوشەش بەرگ كتێبى فارسى و عەرەبى و توركى لە دانانى عەبدال خان خۆى لەگەل سەدوپێنج پارچە و نامىلكەى جۆربەجۆر كە زۆربەيانى بە زمانى فارسى نووسى بوو … (ناكام، ١٩٧٩، ١٩٧٩). لە راستىدا مرۆڤ كە ئەو رومال و كەشفەى فارسى نووسى بو س (ناكام، ١٩٧٩)، ١٩٧٩). لە راستىدا مرۆڤ كە ئە روومال و كەشفەى مەرىلىا چەلەبى بۆ

له سهدهکانی پازده و شازده و حهقدهیهمدا بههۆی ئارامی و سهقامگیری سیاسی له ههریّمی جزیرمدا بووژانهوه و ئاومدانی رووی له ناوچهکه کردووه و بهوپیّه زانست و زانیاریش پیّشکهوتووه. میرهکان بایهخیان به دروستکردن و ئاواکردنهوهی مـزگهوت و حـوجره و مهدرهسه و بنکهی فیّرکردن و ئاینداری دمدا، ههروهها چاودیّریان دهکرد و مووچه و بهرات و



ومقفيان بۆ تەرخان دەكرد، مێژوو پێمان دەڵێت كەوا ((مير و پسميرێت بۆتان گەئەك گوهدايه بەلاڤكرنا ڕۆشنبيرى و نەهێلانا نەزانينى بڕێكا ئاڤاكرنا مەدرەسا، خوێندنگەهو مزگەفتان، مەزخاندنا سەرمايەكى مشە ئوبى دەستگرتن ل زانان، دانان و ڕۆشنبيران و ل خوێندنگەهێت شاگردێت كورد. ئوما شاگرتێت كورد ل ھەر چار كەنارێت كوردستانى سەر تى دكر، ژبۆ دويماھى ئينان بخويندنا خوە ئو خوێندن نامە وەرگرتنى)) (ئامێدى، ١٩٨٠، (٣١)

مەسسەلەى بايەخسەنى مىرانسى جزيسرە و بۆتسان بە ئساوىدانكردنەوەى مەدرەسسە و مزگەوت و فيرگە ئايينييەكان لە ميزوودا شتيكى سەرنج راكيشە، وا باس دەكريت كەوا ((تەنيا لە سەدەى حەوتەمى كۆچىدا (٨٠) مزگەوتى گەورە و گچكە لە دەقەرى جزيرەدا ھەبوونە)) (حسن، ١٩٨٩، ٢٦.٢٤). لە پال ئەوەشدا بە دەيان كتيبخانەى مەزن و دەولەمەند له ناوچەكانى جزيرەدا ھەبووە كە دەولەمەنسدبوون بە سەرچاوەى ھەمە چەشىنەوە (محەمەد، ناوچەكانى جزيرەدا ھەبووە كە دەولەمەنسدبوون بە سەرچاوەى ھەمە چەشىنەوە (محەمەد، ناوچەكانى جزيرەدا ھەبووە كە دەولەمەنسدبوون بە سەرچاوەى ھەمە چەشىنەوە (محەمەد، دەر، ٢٠٠، ٤٤) ھەر بۆيە لە ميرژووى نويدا ئەم دەقەرە بە دەيان زانسا و دانساى نساودارى لە بىوارە جياوازەكانى زمان و ئەدەب و فيقھو تەفسىير و ميرژوودا پيشكەش بە جيهانى ئىسلامەتى حردووە. ئەوانەى لەبارەى مىرگەھى جزيرا بۆتانيان نووسيوە ئاماژەيان بۆ فاكتەرى ئاو و ھەواى ئەم دەقەرە كردووە، لەسەر كراوەيى و لايەنى ھزرى و رۆشىنبيرى دانيشتوانەكەى، تا ئەوەى لە خەلكى ناوچەكانى دىكە باشتربوونە لە بوارى زانست و تيگەيشتى و ئەدەب و ئەھوەى لە خەلكى ناوچەكانى دىكە باشتربوونە لە بوارى زانست و تىرەيەت و ئەدەب و ئەروانىن و ليكۆلىنەرەدا، لە پال بوارەكانى بازرگانى و پىشەسازى و كاسبكارى و زيرەكى تىروانىن و لىكۆلىنەرەد، ئەموەدا، ئە پال بوارەكانى بازرگانى و پىشەسازى و كاسبكارى و زيرەكى

(۳) مەلايێ جزيرى، وەكو پێشەنگى شاعيرانى قوتابخانەى شيعرى كلاسيكى كوردى
 (٤ بۆتان):

جزیری، سهردهفتهری شاعیرانی کورده و به مهزنترین و ناودارترین شاعیری کورد دهژمێردرێت له مێژوود۱. خهڵڪی ههرێمی بۆتانه و له شاری جزیرهدا هاتۆته دونیا، له نیوهی دووهمی سهدهی شازده و نیوهی یهکهمی سهدهی حهڤدهدا ژیاوه (۱٦٤٠.١٥٦٨).

سەبارەت بەو سەدەم و رۆژگارەى كەوا جزيرى تيادا ژياوە سەيدا عبدالرقيب يوسف دەڵێت: هۆيى دەركەفتنا سبەهيا مێژوويا كوردستانا سياسى و نو لە چەرخا دەها كۆچى و شازدەهى زايينيدا ئەوا كو ژ جەنگا (چالديران) سالا (٩٢٠ك . ١٥١٤ز)دا لە نێڤ بەينا تورك و ئيرانيان دا يانى ژ يەكەتيا كوردان، ميرانێن كورد ل كوردستانا ناوەنديدا ل ژێر حكمى توركاندا وەرگرتنا ھندەك ژ ماڧى نەتەوايەتييان لە نێڤ دەولەتا عوسمانيا توركاندا (يوسف، ١٩٧١، ٦).

جزیــری رۆلهی ئهم چەرخەیه که گیــانی ئــازادی و خۆبەریٚــوەبەری و نەتەوە و نیشـتیمانپەروەری تـارادەیەک وەکـو باسـکرا، له ھەریٚمـی جزیـره و بۆتانـدا بـوژاوەتەوە. ئەو بە



دابی مهلا و زانایانی کورد له سهرهتاوه له ناوچهکانی کوردستاندا گهراوه، زانست و زانیاری ومرگرتووه و له ههر دوازده عيلمهكانى شهريعهت و ئيسلامهتيدا بووه به زانايهكى بالا دهست و له زمانه کانی عاره بی و فارسی و تورکیدا تاقه سواره بووه له مهیدان، بۆیه بهو سـێ زمـانهو به كورديش كه زمانى پەسندى خۆى بووه، شيعر و هۆنراوەى داناوە كە لە بەلاغەت و رەوانى و پاراويدا بێ نموونەن (ھەژار، ١٣٥٩، ٢٢). ئەو رۆژگارێڪى تەمەنى لە سەردەمى مير شەرەفى ڪوري خـان ئەبدالـدا (١٥٩٦.١٥٨٥ حـوڪمرانى ڪردووه) بەسـەر بـردووه. ميـر شـەرەف له ميـره ناودارهكانی خــانهدانی ئــازیزان بــووه، كهوا ميــر شــهرهفخانی بدلیســی (١٦٠٤.١٥٤١ز) له شەرەفنامەدا زۆر بەشان و باڵيدا ھەڵدەڵێ و دەڵێ: زۆر پياوێڪى دەست و دڵ و دەروون پاكە، فهقــێ و مهلای زۆر خــۆش دەوێــن، زۆر مهدرهســه و مزگهوتــی تــازمی له شــاری جزيــره ئــاوا ڪردۆتەوە. يەكێـڪ ئەو مەدرەسـانە مزگەوتـى سـوورى پـێ دەڵـێن، ئە پەنـاى شـورەى شـارە و كەوتـۆتە لاى رۆژئـاواكەى، مەوقوفەجـاتێكى زۆر پـر داھـاتى بـۆ ئەو مـزگەوتە دانـاوە، تـا لە پاش نهمانی خۆیشی مزگهوت ههر له برمو دابێ و ههمیشه مهلا و فهقێی تێدابێ ... جزيری هەر لەو مزگەوتەدا دەرس بێژ و پێش نوێژبووە. گەلێڪ مەلاى لەو مزگەوتەدا ئيجازە داوە و دياره ههر لهوێش مـردووه و له مـزگهوتهكهدا نێـژراوه (ههژار، ١٣٩٥، ٢٢). جزيـرى نێـوانى لهگهڵ ميـر شـهرهفدا زۆر خـۆش بـووه كه له سـايه و سـێبهرى ئهودا ژيـاوه بـۆيه نـاودارترين قەسىدەي ستايشى لە ديوانەكەيدا بۆ ئەو ھۆنيوەتەوە:

> ئەى شاھنشاھى عوعەظظەم حەق نگەھدارى تەبى سوورەيى (انا فتحنا) دۆر و مادارى تەبى ھەر كنارى پيڭە وەرگيرى عنانى ھممەتى زوھرە بى پەيكى تەو و كەيوان ركيبدارى تەبى

مهلا له دریّژهی قهسیدهکهیدا له خوا دهخوازیّت که نهو میره کوردهی جزیره که رمواج به خویّندمواری و بهدین و به ئیسلام دمدات و یارمهتی مزگهوت و مهلا و فهقیّیان دمدات تاوهکو دمرسی قورئان و حهدیسان بلیّنهوه، خوا ههر پایه بهرز و بالا دمستی بکات:

> نهى تنى تەبريز و كوردستان ل بەر حوكمى تەبن سەد وەكى شاھى خوراسانى د فەروارى تەبى گەر چ دەرئيقليمى رابع ھاتى تەختى سەلطەنەت پاشاھى ھەفت ئيقليمان سەلامكارى تەبى

له پيٽش جزيريدا له نيدو خويندموار و رۆشنبيرى كوردان ئەدەبينك زال بووه كه لەسەر ريوشوين و تەقاليدى ئەدەبى عەرەبى و ئيسلاميدا دامەزرابوو، بە زمانى فارسى و عەرەبى بوو، ھەر لەو رۆژگارەدا زمانى فارسى، زمانى شيعر و ئەدەبيات بوو لە سەرەتاسەر قەللەمرەوى دەوللەتى عوسمانيدا. وەكو لە پيشەوە گوترا، جزيريش شارەزايى تەواوى لە ئەدەبياتى ئيسلامى و زمانەكانى عەرەبى و فارسى و توركيشدا ھەبوو، بەلام بە ھۆى ئەو كەشوھەوا

(دۆسكى، ٢٠١١، ٣٠٤)



ئازادی و سەربەخۆیییەی که میران و میرایەتی بۆتانی لەو سەردەمەدا تیادا ژیاوه و ھەروەها لە سۆنگەی بووژانەوەی شار و ئاوەدانی و پێشکەوتنی زانست و زانیاری و خوێندەواری له ھەرێمی جزیرەدا، سەرەپای ئەو ئارامییه سیاسییەی کەوا بالی بەسەر ھەموو دەقەری بۆتاندا کێشابوو له سایەیدا گیانی نەتەوەیی و ولاتپەروەری سەری ھەلدابوو، تەنانەت ھەستی نەتەوە خوازی و نیشتیمانپەروەری و کورد بوون لەلای جزیری خۆیشی چەکەرەی کردبوو تا ئەوەی بانگی ھەرتاکێک له خوێندەوارانی گەلەکەی بکات و بلێت:

گەر لوئلوئى مەنثور ژ نەظمى تو دخوازى

ومر شعري مەلى بين تە ب شيراز چ حاجەت

ئەنجا ئەم ھەٽومەرج و ھۆكار و فاكتەرە خوودى و بابەتيانە ھەموو پيدىموم بوون بەھۆكارگەل و فاكتەرىدى بەھيدز تا ئەوەى جزيرى دەسپيتشخەرى بكات و زمانى كوردى ھەٽبژيريت و لەو چوارچيوەيەشدا شيوەزارى ماٽباتى ئەزيزان (بۆتانى) بكاتە زمانى شيعر و غەزەل و قەسيدەكانى بەو شيوەزارە بە ۆنيتەوە. جزيرى وەكو داھيدىەر و كارساز ھاتووە پەيرەوى لە ھونەر و فۆرمەكانى شيعرى كلاسيكى عەرەبى كردووە و، لەسەر پريوشوينەكانى ئەوان رۆيشتووە، ياساكانى عەرووز و بەلاغەت وكيش و سەرواى شيعرى عەرەبى پەيرەوى ئە ھەرەن بەلام ئە ريكەو ئە بۆتەى زمانى كوردىيەوە ئەم كارەى كردووە. واتە زمانى ئەيان بۇيان رۆيشتووە، ياساكانى عەروز و بەلاغەت وكيش و سەرواى شيعرى مەرەبى پەيرەو كردووە، بەلام ئە ريكەو ئە بۆتەى زمانى كوردىيەوە ئەم كارەى كردووە. واتە زمانە شيعرييەكەى كورديە ئەناو كوردىش شيوەزارى ئاخاوتنى بۆتانىيە، ھەرئەمەش بووە واى كردووە كەوا كوردى بۆتانى ئەي قۆناغەداو دواترىش بېيت بە زمانى يەكىرتوى ئەدەبى كوردى و شاعيرانى دواى خۆى ئەسەر ھەمان ريودىكە و رېياز بۆ ماوەى دوو سەدە بەردەرەرى.

جزيـرى بەم ھەنگاوەى تـاقيكردنەوەيەكى تـازەى لە ئەدەبـى كورديـدا داھێنـاوە و دوابەدواى جەنگـى چالْـديران لە سـالى (١٥١٤ز)دا ريٽيسانسـيّكى لە ئەدەبـى كورديـدا له ھەريّمـى جزيـرە و بۆتانـدا بەرپـاكردووە. كۆمەلَيْـك بـابەتى تـازەى لە رووى روخسـار و ناوەرۆكەوە ھيّنايە ناو ئەدەبى كوردييەوە. كە لايەنى روخسارەكەى خۆى لە پەيرەوكردنى كيشى عەرووز و يەكيّتى قافيە و رەوانبيّرى شيعرى عەرەبى . ئيسلامى (عەرەبى و فارسى و كيشى عەرووز و يەكيتى قافيە و رەوانبيّرى شيعرى عەرەبى . ئيسلامى (عەرەبى و فارسى و توركى) دا خۆى دەنويّنيّت و لايەنى ناوەرۆكيش خۆى لە داھيّنانى ھونەرى جوانكارى و مەبەستەكانى شيعرەوە بە دياردەكەويّت كەوا جزيرى لە چوارچيّوەى سۆفيزمى ئيسلاميدا سامانيّكى بەنرخـى داھيّنـاوە (خەزنەدار، ٢٠٠٢، ٢٦٣). بەم پيّـيە ياسـا و دەسـتوور و پيّـوەرە ئەدەبىيەكانى جزيـرى لە پـال زمـانە كوردييە ئەدەبىيەكەيشـى بـوون بە ياسـا و رەگەزى سەرەتىيەكانى جزيـرى لە يال زمـانە كوردييە ئەدەبىيەكەيشـى بـوون بە ياسـا و رەگەزى سەرەتىيەكانى جزيـرى لە يال زمـانە كوردييە ئەدەبىيەكەيشى بـوون بە ياسـا و رەگەزى



جزيـرى كه به (شـيّخى جزيـرى) دەناسـريّت و له واقيعيشـدا بەپاسـتى (شـيّخى شاعيرانى كوردە)، ھەرومكو زڤنگى دەڵيّت؛ ديوانيّكى بۆ بەجىخ ھيّشتووين كە لە مەزنترين پلەكانى پاراوى پەوانبيّژى دايە لە زمانى كورديدا و شان له شانى ديوانى حافزى شيرازى و جامى و ئيبن الفارض و فزوولى دەدات له زمانەكانى ديكەدا (الزڤنگى، ٢٠١٣، ١٤). ھەر لەو سەرچاوەيەدا ھاتووه كەوا جزيرى لە ناوەپاستى سەدەى ھەقدەيەم، ھاوچەرخى مير شەرەفخانى كورى ميـر ئەبـدال بـووه كەوا سەردەسـتەى ميرانى مالباتى ئازيزان و بۆ ماوەيەكى دريّرْ فەرمانپەواى ميرگەھى جزيره و بۆتان بووه. ھەر ئەويش مزگەوت و مەدرەسەى سوورى ئاوەدان خردۆتەوه كە لە سەردەمى ميـر شەرەفى كورى ميـر بەدر له سالى (١٥٠١٠) بۆ يەكەمجار دروست كرابوون (سمايل، ٢٠٢٢). بەلام مير شەرەفى مير ئەبدائل دووباره نۆژەن و ئاوەدان كردۆتەوه و چەندين گوند و كۆتان بووه تارە مير شەرەفى ميـر ئەبدائ دووبارە نۆژەن و ئاوەدان كردۆتەوه و چەندين گوند و كىيلگە و باغاتى لەسـەر ئەو خويندىنگەيە وەقف كردووه كروت مەرەرەس و دەرى تيادا

ليّرمدا ومكو له بمراييدا ئاماژمى پيّدراوم، جزيرى قمسيدميمكى له پمسن و پيادا هەلآگوتنى ميرى جزيرم (شەرمفخانى كورى مير ئەبدال)دا هۆنيومتموم كموا له بەشيّكيدا هاتومه:

> ئەي شاھنشاھى موعەظظەم حەق نگەھدارى تە بى سوورەيى (انا فتحنا) دۆر و مادارى تەبى 🤇 ههر ڪنارێ پێڤه وهرڪێرِي عنانێ هممهتێ زوهره بێ پەيكێ تەو و كەيوان رٍكێبدارێ تەبى دائما مەنزلگەھا سوورا تەبت بورجا شەرەف طالعي فهرخوندهو و بهختي سهعيد ياري ته بي ماهتابا دەوڭەتى يەك پەرتەوەك شەمعا تە بت ئافتابا رەفعەتى بەرقەك ژ ئەنوارى تە بى لامعيّ فهتحا ئەزەل بەرقىّ ژ بەرتاجىّ تە دت كەوكەبا سەعدا ئەبەد نەجمەك ژ سەييارى تە بى بەرقى سوببووحى كو ئيشراقى ل سەدجانان ددت ئەوكو كەشفا دل دكت رەمزەك ژ ئەسرارى تە بى رايهتا فهتحيّ ب نهصرا (لم يزل) مهنشوور بوو شەھسوارى فەررى سوبحانى عەلەمدارى تە بى نهى تني تهبريز و كوردستان ل بهر حوكمي تهبن سهد وهڪي شاهٽ خوراسانٽ د فهروارٽ ته بي گەر چ دەر ئىقلىمى رابع ھاتى تەختى سەلطەنەت پادشاهێ هەفت ئيقليمان سەلامكارێ تە بى



تا له كۆتاپيدا دەلْيْت: مه ب عهیش و نووش و شاهی ئهو فدا عومری ته بت چەندە كێ ساڵەك موجەددەت بێت و بێ زارێ تەبى ههر كهسێ نه ژ جان دوعا گۆ و ثهنا خوانێ ته بت گرتييٽ قەيدا تەو و ئامانجٽ نووبارٽ تە بێ مەدرەكى علمى ضەميرى شەممەيەك وەصفا تە ھات وەرنەكى عالم ب شەئنى قەدر و مقدارى تە بى قهست و داخوازا (مهلێ) دائم ژ جان و دل ئهڤه (دۆسكى، ۲۰۱۱، ۳۰۳<u>، ۳</u>۰۵) هەر د بەندا خدمەتى يېشدەستى ديدارا تەبى هەروەها جزيرى قەسىدەيەكى دىكەشى لەسەر مەدح و ستايشى مىر شەرەفخان داناوە كە لٽرهدا ئاماژه بۆ چەند دێرێڪي دهڪهين: خانی خانان لامعێ نهجما ته ههر پر نوور بی كەشتيا بەختى تە (أز) بايى موخالف دوور بى كەوكەبا سەعدا شەرەف دنێڤ بورجا تە بت داتنێ ژ چەرخێ بەلا شوبھى مەھێ مەنظوور بى لهو زيارهت ئاستانى تيّت شهمسا دمولهتي داسەحەرگاھان ژ ديدارا شەريف پور نووربى ئەختەرا تە ژ پەردەيا غەيبى ئەگەر بىتن ظوھوور ديّ بتن (نصف النهار)ه ومرشهبيّ دميجووربي (أيه الكرسى) و (أنعام) هەيكەلا تۆخا تەبن بي نيهايهت پور موراد و بي عهدهد مهنصوور بي هەركنارى وەرگەرينى پېڭە عەزم و هممەتى رايەتا فەتحى ب نەصرا (لم يزل) مەنشوور بى خەيمەتا نوورا عنايەت ظللىٰ مەمدوودىٰ تە بت سوورەيى (أم الكتاب) مادارى حەضرەت سووربى پاشى نەوشيروان دبێم دێ حاكمێ عادل تويى مثلى حاتهم دێ ب دانێ دەرجەھان مەشھووربى ما جزيري شوبهي داري تهختي ههفت ئقليم بت ههم ب حوكم و سەلطەنەت ئەسكەندەر و فەغفوور بى تاومكو له كۆتاييدا دەلْيّت: ما لسانێ من دوعا گوويێ ل دەرحەق وەصفێ خان مەظھەرى سررا كەلامى وەك درەختا طوور بى هەر د مەدحى تەو ثەنائى سينەو قەلبى (مەلى) بى تەفاوت قولزوما پور لوئلوئى مەنثوور بى



#### بەشى دووەم

(۱) كورتەيەكى مێژوويى ئە بارەى (ميرايەتى بابان)موە:

له رۆژئاواى زنجيره چياى زاگرۆسەوە و له ناوچەكانى پشدەر و مەرگە و شاربژيّړ و قەرەداغ و شارەزوورەوە، وەكو سەرچاوە ميّژووييەكان باسى دەكەن، خانەوادەى (بابانەكان) له سەدەى چواردەى زاينى بەدواوە جلەوى حوكمرانيان لەو ناوچانەدا گرتۆتە دەست. زنجيرەى سيّيەمى ئەو بنەمالەيە له سالى ١٦٧٠ زاينيدا له (قەرەچوالان . قەلاچوالان)، وەكو مەلبەند و پيتەختى ميرنشينەكەيان نيشتەجى بوون. دواى ئەوە له سالى ١٨٩٤ ايايتەختەكەيان چواستۆتەوە سليّمانى و لەو ماوە زەمانيەدا كە پايتەختى ميرايەتى لە قەلاچوالان بووه ١١ مير و مەزنى بابانەكان حوكمرانيان كردووە (بابان زادە، ٢٠٢١، ١٥١). ھەر لەو ماوەيەدا كە سەدەيەكى زياتر خاياندووە سنوورى نفووز و دەسەلاتى ميرانى قەلاچوالان لە سنەوە تا نزيك سەدەيەكى زياتر خاياندوە سنوورى نفووز و دەسەلاتى ميرانى قەلاچوالان لە سنەوە تا نزيك مەمدەيەكى زياتر خاياندوە سنوورى نفووز و دەسەلاتى ميرانى قەلاچوالان لە سنەوە تا نزيك مەمدەيەكى زياتر خاياندوە سنوورى نفووز و دەسەلاتى ميرانى قەلاچوالان لە سنەوە تا نزيك مەمدەيەكى زياتر خاياندوە سنوورى نەرەوز و دەسەلاتى مىرانى قەلاچوالان لە سەدەو تا نزيك مەغدا و لەويتەمەم تا سنوورەكانى موسل و دياربەكرى گرتۆتەمە. بەلام وەكو (لۆنگريك) مەردۆيت؛ ھەريەم و ميرايەتى قەلاچوالان ھەميشە مىرانى قەلاچوالان لە سنەوە تا نزيك دەڭيت؛ ھەريەم و ميرايەتى قەلاچوالان ھەميشە وەكو شانۆيەكى ئامادەكراو بووە تاوەكو مەردوو دەولەتى تورك و ئيرانى ھەركاتىك ويستيان بىتى و رۆلى خۆيان تيادا نمايش بىكەن و ھۆكارەكانى شەر و گيرەنى ھەركەتىتى زونىرىكەرى ؟ مەرتى ، ٢٠٦٢، ٢١٥).

لمسمردممی ممحمود پاشای یمکممدا (۱۷۷۸ تا ۱۷۸۳ حوکمپانی کردووه)، بمهۆی کۆمەلَیّک فاکتەری پامیاری و کارگیّری و جوگرافییموه، بپیاپ لمسمر پاگواستنی پایتهختی میرایمتی دراوه له قهلاچوالانموه بۆ سلیّمانی. له پۆژگاری ئیبراهیم پاشا به دواوه (۱۷۸۳ تا ۱۸۰۳حوکمپانی کردووه)، سلیّمانی دهبیّته مەلّبهندی تازهی میرایمتی بابان. له دروستکردنی شاری تازه دا پیّپرموی له پلان و پرۆژه و نمخشمسازی شاری نوی و مۆدیّرندا کراوه. پهچاوی کهرتهکانی ئاومدانی له شویّن و پیتگهی سهرای حکومهت و مزگموت و بازاپ و خان و کاروانسهرا و حمام و دۆکان و شویّنهکانی دیا که مرای دیکه کراوه. تا ئموه له ئانوساتی دروستکردنی پایتهختی تازمدا همشت مزگموتی گهوره و ناودار له شارهکا دروستکراون (جمعفهر، ۲۰۱٤، ۷۷.۷۵).

ميرايەتى بابان لە سليمانى لەگەل ھەموو ئالۆزىيەكان و بارودۆخى سياسى و سەربازى و ھەلكىشان و داشكاندا، تاوەكو ناوەراستى سەدەى نۆزدەھەم (١٨٥١) بەردەوام بووە. لەو ماوەيەدا مير و پاشاى بە دەسەلات و بەھيزى تيادا ھەلكەوتووە كە توانيويانە حوكمى بەغدا بكەن، وەك ئەوەى لە ھيز و دەسەلاتى ئاورەحمان پاشاى بابان و مەحمود پاشاى كوريدا بە دياردەكەويت. وەكو لەم بارەوە ديسان لۆنگريك دەليت ئەمە يەكيدك لە خاسيەت و تايبەتمەندىيە سەرنجراكيشسەكانى ئەم مىرايەتىيە بووە لەو سەردەمەد



(لونگریک، ۱۹٦۸، ۲۷۸). ئاورەحمان پاشای بابان (که ماومی ۲۲ ساڵ بەشێومی پچر پچر حوکمړانی کردووه)، ویستویەتی دەسەڵاتێکی سەربەخۆ له شێومی دموڵەتۆکەیەک، دوور له نفووز و دەسەڵاتی واڵی عوسمانی له بەغدا و خانی ئیرانی له کرماشان دەبمەزرێنێت، بۆیه سەردەمەکەی به یەکێک له درموشاوەترین سەردەمانی بابانییەکان ئەژمار دەکرێت.

له میره ناوداره کانی دوای نهو، ههریه که له مه حمود پاشای کوری و سلیمان پاشای برای و نه حمه دپاشای کوری سلیمان پاشا ناویان دیّت، که تیایدا نفووز و ده له لاتی میرایه تی تاراده یه که پیشکهوتن و سهقام گیریدا بووه. (شیّخ رهزای تاله بانی/۱۹۱۰.۱۸۳۷)، به دروستی ته عبیری له و رۆژگاره کردۆته و کاتیک ده لیّت:

له بيرم دێ سلێمانی که دارولمولکی بابان بوو نه مەحكوومى عەجەم نە سوخرەكێشى ئالى عوسمان بوو لهبهر قاپی سهرا سهفیان دهبهست شیّخ و مهلا و زاهید مەتافى كەعبە بۆ ئەربابى حاجەت گردى سەيوان بوو لەبەر تابوورى عەسكەر رِێ نەبوو بۆ مەجليسى پاشا سەداى مۆزىقەو و نەققارە، تا ئەيوانى كەيوان بوو دريّغ بۆ ئەو زەمانە، ئەو دەمە، ئەو عەسرە، ئەو رۆژە که مەيدانى جريد بازى، له دەورى كانى ئاسكان بوو به زەربى حەملەيێ بەغدايى تەسخير كرد و تێى ھەڵدا سولەيمانى زەمان، راستت ئەوى باوكى سولەيمان بوو عەرەب ئينكارى فەزلى ئێوە ناكەم، ئەفزەلن ئەمما سەلاحەدين كە دنياى گرت لە زومرەى كوردى بابان بوو قوبووری پر له نووری ئالی بابان، پر له رەحمەت بێ که بارانی کهفی ئیحسانیان وهک ههوری نیسان بوو که (عەبدوڵلا پاشا) لەشكرى والى (سنە)ى شرِكرد (شوان، ۲۰۲۱، ۷٤) (ړمزا) ئەو وەختە عومرى پێنج و شەش، تيفلى دەبستان بوو

# (۲) ژیانی زانستی و رۆشنبیری له قەلەمرەوی میرایەتی باباندا:

بنهماللهی میرهکانی بابان وهکو شهرهفخان باسیان دهکات کهوا کۆمهللیکی ئایین پهرومر و بروادار بوون، بۆیه له ریوشوینی ئیسلامهتی لایان نهداوه و گهلیکیشیان پیاوی خودایی و خویندموار لی ههلکهوتووه (بدلیسی، ۲۰۱۷، ٤٥٨). ئهنجا له دهقهری باباندا ههر له سهرمتاوه تا کۆتایی به سهدان زانای ئایینی، شاعیر و ئهدیب، فهلهکناس و پیاوی دانا و شیخی تهریقهت ههلکهوتوون. میرهکانی بابان سهرمرای سهرقالیان به کیشهکانی ناوهخویی و بهرگریکردن لهبهردهم لهشکرکیشییه دمرهکییهکان، بایهخ و گرنگیان به خویندمواری و مزگهوت و مهدرهسه و زانایان داوه (بابان زاده، ۲۰۱۲، ۲۰۱۳). بو نموونه سلیمان



پاشای مەقتوول (له ۱۷۵۱ بۆ ۱۷٦٥ حوكمرانی كردووه)، له قەلاچوالان زۆر پەرەی بە زانست و خوێنـــدمواری و دروســـتکردنی حـــوجره و مـــزگهوت و خوێنـــدنگهی ئـــايينی داوه، مەوقووفاتێڪى زۆرى له زەوى و خانوو و خان و دوڪان و تيمارات بـۆ خزمەتـى مـزگەوت و مەدرەسـەكان لە تەواوى سـنوورى ميـرايەتييەكە تەرخـان كـردووە، بە تـاتيبەتى بـۆ مـزگەوت و مەدرەسـەكانى قەڭاچـوالان و گوڭعەنبەر و كۆيە و ھەوليّر و كەركـوك و مەريـوان ... بە جـ فِرِيْكى وا كه ئهم ومقفنامهيه له لايهن دميان مهلا و زانا گهورهكانى سـهردهمهكهيدا مـــۆركـراون و ئەم وەقفنــامەيە لە ئێســتادا وەكــو بەڵگەنــامەيەكى مێژوويــى مــاوەتەوە (عبدالسلام، ۲۰۰۸، ۱۹). سهبارهت به برموپێدانی زانست و خوێندمواری له لايهن ميرهڪانی بابان له سهردهمی قهڵاچوالاندا شێخ محهمهدی خاڵ دهڵێت؛ (ميران و فهرمانرموايانی بابان زانست پهرومر بوون و بهچاوی رێزموه له شيعر و ئهدمبياتيان دمړوانی، هاوكار و پشتيوانی زانا و شاعيران بوون، مـزگەوت و مەدرەسـەيان دروست دەكردن، پەرەيـان بە بـوارى خويّنـدەوارى دەدا، هەر بۆيە كۆمەڭێكى زۆر لە زانا و دانايانى ناودار و ھەڭكەوتە لەو سەردەمەدا پێگەيشتوون که له مێژوودا ناويان دەركردووه له وێنهى شێخ مـارفى نۆدێ (١٨٢٦.١٧٥٢)، مهولانا خاليدى شارمزووری (۱۸۲٦.۱۷۷۸)، مـوفتی زمهاوی (۱۸۹۰.۱۷۹۳)، لهگهڵ دمیان و سـهدان تـر له زانایان و ئەديبانى بەرزنجەيى و چۆرى و مەردۆخى و قزلچييەكان (الخال، ٢٠٢١، ج٧، ٢٣٦). ھەروەھا لە دريْـ ژهی باسـهکهيدا دهڵيّت؛ (قهڵاچـوالان شـاری زانست و زانايـان بـووه، له شـارهکانی کوردستانهوه روویان تی دهکرد و چهندان مرگهوت و مهدرهسهی لی بووه ... کتیبخانهی گەورەى بابانەكان لە قەلاچـوالان شـەش ھەزار بەرگ كتێبـى دانسـقەى عەرەبـى و فارسـى تيدابوو، سەربارى ژمارەيەكى زۆرى دەستنووس. بابانەكان نووسەر و خەتخۆشانيان دەناردن بۆ شار و شوێنه دووره دهستهڪانی وهڪو قاهيره و مهڪه و سهنعا و ئهسفههان، ههم له پێناوی كتيْب كرين ياخود روونووس كردنهومى كتيّبه دانسقهكان) (الخال، ٢٠٢١، ج٧، ٢٦٣).

ئاورەحمان پاشاى بابان، وەكو لە پێشەوە باسى ھاتووە، يەكێك لە ناودارترين ميرەكانى بابانە لە سەردەمى سالێمانيدا، ھەموو مەرجەكانى فەرمانرەوايەتى تيادا كۆببوويەوە. لە پاڵ ئەوەشدا پياوێكى زانا و لە خواترس و ديندار بووە و زانست و زانايانى خۆش ويستووه و خزمەتى ئايينى زۆركردووە. كەسێكى پايە بەرزى وەكو مەولانا خاليدى شارەزوورى، رەنجورى شاعيرى ناودار و عەلى بەردەشانى شايەرى تايبەتى ميرنشينن، گەلێكيان بە شان و شەوكەتى ئەو ميرە و كاروكردووەكانى لە بوارى زانست پەروەريدا

. دروستكردنى مزگەوت و مەدرەسەى تازە لە ناوچە جياجياكاندا.

. هێنانی مهلا و زانا ناوداره کان بۆ سنووری قهڵهم پەوه کهی و دابينکردنی خهرجی و بژێوی بۆيان.



. ڪرپن و نووسينهوهي ڪتيب و سهرچاوه گرنگهڪاني خويندني مهلايهتي و وهقف ڪردنيان.

ئاورەحمان پاشا له سەرەتاى دەستبەكاربوونەوە مزگەوتىكى گەورەى بەناوى خۆيەوە دروستكردووە، مەلا و زاناى گەورەى بۆ ھىناوە، كتىب و سەرچاوەى گرينگى بۆ پەيداكردووە و تەنانەت خۆيشى ناوە ناوە دەرسى بە فەقىكانى مىزگەوتەكەى گوتۆتەوە. مەحمود پاشا كورى ئاورحمان پاشا (له ١٨١٣ بۆ ١٨٣٤ حوكمرانى كردووە)، له سەردانىكيدا بۆ بەغداى پايتەخت و بۆ لاى داود پاشاى والى، كە دەبىنى مەولانا خالىد ئەو خۆشەويستى و پىكە گرنگەى لەلاى دەسەلاتداران و زانا و دانايان و خەلكى بەغدا دا ھەيە، تكاى لىدەكەت كە بىگەرىتەو سىلىمانى و لە سىلىمانىش مىزگەوت و خەلكى بەغدا دا قەيە، تكاى لىدەكەت كە بەقووفاتىكى زۆرىشى بو خانەقايەكى قەتىكانى تەرخان دەكات كە بەقووفاتىكى زۆرىشى بىز خىرمەتى مىزگەوت و مەلا و فەقىكانى تەرخان دەكات (خال، ٢٠٢١، ج٢، ١٦.١٥).

ئەحمەد پاشاى كورى سليّمان پاشا (له نيّوان ١٨٣٨ تا ١٨٤٧ حوكمړانى كردووه)، له دەورانى دەسەلاتى خۆيدا كتيّبخانەى بابانەكان له سليّمانى و له مزگەوتى گەورەدا دامەزراندۆتەوە و به دەيان دەستنووس و سەرچاوەى گرينگى بۆ پەيداكردووه. تەنانەت له دواى دورخرانەوەشى له كوردستاندا و لەو كاتانەدا كه والى عوسمانى بووە له يەمەن و ئەرزەپۆم و ئەدەنە، ناوە ناوە كتيّب و سەرچاوەى دانسقەى بۆ كتينخانەى بابانەكان له سليّمانى ناردۆتەوە (عەبدولالا، ٢٠٢٢، ٢١).

ئەحمەد پاشا ماوەيەكىش ئە دواى دورخىرانەوەى ئە ئەسىتەمبۆل ژياوە بەرلەوەى بكرىتە والى و موتەسەريفى چەند شارىك، زۆر ئە پياوە ناودارەكانى كورد چاويان پىلى كەوتووە و ستايشى پياوەتى و رىزداريان كردووە. ئەوانە شاعيرى ناودار (نالى) چاوى پىلى كەوتووە، ھەروەھا شىيخ رەزاى شاعيريش ھەم سەردان و ديدەنى كردووە ھەم شيعريشى بەسەردا ھەلكى قوتووە ئە پىشەوە تىكسىتەكەيمان ھىناوەتەوە. تا ئەوەى زانايەكى زمانەوانيى فەرەنسى بەناوى (خۆدزكۆ)، بە يارمەتى ئەو كىنىتەكەيمان ھىناودارى ئەمەر فىلۆلۈژى زمانى كوردى داناوە.

ليّرمدا وه و تمانج امگيرى دهتوانين بلّيّين، له گهڵ هه موو تمو شهر و تَاڵۆزى و ناكۆكى و دووبهره كى و له شكركيّشى همردوو تيمپراتۆرياى ناوچه كه (عوسمانى و ئيّرانى) بۆ سەر سليّمانى و تمواوى ميرنشينه كه كه له تارادا همبوو، لايهنيّكى پرشنگدار و شارستانى له رموشت و كار و كردموهى ميرهكانى باباندا همبوو، ههنگاوى پيرۆز و مهزنيان ناوه له خزمهتكردن به زانايان و تاومدانكردنمومى حوجره و مزگموت و خويّندنگهكان، له پشتگيرى و پشتيوانى خويّندن و خويندمواريدا هيچ دريّغيان نهكردووه. ريّزيان له زانايان گرتـووه و به چـاوى پيرۆزى و خيّـروفه دوه سـهيريان كه دريون. وه مودى (ريـچ) له



گەشتنامەيكەيدا ئەوەمان بۆ باس دەكات كەوا مەحمود پاشا و براكانى لە حزوورى مەولانا خاليد دا بە پێوە دەوەستان و لە خزمەتيدا بوون و قليانيان بۆ دادەگيرساند. ئەنجا ھەر مەحمود پاشا بوو خانەقايەكى بۆ دروست كردبوو، ھەموو عەسرانێكيش دەچوو بۆ سەردانى (ريج، ٢٠٠٨، ٣٠١).

# (۳) نالی، پیشهنگی شاعیرانی قوتابخانهی شیعری کلاسیکی کوردی (نّقی بابان):

نائى (مەلا خىدرى ئەحمەدى شاوەيسى شارەزوورى)يە ئە نيّوان سالانى (١٨٠٠ بۆ (١٨٧٧)دا ژياوە. سەرەتا ئە ناوچەكانى قەرەداغ و ھەڭەبجە و سىنە دا خويّندوويەتى، ئە پاشاندا گەپراوەتەوە سليّمانى ئە مزگەوتى ئاوپرەحمان پاشاى باباندا دريّژەى بە خويّندن داوە. ئەو بە فەقيّيەتى ئە قەرەداغ و سىنە و ساليّمانى ئەلاى مەلا و زانا ناودارەكانى كوردستاندا خويّندويەتى تاوەكو ئيجازەى وەرگرتوه. ئە دواييدا ئە خانەقاى مەولانا خائيد دا جيٽگيربووە، كە بەم دواييانە ساغ بۆتەھە كەوا پەيوەندى خزمايەتيشى ئەگەڭ دا ھەبووە (موفتى، ٢٠٢٠، ١٣٣). نائى ئە سەردەمى فەرمانپەوايەتى مەحمود پاشا، سايّمان پاشا مامى مەحمود پاشا و، ئەحمەد پاشاى كوپى سليّمان پاشا دا، پيّگەيشتووه و شانوشكۆى وەكو زانايەكى ديار و مەزن شاعيريّكى بەرجەستە بەدياركەوتووە. بابانەكان پريّزيان ئيّگرتووه و پايە مەحمود پاشا و، ئەحمەد پاشاى كوپى سايتمان پاشا دا، پي

له سەرەتاى سەدەى نۆزدەدا و لە ھەرەتى دەركەوتنى نالى، شيعر و ئەدەبى كوردى، ئە فۆلكلۆر و ئەدەبى مىللى و ئەدەبى ھونەرى و نووسراو دا، ئە ھەموو ناوچەكانى دەوروبەرى سليمانى (شارەزوور و قەرەداغ و بازيان)دا بە ديائىكتى گۆران بووە، كە بە ھۆى پشتيوانى مىرايەتى ئەردەلان سەدان سال بوو ئەم ئەدەبە بەم ديائىكتە ئە ئارادا بووە، تەنيا ئە ناوچەكانى شاربازىر و باكوورى سليمانيدا نەبىت كە بەشىتك بووە ئە سنوور و قەئەمرەوى ديائىكتى كوردى ناوەندى (موكريانى). كە ئەمە ھەر خۆيشى شيوەى ئاخاوتنى خيزان و بنەمائەى مىرەكانى شاربازىر و باكوورى سليمانيدا نەبىت كە بەشىتك بووە ئە سنوور و قەئەمرەوى دىرائىكتى كوردى ناوەندى (موكريانى). كە ئەمە ھەر خۆيشى شيوەى ئاخاوتنى خيزان و بنەمائەى مىرەكانى بابان خۆيشيان بووە (خەزنەدار، ٢٠٠، ٣٠). بۆيە ئەگەئ پەرەسەندى ھيز زمانىتكى ئەدەبى ديرين و باو بەرە بەرە گۆلەى كەوتۆتە ئىترى و زمانىتكى ئەدەبىي تازە زمانىتكى ئەدەبى دىرىين و باو بەرە بەرە گۆلەى كەوتۆتە ئىترى و زمانىتكى ئەدەبىي تازە زمانىتكى ئەدەبى دىرىين و باو بەرە بەرە گۆلەى كەوتۆتە ئىترى و زمانىتكى ئەدەبىي تازە زمانىتكى ئەدەبى دىرىين و باو بەرە بەرە كۆرلەى كەوتۆتە ئەتتى و زمانىتكى ئەدەبىي تازە زىبانىتكى ئەدەبى دىرىي و باي بەرە بەرە كۆرەرى كەرەتىرە يايەتەختى تەزەدا، گۆرانى وەكو زىبانىتكى ئەدەبى دىرىي و باي بەرە بەرە يەرە ئەرى يايتەختى تازەدا، ئەدەبى تازە زىبانىتكى ئەدەبى دىرىي و باي بەرە بەرە كۆلەي كەوتۆتە ئىترى و زمانىتكى ئەدەبى تازە زىبانىتكى ئەدەبى دىرىي و باي بەرە بەرە كەرەي كەرتۆرە يەرەبى ئەرەنى يەرەنى بەدەبى تازە بابان بوون، پەرەى سەندووە وردە ئەسەر حىسابى گۆرانى جىگە ئە سايتەنىي پايتەخت، لە ناوچەكانى ھەئەبىجە و قەرەداغ و كەركوك و گەرميانىشدا كە ئە قەئەمرەي مىرايەتى بابان بوون، پەرەى سەندووە و بۆتە باو وەكو ئە قسەكانى (جويس بىق)شدا ھەتە دەزە بۆ ئەوەى ئاورەحمان پاشا پشتيوانى ئەدىب و ھونەرەمەند و شاعىرانى (بو، ٢٠٠، ٢٠، مەران ، مەرەن دەرە).



دياره وهكو زانراوه (نالى) شاعيرى پيشهنگ و پايهبهرزى ئيمهش، ماوهيهك خويندكارى مهدرهسه و مزگهوتى ئاورهحمان پاشا بووه و لهوى ئيجازهى وهرگرتووه. ئهنجا وهكو شيخ محهمهدى خال دهليّت؛ لهم سالانهى دواييدا لهكاتى ئاوهدانكردنهومى مزگهوتهكهدا چهند دانه دهستنووسى شيعرى نالى دۆزراونهتهوه كهوا به دهستخهتى خودى خوى بووه (الخال، ٢٠٢١، ج٧، ٢٥٣).

لمسـمرمتادا دەستپێشـخەرى رووكـردنە زمـانى ئەدەبـى بابـانى بەر لە نـالى و هاورێكانيشـى، لە ئەدەبـى مىللىـدا بـۆ (عەلـى بەردەشـانى/ ١٨٠٩.١٧٦٧) دەگەرێـتەوە، كە مەنزوومەيەكى ناودارى بە ناونيشانى (بەيتى ئاورەحمان پاشاى بابان)دا لە وەسفى مىرى بابان و شەر و ئازايەتى و نەبەردىيەكانىدا ھۆنيوەتەوە. لە ئەدەبى ھونەرى و نوسراويشدا ھەركام لە (رەنجوورى/ ١٨١٠.١٧٥٠) و (ئيبن الحاج/ ١٧٧٠.١٧٠٠) پێشـتر ئەم ئەزموونەيـان تـاقيكردۆتەوە، بەلام ئالوگۆرە گرينگ و بنەرەتى و راستەقىنەكە لەسەر دەستى نالىدا رووى داوە.

نائى ھەوٽيداوه، وەكو ئەوەى پيشتر مەلاى جزيرى كردوويەتى، ھەموو ئەو فۆپم و تەكنيك و ھونەرەكانى شيعر كە ئە ئەدەبى ديرينى عەرەبيدا ھەبوون، ئە ريتكەى ئەدەبى فارسيدا ھەٽيان بەينجيت و ئە دوايە بە دەسترەنگينى و وەستاكارانە بەو زمانە ئەدەبييە تازەيە، سامانيك ئە شيعرى كوردى كلاسيكمان بۆ بخاتەوە. تا ئەوەى شاعيرانى ھاوريى و ھاوسەردەمى ئە وينەى (سائمى ساحيبقران/ ١٨٦٩.١٨٠٥)، (مستەفا بەكى كوردى/ ١٨٨٩.١٧٨٢)، (نەفعى/ ؟-١٨٤٧)، (مەلا وەسمان/ ١٨٠٦.١٨٩٩) پيرەويان ئەم ريبازە كردووه و ئەزموونەكەى نائيان دەوئەمەندكردووە.

دياره ئەم ئەزمونەى ئەدەبى كوردى ناوەراست (بابان) كە ئە باوەشى مىرايەتى بابانىدا و بەشىيوەيەكى بەھيىز ئەسەرەتاى سەدەى نىۆزدەدا سەرى ھەئىداوە، ئە شىيوەى ئە دايكبوونيكى تازە و نوى بووە بىق شىعرى كلاسىيكى كوردى، ئە ھەمان كاتىشدا دريژەپيدەر و تەواوكەرى بائەكەى ديكە بوو كە ئە نيوەى دووەمى سەدەى شازدەدا ئە بۆتاندا سەرى ھەئىدابوو. ھەروەھا چۆن جزيرى شىيوە ئاخاوتنى مائباتى ئازيزان و ناوچەى بۆتانى كردۆتە زمانى شىعر و زمانى ئەدەبى يەكرتووى ئەو ئەزمىونە ئەدەبىيە، بە ھەمان پيوودانگ نائىش شيوە ئاخاوتنى بابانەكان و مىرايەتى بابانى كردۆتە زمانى شىعر و زمانى ئەدەبى يەكرتووى ئەزمونە ئەدەبىيە، بە ھەمان

ليّرمدا له باسی پهيومندی نزيکی نالی لهگهل ميرمکانی باباندا ئهم برگهيهيه له ئهمين زمکی بهگ ومردمگرين که دملّی؛ مهرحووم نالی لهم دمورميهدا بوو (مهبهستی دمورمی سليّمان پاشای بابان ئهحمهد پاشای کوری سليّمان پاشايه) مهنظوومهيهکی شيرينی <u>تهعزيه</u> <u>و تهبريک</u> بۆ ئهحمهد پاشا نووسيوه (زمکی، ۲۰۰۲، ۱۱٤). که ئهمه دمقی تيّکستهکهيه:

تا فەلەك دەوى نەدا . صەدكەوكەبى ئاوا نەبوو



كەوكەبەى مىھرى موبارەك طەلعەتى پەيدا نەبوو تا نەگريا ئاسمان و، تەم وەلاتى دانەگرت گوڵى چەمەن ئارا نەبوو، ھەم لێوى غونچە وانە بوو تا چەمەن پيرا لەسەر ئەصلى درەختى لانەدا فەرعى تازە خورپرەم و بەرز و بوڵند بالا نەبوو تا (سولەيمانان) نەبوونە صەدرى تەختى ئاخيرەت (ئەحمەد موختار)ى ئێمە شاھى تەخت ئارا نەبوو قيصصە بێ پەردە و كينايەت خۆشە؛ شاھى من كەوا ماديلێ بوو قەت عەديلى ئەو لە دنيادا نەبوو بۆ نشينگەيى مورغى پرووحى ئەو كە عالى فيطرەتە جێگەى خۆشتر لە پەوضەى (جنة الماوى) نەبوو وەك قياسٽىكى كە موثبەت بێ، نەتىجەى بێتەجێ مەمد و ليللا شەھ كە عالى جا بوو، خالى جا نەبوو شاھى جەم جا (ناليا) (تاريخ جم) تەئرىخىيە دا نەڵێن لەم عەصرە دا ئەسكەندەرى جەم جا نەبوو

(مدرس، ۱۹۷٦، ۳۷۰)

هەروەها نالى له وەسفى سوپا و سەربازانى ئەحمەد پاشاى باباندا گوتوويەتى: ئهم طاقمه مومتازه كهوا خاصصهيي شاهن ئاشووبى دلّى مەملەكەت و قەلبى سوپاھن صەف صەف كە دەوەستن بەنەظەر خەططى شوعاعن حەڭقە كە دەبەستن وەكو خەرمانەيى ماھن نەرگس نيگەھو ساق سەمەن، كورتە بە نەفشەن 🛛 موو سونبول و ، روومهت گوڵ و، ههم لاله کولاهن گوٽزاري دەر و دەشتن و غيلماني بەھەشتن ئاهوو صهف و، ئاتهش به كهف و، تيزنيگاهن صەحرا بە تەجللى دەكەنە وادىيى ئەيمەن قامەت شەجەرو، مەظھەرى ئەلطافى ئىلاھن گەھ طاوس و، گەھ كەبكن و، گەھ بۆ قەلمەموونن گەھ ئاتەش و، گەھ شوعلە، گەھێ دوودى سياھن لاله به بەدەن، ئەطلەسى ئەخضەر كە لەبەركەن نەورەستە گوڭن، بەستە ئەگەل دەستە گياھن تا دەڭى: (نالی) بەخودا حەيفە دەرەنجێنى دڵى خۆت (مدرس، ۱۹۷٦، ۳٤۰) ئهم طاقمه مهخصوصه ههموو صاحيبي جاهن



ئەنجام:

- ۱. دامەزراندنى چەند مىرگەه و قەوارەيەكى سىاسى و نىمچە سەربەخۆ، ئەلايەن چەند بنەمالاميەكى حاكم و فەرمانرەواى كوردان و بالكيشانى ئارامىيەكى سىاسى و سەقامگىر ئەو ناوچانەدا، بوو بە مايەى گەشەسەندنى شار و باژير و پيشكەوتنى ژيانى ئابورى و شارستانى. ھەر بەو پييەش بوو بە مايەى بلاوبوونەوەى خويندەوارى و پيشكەوتنى ژيانى رۆشنبىرى و ئەدەبى.
- ۲. میر و مەزنەكانی كورد له هەریّمی بۆتان و باباندا له سۆنگەی خواپەرستی و ئایینداری یادانایی و تیّگەیشتن بووبیّت، زۆر بایەخیان به زانست و زانیاری و بلاوكردنەوەی فەرهەنگ و رۆشنبیری داوه. له سنوری هەردوو میرایەتیدا، مرزگەوت و مەدرەسه و خویّندنگەیان ئاوەدان كردۆتەوە، ریّزیان له مەلا و زانایان گرتووه، كەشیّكی لەباریان بۆ پەروەردە و فیربوون رەخساندووه، بودجه و مالیات و مەوقووفاتی مشەیان لەو پیّناوەدا به خەرج داوه.
- ۳. له میرگههی بۆتاندا و بهتایبهت له رۆژگاری میر شهرهفی کوری میر ئهبدالدا، کهشوههوایهکی شارستانی و رۆشنبیری وا هاتۆته پیشهوه، تاوهکو دانایهکی وهکو جزیری دهستپیشخهری بکات، ههم زمانی کوردی . ناوچهی بۆتان، بکات به زمانی شیعر و ئهدهب و زمانی یهکگرتووی ئهدهبی له ههموو ناوچهکهدا، ههمیش هونهرهکانی ئهدهبی کلاسیکی رۆژههلات (عهرهبی و فارسی) بینیته ناو شیعر و ئهدهبیاتی کوردی و بهم کارهش دهرگا لهسهر دامهزراندنی قوتابخانهی شیعری کلاسیکی کوردی بکاتهوه.
- ٤. له سنوورى قە لهمرموى ميرايەتى بابانىدا و له زەمان و زەمىنەيەكى جياوازدا، بە لام له سايەى ھەمان ھە لومەرج و كەشوھەواى سياسى و شارستانى و رووناكبيرى ژير دەسەلاتى ميرەكانى بابانىدا، ھەمان سيناريۆ دووبارە دەبيتەوە و نالى شارەزوورى دەستپيشىخەرى دەكات له ھينانەكايەى ئەزمونيكى تازە له ئەدەبى كلاسيكى بە كەرەستە و ديالتكتى كوردى ناوەراست (بابان).
- ٥. بەم شێوەيە ئە سنوور و قەئەمرەوى ھەردوو ئەزموونى حوكمرانى خۆمائيى كوردى (بۆتان و بابان)دا، دوو ئەزموونى ئەدەبى پێشەنگ ئەسەر دەستى دوو مرۆڨى بليمەت و دوو شاعيرى ھەئكەوتە مەلاى جزيرى و نائى، قوتابخانەى شيعرى كلاسيكى كوردى بە ھەردوو بال و ھەئكەوتە مەلاى جزيرى و نائى، قوتابخانەى شيعرى كلاسيكى كوردى بە ھەردوو بال و ھەئدوو ئىل مەردوو ئىل مەردوو ئىل مەردوو ئىل مەردوو ئىل مەردوو بال مەئكەردى مەلاى مەئلى مەئلى مەئرى قەتابخانەى شيعرى كەم مەردو ئەزمورنى ئەرمى بەرە مەئلى مەئلى مەئلى مەردوو بال مەئىيەرى مەئرو ئەزمورنى ئەدەبى يەئەمرە ئەسەر دەستى دوو مرۆڨى مەئلى مەئلى مەئلى مەردو بال مەئكەردى بە ھەردو بال مەئكەرى كىلسىكى كوردى بە ھەردو بال مەئكى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى يەنلى مەئرى ئەردە ئەردە ئەرى مەئلى مەئلى مەئرى بە ھەردو بال مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى بە ھەردو بال مەئكى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى ئەلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى بە ھەردو بەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى بە ھەردو بال بالى مەئرى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئلى مەئرى بە مەئرى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى بە ھەردۇ بە مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئلى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مەئرى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مە مەزمى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئلى مەئلى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئرى مەئى مەلى مەئى مەئر



ژێدەر:

- ۱. ئامێدى، صادق بهاءالدين، ۱۹۸۰، هۆزانڤانێت ڪورد، له چاپڪراوهڪانى ڪۆرى زانيارى عيراق، بهغدا.
  - ۲. بابان زاده، ڪامهران جهمال، ۲۰۲۱، ميرنشيني بابان، ناوهندي ريٽنويٽ، سليٽماني.
- ٣. بدليسى، شەرەفخان، ٢٠١٧، شەرەفنامە، وەرگێرٍ: سەلاحەدين ئاشتى، بنكەى ژين، سلێمانى.
- ٤. بلو، جويس، ٢٠١٦، الأدب الكوردى المكتوب، قراءة وترجمة: عبدالكريم عنه، موقع مدارات كرد.
  - ٥. توفيق، د.زرار صديق، ٢٠٠١، كردستان في القرن الثامن الهجري، دار موكرياني، اربيل.
- ۲. جەعفەر، مامۆستا، ۲۰۱٤، سلێمانى . ململانێى گروپە كۆمەلايەتىيەكان، چاپخانەى رۆژھەلات، ھەولێر.
- ۷. خەزنەدار، د.مارف، ۲۰۰۲، مێـ ژووى ئەدەبـى كوردى، ب۲، دەزگاى چـاپ و بڵاوكردنەوەى ئاراس، ھەولێر.
- ٨. حسن، سلام طه، ١٩٨٩، جزيرة ابن عمر في القرنين السادس و السابع، رسالة ماجستير، جامعة صلاح الدين، اربيل.
- ۹. خاڵ، شێخ مـحهمهدى، ٢٠٢١، نـاڵهى دەروون، كۆ بەرھەمـى شێخ مـحهمهدى خاڵ، جزمـى دووەم (٦)، ناوەندى ھزرى و رۆشنبيرى خاڵ، سلێمانى.
- ١٠ الخال، الشيخ محمد، ٢٠٢١، البيتوشى ـ الشيخ محمد الخال، ج٧، مركز الخال الفكري
   و الثقافي، السليمانية.
- ۱۱. دۆسكى، تەحسين ئيبراھيم، ۲۰۱۱، ديوانى مەلايى جزيرى، دەزگەھا سپيريّز، چاپا دوێ، دھۆك.
- ۱۲. زەكى، مـحەمەد ئەمـين، ٢٠٠٦، تـاريخى سـلێمانى وە ولاتى، ئامـادەكردنى: رەفيـق سـاڵح، بنكەى ژين، سلێمانى.
- ١٣. الزڤنگى، احمد بن الملا محمد، ٢٠١٣، العقد الجوهري فى شرح ديوان الشيخ الجزيري، نوبهار، ئيستامبۆل.
- ۱٤. سـمايل، عەبـاس سـلێمان و نەجيـبە زرار هۆرمزيـار، ٢٠٢٢، چەنـد بـابەتێڪى كولتـوورى كوردى، مەولير. كوردى، لە بلاوكراوەكانى ئەكاديمياى كوردى، ھەولير.
- ۱۰. شــوان، ئەمــين، ۲۰۲۱، ديــوانی شــێخ رەزای تاڵەبــانی، له بڵاوڪراوەڪــانی ئەڪاديميــای ڪوردی، ھەولێر.
- ١٦. عەبىدوللا، دكتىۋر نەجىات، ٢٠٢٢، گەپان بەدواى مىروارى، كتيبى يەكەم، ئە بلاوكراوەكانى ئەكاديمياى كوردى، ھەولير.

١٧. عبدالسلام، د. عماد، ٢٠٠٨، مركز ثقافية مغمورة في كردستان، دار موكرياني، اربيل.



- ١٨. عزت، الدكتورة فائزة محمد، ٢٠١١، الكرد في اقليم الجزيرة و شهرزور في صدر الأسلام، مطبعة خانى، دهوك.
- ۱۹. كۆمەكا قەكۆلەران، ۲۰۲۰، كورد و ھەريما جزيرا فوراتى، سەنتەرى زاخۇ بۆ قەكۆلينىن كوردى.
- ۲۰. لونكريك، المستر ستيڤن هيمسلي، ١٩٦٨، اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، مطبعة المعارف، بغداد.
- ۲۱. محهمهد، د. ئاكۆ بورهان، ۲۰۱۸، مێژووی میرنشینه كوردییهكان له چاخی نوێدا، خانهی چاپ و بلاوكردنهوهی چوارچرا، سلێمانی.
- ٢٢. محمد، ئاكۆ برهان، ٢٠٠٠، الحياة العلميية في دياربكر و جزيرة ابن عمر في القرن الخامس الى القرن السابح الهجرى، رسالة ماجستير، جامعة صلاالدين، اربيل.
- ۲۳. موفتی، عوسمان رمشاد، ۲۰۲۱، زمینهب خان و چهند بیرمومرییهک، خانهی موکریانی بۆ چاپ و بلاوکردنهوم، همولیّر.
  - ۲٤. ههژار، ۱۳۵۹، دیوانی مهلای جزیری، سروش، تاران.
  - ٢٥. هرورى، د. صلاح محمد سليم، ٢٠٠٤، امارة بوتان في عهدالامير بدرخان، اربيل.
    - ٢٦. يوسف، عبدالرقيب، ١٩٧١، ديوانا كرمانجى، مطبعة الادب، النجف الاشرف.

دور الامارات الكوردية في انبثاق مدرسة الشعر الكلاسيكي الكوردي إمارتا ( بفّتان و بابان) نموذجاً

## الملخص:

أدى تأسيس إ مارات كورد ية تحت زعا مة عائلات كرد ية حاك مة في ذ طاق الامبرا طوريتين العثماذية والايراذية، أدى الى وجود ما يشبه دويلات كوردية تتمتع بشيء من الحرية والاستقلال مما خلق نوعا من الاستقرار السياسي سمح بدوره بتأسيس المدن وازد هار الح ياة الاقت صادية والاجتماع ية، وبالا تالي أحدث نهو ضاً وت طوراً في مجالات التع ليم والأدب والثقافة • ونرى بأن الحكام والأمراء الكورد في كل من إقليمي (بوتان و بابان) على سبيل المثال قد تبنوا إيجاد وتأسيس الجوا مع والمدارس الدينية ومرا كز التعليم المختلفة، والاشراف على عملها والادفاق عليها بسخاء و توفير فرص التعليم والدراسة لكل من يحتاجها • فقد أدى هذا الوضع من جهة، الى خلق نهضة أدبية وثقافية رائدة في نطاق إمارة بو تان ومركزها التاريخي مدينة الجزيرة على يد الشاعر الصوفي والعارف الرباني العتيد (مهلاى جزيرى / ١٦٤٠/١٦٤)، حيث تبنى الكوردية –البوتاذية كلغة أدبية للشعر والا بداع، مستلهماً كافة الفنون والأساليب حيث تبنى الكوردية –البوتاذية كافة أدبية والعارف الرباني العتيد (مهلاى جزيرى / ١٦٤٠)،



وتدشين تجربة جديدة في تاريخ الأدب الكوردي؛ ألا وهو تثبيت أركان المدرسة الكلاسيكية في الشعر والادب الكوردي وذلك في القرن السابع عشر الميلادي ومن جهة أخرى، إنبرى الشاعر (نالى شارهزوورى / ١٨٠٠ - ١٨٧٧) ليعيد التجربة وبشكل خلاق في نطاق الامارة البابانية ومركزها العتيد مدينة السليمانية، ليستكمل النصف الاخر من الخارطة الأساسية للمدرسة الكلاسيكية عن طريق تبني الكوردية البابانية، مستفيداً أيضا من الأساليب والفنون البلاغية الأدبية العربية والاسلامية كما سبق أن استقدمها الجزيري الى نطاق الشعر والادب الكوردي وبهذا فقد شكل المارتان الكورديتان في كل من بوتان وبا بان الأرضية الخصبة والتاريخية لانبثاق مدرسة الشعر الكلاسيكي الكوردي بشقيها البوتاني والباباني خلال القرنين السابع عشر والتاسع عشر؛ وذلك على يد الشاعرين المهمين والرائدين الجزيري ونالى

## The Role of the Kurdish Emirates in the Emergence of the School of Classical Kurdish Poetry: Two Emirates (Batan and Baban) as an Example.

### Abstract:

The establishment of Kurdish emirates under the leadership of ruling Kurdish families within the scope of the Ottoman and Iranian empires led to the existence of what resembled Kurdish states enjoying some degree of freedom and independence, which created a kind of political stability that in turn allowed the establishment of cities and the prosperity of economic and social life, and thus brought about a rise and development in the fields of education and literature and culture. We see that the Kurdish rulers and princes in both regions (Botan and Baban), for example; adopted the creation and establishment of mosques, religious schools, and various educational centers, supervising their work, spending on them generously, and providing education and study opportunities for everyone who needs them. The well-known divine character (Malay Jaziri / 1640-1567), who adopted Kurdish-Botani as a literary language for poetry and creativity, drawing inspiration from all the arts and rhetorical methods found in oriental literature (Arabic and Persian). He benefited from and employed them in order to create and inaugurate a new experience in the history of Kurdish literature; which is to establish the pillars of the classical school in Kurdish poetry and literature in the seventeenth century A.D. On the other hand, the poet (Nali Sharazoori /1800-1877) endeavored to recreate the experience creatively within the scope of the Babani Emirate and its future center had become the city of Sulaymaniyah, to complete the other half of the basic map of the classicism school by adopting Kurdish-Babani, also benefiting from Arabic and Islamic literary rhetorical styles and arts as previously introduced by Al-Jaziri to the scope of Kurdish poetry and literature during seventeenth and nineteenth centuries. This was done by the inspiring and pioneering poets Al-Jaziri and Nali.



## رِوْشنبیری زمان و ئەدەبی کوردی ئه سایهی میرنشینی بۆتان و میرنشینی بابان دا

پ. د. پەخشان سابیر حەمەد بەشى زمانى كوردى -فاكەلتى ئاداب-زانكۆى سۆران /ھەريّمى كوردستان عيّراق

### پوخته:

زمان و ئەدەبى كوردى بەشىتكى بنچىنەيى مىترووى كورد پتكدەهىتنى،بەوەى ھەنگاو بە ھەنگاو ئەگەڭ رىترەوى دەسەلاتە كوردىيەكان رۆيشتون ،بە تايبەتترىش ئە سەردەمى مىرنشىنەكاندا بونەتە ئاويتەى دەربرين ئە بارودۆخ و رووداوە ديارەكانى نەتەوەى كورد،ئە پال مىتروودا توانيويانە بەشىتك ئە نەھامەتيەكان ھەئبگرن و ئە يادەوەرى كورددا بىچەسپىتن، بۆ ئەوەى ديوەكەى ترى مىتروو بخەنە روو.

تـاقه ناوەنـدى فێركـردن لەو سـەردەمـانەدا مـزگەوت بـووە،كە ناوەنـدى خوێنـدن و بلاوڪردنهوهي رۆشـنبيري بـووه و چهنـدين رۆشـنبير و روونـاڪبير و زانـا و دانـاي ڪـوردي پێگەيانــدووە،ئەمەش ئەوە دەگەێنێت كە پــێگەى مــزگەوت ھاوشـــانى قوتابخـــانە و زانســتگاكانى ئەمــرۆ بــوون و ھەمــوو ئەركێكــى فێربوونييــان گرتــۆتە ئەســتۆ ئەمە لهلايهكهوه و لهلايهكـى تــرموه بايهخــدانى ميـرى ميرنشـينه كوردييهكـان به فێربــوون و رۆشىنبىرى كوردى دەگەيْنىڭت،كە ھەنىدىدىك لەو مىيرانە خۆيان مامۆسىتا و شاعىرىش بوون،ئەگەرچى خوێندن لەو ناوەندانە بە زمانى كوردى نەبووە ،چونكە سەرچاوەى رۆشنبيرى و فێربوونيـان به زمـانى ڪوردى لهبهردەسـتدا نهبووه،تەنيـاً سـهرچاوه به زمـانهڪـانى عهرەبـى و فارسی بەردەستبوون،بەلام ئەم سەرچاوانە بوونەتە بناغەی نووسين بە زمانی كوردی و لەوموم داهێنانهڪانيان به زماني ڪوردي چهڪەرەي ڪردووه ،ڪه فەرھەنگێڪي دەوڵەمەندي زمـاني ڪوردى دەنوێنن.سەربارى گێرانەوە سەرزارەكىيەكانى نێو خەڵڪ كە بوونەتە بەشێڪ ئە ئەدەبى فۆلكلۆرى وەك: حيكايەت و داستان و گۆرانى مىللى،بەلام ئەوەى مايەى سەرنجە هيچ سهرچاوهيهڪي سهربهخۆ نييه،ڪه باس له پرۆسهي فٽرڪردن ورٽرموي خوٽندن له سايەي ئەم مىرنشينانە بكات،جگە لە پەراوێزى ھەندێڪ لە سەرچاوە مێژووييەكان نەبێت ،يان چەند ريزێڪ له نێو دەقە مێژووييەكان بەديـدەكرێت ،يان ھەنـدێ ئامـاژە له نێو دێر و بەيتــى شــاعيرانى ئەم ســەردەمانە و دواتــريش،كە ئەمــانيش نــاتوانن تينــوێتى لێكــۆلەر بشكێنن،بهڵام دەبنه شايەدحاڵى رووداوەكان.

وشـه كليليهكان: ميرنشينه كوردييهكان، ر*ۆشـنبيرى،ئەدەبى كـوردى، زمـان، فێربـوون،* ئ*ەحمەدى خانى، نالى، خوێندنى ئايينى* 



پٽِشهڪي:

لهگهڻ سـهرههڵدان و درووسـتبونی ههر ميرنشـينێڪدا چهتـری رۆشـنبيری ڪوردی و بايهخــدان به زمــان و ئـهدهبــى ڪـوردى زيــاتر ههڵـدراون ،ههرچهنــده مێــژووى ميرنشــينه کوردييهڪان به ووردی نهنوسـراونهتهوه ،به بهراوورد به نووسـينهوهی مێژووی فارس و تـورڪ و عەرەب و نەتەوەكانى تـرى دەوروبەر كە بـايەخێكى زۆريـان بە نووسـينەوەى مێـژووى خۆيـان داوه،له پاڵ ئەوەشدا مەگەر لە پەراوێزى بابەتە مێژووييەكاندا ئاماژەيەك يان چەند دێرێڪ له بـارهى پرۆسـهى فێركـردن و زمـان و نووسـينى كـوردى خـرابێته ڕوو،بـۆيه ههسـت به بـوونى حەلــقەى وون بــوو دەكرێــت ئەمە لە لايەكەوە و لە لايەكــى تــرەوە زمــانى نووســينى فەرمانەكانى مىرنشـينەكان بە زمـانى كـوردى نەنوسـراون،كە كـاريگەريى زۆرى لەسـەر رِيْرِهوى نووسين كردووه،چونكه ميره كوردهكان ستراتيژيهتيْكى تايبهتيان بۆ ئەم بابەتە نهبووه،تهنيا شاعيران ئەركى رەوشتيى و ئەدەبيان خستۆتە خزمەتى زمان و نووسينى كوردى ،دركييـــان به مەترســـييەكانى بەردەم زمـــانى كـــوردى كـــردووه،لەم روانـــگەيەوە لێڪۆڵينەوەكەمـان بـۆ ((رۆشـنبيرى زمـان و ئەدەبـى كـوردى لە سـايەى ميرنشـينى بۆتـان و ميرنشينى بابان دا)) تەرخانكردووه،كە لێكۆڵينەوەيەكى بەراووردكارييە لە نێوان مـامەڵەي ميرنشينهكان له تهك زمانی كوردی و ئهدهبهكهيدا و رِێژهی بايهخدان بهم زمانه . لێڪۆڵينەوەكە بە پێى رێبـازى \_شيكاريى\_رەخنەيى\_نووسـراوە،و بـايەخى لێڪۆڵينەوەكە لەوەدايە كە:

۱ـ هەڵسەنگاندن بۆ فێربوون و ڕێڕموی خوێندن له سايەی ميرنشينەكان دەكات. ۲-زمان و گەشەی زمانی كوردی له ميانی ميره كوردەكان چۆن بووه،دياريدەكات. ۳\_ئەدەبی كوردی به گشتی و شيعر به تايبەتی به چ شێوازێك نووسراوه. ٤\_ميرەكانی سەر به ميرنشينەكان تا چەند رۆڵيان له بنيادنانی شوێنی فێربوون هەبووه وتا

چەند بەشدارييان ئە پٽشخستنى زماندا كردووه.

ه-حـوجرهی مزگهوتهڪان و مهلای ئـايينی چ جـۆره بهشـدارييهڪيان له رێـرهوی پرۆسـهی فێرڪردندا ههبووه.

ئەم ئێڪۆٽينەوەيە ھەوڵ دەدات وەلامى ئەو پرسـيارە جەوھەريـيە بـداتەوە كە بـابەتى زمـان و ئەدەبى كوردى ئە چوارچێوەى ميرنشـينەكاندا، سـەربەخۆ تـاوتوێ كـراون ،يـا ئە پـاڵ بـابەتە مێژووييەكان و ئە پەراوێزى گێرانەوە مێژووييەكاندا باسييان ئەبارەوە كراوە.

ليَّكوَلِّينهوهكه بيَّجگه له پيَشهكى و دمروازميهك له : (<u>زمان و ئهدمب..ديومكهى ترى</u> ميَّرووى ميرنشينهكان)دمدويّت ،كه به هـوّى فراوانـى بـابهتهكه تهنيـا كـار لهسـهر دوو ميرنشين دهكات ،ئهوانيش: (ميرنشينى بوّتان و ميرنشينى بابان)ن.



له پال خستنه پووی گرنگترین ئهنجامه کانی لیک ولینه وه و پوخته کهی به هه ردوو زمانی عهره بی و ئینگلیزی، له کوتایشدا ئه و سه رچاوانه ی بوونه ته مایه ی دموله مه ندی لیکولینه وه که له لیستیکدا خراونه ته روو.

۱\_ دەروازە

مىرىنشىنە كوردىيەكان لە نٽو پانتايى دوو ئىمپراتۆرىەتە زلەكەى عوسمانى و سەفەوى بوون،كە كارىگەرىيەكى زۆر و نەرێنيان بەسەر مىرىنشىنەكانەوە ھەبووە،مىرىنشىنى بۆتان ،ھەكارى،سۆران،بابان لە سايەى عوسمانلى و ئەردەلان و موكريان لەسايەى دەولامتى سەفەوى بوون،ئەمەش ببووە مايەى سياسەتٽكى ناجٽگىر،بەلام (كورد لە ئەدەبدا ئازاو بوێر سوو ھەر زوو جزيرى و خانى و نالى و مەحوى دروشمى ناسنامەيان بەرزكردەوە،بەلام لە سياسەت و حوكمړانى خۆخۆربوون چەندان كادرى يەك بنەمالە كەوتىنە كودەتا سياسەت و حروكمړانى خۆخۆربوون چەندان كادرى يەك بنەمالە كەوتىنە كودەتا نەبوو لەگەل ناسنامە(سەلام ناوخۆش:٨)چونكە بە پٽى ئاخاوتنى دەفوئاد حەمە خورشىد لە تەبوو لەگەل ناسنامە(سەلام ناوخۆش:٨)چونكە بە پٽى ئاخاوتنى دەفوئاد حەمە خورشىد لە تەبوو لەگەل ناسنامە(سەلام ناوخۆش:٨)چونكە بە پتى ئاخاوتنى دەفوئاد حەمە خورشىد لە تەبوو لەگەل ناسنامە(سەلام ناوخۆش:٨)چونكە بە پتى ئاخاوتنى دەفوئاد حەمە خورشىد لە دەركەوتنى ھەندى دەولەت و مىرىشىنى كوردى سەربەخۆ يا نيمچە سەربەخۆ ،بە تايبەتى لە دەركەوتنى ھەندى دەولەت و مىرىشىنى كەردى سەربەخۆ يا نيمچە سەربەخۆ ،بە تايبەتى لە دەركەيتى ھەندى دەولەت و مىرىشىنى كەردى سەربەخۆ يا نيمچە سەربەخۆ، بە تايبەتى لە دەركەيتى ھەندى دەولەت و مىرىشىنى كەردى سەربەينە يە يەرتىنى يەكەرتى يە مەردەمە ئىسلاميەكان،بەلام ئەمە دەرفەت ى ئەدا زەسانى يەكەرتىكەكانى)دا كە(سەربارى ھەردەمە ئىسلەريەخ دىيالىكىتەكان زياتر زەقكرانەوە ئەمەش بە ھۆى سىماى ناوچەكەرىتى ھەرىشىنەكانى پى ناسرابوون و كە بووە مايەى ھەندانى شەرە ئاخاوتنى ناوچەيى باو لە ھەرىخىمەردا) (فوزە دىمة خورشىد، تەردا؛ ،رەرى

بايەخدانى كورد بە لايەنى فێركردن دەگەرێتەوە بۆ چەندىن سەدە،ھەر لە سەدەى س\_يانزەھەم و چ\_واردەيەمەوە،بزووتنەوەيەكى رۆش\_نبيرى دي\_ار لە كوردس\_تان ھەب\_ووە،كە قوتابخ\_انەى وەك:قوب\_ان لە ئامێـدى ،يەكێـك بـووە لە بەناوب\_انگترين قوتابخانەك\_ان لە بادينان (كاوە فريق،١٩٨٥: ١٨٨)

زمانی عەرەبی هەر له سەرەتاوە وەكو زمانی قورئان و حەدیس و زانستەكانی ئاین و شەریعەتی ئیسلام ،سەرچاوەی یەكەمی خوێندەواری بووە له كوردستان و بەو هۆيەش بەشی هەرە زۆری شاعیر و ئەدیب و زانا و دانایانی كورد له بەراییدا مەلا و زانای ئایینی بوون(عوسمان دەشتی:۷۱)و زمانی فارسی له هەموو خوێندنگا و مەدرەسه ئایینیەكانی كوردستاندا وەكو زمانی فەرھەنگ و شیعر و ئەدەب،ھەمیشە ئامادە بووە و دەستی یەكەمی سەرچاوەكانی زمان و ئەدەبی فارسی بە تایبەت بەرھەمەكانی(سەعدی و حافز و جامی و مەولانا )بەشیْک بوون له بەرنامەكانی خویّندن (ئەمین عەلی ،۱۹۷۳: ۷۲).

پێش دامەزرانىدنى مىرنشىنەكان گەلى كورد زمانێكى ئەدەبى تايبەت بە خۆى نەبوو،زانايان و ھۆشــمەندەكانى كــورد ناچـاربوون بە ھەردوو زمــانى عەرەبــى و فارســى



بنوسن،بەلام له سەردەمى مىرنشىنە كوردىيەكاندا ئەوە گۆرا،شىدە زمانى كرمانجى بووە زمانى ئەدەبى كوردى لە بەشـەكانى باكوور و ناوەنـدى كوردسـتان،ئەوەش لە دەوروبەرى سەدەى يانزەيەمەوە ،ئەگەر گەشەكردنى كەلتوورى بەتلىس لەو سەدەيەدا لەبەرچاو بگرين ئەوە لەوانەيە ئەوى ئەو شوينە بوبى كە شيدە زمانى كرمانجى تيدا وەك زمانيكى ئەدەبى سەربەخۆ پيكگەيشتبى،لە ھەمان سەردەمى ميتروويشدا شيدە زمانى گۆرانى وەك زمانيكى ئەدەبى لە كوردستانى بچوكدا (كوردستانى ئىرانى ئىستا)سەريەدلار و بووە زمانى رەسمىى كۆشك و سەراى مىرەكانى ئەردەلان كە ھانى شاعىرەكانيان دەدا پى بىنوسن.

له كوردستانى باشوريشدا (كوردستانى ئيّستاى عيراق)شيّوه زمانى سۆرانى بووه زمانى ئەدەبى زۆربەى كوردان ئەوەيش لە ئەنجامى ھەوڵ و كۆششى مير عەبدولرەحمان پاشاى بابان لە كۆتايى سەدەى ھەژدەدا،ھەروەھا سۆرانى وەك زمانى ئەدەبى تەشەنەيكرد بۆ كوردستانى رۆژھەلاتيش دواى ئەوەى كە شيّوه زمانى گۆرانى لە لايەن پاشاكانى قاجارەوە قەدەغەكرا (سـەعد بەشـير،٢٠٠٤: ١١) ھەرچەنـدە(لە سـەرەتاى سـەدەى شـازدەدا ئەو دوو ئىمپراتۆريەتەى عوسمانى و سەفەوى نەيانەيتشتووه ھەريّمە كوردييەكان ئاسايشيّكى تا زادەيەك دوورودريْرْ بە خۆوە بىينىن چونكە شار و ديْھاتەكانى كورد مەميشە كۆرەنى تە رادەيەك دووردريْرْ بە خۆوە بىينىن چونكە شار و دىْھاتەكانى كورد ھەميشە گۆرەنى زادەيەك شەرى خويْناوى دريْرْ بوون لە نيْوان ئەم دوو ھيزە زەبەلاحەدا)(سەعد بەشير: ١٧)

له شەرەفنامەدا ئاماژە بەوە كراوە كە بەتلىس سەرەپاى ھێرش و پەلاماردانى ،بەلام له باسكردنى خوێندنگا و مزگەوتەكانى كە چەندىن زانا له بوارە جيا جياكاندا پێگەياندبوو وەك بوارى مێژوو و فيقھو تەفسىر و فەلسەفەى سۆفيگەرى و زمان، گەلى كەسايەتى سۆفى و شاعير و زانايانى وەك :عەبدولپەحيمى بەتلىسى پسپۆپ لە فيقھو تەفسىر،محەمەد بەيپەقعى پسپۆپ لە فيقھو زمان،حيسامەدىن چەلەبى پسپۆپ لە سۆفيگەرى و كوپەكەى مێژوونووس و دىپلۆمات ئىدرىسى حەكىم ھەبوون(شەرەفخانى بتلىسى:۳٤٩،٣٥٥)

خۆى لە خۆيدا دەركەوتنى شەرەفخانى بتليسى مێژوونوس و ئەحمەدى خانى شاعير لە نێـوان سـەدەى شـازدە و حەڤـدەدا رووداوێكـى فەرھەنگـى و كلتـوورى زۆر بايەخـدار بوو،چونكە لە لايەك(شەرەفخان تەختى ميراتى بۆ كورەكەى خۆى بە جێهێشت بۆ ئەوەى دەست بەتال بى بۆ نووسينى گۆرانكارييە سياسيە گرنگەكانى كە لە كوردستان روويان دەدا ئەويش بە باسكردنى مێژوى ميرنشينە كورديەكان بە درێژايى پێنج سەدە[لە نێوان سەدەى دەيەم و سـەدەى شـازدەيەمدا)،وازهێنانى شـەرەفخان خۆى لە خۆيدا نيشانەيەكە بۆ هەستكردن بە گرنگێتى نوسين بۆ خۆى و بۆ غەيرى خۆشى،شەرەفخان سەردانى گەلى لەو ميرنشينانەى كردووه و زۆر لە مير و مێژوگێرەوەى ديوه و گەلىخ كتيبيشى خويندۆتەوە) ميرنشينانەى كردووه و زۆر لە مير و مێژوگێرەوەى ديوه و گەلىخ كتيبيشى خويندۆتەوە) زمان و ئەدەبياتى بێگانەيان پىخ خوينددوارمان كە شادەمارمانن لە فيرگەى داگيركەراندا



نزمى گەلانى ژێر دەستەيان فێركردوون و زمان و دڵ و دەست و قەڵەميان بۆ خۆشەويستى ئاغا و خێزان و خزمى راهێندراوه و دادراوه و ئهوسا پێيان سـپێراوه،نهخوێندمواره سـاويلڪه و بەستەزمانەكەيان بۆ بەردەست و بـێ ھەست بـكەن (شـەرەفخانى بتليسـى ،٣٥\_٣٦)،لە لايەكى ترموه ئەحمەدى خانى كە پياوێكى ئايينى و شاعيرێكى گەورمو هۆشمەند بووه و تەنانەت بـــۆتە ھێمــاى ســەربەخۆيى نەتەوەى كــورد ،بە جۆرێڪ(شــيعرەكانى لە لايەن مامۆســتا و خوێنـدڪار و خهڵـڪه ڕەمەكيەكەشـدا ئەزبەر كرابـون وەك چـۆن سـورەتى قورئــان لەبەر دهڪران)(سـهعد بهشـير:١١٨)به واتـای شـهرهفخانی بتليسـی و ئهحـمهدی خـانی دوو جهمسـهری رۆشنبيرى كوردىيان لەو سەردەمەدا پٽكھٽناوە،تاكو ئٽستاش بەردەوامى ھەيە، شەرەفنامە و مهم و زين هاوتا بوون له كاريگهرى و هۆشيار كردنهومى ميللهتى كورد و پێگهياندنى ،له كاتێكدا شەرەفنامە بە زمانى فارسى نوسراوە و مەم و زين بە كرمانجى سەروو،ئەويان بە پەخشـان و دەقێكى مێـژووييە و ئەوى تريـان شـيعرە ، چـونكە ھەردوكيـان بناغەيەكيـان بـۆ ڪورڊ پٽِڪهٽِنا و بوونه ناسـنامهي نهتهوهيـي ،ئهڪاديمي \_ي.ئوربيللي،دهٽێ،ڪاتێ دهٽێن شاعيرو نوسهر نزيكن له ميللهتهكهيان و پهيوهستن به ميللهت و جهماوهر،يهكسهر دهبي سێ شاعير به بير بێنينهوه:فردۆسی ئێرانی و روستافيللی جۆرجی و ئهحمهدی خانی کوردی (عزالدين مصطفى،١٩٧٩: ٩)هەرچەندە سەدەي حەڤدەھەم كە خانى تێدا ژياوە سەدەيەكى پر له ململانێی تونـد بـوو له نێـوان میرنشـینهکان و ئیمپراتـۆریەتی فارسـی و عوسـمانی که دەيانويست كوردستان داگير بكەن.

زاناکانی ئایینی له تهک میر حوکمی ئیمارهتهکهیان کردووه،وهک چۆن نیکیتن\_Nikitine باسی دهکات ،لهو زانایانهی که پایهی تایبهتیان لای ئیمارهت ههبووه،لهسهرجهم ناوچهکانی کوردستان دوو زانان :ئهوانیش:مهلای خهتی(لهدایکبوی ۱۸۳۹ز)و مهلا یهحیای مزوری(۱۸۳۹ز کۆچی دوایی کردووه) (جهمال نهبهز،۲۰۱۹: ۸۰)،له کاتیکدا چهندین تۆمهت وهک چۆن دراوهته پال مهلای خهتی ،به ههمان شیوه ئاراستهی مهلا یهحیای مزوریش کراوه،ههرچهنده ههردووکیان زانا و لیهاتوو و پر مهعریفه بوون.

محەمەدئەمين زەكى بەگ(١٨٨٠\_١٩٤٨)لە كتێبى (خولاسەيەكى تەئريخى كورد و كوردستان) دا دەلىّى:

(دائیر به لههرجهی سنه وهسیقهیه کمان به دهستهوه نییه، به لام زمانی ههورامی\_گۆرانی\_به گویّرهی غهزهلیاتی و داستانه موههیج و پر مهعناکانی شوبهه ناکری که ئهدهبیاتیّکی واسع و شیرینی ههیه، والی ئهرده لان له سهرای خوّیدا به سورهتی خسوسی تهشویق و تهشجیعی شیعر و ئهدهبیاتی ئهم زمانه ئهکا و بیّ شک ئهم له هجهی شیعره ، له زمانی خهلق جویّیه) (محهمهد ئهمین زهکی، ۱۹۳۱ : ۲۱۱)



ليرمدا پەنجە بۆ راستيەكى ميرژويش دريد دەكرى، ئەويش ئەوەيە كە ميرەكانى ئەردەلان زياد لە زۆربەى ميرانى كورد پشتى شيعر و شاعيرانيان گرتووە وبرەويان بە وشەى جوانى داوە،رەنگە ھەر دەنگدانەوە و رەنگدانەوەى ئەمەش تينى بە گورى شيعرى ناو جافى سەردەمى وەسمان پاشا و خانميش دابى،كە لەو سەردەمەدا ھەلەبجە مەلبەندى شاعيران بووه (عـزەدين مسـتەفا،١٩٨٨: ٢٥) تەنيا ميرژونوسى ئافرەتى رۆرھەلاتى ناوەراستى سـەدەى نۆزدەيەمە،كە سـەربارى شاعيريتى،لە بوارى زانستە ئيسلاميەكانيشدا شارەزايى ھەبوومو بەرھەمى زۆرى جينھينشتووە.

خوسرموخانی گمورهی والی ئمردهلان(؟ \_ ١٧٩١ز)هیّشتا خوّی له ژیاندا بووه،که قازی مـحهمهد مهلا شـمریفی ئمردهلانـی بـوّ نوسـینموهی میّـژوی ئمردهلان رادهسـییّریّت،ئمویش میّژویهکی به ناوی(زبدة التواریخ)دمنوسیّت،دوای ئمویش محممهد ئیبراهیم ئمردهلانی لمسمر داوای ئممانولّلا خانی گمورهی والی ئمردهلان(١٧٩٥\_١٩٢٤ز)راسییّردراوه ئممیش میّژویهکی به شیّوهیهک نوسیوه که وهک تمواوکمری میّژوهکهی شمرهفخانی بتلیسی وایه،لمو کاتموه دهست پـیّ دهکات که (شمرهفنامه)دوایی دیّت و ناوی ناوه (ذیل شرفنامه)واته پاشکوّی شمرهفنامه ،دوای ئممانیش چهنـدین میّژونوسی تـر دمرکموتـون و(لب تواریخ),(تاریخ شمرهفنامه ،دوای ئممانیش چهنـدین میژونوسی تـر دمرکموتـون و(لب تواریخ),(تاریخ ژماردلان)،(حدیقـه ناصـری)،(تحفه ی ناصـری)یان نوسـیوه(محممهدی حممه بـاقی،پمراویّزی ژموردیدایه.

هەرچەندە سەرەتا ململانى لە نيّوان ھەردوو مىرنشىنى ئەردەلان و بابان ھەبوو ،بەلام لە كۆتايى سەدەى ھەژدەيەم و نۆزدەيەمدا نزيكبونەوەيەكى زۆر و خزمايەتى و تيّكەليەكى ھەمە لايەنە لە ناوياندا دروستبوه، ھەر بۆيە لە كاتى ليّقەوماندا پەنايان بۆ يەكتر بردووە،دواجاريش كە خۆرى مالباتى ئەردەلان بەرمو ئاوابون دەچيّت ،ماھشەرەفخانم لەگەل خەلكىتكى زۆر ئەردەلان بە جيّدەھيّلن و لە پايتەختى باباندا پيشوازيان ليّدەكريّت(ئارام عەلى،٢٠١٩).

میرنشینه کوردیهکان بهوه جیا دهکرانهوه که به گشتی سروشینکی سیکوچکهداری (بنهمالهیی\_فیودالیزمی\_ئایینی)بوونه،له نیّوانیاندا چهندین میری به توانا و بههیّزی تیا ههلکهوتووه،...،بهتایبهتی له رووی فراوانخوازی و دهستداریان که وولاتی زلهیّزی دموروبهر حیسابیان بوّی کردووه،به تایبهتی میر محهمهدی رمواندزی و میر بهدرخان پاشای بوّتان و میر عهبدولرهحمان پاشای بابان(ئاکو بورهان، ۱۰۰)ئهمه له لایهک و له لایهکی ترموه له رووی مهعریفه و گرنگیدان به زانست و فیّربوون ،ههرچهنده لهمهیاندا میر محهمهدی رمواندزی زیاتر خهریکی شهروشوّر بووه،به پیّی سهرچاوه میّژووییهکان تهنانهت درووستکردنی مزگهوت و پردیش زیاتر بوّ پالْپشتی بهرژموهندیخوازیهکانی بووه،نهک پیّشخستنی میللهته



پېشوپوووتەكەى،بۆ ئەم مەبەستە كاوس قەفتان دەڭى:( مىرى سۆران وولاتەكەى پېكردبوو ئە قەلا ،پردىكى زۆرى ئەسەر پروبارەكان درووست كرد[كە بۆ ھاتوچۆى سەربازەكان بوو]بەلام نوتابخانە،مزگەوتىكى،موجرەيەكى نەكردەوە، ئەو ھەمـوو شـەپو شۆپانەشـى ئەيكـردن زيانىكى زۆرى بۆ مىللەتەكە ھىنا و بىزارى كرد)(كاوس قەفتان:ەە)كەچى ئە ھەندى سەرچاوەى تردا بىروپاى تر خراوەتە پروو،بۆ نموونە:جەمال نەبەز ئە كتىبى \_مىرى كورد\_دا دەڭى: ئە ئىمارەتى سۆران مزگەوت و قوتابخانەى زۆر ھەبوون ئەمە مىرى كۆرە ئەيكرد،بەلام بەي ئەزورونى ژمارەيان شتىكى دىكە ئەبوو،بوونى ئەم قوتابخانانە بە ماناى ئەوە نايەت دەڭى: ئە ئىمارەتى سۆران مزگەوت و قوتابخانەى زۆر ھەبوون ئەمە مىرى كۆرە ئەيكرد،بەلام ئاستى پۆشىنبىرى بەرز بوبىتەوە،يان لانى كەم ئەم قوتابخانانە مەلەتان ئەم ماناى ئەوە نايەت ئاستى پۆشىنبىرى بەرز بوبىتەوە،يان لانى كەم ئەم قوتابخانانە مىللەتيان ئە نەخويندەوارى و نەزانى پاراستووە،چونكە مىرى كۆرە دەسەلاتدارىكى نەزان نەبووە،بەئكو پۆشىنبىرىكى نەزانى پاراستووە،چونكە مىرى كۆرە دەسەلاتدارىكى نەزان نەبووە،بەئكو پۆشىنبىرىكى رېكەى(نىكىتىن)يەكـدەگرىتەوە كە ئامـاژەى بە درووسـتكردنى قوتابخانانە يە ماناى ئەلەتەل ئەزانى پاراستووە،چونكە مىرى كۆرە دەسەلاتدارىكى نەزان نەبووە،بەئكو پۆشىنبىرىكى رۆكەى(نىكىتىن)يەكـدەگرىتەۋە كە ئامـاژەى بە درووسـتكردنى قوتابخانە يە ئەيەز بەيەت رەرمەرەرەرە بەلام ئەروىش ناوى قوتابخانە و ژمارەى قوتابخانەكانى نەخسىتۆتە رەرى

له ١٨٦٨دا ميرنشينى ئەردەلان كۆتايى پێهێنراوە،ميرنشينى بابان دوا ميرنشين بووە،ئەم دوو ميرنشينە دەوريكى گرنگيان لە گەشەى زمان و ئەدەبى كورديدا ھەبووە و بەشى شيريان بەردەكەويت لە خزمەتى كلتوور و فەرھەنگى زمانى كورديدا،بۆتان و ھەكاريش بە پلەى دووەم ديت و ميرنشينى سۆران بە پلەى سييەم،ئەمە و(ميرنشينەكانى ئەردەلان و بابان ھەميشە بە جمك دادەنين،ھەرچەندە ئەمەش پيناساندنيكى خۆشە،بەلام ناتوانين لەگەليدا بين بە ھۆى جياوازيانەوە لە سالى لەدايكبوونيان كە چەند سەد ساليّك دەبى،ئەھەر زاراوەكانى خزمايەتيشيان بۆ بەكاربەرين ناتوانين تەنانەت بە براشيان لە قەلمە بدەين،چونكە ھەندى ناوچەى ميرنشينى ئەردەلان لە سەدەكانى زووى دامەزراندىنى بوون بە زەرى و مولىكى بابان)(ىئى.ۋاسيليەۋا:دە)

هاوكات جـكه له دەسـتێومردانى دەرەكـى و هەرومهـا سياســــةى ناوەندگەرايى(سێنترالى)دەوللەتى عوسمانى بۆ كۆتايى هێنان به دەسەلاتى تەواوى ميرنشينه كوردييەكان و گەرانەوەى دەســـةلاتى نـاوەنگەرى دەوللەتـى عوسـمانى بــۆ نـاوچە دوورە دەستەكان،ھەموو ئەمانەش بوونەتە مايەى ئەوەى كە ئەم ميرايەتييەى كورديش لە بارببرێت و كۆتايى بە دەسەلات و حوكمرانيەتى بەينىرێت (ئەحمەد باومر،٢٠١٧).

سلينمانى يەكەمـين شـارى كـورد بـوو،كە مەدرەسـەى عيلمـانى يـانى(مەكتەبى روشـديە)ى تيّدا كـرايەوە،ئە سـائى ١٨٩٣ دەسـتى بە كـار كـرد،قوتابخـانەيەكى دووھەمـين بـوو ،بـۆ ئەو قوتابيـانە كـرايەوە كە مەدرەسـەى ئاسـاييان تەواو دەكـرد و دەيانويسـت ئە سـوپادا دامەزريّن(جۆيس بلاو،٢٠١٠: ٢١)و يەكەم كتيّبى چاپكراوى كورديش ئە دياربەكر ئە سـائى



۱۸۹۹ بلاوكراومتموه (نهجاتى عمبدوللا،٢٠٢٢: ١٤٥)چونكه ئمو كتيّبه بهناو كوردييانمى له نيّوان سالانى ١٧٨٧\_١٨٩٢ بلاوكراونمتموه به ئملف و بيّى زمانى تر بوون،تمنيا شيعر بـێ گويّدانه چاپكردن و بـوون به كتيّب،همر له سـمدمى دوازدمهممموه به زمانى كـوردى نووسراومتموه،همرچمنده زمانيّكى تيّكمل بووه ،بملام بنچينمكم كوردى بووه.

واته سليمانى (له ماوەيەكى زۆر كورتدا بووە مەڵبەندى رووتيكردنى زانايان و رووناكبيران و شاعيرانى ھەرە گەورەى ئەو رۆژگارەى كوردەوارى وەك:شيخ مارفى نۆديّى (١٧٣١\_١٨٣٢)، و مەولانا خاليدى نەقشبەندى ١٧٧٩\_١٨٢ زىسسەتد،بە ھەموشيان فەرھەنگيّكى دەولەمەنديان خستە سەر خەرمانى فەرھەنگ و ئەدەبى كوردى(محەمەد حەمە باقى،٢٠٠٢ دا\_١٦٦)،ھەرچەندە زۆربەى كتيّبەكانى مەولانا بە فارسى نوسراون (بۆ زانيارى لە بارەيانەوە بروانە:مەلا عەبدولكەريمى مودەريس،٢٠١١، تە\_٧٥)، ئەوەى مايەى سەرنجە كە شيّخ مارفى نۆديّى نامەى بە زمانى عەرەبى كە بە مەزەندەى نەوشيّروان مستەفا بۆ مەحمود پاشاى بابان نۆديّى نامەى بە زمانى عەرەبى كە بە مەزەندەى نەوشيّروان مستەفا بۆ مەحمود پاشاى بابان نۆديتى نامەى بە زمانى عەرەبى كە بە مەزەندەى نەوشيّروان مستەفا بۆ مەحمود پاشاى بابان دوسيبيّت (نەوشيّروان مستەفا،١٩٩٨: ١٣٥)، ھەر لەبەر ئەوەشە كە (ئەحمەدى)نوسيوە تا كاكە دەرىسىتىتىئەمە مايەى پرسيارە.

له ناوچهی بابان له سلیّمانی ،دوانزه سوارهی مهریوان له کاتی شهردا تهپڵ و ئامیّره مۆسیقایهکانیان بهکاردههیّنا (فهرهاد پیرباڵ،۹۷)که رهنگدانهوهیهکی فراوانییان له نیّو بهیت و شیعری میللی و ....هتد ههیه،ئهمه جـگه لهو بهیت و داستانه جـوانمهردانهی وهک:سوارۆ(شهریف ههمهوهند)،عهزیز و تهکش ،دمدم،.....هتد (کامهران موکری،۱۹۸۶: ۲۰ تا ۲۹).

لەگەڵ كۆتايھاتنى دەستەلاتى ناوخۆى مىرنشىنە كوردىيەكان(بابان ١٨٤٧، بۆتان ١٨٤٧،ھەكارى ١٨٤٨،بادىنان ١٨٤٨،ئەردەلان ١٨٦٨)لە ھەمان كاتىدا كۆتايى بە دەستەلاتى سەرۆكھۆزەكانىش ھات،كە تا ئەو دەم دەستەلاتى ناوخۆى كۆمەلى كوردەوارىيان لە بندەستدا بوو (نەجاتى عەبدوللا،٢٠٢٢: ٦٩)

هەر له سەرەتادا دەولامتى عوسمانى خزمەتگوزارىيە فىركردنەكانى نەخستە ئەستۆى خۆى ،بۆيە دام و دەزگا فىركارىيەكانى نەخستە ئەستۆى خۆى ،دام و دەزگا فىركارىيەكان پەيوەست بوون بە كتاتىب و قوتابخانە ئاينىيەكان ،كە ئەركى پەروەردە و فىركردنيان لە ئەستۆ گرتبوو (ابراھىم خلىل،١٩٩٢: ٣٣٣)،ئەم كەمتەرخەمييەى دەسەلاتى عوسمانى كاريگەريى خراپ و نەرىنى خستە سەر كوردستانىش و رىزەى نەخوىندەوارى بە پىرى كات زيادى دەكرد،تەنانەت تا كۆتاييەكانى سەدەى نۆزدەھەم بەردەوامى ھەبوو،وەنەبىت ئەممە تاكە ھۆكارى بەرزبوونەودى رىيرەي نەخوىندەوارى بە خەرىكى كار و كەسابەت بوون ،كەمىتكرەن نەخوىندەوارى بە



هەر لەبەر ئەوەشـە حـاجى قـادرى كـۆيى ھاوێشـەيەك دەخـاتە روو كە ھاوسـەنگى تێدا بەدى ناكات،دەلێ:

> کتیّب و دمفتهر و تهئریخ و کاغهز به کوردی گهر بنوسرایه زمانی مهلا و میر و شییّخ و پادشامان ههتا مهحشهر دهما ناوونیشانی

به لمناوچوون و ههٽوهشاندنهوهى ميرنشينه كوردييهكان پرۆسهيهك دەستى پيكرد ،سەربارى نائوميدى ،كورد وورده وورده دركى به بايهخى فيربوون و خويندن و رۆٽييان له بنيادنانى ولات و پيشكەوتنيدا كرد،هەرچەنده(سەر له نوى به تايفه و عەشيرهت كردنهوهى كوردستان،كه هاوكات بوو لهگەل پرۆسەى بەناوبانگى سەرھەلدان و دەركەوتنى شيخەكان بۆ رابەرايەتى كردنى كۆمەلكەى كوردى ،له ناوبردنى خالەكانى له دەوركۆبونەومى كۆمەلگەى كوردى و نەتوانينى ئەومى كە بە تەورەتى بۆشايى دەسەلات پر بكريتەوه(ئەتەش سەبرى:١٠) .

ئەگەر كـــورد ئە دەورى يەكگرتووييـــدا كۆببونـــايەتەوە ،بە ســايەى ميرنشـينەكانيانەوە دەيـانتوانى بەشـدارييەكى چالاكتر نەك تەنيـا ئە سياسـەت،بەڭكو ئە رۆشنبيرى و خويّندن و خويّندەوارى دا بكەن.

۳\_زمان و ئەدەب...ديوەكەى ترى مێژووى ميرنشينەكان
۲- ميرنشينى بۆتان

سەرچاوەكان جىگە ئە زانيارىيەكى كەم نەبىل ئەبارەى مىز ۋووى مىرىشىنەكە ئە ماوەى سەدەى ھەردەھەم، شىتىكى تريان نىيە، كە دواى سائى ١٢٤٧ زىرووسىتبووە،ھەر خۆى (مىر ۋى سەرھەلدان و دروسىتبوونى ھەنىدىك ئە مىرىشىنەكان تەم ومراوين،وەك مىر ژوى مىرىشىنى بۆتان،كە مىز ۋىنوسەكان تەنيا ئەسەر ئەوە رىككەوتون كە \_سلىمان كورى خالىد\_يەكەم مىر بووە،كە فەرمانرەوايى ئەم مىرىشىنەى كردووە) (صلاح ھرورى،٢٠٠٠، ٢١)و شارى جەزىرە ناوەندى مىرىشىنەكە بووە و (چوار مىر فەرمانرەواييان كردووە ،ئەوانە مىر ئەبدال باوكى مىر بەدرخان بەگ،بەناوبانگترىن مىرەكانى بۆتان(كامىران عبدالصىد، ئەبدال باوكى مىر بەدرخان بەگ،بەناوبانگترىن مىرەكانى بۆتان(كامىران عبدالصىد، ئەبدال باوكى مىر بەدرخان بەگ،بەناوبانگترىن مىرەكانى بۆتان(كامىران عبدالصىد، ئەبدان دا مايەى سەرنج بووە، (بەدرخان بەك كە نەومو نەتيرەى يەكىنى ئە كىزىشىنى مەترىن دا مايەى سەرنج بووە، (بەدرخان بەك كە نەومو نەتيرەى يەكىنى ئە كەنتىرىن مەترىن دا مايەى سەرنج بووە، (بەدرخان بەك كە نەومو نەتيرەى يەكىنى ئە كەرتەبەر ئە مەترىن دا مايەى سەرنج بووە، (بەدرخان بەك كە نەومو نەتيرەى يەكىرەن ئە كەكەنىرىن ماترىاتى كوردستانە و ئە سائى ١٢٨١ مىرى بۆتان بووە،ئەم رىياز و رىچكەيەى گە تەترىن كىشەى فيوداليانەى نىيان مىرانى كوردو سولاتاندا و يەكەمىن كەسە كە مەوداو رەھەندى ئەتەيەيى يەم كىشانە بەخشى و وەكو باوكى ناسىيونائىزمى كورد ئە مىزودا جىزى خۆى نەتەيەيىي بەم كىشانە بەخشى و وەكو باوكى ناسيونائىزمى كورد ئە مىزودا جىزى خۆى زەرىيى كەرىش كۆچىرا، ٢٠٠٠ تە) رۆشىنبىرى مىر بەدرخان دواترىش ھەر ئە نەندى ۋىرىتىنى يە



زمان و ئەدەبى كورديـدا رەنگيـداوەتەوە، بەوەى كە يەكەمـين رۆژنـامەى كـوردى لە لايەن نهوهی بهدرخان [مهدحهت بهگ بهدرخان] له ساڵی ۱۸۹۸ بهناوی کوردستان له قاهیره دهرچووه و ژمارەيەك لە نەوەكانى مىر بەدرخان لە بزاڤى نەتەوەيى كوردا بەشداريان كردووە و كەم و زۆر دمورى گرنگيان گێراوه(بۆ زانيارى زياتر بروانه: ڪرێس ڪۆچێرا،٢٠٠٦)دواى روخانى ميرنشينى سۆران و بادينان ،نه كەسايەتيەك ،نه هيزيكى بەتوانا كە كورد ئە دەورى كۆببنەوە ئە گۆرەپانەكەدا بەدىنەدەكرا ،جىگە ئە مىرنشىنى بۆتان و مىر بەدرخان نەبێت(صلاح هرورى:٦٠)،لە كاتێكدا مير بەدرخان هاوسەردەمى مير محەمەدى رەواندزى بووە و مالمسانژ به (باوکی بزوتنهومی نهتهومیی کورد)ناوزمدی کردووه،میر بهدرخان له جهزیره بووه ،که (مهم و زیــن)ی (ئهحــمهدی خــانی)یش ههر له جهزیــره دا بووه،رووداوهکـانی ئهم داستانه شيعرييه له دمورى جهزيره سوړاومتموه ولهبهر دمستى ميره بۆتانييهكانيش بووه،كه بەوە ناسراون باوەشيان بۆ نوسەر و شاعيران ئاوەلا بووە،بە تايبەتيش كاريگەرى لەسەر مير بەدرخان ھەبـووە،كە قوتـابى بـۆ دەرەوە شـاند دەكـرد تـا پسـپۆرى لە دروسـتكردنى چەك بهێننهوه(مالمسانژ: ٣٩)،بۆيه(دەسەڵاتى عوسمانى ھەوڵى دەدا مير بەدرخان بخاتە ژێر ركێفى خۆيەوە،بە رِێگاى ئاشتى،بۆيە حافيز پاشا لە شوێنى كارەكەى لە ئەرزەرۆم( مەلا مەحمودى رەزامەنـدى بـوو)(جليلى جليـل، ١٣٢:) تەنـانەت دواى دانوسـتانى حكـومەتى عوسـمانى له ئەرزەرۆم لەگەڭ مەحمـود خــان مەلا مەحمـودى بايەزيـدى كـارى وەرگێرانـى بـۆ كـردووە ،چونکه مهحمودخان جگه له زمانی کوردی ،زمانی تری نهزانیوه(جهلیلی جلیل:سهرچاوهی يٽشوو).

مير بەدرخان هەميشـه هەوڵـى پاراسـتنى زمـانى كوردى داوە،تەنـانەت كاتێے له تاراوگەش بووە، نەوەكانى كۆكردۆتەوە و پێى وتون:(دەترسـم زمانەكەتـان لە نێو توركانـدا وون بكەن ،ئەگەر زمانەكەتان وون بكەن ،ولاتى بۆتانيش وون دەكەن،بۆيە دەمەوى لەگەل خيزان و منداللەكانتان بە زمانى باب و باپيرانتان بئاخشن،ئەوەى وا نەكات منداللى من نييە) (مالمسانز:١٧).

حاجى قادرى كۆيى ئە ئەستەنبۆل ماوەيەكى دورودرنىژ ژيا،بە بنەمالەى بەدرخانيەكان گەيشت و بوو بە مامۆستاى تايبەتى كورەكانى ئەو خانەوادەيە،ئە لاى ئەوان ديپاجەى (مەم و زين)ى ئەحمەدى خانى خونندەوە(ديوانى حاجى.١٣)و ھەر ئە ئەستەنبۆل واتە ئە غوربەتى بووەتە دۆستى گيانى بەگيانى (كەيفى)ى شاعير،حاجى ئە ھەندى ئە شيعرەكانيدا ئاماژەى بە ميرنشينى بۆتان داوە ،دەلى:

> خاکی جزیر و بۆتان ،یەعنی ولاتی کوردان سەد حەیف و سەد مخابن ،دەیکەن بە ئەرمەنستان......(دیوانی حاجی:٨٥)



كوا والى سەنەندوج،بەگزادەيى رەواندوز کوا حاکمانی بابان،میری جزیر و بۆتان.......(دیوانی حاجی:۸۱) ئه حمهدی خانی هێز و شیانێ میرێ جزیرێ و ناڤداریا وی د نێڤ عهرهب و ترک و فرسا ده دڤان مالڪێ ژيـري ده دده ڪفشـٽ و دبێـژه جهـٽ شـههنازي و سـهرهفرازيا گهلـٽ كورده(عبدالفتاح على،١٩٨٨: ١٢٨)دهما دبيَّژى: كو پادشەك زەمانى سابق رابوو د حكومهتا خوه فائق ..... رۆم و عەرەب عەجەم د فەرمان مشهود ب ناڤێ ميرێ بوهتان (حاجي قادري كۆيي)ش دركي به مەترسيەكاني دواي مير بەدرخان كردووه ،بۆيە دەڭن: بەدرخانيو لەسەر لاچى لەمەو پاش له ههر لايي دمتان هارن وهكو ئاش هێرشـى عوسـمانيەكان بە پێشـرەوى عوسـمان پاشـا بـۆ سـەر جەزيـرەى بۆتـان ،بە مەبەستى لەناوبردنى حكومەتى سەربەخۇىمىر بەدرخان لە نێو گۆرانى و لاوكى چەندىن لاوكبيِّژ و گۆرانيبيّژ تۆمـاركراون ،نموونەي:سامعيد ئاغـا،عەزيز ئاغـا،مريەم خـان ،كـاويّس ئاغا،و چەنىدىنى تر(عبىدالفتاح على،١٩٨٥: ١٥٤)كە ئەمانەش وەكو دەقى گۆرانى مېژووپى دىبنەپاڭپشت بـۆ ھەنـدێڪ لێڪـدانەوەيى رووداوە مێژووييەڪان،بۆ نمـوونە ڪاوێس ئاغـا لە وەسفى مىر بەدرخان و ئازايەتيەكەى دېێژە: لێ لێ ميرۆ لێ لێ ميرۆ لێ لێ ميرۆ لێ لێ ميرۆ لێ ميرۆ مليٰ خاني خوْش مليٰ خاني به زنا بهدرخان به زراڤا مينا بنا تلا بنا ريحاني شەمۆيى ديرشەوى كرا گازى:

شەمۆيكى ديدرشەوى كرا گازى: وەسمان پاشا كوچك باب دەستى بابى تىلى مىرى بۆتا شيرى كوردا بتە نايكى گريدانى دە لۆ لۆ ....لۆ لۆ لەمەتى دەنگى تۆپان و جبەخان و لەپەيمەتى حەيفە بۆ مخابنا دلى مە دمينى كوچكى كۆشتەرى رۆميا كەتنە شارى جزيرى بۆتا



هەيلۆ بابۆ ل من خراب دكن جێ ێى ئاغان و عەشيرەتێ. (عبدالفتاح على،١٩٨٥: ١٥٦)

ئەمە لاوكێكى دورودرێژه و بە ووردى بەسەرھاتە مێژووييەكە دەگێڕێتەوە و دەكرێ بۆ پاڵپشتى دوو لايەن سوودمەند بێت،يەكەميان: خودى لايەنە مێژووييەكە و چۆنيەتى بەسەرھات و بەراووردكردنى بە گێڕانەوەى نێو خودى مێژوو بە ڕووە زانستەكەى، دووەميان: وەكو لاوك لە ڕووە ئيستاتيكا و ھونەر و ڕەگەزەكانى لاوكى مێژوويى و كاريگەريى بەسەر بەرھەمەكانى تردا ،يا سوودوەرگرتن لێى بۆ دامەزراندنى لاوكى ھاوشێوە،واتە بێجگە لە ناوەرۆكەكەى ،تەكنىكى گێڕانەوەكانىش بايەخى تايبەت بە خۆيان ھەيە.

مەلا خەليـل (١٧٥٦\_١٨٤ ) لە شـارى سـيرت مـودەريس و دەرس بێـژى فەرھەنـگ و مەعاريفى ئيسلامەتى بووە و چەند كتێبى بە زمانى كوردى ھەيە ،وەكو :( نهج الانام)لە زانستى عەقيدەو ئايديۆلۆجيدايە و لەسەرزار پەوانە،وەكو \_نوبهار\_ى ئەحمەدى خانى وايە ،مەلا خەليل گەورەترين و بەناوبانگترين زاناى دينيى پۆژگارى سەدەى ١٨ و ھاوتاى(محەمە ئيبنـو ئـادەم)و(مەلا يەحيـاى مزورى)بـووە ،عبـدالرقيب يوسف لە (ديوانـا كرمـانجى)دا نوسيويەتى:تا ٢٠ كتێبى (مەلا خەليل)م ديوه و دەزانم ھەيە(محەمەد سالّح، ١٢٥) ،مەلا يەحياى مزورى پايەيەكى بەرزى لە زانستدا ھەبوه و بە(شيخ الكل فى الكل)ناسراوە،مەلا يەحياى مەرورى پايەيەكى بەرزى لە زانستدا ھەبوه و بە(شيخ الكل فى الكل)ناسراوە،مەلا يەحياى مەرورى پايەيەكى بەرزى لە زانستدا ھەبوه و بە(شيخ الكل فى الكل)ناسراوە،مەلا يەحياى مەرەرز شـەرحەكب زمـانێ فارسـى ل سـەر شـعرا مەلاێـى جزيـرى (مەغبەچەێـين مەمەزز شـەرحەكب زمـانێ فارسـى ل سـەر شـعرا مەلاێـى جزيـرى (مەغبەچەێـين بريفكـانى(دانايە(تەحسـين دۆسـكى)، دەرە ؛ ؛ ؛ ؛ ؛)،ھەروەھـا شـيخ نورالـدىنى مەيفرۆش)دانايە(تەحسـين دۆسـكى) مەرىز، ؛ ؛ ؛)،ھەروەھـا شـيخ نورالـدىنى بريفكـانى(دانايە(تەدەر)كەر) كە ئە پێـگەى فەقێيەتـيەو، چەن ؛ ؛ ؛ ؟)،ھەروەھـا شـيخ نورالـدىنى بريفكـانى(دەيد يەدىر) كە ئە پێـگەى فەقێيەتـيەو، چـۆتە فێرانكـۆى شـرى ئامىد لارى بورە و مريد و تۆبەكارى حەزرەتى مەولانا خاليد بورە(محەمەد سالْح،١٧٩).

شيّخ يوسف توّپچى ئوٚغلّو كه (دناڤ گوتنيّت خوّدا زوٚر تهحسيبێ سهرخاندن و زانينا زمانێ زگ ماكى دكيّشيّت به تايبهت سهر ڨێ بيروباومڕێ يه كو ل گوّتن و نوسينيّت مهزههبى دا نابيّت تنێ به زمانێ عهرمبى بههره بيّته ڨهرگرتن،بهلٚكو زمانێ زگماكى به تايبهت زمانێ كوردى(كرمانجى)د بيّت كار بيّنن و هيّندێ بشيّن ژ كار ئينانا زمانێ بيانى خوّ بپاريّزن)(محهمهد سالخـ٣٣٥)،شيخ يوسف زوّر كوردپهروهر بووه و بايهخى به زمانى زگماكى داوه و له شيعريّكيشيدا له پال نرخاندىنى زمانى كوردى ناوى(ئهحمهدى خانى)و(مەلا خەليل)و(مەلا باته)يشى هيّناومو دەلّى:

> من ژ عەرەبى و سافە ھم كرييە پاشى ب زمانى كورمانجى نقيسييە مەگەر كۆرى بكورمانجى نزانى



چەند كيتاب گوتنە ئەحمەدى خانى يوسف زليّخا و مەم و زين نوبھارا فەسيح ب ئەلفازى شەكەرين بزانى تو(نھج الانام)جەليلە بكورمانجى تەئليفا (مەلا خەليل)ە نە (شيّخ باتەھىّ) خودان قەلبىّ مونەوەر بكورمانجى گوتييە مەولودا پيّغەمبەر (محەمەد سالّح:٥٣٣)

یوسف تۆپچی وهک چۆن شانازی به زمانی کوردی دهکا ،به ههمان شێوه شانازی به سامانه مهعریفیهش دهکات که کورد ههیهتی،ئهویش لهبهر زۆر و زهبری تورکانی عوسمانلی چۆته ئێران و لهوێ ژیاوه.

(مەلا مەحمودى بايەزىدى) ( ١٧٩٧\_١٨٥٨ )ش كەسايەتيەكى رۆشىنبىر و زمانزانى سەردەمەكەى بووە و (لە ناو كوردەواريدا وەك زانايەكى ئايينى و مامۆستايەكى لێھاتوو ناوبانگی دەركردبوو،گەلێک بەرھەمی شاعيرانی تورک و عەجەمی وەرگێراوەتە سەر زمانی ڪوردي ،ويٽراي ئەدەب له مەيدائى ليْڪۆلْينەوەي زمانيشدا بەرھەمـي زۆرە ،تايبەت دەربـارەي ريّزمان ،ههروهها زۆر شارهزای داب و نهريت و ميّـژوی ڪوردان بووه)(كهمـال مهزههر، ١٩٨٦: ۲۲۳)، ڪاتيٽڪ ژابا لهسالانی (۱۸۳۱\_۱۸۳۹) ز قونسولی ئيمپراتۆريهتی روس بووه له تورکيا و له ئەرزەرۆم لەسـەر ويسـتى ئەكاديمى ب.ئـا.دورن دەسـتى كـردووه بە فيربـوون و ليْكـۆلْينەوەى زمانی کوردی و ههروا کۆکردنهوهی مهبهست له بارمی وێژاومری و ئهدهب و فۆلکلۆر و زمان و ئەتنۆگرافياى نەتەوەى كورد و بە وينىيەكى تېكرايى و گشتى،بە تايبەت زۆر تەقەلاى داوه دەسنوسراوەكان بە زمانى كوردى جەم بكاتەوە، بۆ بەجێھێنانى ئەم كارە فەرھەنگى و زانينانه مەلا مەحمودى بايەزىدى يارمەتيەكى زۆرو بەكەڭكى (ژابا)ى داوە،گەلـێ بەرھەمى کوردی بۆ سازداومو به دەس بۆی نوسيوەتەوە وزۆری له فارسيەوە بۆ وەرگێراوەتە سەر زمانی كوردى (محەمەد ساڭح،١٣٦٤؛ ٥٥٧)گەلى كورد بە پاراستنى گەلٽِك لايەنى بەنرخى سامانى رووناكبيريـدا تــا رادەيەكــى زۆر قەرزارى مەلا مەحمـودى بايەزيـديە ،گەر ھاوكــاريى مەلا مەحمودى بايەزيدى و ژابا نەبوايەتا ئيستەش بەشيكى بەنرخ لە گەنجينەى ئەدەبى كوردى سەدە ناوەنجيەكان نەدەزانرا(كەمال مەزھەر.٢٢٣).

سەردەمى مىرنشىنەكان جىگە لە ئاخافتن و ھەندىك شىعر نەبىت كە بە زمانى كوردى بوون، ئەگەر نا بە پەخشان نوسىن باو نەبووە، يەكەمىن كەسىك كە بە پەخشان نوسىبىتى دەگەرىتەوە بۆ نىوەى دووەمى سەدەى نۆزدە ،كە (مەلا مەحمودى بايەزىدى) بووە و (عادات و رسومەتنامەى ئەكراديە)ى بە پەخشان نوسىوە،كە دەلالەت لە ھۆشىارى و لىزانى مەلا مەحمودى بايەزىدى دەكات،كە لە لايەن د.شوكريە رەسول وەرگىردراوەتە سەر



مهلا مهحمودی بایهزیدی له(عادات و رسومهتنامهی ئهکرادیه)دا به شانازییهوه ئهوه دهگێـ پێتهوه که کـورد بێزیــان نــایه به زمــانی تــورکی کتێـب و دانراوهکـانی خۆیــان بنوسن،دهڵێ:

(د نيّف ئەكراداندا مەكتوب و كاغەزيّد وان فارسى العبارە دىن،خووندنا توركى و زمانى تركى كيّم دزانن،كتيّبيّد زمانى تركى ل نىك وان موعتەبەر نيىنن )پ.ليّرخ رۆژھەلاتناسى رووس سەدەى ١٩مەدەئى:( كورد لە نامە گۆرينەوەى نيّو خۆياندا زمانى فارسى بەكارديّنن)(فەرهاد پيربالّ:٨٣)،ئەمەش ئەوە دەگەيەنيّت كە(خەئكى كورد تەنانەت مىرەكانىش لە رقى ستەمى تورك نەيانويستوە بە توركى بنوسن،ئەم دياردەيەش ھەر لە زەمانى شەرەفخانى بەتلىسى يەوە،واتە لە سەدەى شازدەھەمەوە ھەبوو،ئەوانەيە پيّستريش زەمانى شەرەفخانى بەتلىسى يەوە،اتە لە سەدەى شازدەھەمەوە ھەبوو،ئەوانەيە پيّستريش پيتشوو)،چونكە مىر شەرەفخان شەرەفنامەكەى بە فارسى نووسيوە نەك بە توركى)(سەرچاوەى پيتشوو)،چونكە تورك لە فەرھەنگى رۆشىنبىرى كورديدا رەمىزى زولام و زۆر و درنىدەيى و ستەم بووە،ئەم رقە لە بۆشاييەوە نەخولقاوە،بەئكو لە ئاكامى ئەزمونىكى دورو دريّدى ئەو مىرىشىنايە كە ھەم تورك بۆتە ھۆكارى سەرەكى رووخانيان و ھەمىش خىرنەدىيەر

هەروەها مەلا مەحمودى بايەزىدى يەكەم روناكبىرى كورد (شەرەفنامە)ى وەرگىزاوەتە سەر زمانى كوردى ،ئە دەوروبەرى ١٥٨ يا ١٩٥٩ لەو كارەى بۆتەوە،كە ژابا يەكسەر ناردوويە بۆ پىتەربوگ،ئەم كارە بەنرخە بە دەستوخەتى بايەزىدى خۆى ئىستە وا ئە كتىبخانەى گشتى سەئتىگۆڭ شىدرىن ئە شارى ئىنىنگراد پارىزراوە(محەمەد سائح، ١٣٥٠)، بايەزىدى خۆى شەرەفنامەى زۆر بەرز نرخاندووە ،ئەبەر پر بايەخيى وەريگىزاوەتە سەر زمانى كوردى،دوو جاريش وەرگىردراوەتە سەر زمانى عەرەبى، ئە لايەن محەمەد عەلى عەونى و مەلا بايەزىدى خۆى شەرەفنامەى زۆر بەرز نرخاندووە ،ئەبەر پر بايەخيى وەريگىزاوەتە سەر زمانى خوردى،دوو جاريش وەرگىردراوەتە سەر زمانى عەرەبى، ئە لايەن محەمەد عەلى عەونى و مەلا بويدىيرو، كە زمانى نوسين و كتىنب بووە ئەو سەردەمەدا،بەلام مىزوى قۆناغىكى گرىكى ئە ھەقتان رزگاركردووە،شەرەفخانى بدلىسى (١٦٠٥-١١٠) شەرەفنامەى بە زمانى فارسى ئە ھەقتان رزگاركردووە، شەرەفخانى بەئىسەر زەۋ دىكى بەو بۆشايى كردووە ،كە كورد تاقە ئە ھەقتان رزگاركردووە، شەرەفخانى ئەنوسرابىتەوە،بۆيە بريارىداوە ئە سەرەتاى ئىسلام تا مىللەت بوون ئەو ناوچەيە كە مىزوويان نەنوسرابىتەوە،بۆيە برياريداوە ئە سەرەتاى ئىسلام تا مەرەدەمى خۆى بخاتە دووتوينى كتىنىكەر و تىدا بايەخى بە ژيانى مىرە كوردەكان و مىزوەكى بەرزەنى ئىسرە دەزويەر ئەيرىتەرويان ئەنوسرابىتەرە،بەلام مىزوى قەنايى مەردەكى ئىسلام تا ئەھەردەمى خۆى بخاتە دووتوينى كتىنىكە مەزور دىكى بە زيارىداوە ئە سەرەتاى ئىسلام تا سەردەمى خۆى بەرە تەنياوتەنيا ئەنوسرابىتەو،بۆيە بريارىداوە ئە سەرەتاى ئىسلام تا ئىزوەكىيانى داوە،ھەۋار موكريانى ئە پىشەكى وەرگىرانەكەيدا رۆلى مەرز دەنرخىنىيە وەدەئىي: (ھەبوە و نەبوە تەنياوتەنيا شەرەغانىكە ئە دەروزەمانىكا ھەئكەوتوە رەي بەرزەمىرەيى ئەرەرەيى ئەرەيەرە بە بىرە ياوى ئىزەرە يەرە يەرەرەرە دەنيەرە مەرمەنى ئەرەنىيەتەرە بە بەر بەرەرەيە دەنرەيەرە بەرە يەرەرەي ئە بەيرە يەرەرە بە بە يەرزوى يەنى يەرە يە يەر مىزودەمىنى ئەرەرە بە بەرە دەنى دەيمەن بىيىتوە،تىكى خەستون و بە يىكى



توانا و بەش بە حالّى خۆى ھىچ دريّغى نەكردووە،بەلام بە زمانيّى نوسيويەتى كە ھاوزمانەكانى تى ناگەن،بريا بە كوردى بوايە،خۆزيا كوردىش تيّى بگەيشتايە) (ھەژار موكريانى،١٩٧٢: ١٠)، ھەروەھا (محەمەدئەمىين زەكى رەخنەى لە شەرەفخانى بدليسى گرتووە بەوەى شەرەفنامەى بە زمانى فارسى نوسيومو ھىچ پاساويّكى بۆ ئەم كارەى نەبووە ،چونكە كتيّبەكەى ميتروى نەتەومىي مىللەتى كوردە پيش ھەر مىللەتيّكى تر) (محەمەد ئەمىيىن زەكىمى مىيتروى نەتەومىي مىللەتى كوردە پيش ھەر مىللەتيّكى تر) (محەمەد ئەمىيىن زەكىمى مىيتروى نەتەومىي مىللەتى كوردە پيش ھەر مىللەتيكى تر) (محەمەد ئەمىيىن زەكىمىيىن زەكىمەر بەرى، ئەرەن، ئەسەرەن ئەمودى ئەمىيىن زەكىمىيى زەلەكىيىن بەم مەرەبى،توركى،فارسى،فەرەنسى دەزانى،ھەموو ئەم زمانىانەش لە كوردى بلاوتىرن ،نوسىي بەم زمانانە ناودەنكى باشترى دەھينا،بەلام نوسەر ريتكەى ئەحمەدى خانى و مەلاى جزيرى گرت ھەندىن لە ھاورىياتەردى يەتەومكەي بۆ كورد بنوسيت، تەنانەت وەك خۆى ئاماژەى پيداوە و دەلى ھەندىن لە ھاورىيانى ئەتەومكەي بۆ كورد بنوسيت، تەنانەت وەك خۆى ئاماۋەى پيداوە و دەلى بنوسم،بەلام مىن نەمكىرد،ئەگەر بەكىردايە كەرد نوسيەكانى بە بەرمانى عەرەبى يا توركى بىزەسمانى كەرتى كەرتى مەردىيە ئەرەيان دەكىرە ئەيلار بەم ئەدى ئەيەرەن يە ئەردى يەتىرى گەرت مەندىن لە ھاورىكى ئەتەرەمكەي بۇ كەرد بىنوسىتە، ئەئەنە بەن بەرەن يەر ئەلىرە مەندى ئەيسەر،بەلام مەن نەمكىرد،ئەگەر بەكەردايە كەريىيەيەن بەي نەسەريىكى بىزەرمەرى ئەتەرەرە كەردىكەن كەتەيەكەن بەت ئەيىتەرەي بەت ئەتى ئەرەرى يا تەررى مەندىتى بەرمەرى ئەتەرەرە ئەتەرەرەكەي خۆى) (مەمەمەدئەمىيا زەكىرەر)

دوای چەندىن رووداو «بارودۆخەكە بۆ مىر شەرەف جێگىربوو،بە ئاراستەی بلاوكردنەوەى دادپەروەرى و خۆشگوزەرانى ھەنگاوى نا ،لە باكورى مىرىشىنەكە و له سامانى خۆى (مەدرەسا سور)ى دروست كرد،ئەم قوتابخانەيە ژورى بۆ مامۆستا و قوتابى تيدابوو،مامۆستاى بەھرەدار لە زانست و ھونەرە ھەمەجۆرەكان وانەيان تيدا دەوتەوە ،شەرەفخانى بدلىسى ستايشى (مىر شەرەف)يكردوومو دەلۆخىكەسىنكى دەست و دۆ و دەروون پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگوتى تازەى لە شارى جزير سازداوه پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگەتوتى تازەى لە شارى جزير سازداوه پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگەرەتى تازەى لە شارى جزير سازداوه پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگەرەتى تازەى لە شارى جزير سازداوه پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگەرەتى تازەى لە شارى جزير سازداوه پاكە،فەقتى و مەلاى زۆر خۆش دەوينى،زۆر مەدرەسە و مزگەرەتى تازەى لە شارى جزير سازداوه نەمانى خۆشى مۇرقەن مەرەسانە مۇرگەرەتى سورى پى دەلىزى،ئە پەناى شورەى شارەومو كەرەتۆتە لاى رۆژئاواكەى،مەوقوفەجاتىكى زۆر و پر داھاتى بۆ ئەو مەزگەرەتە داناوە،كە لە پاش نەمانى خۆشى مۇرگەرەت ھەر لە برەرەدا بى و ھەر خەقى و مەلاى تىدا بى، زەقەنگى ئامازەى بەرە داوە كە شاعىرى ناودار مەلاى جزيرى (١٩٢٧\_١٩٢٠) يەكىنكى بورە لە مامۆستاكانى ئەم بەرە داوە كە شاعىرى ناودار مەلاى جزيرى (١٩٢ەمرە مەرە نورسيوه(أحمد بى الملا محمد ،دت ،١٩٢)

خەف وان رەشاندن دل خەدەنگ

تەشبيھى تيرين خان شەرەف

تەنانەت گەلىك ئىجازەى مەلايەتىشى بەخشىوە،(مەدرەسەى سۆر گەورەترىن ئەو نۆ مەدرەسەيە بووە كە لەو سەردەمەدا لە مـزگەوتە بەناوبانگەكانى ئەو شـارەدا بوون)(مـارف خەزنەدار،ب۲: ۲۹۱)،ئـارامگەى مەلاى جزيـرى لە شـارى جزيـرە و لە مەدرەسـەى سـۆرە و لە ھەندىكك لە شىعرەكانى ئاماژە و باسكردن و ستايشى مىرنشىنى بۆتان بەدىدەكرىت،وەك:



گوٽێ باغێ ئيرەمى بوھتانم شەبچراغێ شەبێ كوردستانم

به تايبهتی که ديالۆگی لهگهڵ ميری بۆتان(مير عيمادمدينی جزيری)نوسيوه، له کاتێکدا(ههر خودی عيمادمدين که فهرمانړموای ميرنشينهکه بووه له نێوان ١٦٣٤\_١٦٣٩ دا و کهسايهتيهکی ئازا و دلێر بووه،شاعيريش بووه له ههمان کاتدا ، نامهی شيعری لهگهڵ جزيری ههبووه)(أحمد بن الملاه٨٩٥)، کهلێنێکی گرنگی له مێژوی ئهدهبی کوردی پرکردۆتهوه،له کۆتاييهکهی دهڵێت:

> د بهحرا قولزوما ميران ب غموواسی گوههر چينم د بهحسا شهرح و تهفسيران تو دهريايان وه نابينم ژ مير و بهگلهر و چيران

غولامێ مير عيمادينم......(ديوانی جزيری)

د.مارف لهم بارەيەوە دەلىّى:ئەوەى بە ناوى ميرەوە وتراوە،ھەر شىۆازى مەلاى جزيرى پێوە ديارەئمەگەر مير شاعير بوايە و بەديدەكرا،مەسەلەكە ھەر چۆنى بىخ،ئەم ديالۆگە شيعرييە لە بەرھەمە جوان و رەنگىنەكانى ئەدەبى كۆنى كوردييە(مارف خەزنەدار،ب۲: ۳٤٩).

ئمو قوتابخانانهى له جەزيرە له سەردەمى ميرنشينى بۆتان دروستكراون بريتين له :قوتابخانەى مير ئابدال،سەرى مەيدانى،پراياغا،مەسحەفى پەش،سەرى سورى(جلادت بدرخان،١٩٩٨: ٩٧\_٩٨)،مير بەدرخان زۆر ھانى بەدەستەينانى زانستى دەدا و ئارەزوى ئەوە بوو خەلكان زانستە جۆراوجۆرەكان بەدەست بينن ،چەشنى ميرەكانى تر چەندىن قوتابخانەى دروستكرد،بيرى لەوە دەكردەوە خويندن بباتە دەرەوەى حوجرەى مزگەوتەكان،خۆيشى قوتابى ھەبووە(صلاح ھرورى، ٢٨٠) ،

(شـوێنێکی وهکـو بايهزيـد مزگهوتـی گهورمو جـێگهی خوێنـدنی بهرچـاوی لـێ بـووه،ئهحمهدی خـانی[١٦٠٠\_١٦٠٧] له يهکـێ لهو مزگهوتـانه که مزگهوتـی مـرادييه بـوو خراوهته بهر خوێنـدن)(مارف خهزنهدار،ب ٢، ٢٠١٠: ٣٦٧)دواتـر خۆيشی وانهی به مندالانی کورد وتــۆتهوه و ئهمه وايکـردووه ههسـت به بۆشـاييهک له رۆشــنبيری فێربـوون دا بکـات و فهرههنگی (نوبهار)بۆ زارۆکان به عهرهبی و کوردی به مهبهستی فێربـوونی زمـانی عهرهبی بنوسێت.

خــانی ههســتی بهو بۆشــاييه كــردووه كه نهبــونی كتێـب به زمــانی كــوردی دروسـتيكردووه،كه ئهوپهړی ههسـتكردنه به بههـای كتێـب و نوسـين بـۆ سـهركهوتنی ههر ميللهتێك،بۆيه دهڵێ:



# ئەنواعى ميلەل خودان ڪتێبن ڪرمانج تەنێ د بێ حسێبن

خانی له سایهی مهم و زیـن دا ئـهم پـرسـه و هۆكارەكـانی دروسـتبونی ئـهم پـرسهیشـی له زۆر شوێندا وروژاندووه

> بينا ڤه روحا مەلێ جزيرى پێ حەى بكرا عەلى حەريرى كەيفەك وە بدا فەقيھێ تەيران حەتتا ب ئەبەد بمايە حەيران

كەواتە ئەم سـيانە ناوبـانگێكى زۆريـان ھەبـوومو ھاوشـانى يەكترين،ھەرومھـا خـانى ئە باسكردنى دوژمنانى كورددا دەڭى:

> ئەڭ رۆم و عەجەم بوان حەسارن كرمانج ھەمى لە چار كەنارن

شاعير (ئيسماعيل بايەزيدى)يش لە قەرنى يانزەمىندا ژياومو لە موقەلليدينى (ئەحمەدى خانى)يە ،(نەفەحاتى گوڵ)شاە ئەسەرێكى ئەدەبيە(محەمەدئەمين زەكى،١٩٨)،و (شەريف خانى جۆلەمێرگى)ش كەيەكى لە ئومەراى (بتليس)بوو كە قەرنى دوانزەمينى بۆ پر كردووينەوە،بە كرمانجى و فارسى زۆر ئەشعار و غەزەلياتى ھەيە(محەمەدئەمين زەكى:١٩٩).

(هەســتى نەتەوەيــى ئەو رۆژگــارەدا بـــۆتە هــۆى بە كــورديكردنى رۆشــنبيرى و خويــَـدەوارى بە لاى مەلاى بــاتەيى[١٧٦٠\_١٦٧٠] ئەمە پــيٚچەوانەى ئەوە نەبــوو زمــانى رەســمى ئايينى ئيسلام عەرەبى بێ) ( مارف خەزنەدار،ب٢: ٤٨٥)

كلتورى ئەدەبى مىرنشىنى بۆتان وايكرد پێگەيەكى ديارى لە زۆربەى چالاكىيە مىللى و نەتەوايەتيەكان ھەبێت،مىر و كارەكانيان و قەلا و قەسىر و....ھتىد،ئەمانە لە گۆرانى و داستان و ئەفسانە مىللىيەكان رەنگى دابۆوە،تا گەيشتە پىلەيەك ناوى مىرەكانى پەيوەست بىوون بە حىكايەتى مىللىى و گۆرانى مىزويى و تەنانەت ئەفسانەكانىش،قەگىرەكان چەندىن چىرۆك و گۆرانى مىللىيان لە بارەيانەوە ھەلچنى (عبدالفتاح على، ١٩٨٨ :١٣٠)،



توركەكان ئەوەندەيان ئارەزوو كردووە كە كورد بە نەزان و نەخويندەواريى بمينىنەومو تينەگەيشتوو بىن ،كە ئەو جيڭايانەى كە توركى لىخ ساكىنە،لە ناحيە و لە ديەاتيشيا مەكتەبيان لىخ كردووەتەوە،لەو جيڭايانەى كە بە كوردستان ئەژميردرين،نەوەك لە ديەات و ناحيە،لە قەزاكانيش مەكتەبىخ كە كەلكى بىخ،نەيانكردووە،بۆ خاترى كورد دائىيمەن بە نەزان و كويريى بمينىنەوە و ئەسيىرى زوللم و غەددارى ئەوان بن (فەرهاد پيربال ١٠٠٠)،سەرەتا كورد بە دەستى تورك و عەجەم ،دواتر عەرەبيشى ھاتۆتە سەر ،كورد له چەندىين لاوە بەرەنگارى لە خۆيى و زمان و ناسىنامەكەى كە ھەميشە لە ژير مەترسىدا بورە،كردووە،ھەردەم تروسكارى ئە خۆيى و زمان و داسىنامەكە كە ھەميشە ئە ئۇير مەترسىدا چەندىين لاوە بەرەنگارى ئە خۆيى و زمان و داسىنامەكە كە ھەميشە ئە ئۇير مەترسىدا چەندىين لارە بەرەنگارى ئە خۆيى و زمان و داسىنامەكە كە ھەميشە ئە ئۇير مەترسىدا

> لانەواز و بێڪەس ومەزڵوومن ئێستە قەومى كورد گا بە دەستى توركەكان گا بە دەستى ئێرانەوە

ئەمرۆ با وابى بەلام رۆژى ئەبى ئەولادى كورد

دیننهوه مهیدان به عیلم و سهنعهت و عیرفانهوه......(دیوانی نهحمهد موختاری جاف،۲۰۱۹ : ۱۸۲)

كەواتە(حـوجرە بـۆ كـورد وەك كۆلـۆمبس دەركەوت،ناسـنامەى كوردبـوون\_ى دۆزيەوە:ولاتـى لە دوو بەشـەوە كـردە يەك،ئـايينى لە دووەوە كـردە يەك،نووسـينەكانى تەرەمـاخى ،مەلا باتەيى،حوسـيّنى قـازى،ئەمين فەيــزى بەللـگەى حاشـا ھەلنەگـرن لە دروستكردنى كەسيّتى كوردى)(سەلام ناوخۆش،٢٠١٩: ٤).

له مزگهوتى گەورەى ئىامەد ھەشىتا حەلىقەى خوينىدن لە يەك كاتىدا ھەبوو،سەربارى قوتابخانەى تر،كە جەخت لەسەر زانستە ئاينيەكان دەكاتەوە،قوتابخانە لە (وان)و(ماردين)و(بىدليس)ھەبووە،لەپال كتيبخانەى فىراوان و دەولامەمەنىد لە كوردستان ھەبوون،وەك:كتيبخانەى ئامەد و بىدليس و ئەوانى ديكە(ئەوليا چەلەبى:٢٨٢\_٢٨٢)، ئەمە نيشانەى ئەوەيە كە كورد لە بنەرەتدا مىللەتيكى تامەزرۆى خويندن و فيربوون بوون ،بەلام ژينگە و بارودۆخ زۆربەى كات لە بەرژەوەندى كوردا نەبوون.

ئەھلى بابان گريە كەن بۆ خانەدان و ئاغەتان

نيمى مەحبوس،نيمى مەقتوول،نيمى مەنفى سالم كران درووستبوونى ئەم ميرنشينە دەگەرينتەوە بۆ سەدەى شانزەھەم و ھەولامكانى مير (پيربوداق)،ھەر لە گوندى دارەشمانەوە تا دەوروبەرى كەركوكى دەگرتەوە،قۆناغى دواتر بە دەستوەردانى عوسمانى و ئيرانيەكان لە كاروبارى ميرنشين و ململانى لە پيناو دەسەلات لە



نێوان میرهکاندا دەناسرا،بەلام رۆڵی میرنشینهکه جارێکی تـر له سـهدهی حهقدههم و تايبهتتر دوای سوڵتان مـحهمهدی چـوارمم(۸۱۲۸\_۱۳۱۸ز)که قهلاچوالانی بهخشیه یهکێک له نهوهکانی بنهماللهی بابانیهکان بوژایهوه،قهلاچوالان وهکو پایتهختی میرنشینی بابان تـا نێوان سالانی ۱۳۰۰\_۱۸۸۶ز مایهوه،تا ئیبراهیم پاشا شاری سلێمانی درووست کرد و ناوهندی پایتهختهکهی له سالی ۱۸۷۶ز گواستهوه بـو سلێمانی ،به پێی سـهرچاوه مێژووییهکان گهیشته لـوتکهی سـهرکهوتن و پێشـرهوی له سـهردهمی میـر عهبـدولرهحمان پاشـا که هیواخواز بـوو حکومهتیکی سـهربهخو درووست بکات و ههمیشه له پێناو ئهمهدا همولی دمدا،عهبـدولرهحمان پاشـا بهناوبانـگ بـوو به گرنگی دانـی زۆری به زانست و زانـا و قوتابخانه،ههروهک چون به زوهد و ئایین پهرومری وهسفدهکرا(عبدالقادر ابن رستم،۱۳۰۶: ۱۶۲).

میره کوردهکان له چوارچێوهی میرنشینهکانیاندا گرنگییان به فێربوون داوه ، میرهکانی بابان بایهخێکی زۆریان به قوتابخانه و کتێبخانهکان داوه،(عهبدولرهحمان پاشای بابان که شهش جار فهرمانرهوایی وهرگرتووه،زانا و شهیدایهکی زانست و زانایان بووه،مامۆستایهکی سهرکهوتوو بووه و بۆ چهندین ساڵ پیشهی مامۆستایهتی کردووه) (محهمهدئهمین زکی، ۱۹۵۱ :۱۳۱۱)

عهبدولرەحمان پاشا خزمەتى شەرىعەتى دەكرد،زانايانى خۆش دەويست و رێزى پياوچاكانى دەگرت ،دوو مزگەوتى گەورەى لە سليمانى دروست كرد،كە نيشانەى پابەندبونى بوو بە ئايين ،و ئەم دوو مازگەوتەش پاريزگاريان لە ئاوەدانكردنەوە كرد،ئيبراھيم پاشا سليمانى دروست كرد و عەبدولرەحمان پاشاش ئاوەدانى كردەوە(حسين ناظم بيگ:٢٨٥\_٢٦٦)،لە ئاكامدا ھەر خۆى دروستكردنى مزگەوت ،واتە لە پاليشيدا خويندن و دابينكردنى شوينيك بۆ زانست و مەعرىفە ،ئەگەرچى زياترى مەعرىفەى ئايينى بووە،بەلام زمان و ئەدەبيش خۆيان لە نيّو ئەو مەعرىفەيدا دەدۆزىيەوە.

پێـوانهی فێربـوون و خوێنـدمواری پهيومست بـووه به ژمـاره و قهبـاره و شـوێنی مزگهوتهکان ،(مزگهوتهکانی شـار و نـاوچه له لايهن پاشـاکانی بابـانهوه سهرپهرشـتی دهکران و له خهزێنهی میرنشین ههرچی پێویست بوایه پێيان دهبهخشـرا)(مارف خهزنهدار،۲۰۱۰ ،ب۳: ۳۰)،

بۆ ئەم مەبەستە لە رۆژگارانى ھەر لە مێژينەوە وا باو بووە،فێركردن وبارھێنان لە (حوجره) لاى مەلا گەورە گەورەكان بەدى دەھات ،بەمجۆرە :گەنجان و لاوانى دە دوانزە سالانە،كەمتر يان بەتەمەنتر دەچونە فەقىيەتى و لە حوجران لاى مەلا و مامۆستاى مودمريسى شار و ئاوايى خەريكى خويندن و نوسين و بەدەستەينانى زانست ئەبوون(محەمەد سالاح،١٣٦٤: ٢٢١



بەڭگەنامەيەكى سلێمان پاشا (١٧٦٤كۆچى دوايى كردووە)ئەوە دەردەخات كە چەنىد بايەخى بە قوتابى و مامۆستاوقوتابخانە لە مىرنشىنى بابان داوە(قوتابخانەكانى قهڵاچــواڵان و مامۆســتا و قوتــابی و مــزگهوت و ميوانخــانه و بــانگخواز و وەرگێــر و قوتابخــانهی گــوڵعهنبهر و مامۆســتا و قوتــابی ،...،و قوتابخانهکــانی کــۆيه و ههولێــر و ڪردوون)(الخـال،د.ت:١٨)،بهڵام بـوونی ڪوردسـتان به گۆرەپـانی شـهر و ململانــێ له نێـوان عوسـمانی و سـهفهوییهکاندا کـاریگهریی لهسـهر پێـڕهوی خوێنـدن و فێربـوون لهم نـاوچهیـهدا ههبووه، کهچی میرنشینی بابان له پالْپشتیکردنی زانست و زانیاری و زانا و دانایان دریّغی نه ڪردووه، به لُگهي ئهمهش بووني ئهم ههموو مزگهوته ناودارانهي له سليّمانيدا بهديده ڪرا ئەمين،عەبولرەحمان پاشا[نالى لەم مزگەوتەدا حوجرەيەكى ھەبووە تا ئەو كاتەى سلێمانى جێهێشتووه]،ههمزاغا،عبدالرحمن پاشا[ئهمرۆ به مزگهوتی شێخ بابه عهلی ناسراوه و سهید عبدالكريم بەرزنجى دەرسى وتۆتەوە،مەولانا خاليد و موفتى زەھاوى\_ش دەرسيان وتۆتەوە]، مزگەوتـى عەزيزاغـا،مزگەوتى قاميشـان،مزگەوتى بـن تەبەق،خانەقـاى مەولانـا خاليـد)(عمر عبدالرحيم،١٩٨٥: ١٠٦)،خـۆى له خۆيـدا بـوونى مـزگەوت لەو سـەردەمەدا واتە بـوونى فەقــێ و قوتابی له ههمان کاتدا ، گهرچی ئامانج لایهنه ئایینیهکه بوبێت به پلهی یهکهم بهڵام له كۆتاييدا بەدەستەينانى زانست و مەعريفە بووە.

له قوتابخانه ئايينيهكاندا قوتابى قۆناغهكانى(سوخته،فەقىخ،موستەعيد)دەبرى ،تا پلەى مەلايەتى بەدەستدەھىنا،(كورد زۆر سودى لەم قوتابخانە ئايينيانە وەرگرتووە،قوتابيان وانەيان لەبارەى زمانەكانى عەرەبى و فارسى وەرگرتووە،گرنگتر لەمەش فىرى شىعرى كوردى و ئەدەبياتى كوردى و شىعرى حەماسى دەبوون،دەبووە مايەى ووروژاندنى ھۆشيارى نەتەوايەتى( مارتن فان،١٩٩٨: ١٤)، دواى برينى ئەم قۆناغانەش ھەردەم رىلى دوور و پر زەحمەتيان بريوە بۆ بەدەستەينانى زانيارى زياتر و فىربوونى چرتر،ئەوەتا (نالى)بۆ تەواوكردنى خويندن روو دەكاتە سىلىمانى،لە مزگەوتى سەيد حەسەن لەلاى زاناى بەناوبانىگ مەلا عەبدوللاى رەش خويندنى تەواو دەكا و ئىجازەى دوازدە عىلمى وەردەگرى و ئاموشۇى خانەقا دەكا،كە

نالی له ژیانیدا دوو رێچکهی گرتووه،یهکێ عیلم ،یهکێ ئهدهبیات ئیتر گوێی به هیچی تر نهداوه و لهلایهکی تریشهوه شانازی بهوه کردووه که کوردمو به کوردی شیعری وتووه ،وهک چۆن شیعری به فارسی و عهرهبیش ووتوه(محهمهد سالخ٣٢٤):

فارس و ڪورڊ و عەرەب ھەرسێم بە دەفتەر گرتووە

نالى ئەمرۆ سێ مولكە ديوانى ھەيە (ديوانى نالى: ٥٧٧ )



لموانەيە وەكو نەريتى ئەو سەردەمە(نائى)ش ھەندى شويدى كوردستان گەرابى بۆ خويدىدن،بەلام بە مەلايى ئە مزگەوتى سەيد حەسەن ھەتا دوارۆژى ژيانى ئە سايمانى ئە حوجرەى ئەو مزگەوتە بووە و ژووريكى تايبەتى خۆى ھەبووە،پاش ئەو نەگبەتييەى بەسەر بابانەكانىدا ھات ئە سايمانى دەرچوو و نەگەرايەوە(مارف خەزنەدار،٢٠١٠، ٣٠: ٢٤)،ھەر بە حەسرەتى نەمانى مىرنشينى بابان و ستەمى توركە عوسمانلييەكان ناتوانى بەرەو سايمانى بىگەريتەوە،ناچار دەچيتە ئەستەنبول لاى ئەحمەد پاشاى بابان و ئە خاكى غەريبيى سەرى دەنيتەوە،ھەمىشە سۆز و تاسەى بۆ ئەو رۆژانە بوو، بۆيە ئە چامەكەى ئاماژە بۆ ئەو حوجرەيەى خويندىنى دەكات ،كە متوى ببوو ،دەئى:

واصيل بكه عهبيرى سهلامم به حوجرهكهم

چیی ماوه چیی نهماوه له ههیوان و تاق و ژوور؟... (دیوانی نالی: ۱۹۰)

له وهلامی ههموو ئهو پرسیاره پر له سۆزانهی نالی ،سالم(۱۸۰۰\_۱۸۲۹) له چامه دریَژهکهیدا سهرباری باسکردنی شهری دهسهلاتی عوسمانی و کورده بابانهکان ،به ووردیش وهلامی پر له سۆزی ههموو پرسه گرنگهکانی نالی دهداتهوهو دهلّی:

لهوسايهوه كه حاكمي (بابان)بهدهركران

نەيديوە كەس ئە چيەرەيى كەس جەوھەرى ھونەر .....

> جێى توركەكانى رۆمە دەر و ژوورى خانەقا غافڵ ھەموو لە جايى موريدانى با خەبەر سارێكە پڕ لە زوڵم و مەكانێكە پڕ لە شين جايێكە پڕ لە شۆر و وڵاتێكە پڕ لە شەڕ

دڵ نايهڵێ بڵێم چييه سامانی حوجرهڪهت ههر تاری عهنڪهبووته حيجابی بيرون و دمر

تو خودا بلّێ به حەزرەتى نالى : دەخيلى بم بەم نە*و*عە قەت نەكا بە سولەيمانييا گوزەر (سالم) سيفەت لە بێ كەسييا با نەبێ ھيلاك

مـن ڪردم ئـەو نـەڪا لـه غـەمـا خـوێنى خـۆى ھەدەر....(ديـوانى سـالم،٢٠١٥ ب١ : ٣٣٣\_ و لاپـەرەكانى تر ).

تەنانەت بنەماللەى سالم لە سايەى دەسەلات و لە پال بابانەكاندا خاوەن پلە و پايە و دەسترۆيشتووبون،لە ھۆنراوەكانىدا ئەوە بەدىدەكرىّت،كە ولاتەكەى خۆى زۆر خۆشويستوە



و به دڵ و به دەروون عاشقى بووە،بەڵام له لايەك به هۆى بارى نالەبارى ناو ميرنشينەكە و دووبەرەكى بەردەوامى بابانەكان لە ناو خۆياندا،ئە لايەكى ديكە بە هۆى ئەوەى بەشيّكى خانەوادەكەيان لە ئيّران بوون،سالم بە ناچارى دووچارى كۆچ و رەو دوركەوتنەوە لە ولات بووە،كە ئەمە زۆر ئازارى پيّكەياندووە(عوسمان دەشتى:١٦)، ھەروەھا سالم ماتەمنامەى ھەموو بۆ ئازادى و سەربەستيى لەدەستچووى نەتەوەى كورد بووە كە ھۆى لەناوبردنى ميرنشينى بابان و رووخانى پايتەختە رەنگىنەكەى شارى سىليّمانى لە لايەن دەسـەلاتى توركى عوسمانيەوە بووە(فەرھاد پيربال،٢٠٢١)،بۆيە دەئىن:

> ئەلويداع ئەى مولكى بابان ئەلويدع ئەلويداع ئەى جانى جانان ئەلويداع موستەعيدم بۆ بيلادى رافيزى ئەلويداع ئەى ئەھلى ئيمان ئەلويداع وەك ئەسيرى توركمەن دەمبەن بە زۆر ئەلويداع ئەى شاھى خوبان ئەلويداع.......(ديوانى سالم،٢٠١٥: ٣٩٨\_ ٣٩٩)

ودک چـوّن مالْئَـاوایی له مـانگی ردمهزان ددکریّت،بهمشـیّودیه سـالم مالْئَـاوایی له میرنشینی بابان کردوود،لهوانهیه(سـالم) و بنهمالهکهیشـی قوربانی یهکیّک له بالهکانی ململانیّی نیّو بابانهکان دووچاری ئاواردیی بوبیّت،بهمشیّودیه ئاماژه به ئاواردبوونی خوّی له ئیّراندا دهکات و دهلّیْ:

به عەقلْ ئەو رۆژە پێم زانى دەفەوتى

که سالم عازیمی مولّکی عهجهم بوو...(دیوانی سالم:٦٤٠)

سالم چەنـدين قەسـيدە و شـيعرى نوسـيوە كە دەچێـتە خـانەى شـيعرى مێژوويـى، توانيـويەتى ھەنـدى لايەنـى مێژوويـى ميرنشـينى بابـان بخـاتە ڕوو،وەك:(شـين ولاوانـدنەوەى مەحمود بەگ،شەرى بابان و عوسمانيەكان،وەلامنامەكەى بۆ نالى)(عوسمان دەشتى:١٩).

ومڪو رۆشـنبيرى و ھەڵسـەنگاندنى رۆشـنبيرى سـەردممەكەى و شـانازيكردن ،سـالم ناوى كۆمەللاك شاعيرى ناودارى ھيّناومو دەلاى:

> له رۆژى ئيمتيحانا ديم بەرابەر روئيەتى مەعشووق كەمەر بەستەى ھونەر ھاتن لە تيپى عيشقبازانا له يەك لا(نالى و مەشوى)لە لايّى(سالم و كوردى) له ھەنگامەى ھونەر گەرمى تكاجۆبوون لە (مەولانا) له مەيدانى بەلاغەتدا بە سوارى مەركەبى مەزمون

به كوردى هەريەكە تازى سوارێ بوون له بابانا....(ديوانى سالم١٣١٠\_١٣٢)



سالم دەقیّکی ۱۱ بەیتی تەرخان دەکات بۆ عەبدولّلا پاشای بابان ،برای عەبدولرەحمان پاشای بابان و جەخت لەسەر ھاتنەوەی بۆ سلیّمانی دەکات و باسی چەندین قۆناغ و چۆنیەتی ھاتنەوەكەی دەكات و لە كۆتاييدا دەلْيّت:

پٽي وتم دوێ شهو له ڪونجي ميحنهتا واضيح سهروهش:

وا چراغی دوودمانی ئەھلی بابان ھاتەوە

ئەھلى دانش(حاتمى بخشش)بە ئەبجەد كەن حيساب

با نەڭيّن:كانى كەرەم كەى بوو بە بابان ھاتەوە...... (محەمەد عەلى،٢٠١٠: ١٠٠\_١٠٧)

ئەوەى جـێگەى سـەرنجە(نائى)ش چەشـنى سـائم (دواى ئەو ھەمـوو كارەسـاتانەى ميرانى بابان دڵ و دەم و قەڵەمى نايەێنى ئە گوڵى كاڵتر بە ميرانى بابان بڵێت و چ دوور و چ نزيك هـۆى رووخـان ناخـاتە ئەسـتۆى ميرانـى بابـان)(محەمەد عەلـى:١٤٧)،كە ئەم كارە بەرانـبەر ميـرى ميرنشـينەكانى تـريش نەبـۆتە مـايەى سەرنج،شـاعيرانى كورد ھەردەم ريـز و خۆشەويستى تايبەتيان بۆ ميرەكان ھەبووە.

له ههموو گرنگتر ئهومیه که ئهم زمانه ئهدمبییه یهکگرتووهی ئهمرۆ کورد پنی دهنووستی ،میراتی میرنشینی بایانه ،ههر له رۆژانی پهیدابوونی ئهم میرنشینهوه ،شینوهی خوارووی زمانی کوردی بووه زمانی رمسمی میرنشینهکه،بۆ یهکهم جار شاعیرانی کورد له کوردستانی خواروودا ، به زاراوهی ئهم ناوچهیه هه لبهستی نشتیمانیان بهسهر گهلی کورد و تیکۆشانی و میرنشینی بابان و ئامانجهکانیدا هه لدا ،شان بهشانی شیعره دلدارییکانیان ،شانازیان به پالهوانی کوردموه کردووه و بۆ رووخانی میرنشینی بابان فرمیسکیان رشتوه (مارف خهزنهدار،۱۹۲۷: ۳۱).

باشترين نموونەش غەزەلەكەى (نالى)يە (كە بۇ سليمان پاشاى بابانى وتومو رۆژى ومفاتى تيا ديارى كردومو پيرۆزبايى لە ئەحمەد پاشاى كورى كردومو سليمان پاشاى بابانى گەياندۆتە رادەى جەمشيد و شانازيى بەو سەردەمەوە كردوە كە ئەو تيا فەرمانرەوا بوه، ئەمەش تەنيا پەيوەندى دۆستى و خۆش ويستن و بە شانازييەوە باس كردنى فەرمانرەواى ولات لەو سەردەمەدا بە ولات ويستن ئەدريتە قەلەم،بينجگە ئەوە كە بايەخى ديارى كردنى تەئرىخىشى بىتەپال ،ئەومش خۆى شيوميەكە لە شيوەكانى شانازى كردن(عەبدولكەريمى مدرس،١٩٧٦: ٢٤).

لهم شيعرمدا مهدح و شانازيكردنه به ههردووكييان(سليّمان پاشا و ئهحمهد پاشا ،شاعير توانيويهتى ئهم دوو جهمسهره كۆبكاتهوه و شيعريّكيشى بۆ پاسهوانى تايبهتى پاشا له سوپاى ميرنشينى باباندا نوسيوه،كه ئهمين فهيزى له كتيّبى (ئهنجومهنى ئهديبانى كورد)كه له ساللى ١٩٢٠ بلاوبۆتهوه،دهلّىّ:ئهم تاقمه موممتازه عهسكهرى حكومهتى بابانه كه له زهمانى ئهحمهد پاشادا تهنزيم و تهنسيق كراون( مارف خهزنهدار،ب٣: ١٤٢)



مـحەمەد ئەمـين زەكـى لە باسـى مردنـى سـلێمان پاشـا و هاتنەسـەر تەختـى ئەحمەدبەگى گەورەدا ئەم شيعرەى شيوەن و پيرۆزبايى نالى بە نموونە هێناوەتەوە (محەمەد ئەمـين زەكـى،١٩٣١: ١٥٧)،ئەم كارەى ئەمـين زەكـى لەلايەكەوە پشت بە شـيعر بەسـتن بۆ ساغكردنەوەى مێژوو و لە لايەكى ترەوە سەلماندنى ئەو راستييەيە كە ئەم شيعرەى نالى بۆ ئەو مەبەستە نوسراوە و تەئريخەكەش سالى ١٢٥٤ دەكات (عزەدين مستەفا،١٩٨٨: ٢٠)،واتە شيعر و رۆشنبيرى نيۆ شيعر لە سايەى ميرنشينەكاندا بە گشتى و ميرنشينى بابان بە تايبەتى دوو جەمسەرى كاريگەريان ھەيە:يەكەميان خزمەت بە شيعر و شيّوازى نووسين لەو سەردەماندا دەكات، دووەميان :دەكرى لە پشت ھەندى دەقى شيعريى ميزژوى پاشا و مير و ھەندى لە رووداوە گرنگەكان بە ووردى بخويندرىتەوە.

(ئەحمەد پاشا چوارەمىن پاشاى مىرنشىنى بابان لە سالى ١٨٥٣سەرى لە پارىس داوە و مىــوانى رۆژھەلاتنــاس\_خۆدزكۆCHODZKO بووە،چەنــد باســيكى زمــانەوانى و چەنــد چىرۆكىكـى بە زمـانى كـوردى بــۆ خۆدزكـۆ نووسـيوە و لە ســالى ١٨٥٧ دا لە شــيّوەى نامىلكەيەكدا بلاوكراونەتەوە)(فەرھاد پىربال: ٩٩)،

عەلى بەردەشانى شاعيرى ميللى ،مێژوونوسى ڕاپەرينەكانى عەبدولرەحمانى پاشا بووە،بە شيعر رووداوەكانى دارشتووە،ئەم شاعيرە بە شيعرەكانى باسى ئازايى و قارەمانێتى ميرەكانى بابانيشى دەردەبرى(عزەدين مستەفا،١٩٧٣: ١٦)،باسى ئەورەحمان پاشا و شەرەكانى بە ھەڵبەست بلاوئەكردەومو ھەستى ميللى پێ ئەخرۆشان(عزەدين مستەفا.٣٨-٣٩).

(ســالم)(۱۸۰۰\_۱۸۲۹)یــش چەنــدین دەقــى كـاریگەرى بــۆ ئەم میرنشــینە نوســیوه ،گۆړانكارییەكانى سەردەمى میرنشین و دواى میرنشینى خستۆتە روو،دەللى:

لهو سالمهوه حاكمانى بهبه دەربەدەركران

نهيديوه كەس ئە چەھرەى كەس جەوھەرى ھونەر......(ديوانى سائم: ٣٣٣) ئە شيعرى دێرينـدا نـاو ھێنـانى تـورك بە واتاى(يـارى دڵڕەق)ھـاتووە و توركـانە بە واتاى (زاڵمانە،ستەمكارانە،بێبەزەييانە،دڵڕەقانە) (محەمەد نورى،٢٠٠٣: ٢٠٩\_٢١٢) ھەروەك سـائم دەڵێ:

```
مييانت بەستووە توركانە بۆ قەتلم لە مەستيدا
```

تەحەمول كە زەمانى با بېۆسم دەستى شمشىرت.....(ديوانى سالم:١٧٨)

يان وهڪ له دهقێڪی ڪوردی دا هاتووه:

دەٽێن زۆر توند و بەدخوو تورڪى يەڪجار مەست و بێباڪى

به توندی و مهستیی و بهدخوییتا دیاره له یارانی....(دیوانی کوردی:۹۹)



كورد له سـهردهمى دهسـهلاتى عوسـمانى هيّنـده زولّم و زۆريـان لهم دهسـهلاته بينيـوه ،بهجۆريّك كه هۆكـارى سـهرهكى رووخـانى ميرنشـينهكانيش ههر فروفيّلّى ئهم دهسـهلاته بووه ،

حالامتى سياسى له ميرنشينى بابان جيّگير نەبووە،بە ھۆى دەستتيّوەردانى بەردەوامى عەجەمەكان له كاروبارى ناوخۆييدا و چاندنى تۆوى دووبەرەكى له نيّوان بنەمالا ڧەرمانړەواكان،ھەر كاتيّك ميريّكى بەھيّز دەسەلاتى وەرگرتبيّت،ھەولايان داوە ميريّكى پركابەرى سەر بە خۆيانى بۆ بدۆزنەوە(لونگريك، ١٠١٠)،بەلام سەربارى ھەموو ئەو بارودۆخه سياسيە نالەبارە، لە كاتى ئەم ميرنشينەدا زمان و ئەدەبى كوردى پەرەى سەند،بەتايبەتى له كۆتايى سەدەى شانزەوە تاكو نيوەى يەكەمى سەدەى ھەژدە،دروستبونى قوتابخانەى شيعرى كۆتايى سەدەى شانزەوە تاكو نيوەى يەكەمى سەدەى ھەژدە،دروستبونى قوتابخانەى شيعرى مەلاسيكى كوردى كە نالى و كوردى،جگە لە ھەبوونى مەلا وەسمان كە ئەويش ھاوشانى ئەم شاعيرانە بووە،ئەمە و ھەلاكەوتنى(مەحوى) كە ئەويىش ريّچكەشكىزى بوو،توانى زمانى شيعرى سۆفيگەرى درووست بكات پەرە بە ئەدەبياتى كوردى بىدات،ھەر ئەو بىناغەى زمانەش بوو،كە تا ئىستا بەردەوامى ھەيە،فايەقى تاپۆ دەلى.

به مەعمورى كە مەشھورى جيھان بوو خاكى كوردستان

ههموو وێرانهيه ئێستا له زوڵم و ومحشهتى توركان.......(فهرهاد پيرباڵ٢٠٢١، ٢٢٢).

له ههڵبهستهكانی عهلی بهردهشانی و نالی و سالم و كوردی دا ئهوهمان بۆ دمردهكهوى كه ميرنشينی بابان تا چ رادميهك ههستى نهتهواييّتى بزواندووه و بلاوكردۆتهوه،نهك ههر له دل و دمروونى شاعيرهكاندا بهلّكه له ههست و ناخی ميللهتهكهش دا،ههتا ئهمرۆش ميللهتی كورد شانازی به دوازده سوارهی ميری بابانهوه دهكا(كاوس قهفتان،هماد: ۲۱)

ئەوەتا (نالى) كە(ياخىيەكى سەردەمەكەى خۆى بووە ،ھەر لە رەخنەگرتنى لە رەوشى ئايينى و كۆمەلايەتى و ووتنى شيعرى بێپەردە و ئەڤين و خۆشەويستى ئاشكرا ،تا دەگاتە گۆرىنى زمانى ئەدەب و شيعرى كوردى لە شێوەزارى گۆرانەوە بۆ شێوەزارى بابان،يان ناوچەى سلێمانى ،ھەروەھا زۆر شتى تازە و داھێنانى تر كە لاى شاعيرانى كلاسيكى پێش نالى و دواى (نالى)يش بە ماوەيەكى زۆر نەبووە)(سالاح،٢٠٢٢: ١٠٩)،بۆيە حاجى قادرى كۆيى بەمشێوەيە دەيناسێنێت:

شەھسوارى بەلاغەتى كوردان

يەكە تازى فەصاحەتى بابان......(ديوانى حاجى قادرى كۆيى:٢١٩) .

بۆ سەربەرزى نەتەومو بۆ نەمريى(نائى)يش ئەوەندە بەسە كە ئەگەڭ ئەو ھەموو فارسيزانى و عەرەبى و توركى زانينەيدا،پٽگاى شيعر وتنى بە كوردى گرتووەتەبەر و......قوتابخانەيەكى بۆ شيعرى كوردى داناوە، دەيانى وەك :كوردى و مەحوى و نارى و



بينخود و ئەديبانى تر دواى كەوتون و بەھرميان ئى ومرگرتووه )(مدرس ديوانى نائى ١٤٠)،كە بە قوتابخانەى شيعرى بابان ناسراومو جگە ئەوەى كە چەندين شاعيرى كورد رېنچكەى شيوازى نووسينى (نائى)يان گرت،دواتر قوتابخانەى شيعرى موكريانيش لاسايى ھەمان شيوازە نوسينيان كردەوە،كەومفايى وئەدەب و حەريق و ئەديب ئە پيشرموانى ئەم قوتابخانەيە بوون .

لهبهر ئهوهی بهر له نالی و سالم و بهر له چهرخی گهشی بابانهکان ،به زاراوهی سلیمانی شیعر نهوتراوه،تا ئهو سهردهمه شیعری کوردی له کوردستانی رۆژه لاتدا لهسهر کیشی پهنجهی خوّمالی و به زاراوهی(گورانی)و له کوردستانی روّژاوادا لهسهر کیّشی خوّمالیش و عهرهبیش و به زاراوهی کرمانجی سهروو بووه،شیعری کوردی لهسهر کیّشی عهرووزی عهرهبی و به زاراوهی سلیّمانی زادهی شارستانهتیی سهردهمی بابانهکان و دهستکردی نالی و سالم و پاش هاتوهکانی ئهوانه)(عبدالکریمی مدرس: ۲۰).

شیخ رمزای تالهبانی شاعیر له پارچهیه کی ۸ بهیتیدا ههموو شانازییه کانی به سلیمانی وه پایته ختی میرنشینی بابان تومار ده کات و دهلی:

> لەبىرم دى سلىلامانى كە دارولمولكى بابان بوو نەمەحكومى عەجەم،نەسوخرەكىلى ئالى عوسمان بوو لەبەر قاپى سەرا،سەفيان دەبەست شىلا و مەلا و زاھىد مەتافى كەعبە بۆ ئەربابى حاجەت ،گردى سەيوان لەبەر تابوورى عەسكەر رى نەبوو بۆ مەجلىسى پاشا

سهدای مۆزیقه و نهققاره تا ئهیوانی کهیوان بوو........(دیوانی شیّخ رهزا ۳۷۰ )

بەكارھێنانى دەستەواۋەى(لەبىرم دێ)وەكو كليلى كردنەوەى بىرەوەرىيەكانى و گەرانەوەى بۆ نێو رووداوەكان و وەسفكردنى سەربەخۆيى شارى سليّمانى لە كاتيّكدا(لەو سەدانەى مىرنشىنى بابانى تيّدا درووست بووە دوو ئيمپراتۆريەتى گەورە لە كايەدا بوون ،ھەردووكيشيان بە تيـ ژى لە پيّناوى دەستگىركردنى رۆۋھەلاتى نزيكدا ھەوليان دەدا،لە رۆۋھەلاتى نزيكيشدا كوردستان بە گشتى و مىرنشىنى بابان بە تايبەتى ،لە پيّشى پيّشەوە لەناوجەرگەى ئەم زۆرانبازيەدا بوو،....لەبەرئەوەى ئەم مىرنشىنە كەوتبورە نيّوان ئەم دوو ئىمپراتۆريەتەوە)(كاوس قەفتان،٥٨٠: ٩).

له بەيتەكانى دواتردا خۆزگە بۆ ئەو سەردەم و رۆژانەدا دەخوازىّت كە شكۆى بابـان لە گۆرەپانەكەدا بووە و دەلّىٰ:

> دريّغ بۆ ئەو زەمانە،ئەو دەمە،ئەو عەسرە، ئەو رۆژە كە مەيدانى جريدبازى ،لە دەورى كانى ئاسكان بوو

> > .....



قوبووری پړ له نووری ئالی بابان،پړ له ړهحمهت بێ که بارانی کهفی ئيحسانيان وهڪ ههوری نيسان بوو که عهبدولا پاشا لهشکری واليی سنهی شړ کرد

(رمزا) ئەو ومختە عومرى پٽنج و شەش توفلّى دەبستان بوو.....(ديوانى شٽخ رمزا)

له كاتيكدا شيخ رەزا وەكو شاعير هيچ كات نەك ستايشى كەسى نەكردووه ،بەلكو هەر كەس و لايەنيك شـتيكى نەشـياوى بەرانـبەر كردبيكت،جنيو بـارانى كردووه،ئەگەر برواى تەواوى بەو ووشە و دەستەواژانە نەبوبيكت ،كە ئاراستەى ئالى بابان و سەردەمى بابانى كردووه، ھەرگيز ئەم دەقەى بەرھەم نەدەھيكنا،بۆيە ئەم شيعرەى شكۆمەندى بابانەكان نيشان دەدات ئەمە لە لايەك و لەلايەكى تريشەوه شاعير وەك خۆى لە بەيتى كۆتايى ئاماژەى پيداوە ،تەمەنى لەو كاتانەدا لە نيدوان ه\_٢ ساليدا بووه،(ئەمە تاكە بەللىگەيەكە تەمەنى شەرەن بەر كەن يۇرون بكاتەوه)(تاقانە، دەبىرە يەراندى بايدا بووە، بەلكەيەكە تەمەنى شىيداوە، ئەمەنى لەر كۆتايى ئاماۋەى پيداوە ،تەمەنى لەر كۆتايى ئامارەي پيداوە، ئەمەنى لەر دۆرى بايانە دەدات ئەمەنى ئەر كاتەدا لە نيدوان هـ٢ سالمدا بووه،(ئەمە تاكە بەركى يەرىزى يەردى ئەردى ئەرىنەيە ئەرىدى بەردى بەردى بەناغەى دامەزراندى دام و دەسكايتكى گەردى سەردە يەردى سەريەخۆ)(كاوس قەفتان،۱۰)

له سـهردهمی (حـاجی قـادری كۆيی)يشـدا ههر ههمـان رۆم و عهجهم دهسـتيان بهسـهر خــاكی وولاتهكهيــدا گرتــووه و له نيّــوانی خۆيــان دابهش كردووه(ميران،شــارهزا،١٩٨٦: ۲۱)،حالهته دمروونييهكهی ناومومی دمخاته روو و دملّی:

> له مابهینی کلاو سوور و کلاو رمش پهریشانین دهبینه میسلی گای بهش

حـاجی بههــۆی نیشــانهیهکی کلتــووری ههردوو رۆم و عهجهمــی ناســاندووه،که کلاوسوور تورکه عوسمانیهکان و کلاو رهش ئیّرانییه قاجارییهکانن.

كاتى حاجى ئاورىكى ئە مىيللەتەكەى خىزى دەدايەوە ،دەيبىنى نەك بەرمو رزگارى دەچوو ،بەلكو ئەو مىرنشىنانەى كە ھەشىبوون، ئەناوچووبوون و حكومەتى مىرەكانى بابان و سىۆران و بادىنان و ئەمارەتەكانى كوردستانى سەروو، بەتەواوى ناوچەكانيان خرابوونە سەر دەولاەتى عوسمانى و بنەمالاەى بەدرخانيەكانيش تىكۆشانىكى گەرميان دەكرد بۆ دەستخستنى مافە نەتەوەييەكانى گەلى كورد(مەلا كەريم،١٩٦٠: ٢٠)، ئەمە ناخى حاجى ويران كردبوو ،بۆيە دەلىن:

> له رؤما كەوتە بەرچاوم كەسىنكى ھائىم و حەيران بە ھەيئەت تىي گەييم كوردە بە شىنوەي ئەھلى كوردستان

که چوومه خدمهتی پرسیم:برادهر خهڵکی کام جێگای؟ له کام لا هاتووی؟ گریا،گوتی:بابان،گوتم :بابان؟........(دیوانی حاجی:۹۱)



لهم دوو بهیتهی حاجی کۆی باری دمروونی کورد له سایهی میرنشینی بابان گهڵاڵه دمڪرێــت،بهومی خهڵڪـيش نهپهرژاومته ســهر خوێنــدن و فێربــوون، هێنــدمی ژيانيــان به کۆلهمهرگی بهرێڪردووه.

ميرەكانى بابان سەربارى ئەو ھەموو ئەرك و شەروشۆر و مىلملانێيە،بايەخيان بە ئەدەبيات داوە،جـگە ئە بايەخـدان بە خەت خۆشـى وخەڭكيان ناردووە بـۆ شـوێنى دوور كتێبێك يا دەستنوسێك بنوسنەوە،خەرجى كەسـەكەو ھاتوچۆيان بـۆ سـەرف دەكـرد تا كارەكەى ئەنجام دەدا،ئە كاتێكـدا جارى وا ھەبووە كاتێكى زۆريان پـێ چـووه،ئەمەش بوون،ئەگەڭ درووستبوونى شارى سلێمانى كتێبەكانيان گواستۆتەموە بۆ مزگەوتى گەررە و شـێخ مارفى نـۆدێ يان كـردۆتە مامۆستا و سەرپەرشـتى كتيبخانەكە،ئەمەش سەرنجى شـێخ مارفى نـۆدێ يان كـردۆتە مامۆستا و سەرپەرشـتى كتيبخانەكە،ئەمەش سەرنجى موروبەرى راكێشـاوە و ئە زۆر شــوێنەۋە بە مەبەسـتى فێربـوون ھـاتون و ســەردانى بونەتەمەرىلەكەيان كـردۆومو چەنـدىن نەرە سەريەشـتى كتيبخانەكە،ئەمەش سەرىجى مەيروبەرى راكێشـاوە و ئە زۆر شــوێنەۋە بە مەبەسـتى فێربـوون ھـاتون و ســەردانى مەيروبەرى پاكۆشـارە يان كـردوموم چەنـدىن نەرە سەرەمەند بــوون و بە ھــۆيەۋە ھۆشـيار دەوروبەرى يازەخىيەن ئەرەمى زۆرىنى مىزگەوتى گەورە دادەنرى،چونكە ئەوكاتەدا شيخ مەعرووفى نۆدى و باوكى،ئەوى دەرسيان گوتۆتەمە،شىخ مەعرووفى نۆدى بە ھۆي باوكىيەوە كەيشتۆتە قەلاچوالانى بابانەكان،ئىنجا ئە سليمانى دەيان قوتابىي پخگەياندورە)(فەرھاد

دواى روخانى ميرنشينه كوردييهكان و جيّبهجيّكردنى سياسهتى ناوهندى له لايهن دمولامتى عوسمانيهوه،سەردەميّك دروست دەبيّت،كه تيّيدا شيّخ و تەريقەت و سۆفيگەرى رۆلى بەرچاويان له نيّو كۆمەلاگاى كورديدا دەبيّت،(مەحوى)يش يەكيّك بووه لهو شاعيرانەى لهو سەردەمەدا دەركەوتووه،ناوبانگ و كەسايەتى مەحوى بە جۆريّك بەرز بۆتەوه كە وايكردووه خودى سولاتان ببينيّت و خانەقاى بۆ نۆژەن بكاتەوه و پەيوەندى بەردەوامى لەگەلدا دروست بكات(بژار عوسمان،٢٠٢٢ : ١١٥)

لەبەر ئەوەى(حالاەتى سياسى ميرنشينى بابان جێگير نەبووە،بە ھۆى دەستێوەردانى بەردەوامى عەجەمەكان لە كاروبارى ناوخۆييدا و چاندنى تۆوى دووبەرەكى لە نێوان بنەمالا فەرمانړەواكان ،ھەركاتێك ميرێكى بەھێز دەسەلاتى وەرگرتبێت ،ھەولايان داوە ميرێكى ركابەرى سەر بە خۆيانى بۆ بدۆزنەوە)(لۆنگريك، ٢٨١٠)،بۆيە زۆربەى كات ميرنشينى بابان لە نێو شەروشۆردا بووە ،نەپەرژاوەتە سەر بايەخدانى زياتر بە رێڕەوى خوێندن و فێريوون.

ئەنجام:

حوجره بەشێکی چالاکی مزگەوتەکان بووه،چونکە سەرچاوەی خوێندن و زانست و فێربوون بوون ،تەنانەت شوێنی فێربوونی زمان و کەرەستەکانی نوسین بە گشتی و شیعر به تايبەتی ،واته به تەواوی بێجگە له پێگە ئايينيەکە ،دامەزراوەيەکی پەروەردەيـی له



چوارچێوهی مزگهوتـدا بـوون، ئـهمه وايڪردبـوو حـوجره بنچيـنهيهڪ بـۆ خوێنـدن و ئـارمزووی فێربوون بنياد بنێت.

به هۆى بارودۆخى سياسى و كۆمەلايەتى كورد،كە كاريگەريەكى زۆرى بەسەر لايەنى رۆشنبيرى و فەرھەنگى كوردەوە ھەبوو،نەخويٚندەوارى تا ماوەيەكى دوورودريٚژ زۆرينەى كۆمەللگەى گرتبۆوە،ئەمەش وايكردبوو ريٚرەوى فيٚربوون كز بيٚت.

هەنــدێڪ له ميـره كوردەكانى ئەم ميرنشـينانە نەك تەنيـا هـانى نوسـين و خوێندەوارييان داوە،بەڵكو بەشێكيان خۆيان مامۆستا و نوسەر و تەنانەت شيعريشيان نوسيوه و بوونەتە پاڵپشتى بۆ پرۆسەى فێركردن،سەربارى سەرقاڵبوونيان بە بەرگريكردن و شەروشۆر له لايەك و ململانێــى نــاوەخۆش لە لايەكــى ترەوە،نمـوونەى:مير شەرەف،شــەرەخانى بتليسى،مير عيمادەدينى جزيرى، لە ميرنشينى بۆتان ، بەلام ميرەكانى بابان زياترى ھاندەرى خوێنەوارى و مەعريفە و زانست بوون،نەك خۆيان شيعر و بەرھەميان بوبيت.

شاعيرمكان بەرگرىيەكى زۆريان لە زمانى كوردى كردووه،ھەرچەندە نوسىنى فەرمانەكانى مىرنشىنەكان بە زمانى فارسى بووه،بەلام زمانى توركى ھىندە پەسەند نەبووه بە بەللىگەى لە شىعر و نوسىنىشىدا زۆر بەكارنەھاتووه،زىاترى فارسى و عەرەبى بەكارھاتووه،شاعيرىكى وەكو مەلاى جزيرى دەيويست ئەوەى شىعرى فارسى پىيگەيشتووه لە داھىنان، بىگوازىتەوە بۆ نىز زمانى كوردى لە پى شىعرەوه،بۆ ئەوەى لە بازنەى دەسەلاتى توركى و فارسى \_لە رووى سياسى و ئەدەبىەرە\_ ئەدەبى كوردى بباتە دەرەوەى ئەم بازنەيە،لە بىڭ ئەمەشىدا ئەم مەلاى جزيرى مەربىرى كرىتەبەرى بىرەن ئەرەمى ئە بازنەى دەسەلاتى توركى و فارسى \_لە رووى سياسى و ئەدەبىەرە\_ ئەدەبى كوردى بىاتە دەرەوەى ئەم بازنەيە،لە مەلاى جزيرى مەرىن ئەمەشدا ئەم مەلاى جزيرى مەرىن ئەتەبوەي مەلاى جزيرى بىرەن ئەرەمەن كەتەبەرى ئەتەرەم بانى مەلەرى ئەمە يەرى ئەمە يەلەى بەلە بەرىرى مەلەي مەلەي مەلەي جزيرى

درووستبوونی نیمچه ستانداردیکی کوردی دهگهرپتهوه بو نهو موّدیّله نووسینانهی له کاتی میرنشینی باباندا پهیرهو دهکران،چونکه پیّش نهوه به دیالیّکتی ههورامی گوّرانی بوو،له ههمان کاتدا نهم ههولانه بنچینهیهکیا درووست کرد و تا رادهیهک بازنهی زمانی نوسینیان فراوانکرد.

\_ململانیّـی هەردوو ئیمپراتـۆریەتی عوسـمانی و سـەفەوی و سـەرقائکردنی میـره کوردەکان کاتیّک به شەپ و کاتیّکی تر به چاندنی تۆوی دووبەرەکی له نیّوانیاندا بووه مایهی به فیرۆچوونی کاتیّکی زۆر لەسـەر حیسـابی بنیادنانی دەولّەت و بووژاندنەوەی ،ئەمـانه هەمیشه خەریکی دروستکرنی بەربەست بوون لەبەردەم میره کوردەکاندا ،کورد له نیّوان بەرداشی رۆم و عەجەمدا ئەمسەر و ئەوسەری دەکرد و چارەنووسی نادیار بوو.



دووری خــوازهیی نێــوان میرنشــینهکان له رووی بیرکــردنهوه و بهرێــوهبردنی میرنشـینهکان ،بـووه مـایهی زهقکـردنهوهی شـێوه زاری نـاوچهیی ،ئهمه کـاریگهریی نهرێنـی لهسـهر گهشـهی زمـانی کـوردی ههبـوو، نهیتـوانی کـورد له دموری زمـانێکی یهکگرتـوو کۆبکاتهوه،ئهگهر رۆڵی شاعیرهکان نهبوایه، زمانهکه پهرتهوازهتر دهبوو.

شاعيرهكان له خۆشويستنيان بۆ ميرهكانى ميرنشينى بۆتان و بابان ستايشيان كردوون ، و به پەرۆش بوون بۆيان،چونكە وەكو شاعير دركيان به مەترسيەكانى سەر ميرنشينەكان كردووه،شيعرەكانيان بوونەتە بەلكەى ميزوويى و له زۆر كاتدا پشتيان پى دەبەستريت، زۆرترين شيعر له لايەن سالمى ساحيبقران بووه، ئەمە جگە له وەلامنامەكەى بۆ چامە شيعرييەكەى نالى كە كتيبيكى ميزوويين بۆ خۆيان.

#### سەرچاوەكان :

به زمانی کوردی

- ۱۰ بژار عوسمان احمد(۲۰۲۲)، ژیانی مهحوی له نێو بهڵگهنامهکانی عوسمانی و بڵاوکردنی دوو شیعری مهحوی به زمانی عوسمانی بۆ یهکهمجار، گۆڤاری ئاژین، ژماره ۳، سۆران.
- ۲. تەحســـين ئيبـــراھيم دۆســـكى(۲۰۱۸)،شـــهرحا ديوانـــا مەلايـــى جزيرى،بەرگـــن ئيكنى،كۆمەلگەھا فەرھەنگى يا ئەحمەدى خانى،سۆران.
- جويٽس بلاو و ئەوانى تر،(٢٠١٥)،سـێ وتار ئەسەر ئەدەبياتى كوردى،وەرگێڕانى: حسـێن مـحەمەد زادە،پەخشانگاى زانستى كۆلێج،سنە.
- ۳. جەمـــال نەبەز(۲۰۱۹)،ميــرى كــورد\_مير مـــحەمەدى رەوانـــدزى ناســراو بە ميــرى كۆرە،وەرگێڕانى:سەردار محەمەد عەلى رەواندزى،چ۱،چاپخانەى رۆشنبيرى،ھەولێر.
- ٤. ديــوانى حــاجى قــادرى ڪـۆيى(١٩٨٦)،ئێڪـۆڵينەومو ئێڪدانەوەى:ســەردار حميــد ميــران و كەريم مستەفا شارەزا،پێداچونەوەى:مەسعود محەمەد.
  - يوانی سالم(۲۰۱۵)،بەرگی يەكەم و بەرگی دووەم،بنكەی ژين،سلێمانی.
  - ه. ديوانى مەلاى جزيرى(٢٠١٤)،شەرحى ھەژار،پەخشانگاى پانيز،تھران.
- ۲. ديــوانى نــالى(١٩٧٦)،لێكــۆڵينەومو لێكــدانەومى:مەلا عبــدالكريمى مــدرس و فــاتح عبدالكريم،محمدى مەلا كەريم پياچۆتەوم،چاپخانەى كۆرى زانيارى كورد،بەغدا.
- ۷. سدیق سالح(۲۰۰۰)،سەرجەمی بەرھەمی محەمەدئەمین زەکی بەگ،یەکەم بەرگ،بنکەی ژین،چایخانەی شقان،سلیمانی.
- ۸. ســهعد بهشـير ئهســكهندمر(د.)(۲۰۰٤)، ســهرههلادان و روخــانی سيســتهمی ميرنشـينی له كوردستان،جهوههر كرمانج كردوويه به كوردی،چاپی يهكهم،چاپخانهی داناز،سليمانی.
  - سەلام ناوخۆش(۲۰۱۹)، پەخشانى ئىسلامى كوردى\_۱۹۹۱\_۱۹۲۱، چاپى يەكەم، سليمانى.
  - شرفخانى بدليسى(١٩٧٢)،شرفنامه، وەرگێرانى:ھەژار،چاپخانەى نعمان،نەجەفى پيرۆز.



- ۱۱. عبدالفتاح علی یحیی(۱۹۸۸)،بورجا بهلهک د جزیرا بۆتان دا،گۆڤاری رۆشنبیری نوێ،ژماره ۱۱۷،بهغدا.
- ۱۲. عمــر عبــدالرحيم(۱۹۸۵)،به بـــۆنەى تێپەڕبــوونى دووسەدســـاڵەى ســلێمانيەوە،گۆڤارى. كاروان،ژمارە ۲۹،ھەولێر.
- ۱۳. عوســـمان دەشـــتى(د.)(۲۰۲۱)،ســـالمى ســـاحێبقران\_باس و لێكۆڵينەوە،چاپخـــانەى رۆژھەلات،ھەولێر.
- ۱٤. عیزهدین مستهفا ر*هسو*ڵ(د.)(۱۹۷۳)،عهلی بهردهشان<u>ی ژی</u>ان و بهرههمی، گۆڤاری کۆلێجی ئهدهبیات، ژماره ۱۱،بهغدا.
- ۱۰. عیزمدین مستهفا رەسوڵ(د.)(۱۹۸۸)،ئەمین زەکی و ئەدەب،گۆڤاری رۆشنبیری نوێ،ژمارە ۱۱۹.بەغدا.
- ۱۲. فهرهاد پیربال (۲۰۲۱)،تورک به دیدی کورد : کێیه؟ کورد به دیدی تورک :چیه؟،چاپخانهی مایا،سلێمانی.
- ١٧. كامەران مــوكرى\_محەمەد ئەحــمەد تەھــا(١٩٨٤)ئەدەبــى فۆلكلــۆرى كوردى،بەشــى يەكەم،چاپخانەى زانكۆى سەلاحەدين،ھەولېر.
- ۱۸. کاروان عوسمان خەيات(رېنبين)(۲۰۱۹)، كۆبەرھەمى ئەحمەد موختار جاف،چ۱،ئينشاراتى رۆژ،سنە.
- .۱۹ ڪاوس قەفتان(د.)(۱۹۸۵)، چەند ئێڪۆٽينە وەيەك ئە مێ ژوى بابان\_سۆران\_بۆتان،د.كەمال مەزھەر ئەحمەد پێشەكى بۆ نوسيوە، چاپخانەى الحوادث، بەغدا.
- ۲۰. ڪريٽس ڪۆچێرا(۲۰۰۳)،ڪورد لهســـهدهی نـــۆزده و بيســـتهمـدا،ومرڪێڕانی:حهمهڪمريم. عارف،چ۳،چاپخانهی ومزارمتی پهرومرده،ههولێر.
  - ٢١. كەمال مەزھەر(١٩٨٣)،مێژوو،
- ۲۲. مارف خەزنەدار(د.)(۲۰۱۰)،ب۳،نيوەى يەكەمى سەدەى نۆزدەھەم\_۱۸۰۰\_۱۸۰۰،چ۲،چاپخانەى. ئاراس،ھەولېر.
- ۲۳. مــــارف خەزنەدار(د.)(۲۰۱۰)،مێـــــژوى ئەدەبــــى كــــوردى،ب۲،ســـــەدەكانى چواردەم\_ھەژدەم،چ۲،چاپخانەى ئاراس،ھەولێر.
- ۲٤. محمد امین زهکی(۲۰۰۵)، کورتهی مێـ ژووی کـورد و کوردسـتان،د.کهمال مهزههر. پیشهکی نوسیوه، چ۲، به غدا.
- ۲۰. مــحهمهد حهمه بــاقی(۲۰۰۲)،میرنشــینی ئهردهلان \_بابان\_ســۆران\_له بهڵگهنــامهی قاجاریدا\_۱۷۹۹\_۱۸٤۷ ، چایخانهی ومزارمتی یهرومرده،ههولیّر.
- ۲۱. محهمهد سالاح ئیبراهیمی محهمهدی(شهپوٚڵ)(۱۳٦٤)، ژیناومری زانایانی کورد له جیهانی ئیسلامهتی یا گهنجینهی فهرههنگ و زانست، چاپخانه، مهارت، تهران.



- ۲۷. مـحەمەد عەلـى قەرەداغـى(۲۰۱۰)،بەركوتێـك لە شـيعرى سـالم،چەپكێك شـيعرى . بلاونەكراوەى سالم\_پاشكۆيەكى ديوانى نالى.
  - .۲۸. محهمهد نووری عارف(د.)(۲۰۰۷)،فهرههنگی دیوانی شاعیران،چاپخانهی ئاراس،ههولێر.
- ۲۹. محهمهدئهمین زهکی به گ(۱۹۳۱)،خولاصهیه کی تهئریخی کورد و کوردستان،ب۱،بهغد۱.
- ۳۰. مەلا عەب<u>دو</u>لكەريمى مـودەرپيس(۲۰۱۱)،يـادى مەردان ،بەرگـى يەكەم،چاپخـانەى. ئاراس،ھەولىر.
- ۳۱. نهوشــــێروان مســــتهفا ئهمـــين(۱۹۹۸)،ميرايهتـــى بابـــان له نێــوان بهرداشـــى رۆم و عهجهمدا،چ۲،سلێمانى.
- ۳۲. ى.ئى.ڤاسـيليەڤا(۱۹۹۷)،كوردسـتانى خـواروى رۆژھەلات لە سـەدەى حەڤـدەوە تـا سـەرەتاى ســەدەى نۆزدە(كــورتەيەكى مێــژووى ميرنشــينانى ئەردەلان و بابان)،وەرگێرانى:رەشــاد ميران،ھەولێر.
- ۳۳. ئاراس مـحەمەد سـالح(د.)(۲۰۲۲)،نـالى و زمـانى كوردى،گۆڤـارى رامان،ژمـارە ۲۹۰\_۲۹۲، ھەولېر.
- ۳٤. ئــــارام عەلـــــى مســــتەفا(پ.ى.د.)(۲۰۱۹)،ماھشــــەرەفخانمى ئەردەلانى(مەســــتورەى كوردســتانى)مێژونوس و نووســەر(١٨٠٥\_١٨٤٧ز)ژيــان و ســەردەمەكەى،گۆڤارى زانكــۆى گەشەپێدانى مرۆيى،بەرگىە،ژمارە ٢.
- ۳۵. ئــاکۆ بورهــان(۲۰۲۲)،مێــژوی میرنشــینه کوردییهکــان له چــاخی نوێــدا،چاپی دووهم،چاپخانهی چوارچرا،سلێمانی.
- ٣٦. ئەتەش سەبرى(٢٠٢٢)،كۆتايى سەربەخۆيى كورد\_ رووخاندنى ميرنشينە كوردييەكان لە ئيمپراتــــۆريەتى عوســــمانيدا،وەرگێرانى لە ئينگليـــزييەوە:محەمەد حەمە ســــاڵح تۆفيق،گۆۋارى ئاژين،ژمارە ٣،سۆران.
- ۳۷. ئەحـمەد بـاوەڕ(۲۰۱۷)،مێـژووى خــانەقى \_مێـژووى ميرايەتـى بـاجەلان مەلا مـحەمەدى جوانرۆيى،چاپخانەى تاران.
- ۳۸. ئەحــــمەد تاقـــــانە(۲۰۱۰)،شـــــێخ رەزاى تاڵەبــــانى\_كەڵە شــــاعيرى خــــۆرھەڵاتى ناوەراست،چ۲،چاپخانەى ئاراس،ھەولێر.
- ۳۹. ئەمىين عەلى موتابچى(۱۹۷۳)،شاعيرانى كورد و ئەدەبياتى فارسى،گۆڤارى كۆلينجى. ئەدەبيات ،ژمارە ۱٦،بەغدا.
  - به زمانی عهرهبی
- ٤٠. ابراهيم خليل أحمد (١٩٩٢)، حركة التربية و التعليم في موسوعة الموصل
   ١ الحضارية، المجلد الرابع، الموصل.



\_جـلادت بـدرخان(١٩٩٨)،الحيـاة الجامعيـة فـي كردسـتان،ترجمة:هجار ابراهيم،مجلـة متين،العدده٧،دهوك.

- ١٤. جليلي جليل(١٩٨٧)،من تاريخ الأمارات في الأمبراطورية العثمانية في النصف الأول من القرن التاسع عشر،ترجمة:محمد عبدو النجاري،بيروت.
- ٤٢. حسين ناظم بيك (٢٠٠١)،تاريخ الأمارة البابانية،ترجمة: شكور مصطفى و محمد الملا عبدالكريم المدرس،ط١،مطبعة وزارة التربية،أربيل.
- ٤٣. صلاح هـروري(٢٠٠٠)، امـارة بوتـان فـي عهـد الأميـر بـدرخان ١٨٢١\_١٨٤٧\_دراسـة. تاريخية\_سياسية، ط١،مطبعة خبات،دهوك.
- ٤٤. عبدالفتاح علي يحيى(١٩٨٥)، بوتان و البوتانيون و الاغنية الكردية التاريخية، مجلة
   كاروان، العدد ٢٩، أرييل.
- ه؛. عزالدين مصطفى رسول(د.)(١٩٧٩)،أحمد خاني\_١٦٥٥\_١٧٠٧ شاعرا"،مفكرا"،فيلسوفا"،و متصوفا"،بغداد.
- ٤٦. فـوآد حمـة خورشـيد(١٩٨٣)،اللغـة الكرديـة \_التوزيـع الجغرافـي للهجاتها،مطبعـة الوسام،بغداد.
- ٤٧. كاميران عبدالصمد الدوسكي(٢٠٠٦)،كردستان في العهد العثماني في النصف الأول. من القرن التاسع عشر ،ط١،الدار العربية للموسوعات،بيروت،لبنان.
  - ٤٨. كاوه فريق أحمد (١٩٨٥)، الحالة الثقافية في كوردستان، مجلة كاروان، العدد ٢٥،أربيل.
- ٤٩. مارتن فان بروسن(١٩٩٨)،المجتمع الكردي العرق القومية مشاكل اللجوء،ترجمة: عزالدين البيرموس،مطبعة الشريعة.
- مالميسانژ (۱۹۹۸)، بدرخانيو جزيرة بوتان و محاضر اجتماعات الجمعية العائلية.
   البدرخانية، ترجمة: شكور مصطفى، أربيل.
  - .٥١ محمد الخال(د.ت)،الشيخ معروف النودهي،بغداد.
- ٥٢. نأ.خالفين(١٩٦٨)،الصراع على كردستان\_المسألة الكردية في العلاقات الدولية خلال القرن التاسع عشر،ترجمة:د.أحمد عثمان أبوبكر،بغداد.
- ٥٣. أحمد بـن المـلا محمـد الزفنكـي(١٩٥٩)،العقـد الجـوهري فـي شـرح ديـوان الشـيخ الجزري،ج٢ ،مطبعة رافدين ،قامشلو.
  - ٤٥. ستيفن هيمسلي لونكريك(١٩٨٥)،أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث،ط٦ ، بغداد.
    - به زمانی فارسی
- هه. عبدالقادر ابن رستم باباني(١٣٦٦)،تاريخ و جغرافياى كردستان موسوم به \_سير الاكراد،چاپخانهء ارزنك،تهران.



#### الملخص:

ان الكرد أقـاموا امـارات متعـددة علـى أرض كردسـتان و كانـت كـل امـارة ذات سـيادة مسـتقلة ،أو شـبه مسـتقلة،أدت كـل امـارة مـن الامـارات دورا" بـارزا" سياسـيا" و اجتماعيـا" في التـاريخ الكردي ،مثل الامارات:بوتان،بابان ،أردلان،سوران،هكاري،بهدينان و موكرياني.

ان عملية التعليم في ظل هذه الأمارات الكردية كانت في المساجد،و المساجد له دور كبير في التعليم و يمثل مركزا يتمحور حوله طالبي العلم ،و كانوا يتعلمون اللغات أيضا الى جانب المعرفة الدينية،و خاصة اللغات الفارسية و العربية لأن مسيرة التعلم كان يعتمد على المصادر الفارسية و خاصة امهات الكتب مثل:كلستان و بستان ل\_سعدي الشيرازي و أشعار حافظ ،و الثقافة العربية خاصة النحو و الفقه و الشريعة و الأدب و العروض العربي،و الشعر عند الكرد هو العنصر الوحيد الذي كتب باللغة الكردية منذ القرن الثاني عشر ، و لكن المكاتبات بين الأمراء باللغة الفارسية على الأكثر و اللغة العربية أحيانا،مع ان للامراء الكرد دور بارز في المسيرة التعليمية لأن أكثرية الأمراء كان لهم خلفية ثقافية و بعضم يكتبون الشعر أو لهم المامات فنية .

و لكن عملية التدوين جاء متأخرا من هذه الناحية ،لذلك نجد في طيات النصوص التاريخية أسطر حول عملية و أماكن التدريس و التعلم ،و لا يوجد مصادر مستقلة يخبرنا عن سير التعليم و كيفية اجراءها في ذلك الوقت،من أجل البحث عن الحلقات المفقودة للنصوص الخاصة بالتعليم،خصصنا البحث ل(( ثقافة اللغة و الأدب الكردي في ظل امارتي بوتان و بابان))،و يتكون البحث اضافة الى مقدمة و مدخل ، مناقشة: اللغة و الأدب كوجه آخر للامارات الكردية و بالأخص امارتي بوتان و بابان\_هذا مع عرض أهم الاستنتاجات و قائمة المصادر و ملخص البحث باللغتى العربية و الأنجليزية.

كلمات الدالة: الامارات الكردية، الثقافة، الأدب الكردي، التعلم، احمد خانى، نالى ، التعليم الدينى

### Abstract.

The Kurds established a number of emirates on the land of Kurdistan, and each emirate was sovereign, independent, or semi-independent. Each of the emirates played a prominent political and social role in the Kurdish history. Those were the emirates of Botan, Baban, Ardalan, Soran, Hakkari Bahdinan, and Mokeriani.

Education under these Kurdish emirates was in the mosques, which great role in education as they represented a center around which the seekers of knowledge revolve. People used to learn languages in mosques in addition to religious sciences, especially the Persian and Arabic languages because a good number of the important sources were in Persian, for example, Gulistan and Bustan by Saadi Al-Shirazi, the poetry of Hafez, and the Arabic books on culture, grammar, jurisprudence, Sharia, literature, and prosody. The Kurdish poetry has been the only thing written in the Kurdish language since the twelfth century. However, correspondence between the princes were in the Persian language at most and the Arabic language sometimes. The Kurdish princes had a prominent role in the educational process because most of them



had a good cultural background and some of them also wrote poetry, or took interest in arts.

Nonetheless, the recording process came late in this regard. We may find in historical texts some lines about the teaching process and the places of teaching and learning, but there are no independent sources telling us about the progress of education and how it was conducted at that time. In order to find the missing parts in the texts related to education, we devoted this research to the culture of Kurdish language and literature in the time of the emirates of Botan and Baban.

The research consists of an introduction and a discussion about language and literature as another aspect of the Kurdish emirates, especially the emirates of Botan and Baba. There is also a section about the most important conclusions, then the research end with a list of references and the abstract in Arabic and English.

**Keywords:** *Kurdish emirates, culture, and literature; learning; Ahmed Khani, Nali; religious education.* 

Statilleder



# رۆڭى ميرنشينە كوردييەكان ئە گەشەسەندنى رۆشنبيرى و ئەدەبياتى كورديدا ميرنشينەكانى ئەردەلان و بابان بەنموونە

پ. ی. د. لوقمان رەئوف عەلی بەشی كارگێړی كار- پەيمانگەی تەكنيكی كوردستان (سلێمانی) / ھەريمی كوردستانی عيراق پ. ی. د. سروشت جەوھەر حەوێز بەشی زمانی كوردی- فاكەڵتی پەروەردە- زانكۆی كۆيە/ھەريمی كوردستانی عيراق

### يۆختە:

ئەم تـوێژينەوە بەناونىشـانى(ڕۆٽى مىرنشـينە كوردىيـەكان لـه گەشەسـەندنى رۆشنبىرى و ئەدەبياتى كورديدا مىرنشينى ئەردەلان و بابان بە نموونە) باسكردنە ئە رۆٽى ھەردوو مىرنشينى ئەردەلان و بابان ئە گەشەسـەندنى ئەدەبيات و بلاوكردنەوەى رۆشـنبىرى ئەسـەردەمى دەسـەلاتياندا، بەمانايەكى تـر كاركردنە ئەسـەر ئەو ھەول و كارانەى ئەم دوو مىرنشـينە ئە پێنـاو ھەنگاونـان بەرەو شارسـتانييەت و رۆشـنبيركردنى خەلكـى و سـود وەرگرتنيان ئە كايە جياوازەكانى مىرنشينەكەدا، جـگە ئەمەش تۆماركردن و پاراسـتنى ميزۋو ئەدەبياتى كوردو خسـتنەگەرى توانا مرۆييەكان، ئەپێناو رەخساندنى زەمينەيەكى ئەبار بۆ گەشەدان بە كۆمەلگە.

گرنگی ئەم تـوێژينەوە ئەوەدايە كە ھەملوو ئەو ھەوڵ و كـارانەى ئەسـەرەتاى ميرنشـينى ئەردەلان و بابـان دا، لەپێنـاو گەشـەدان بە بە ئەدەبيـات و رۆشـنبيرى دەناسـێنێت، جگەئەمەش ئەو بەرھەمانەى كە ئەم ميرنشينانە ماوەتەوە، ئەگەرچى كەمن، بەلام بەنرخ و گەوھەرن و بوونەتە بنەمايەكى سەرەكى رێبازى كلاسيكى كوردى.

پەيقىٽن سەرەكى: مىرنشىن، ئەردەڭان، بابان، رۆڭ، ئەدەب، رۆشنبىرى.

#### يٽشهڪي:

رۆشنبيرى ئاوێنەيەكە بارى كۆمەلايەتى و بيرى ھەر گەئێك بەپێى قۆناغەكەى پيشاندەدات و دەبێتە ھۆكارێك بـۆ خسـتنەروو و ناسـاندنى پێكهـاتەو بەھاكـانى، بەمەش يەكەيەكـى رێكخـراومو كـار ئەسـەر بەرز راگرتنـى زمـان و ئەدەب و بەھـا بالاكـانى كۆمەئگه دەكـات، ھەر بـۆيە كە بـاس ئە رۆشـنبيرى ئە نـاو ھەردوو ميرنشـينى ئەردەلان و بابـان دەكەيـن، راسـتەوخۆ پەيوەسـت دەبێـتەوە بە شارسـتانييەت و ئەو ھەنگـاوانەى كە ئەرپىگەيەوە بوونەتە ناسنامەى ميرنشينەكان.



ئەم تـوێژينەوەيە باسـكردنە ئە رۆٽـى رۆشـنبيرى ئە بونيادنـانى رۆشـنبيرى ئەم دوو ميرنشـيينەو گەشـەدان بە كۆمەٽگەو ھۆشـيارى مرۆڤەكـان، بەتـايبەتى ميرەكـان، ئەپێنـاو ناساندنى نيشتمان و ھەستكردن بە تاك و ئـازادى و بەشـداريكردن ئە ژيـانە كۆمەڭايەتى و سياسيەكەو ھەوٽدان بۆ گۆرينى عەقٽيەتى خيٚلەكى بۆ شارستانييەتى.

ميرنشيينه كوردييهكان لهگهڵ دروستبوون و گرتنهبهرى دەسەلات، بـه گشـتى كاريان بۆ كۆى پرسهكان كردووه، يەكێك لهم كارانەش شيعرو ئەدەبياتى كوردى بووه.

میرنشینی ئەردەلان بەدریّژایی میّژووی حوكمرانی خوّی، چەند ھەنگاوی گرنگ و كەشى لە بارى بۆ ئەدەب ئەدەبيات و رۆشنبيرى رەخساندوە، لەلايەك لەپيّناو ھۆشيارى و رۆشنبيركردنى كۆمەلگە، لەلايەكى ترەوە نيشاندانى ناسنامەى ميرنشينەكە بووە.

بەھەمان شێوە مىرنشىنى بابان ئەماوەى فەرمانرموايى مىرنشىتنەكەدا، ھەرچەندە ماوەى دەسەلاتيان ئـە چـاو مىرنشـينى ئەردەلانـدا زۆر نـەبووە، بـەلام زمـان و ئـەدەبى كـوردى پەرەسـەندنێكى باشـى بـەخۆوە ديـوە، ئـەمەش بەھـۆى ئـەوەى ئەلايـەك دروسـتكردنى كەشـى ئەدەبى و شيعريى، ئەلايەكى ترموە ئـەدەب يەكێك بووە ئە بنەماكانى فێربوون و فێركردن.

ئامانجى لێكۆڵينەوە: دياريكردنى ڕادەى گرنگيدانى ميرنشينەكان بە ئەدەب و ڕۆشنبيرى ، ڕۆڵى ميرنشينەكان له گەشەكردنى ئەدەب بەگشتى و مزگەوتەكان وەك سەرچاوەى خوێندەوارى و ڕۆشنبيريى بەتايبەتى، دەرخستنى ڕادەى بەھێزى ئەدەبى سەردەمى ميرنشينەكان، ناساندنى شيعرو ئەدەبيات و دياريكردنى بنەماكانى لەم قۆناغەدا. ناسنادنى ھەولى ميرەكان، لەپێناو بلاوكردنەوەى خوێندەوارى و ڕۆشنبيريى.

ريبازى ليُكوَلِّينهوه: له نوسينى ئهم ليُكوَلِينهوهيهدا پهيرموى ريبازى ميْژوويى ، ومسفى شيكارى كراوه .

ئەم ئێڪۆڵينەوەيە كار كردنە ئەسەر ڕۆڵى ميرنشينەكانى ئەردەلآن و بابان، ئە بارەى گەشەى ئەدەب و گرنگيدان بە شيعرو برەودان بە بوارى رۆشنبيرى، بۆيە پێكدێت ئە دوو بەش:

له بهشی یه که مدا باس له پۆنی میرنشینی ئه رده نان و سه رچاوه ی گه شه و فراوان بوونی ئه ده و پۆشنبیری و میژوو، ئاین و قوتابخانه ستاد له م سه رده مانه دا ده کات، له به شی دووه میشدا باس له گه شه پندانی ئه ده بی میرنشینی بابان ده کات له گه ن سه رچاوه ی گه شه و فراوان بوونی ئه ده ب و پۆشنبیری و شیعرو پۆنی شیعر له میرنشینانه ده کات، له گه ن کردنه وه ی شوینی تایبه به چالاکی و هاندانی خه نک و پونی له سه ر پوشنبیری هاوو نا تییان و خستنه رووی پنگه و رونی هه ریه که میرنشینانه، پاشان به راوردی هه ردوو میرنشینه که له م راون گه و میرنشینه که



يەكەم: رۆلى مىرنشىنى ئەردەلان لە گەشەسەندنى ئەدەبياتى كوردىدا

ميرنشيينى ئەردەلان يەكٽىك بىوو لە ميرنشيينە كوردييەكيان و حكومەتٽكى نيمچەسەربەخۆ بوومو نزيك بە( ٧٠٠ سال) (١١٦٩ -١٨٦٧) فەرمانرموايى بەشيۆك لە كوردستانى كردووه. تاوەكو بەر لەدامەزرانى شارى سنە لە سالاى( ١٦٣٦ز)، ناوەندى حكومەتەكەيان زۆرتر ھەورامان، قەلاى پالاەنگان و قەلاى مەريوان بووه)( عبدالصمد، "نور الانوار فى كرامات ذرارى سيدالمختار ، ١٣٦٩)

میرنشینی ئەردەلان یەکیدک بووه له میرنشینه به هیزهکانی کورد، چونکه بەدریزایی فەرمانپرموایی خوّی، دەسەلاتیکی فراوانی هەبووه، چونکه زوّر ناوچەو شاری خستووهته ژیّر رکیفی خوّی، جگەلەمەش سکهی خوّیان هەبووه و سەردەمیدک به تەواوی سەربەخوّبوومو تا ماوەیهکی زوّر به هیچ شیّوەیهک له وتارهکانیاندا باسی هیچ کەسیدکیان تیّدا نهکردووه و بەناوی خوّیانەوه وتاریان خویّندووهتەوه، واته نه بەناوی سولاتانی عوسمانییەوه، نهبه ناوی شای سەفەوییەوه، وتاریان خویّندووهتەوه، واته ته بەناوی سولاتانی توانا و ناکوّکی ناوخوّ، بەلام هەندیّک کاتیش بەهوّی هاتنی هەندیّک میری لاواز و بی توانا و ناکوّکی ناوخوّ، بەرمو لاوازی چوون و له دوای ماوەیهکیش هەر بەو هوّیەوه چونەته ژیّر رکیّفی دەولامتی سەفەوی و تا سالی (۱۸٦۸ز) به تەواوی لەناوچووه.

له دوای سالی (۱۱۳۹ز) پێڪموتنی زمهاو، ڪوردستان به تمواوی بوو به دوو به شموه، به يٽڪی له ژێـر دمسـتی دمولهتـی سـهفهويمومو به شـهڪهی تريشـی له ژێـر دمسـتی دمولهتـی عوسـمانی مـايموه، هۆزهڪانی ڪهلهـوړ و ئمردهلانـيش بـوونه به شـێڪ له سـهفموی و تهنهـا ناوچهی ئاميدی و جزيره بۆ ماوهيهڪی باش به نيمچه سمريهخۆيی مابوونموه.

ميرنشينى ئەردەلان بە دريّژايى ئەو ماوەيەى كە حوككمرانى كردووە، ئەگەل ئەو ململانى و ناكۆكيانەش كە ھەبوون، بەلام وەك پيتىكەى دەسەلات و بەرپتوەبردنى ميرنشينەكە، كۆمەلىتىك ئەرك بووبوونە بنەماى حوكمرانى ميرنشينەكە، ئەوانە (خويتندن، رۆشنبيرى، ئابورى، سەريازى، سىتاد) ئەگەرچى حكومەت، يان ميرەكان خۆيان نەبووبوونە كارئەكتەرى سەرەكى و راپەراندنى ئەم كارانە، بەلام رۆلىتكى سەرەكىيەكان ھەبوو ئە گەشەسەندن و ھەولدان بۆ بلاوكردنەوەى خويتندن و رۆشنبيرى، چونكە بەشىتك ئە ميرو كەرەكەن بەرەكى و راپەراندىنى ئەم كارانە، بەلام رۆلىتكى سەرەكىيەكان

كەواتە مىرنشـينى ئەردەلان لەپێنـاو گەشـەدان بە بـوارى رۆشـنبيرى و پـێگەى كەسى خوێنەوارو شارەزا، چەند ھەنگاوێكى گرتوەتەبەر:



يەكەم: نوسينەوەى مێژوو

لەسەردەمى ئەم مىرىنشىنەدا يەكىّك ئەو خالە دىارو چالاكانەى كە سەريەدا، ياخود بوونى ھەبووە، درىترەدان بوو بە نوسىنەوەى مىتروو، يان نوسىنى كتيبى مىتروويى ئە دواى شەرەفخانى بەدلىسىيەو، بەمەش ئەم ھەنگاوە دەچىّتە رىترى ئەو ھەنگاوە دىارانەى، كە مىتروو نوسە ديارەكانى جىھان و رۆرھەلات ، وەك زەينەفىون و سترابۆن و ستاد ئەببوارى مىتروودا گرتويانەتەبەر، چونكە"بى يەكەمجار ئە مىترووى كوردستاندا مىتروونوسانى كوردستانى ئەردەلان رىتبازى شەرەڧەدىن خان بەتلىسىيان درىترەپىتداو ويراى نوسىنى پاشەرۆك ئەسەر شەرەڧنامە، چەندان مىتروو و جوگرافياى مىرىنشىنى ئەردەلان نوسىيە"(بىر ئانىنى ئەسەرەى ئەردەلان، ٢٠٠٥؛ ١٧) ئەناو ئەم كارە مىترويانەشدا مىترونوسىتى پاشەرۆك مەستورەى ئەردەلان، ٢٠٠٥؛ ١٧) ئەناو ئەم كارە مىترويانەشدا مىترونوسىتى سەريەلداوە، كە پىشتر وينەى نەبووە، ئەويش مىترووي ۋ جوگرافياى مىرىنشىينى ئەردەلان نوسىيە" پىشتر وينەى نەبورە، ئەويش مىتروي و بوگرافياى مىرىنشىينى ئەردەلان نوسىيە" پىشتر وينەى نەبورە، ئەويش مىترووي ئەردەلانى نوسيوە، بۆيە"مەستورە بەنوسىيى مىترووى پىشتى يەبدەلەن، بەيەلەرە، مىتروي ئەردەلانى نوسىيە، بۆيەتورە، كە ئەردەلان، بە يەكەم ژن دەۋمىتردى، كەلەسەر رىيازى مىر شەرەڧەددىن رۆيشتورە" (بىر ئانىنى مەستورەى ئەردەلان، دەربى بەتتىيەكە، مىترووى ئەردەلانى نوسىيە، بۆيە"مەستورە بەنوسىيە ئىزووى پىشىر دۆيەن ئەبورە، ئەيويش مىتروي ئەردەلانى نوسىيە، بۆيە"مەستورە بەنوسىيە مىترووى ئەيەم ئەردەلەترە، بە يەكەم ۋن دەۋمىردىرى، كەلەسەر رىيازى مىر شەرەڧەددىن رۆيشتورە" (بىر ئانىنى ئەردەلان، بە يەكەم ۋن دەرتىيە كەردەلانى نوسىيە، بۆيە"مەستورە بەنوسىيە مىترووى ئەم پەردەي ئەردەلەن يەرەم كەيەلەيەن كەلەسەر دەپرازى مىر شەرەمەدەرە يەم كەرەنەي كەردووە، ئەمەش ئاستى رۆشنبىرى و رۆلەي مىرىشىن و ھاوسەرو خىزانەكەي دەردەخات، لەوسەردەخەت، ئەرسەردە بەرەمەدە بەرەمەنە بەرەنەن بەرەمەدە بە ئەمەش ئاستى رۆشنبىرى و زۆلى مىرىشىيە و ھاوسەرو خىزانەكەي دەردەخات، ئەرسەرەدەدە بەر زەرنى (كوردى، عەرەبى و خارسى) بەرھەمى ھەبوە.

ئوگینا واسیل ئاوا ومرگێڕی (مێژووی ئەردەلان) بۆ روسی له بارمی مەستورمدا دەلٚێ"له تیرمو هۆزمکانی رۆژهەلاتی ناومراست و نزیکدا، ئافرمتێکی دیکمی ومک مەستوره، که هەم شاعیرێکی بەتواناو مێژوونوسێکی لێهاتووبووه، وێنمی نهبووه، بەراستی سەدمی نۆزدەهمم ژنی رۆشنبیری ومک مەستورمی بەخۆوه نەدیووه)( قەرمداغی،دیوانی مەستووره،۱۰۰۱: ۱۱) ئەم بۆچوونەش رۆل و پێگەی مەستوورەی ئەردەلان دەردەخات کە لەو تەمەنە كەمەيدا پێشکەشی کردووه.

ئەوەى ئەم كارەى گرنىڭ و بە بايەخ كردووە، ئەوەيە كە تا ئەو سەردەمە، لەلايەك كارى لەم شىيوەيە نەكرابوو، لەلايەكى ترەوە مىيژوو لە قالبى گىيرانەوە دەرنەچووبوو، بەلام لەم سەردەمەدا مىيژوو بووبە زانست و نوسين و كاركردن لەسەر بەلكەو رووداوەكان، جگەلەمەش يەكىتكى تر لە ھۆكارەكان، دەگەرىتەوە بۆئەوەى كە مەستورە دەلىت"ھەر لەسەرەتاى خويندەوارى خۆمدا كتيبى مىيژوويىم زۆر دەخويندەومو ھۆگرى بابەتە مىيژووييەكان بووم"( بىر ئانىنى مەستورەى ئەردەلان : ١٨)



دموری نهومد سال ژیاوه، کهسی له میرژووهکهی مهستوره وردبینتهوه، دهبینی که نهو کتیبه وردبینییهکی زوری له رووداوهکانی شهست حهفتا سالی پیشتر له ژیانی نوسهرهکهدا ههیه، بی شک هوکاری سهرهکی نهم تایبهتییه محمدناغایه" (بیر نانینی مهستورهی نهرده لان :۲۶) کهواته میرکانی نهرده لان به گشتی له روانگهی روشنبیری و خویندموارییهوه رولیان له هاندان و روشنبیرکردندا ههبووهو بهرههمهکهشی نهم شاکارانهیه، که بوونه بارستایی نهدهب و میژووی کوردی.

جگەئەمەش مىرنشىنى ئەردەلان دووەمىن مىرنشىنى كوردە، كە دەكەويتە دواى مىرنشىنى بەتلىس و مىرۋوى فەرمانرەواى خۆى بە رېكوپېكى تۆماركردبىخ، ئەگەر بىرەومرىيەكانى (مەئمون بەكى كورى بىيكە بەك) وەك ئە مىرۋوى فەرمارەوايانى ئەردەلان، بەيەكەمىن سەرچاوەى مىزۋويى وەربىگرىن، كە سائى (٥٨-١٥٧٠ز)، واتە (٢٠) سائ پېش تەواوكردنى شەرەفنامە – ١٥٩٦) نوسىبېتى، ئەوا مىرنشىنى ئەردەلان دەبېتە يەكەمىن مىرنشىينى كوردى كە مىرۋوەكەي ئەلايەن مىزۋويوسانى ئەردەلانەوە سەرئەبەرى نوسرابېتەومو مەستورە شەشەمىن كەستە كە مىيرۋوى ئەردەلانىي نوسيوەتەو، واتە ئەدواى(مەئمون بەك، شەرەفنان، مەلا مەمىد شەريە) مەلارەبەرى ئەدواى(مەئمون بەكى، شەرەفنان، مەلا مەمىد شەريە) دەلايەن مىيرۇويورى ئەردەلانى ئەردەلانەرە ئەدواى(مەئمون بەكى، ئەرەفنان، مەلا مەمىد شەريە) دەلەن يەردەلانىي ئەردەلانىي ئەردەلانىي ئەدواى(مەئمون بەكى، ئەرەفنان، مەلا مەمىد شەريە) دەلەن يەربى

جىگە ئەمانەش ئەمانۇڭلاخانى ئەردەڭان (١٧٧٥-١٧١٤) خەسرەوخانى ناكام (١٨٠٠-١٨٣٢) دەستيان بە نوسينەوەى مىێژووى فەرمانروواى ئەردەڭان كردووە، ھەروەھا ئە شارى سنە كە پايتەختى مىرنشىنەكەبوو، بە دەيان شوينەوار ھەن، كە سەردەمەكەيان دەگەرىێتەوە بۆ سەردەمى مىرنشىينى ئەردەڭان، ئەگەڭ ئەمەشدا لاسايى و كاريگەرى سەفەوى و زەنىدى و قاجەرەكانى پىرەد ديارە، بۆيە ئە بوارى ئەدەبيات و مىێژوودا بە ھەمان شىرە ئەگەڭ رەوتى ئەم سەردەمانەدا ھەنگاويان ناوە، بۆ نموونە ئەبوارى نوسيندا تەنيا ئە نيوان سالانى (١٢١١ك م تا مەردەمانەدا ھەنگاويان ناوە، بۆ نموونە ئەبوارى نوسيندا تەنيا ئە نيوان سالانى (١٢١١ك م تا تەوريخ)، (تاريخ ئەردەڭان)، (حەدياتەى مىێژوويات بە ناوى (زوبادەتول تاريخ)، (ئوبول تەواريخ)، (تاريخ ئەردەڭان)، (حەدياتەى ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەى ناسارى)، (تاريخ ئەردەڭان)، (توجەنەى ئەمارىخ)، (تاريخ ئەردەڭان)، (حەدياتەى ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەى ناسارى)، (تاريخان ئەرەرىخانى)، (تاريخ ئەردەڭان)، (حەدياتەي ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەى ناسارى)، (تاريخان ئەرەرىخانى)، ئەردەڭان)، (حەدياتەي ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەى ناسارى)، (تاريخ ئەرەرىخانى)، (تاريخ ئەردەڭان)، (حەدياتەيەرى)، ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەيەرىناپى، ئەردەڭان ئەرەرىخانى)، ئەردەڭان)، (حەدياتەيەرى ئەمانوڭلاھى)، (حەدياتەي ئەردەتەڭا ئەرەرىخانى)، ئەردەڭان)، (تاريخانەيەرى ئەردەمى قاجارەكان ئە كوردىيان دويارە ئەرەمە بىيتەرەن ئەردەڭان)، بەدەر ئە كەسە نوسەرو مىڭروونوسە سەنە، (بىرەخانى ئەردەڭان مەسەردەمى دەسەلاتدارىتى خۆيانەيەم ئەريەئەن بابان سۆران ئە بەئىيەمانەيى ئەردەڭان ئەسەردەمەن بەمەلىقى، مىرنشىنى ئەردەڭان بابان سۆران ئە بەئىيەنامەي قاجارىدا، ٢٠٢ بوسىرادوود، ( حەمە باقى، مىرنشىنى ئەردەڭان بابان سۆران ئە بەئىيەنامەي قاجارىدا، ٢٠٢



دووهم ئەدەب:

لمسمردممى ميرنشينى ئمردهلاندا ئمدمب و كارى نوسين، گرنگى زۆرى پيّدراوم، لملايمك لمپيّناو پيّگمياندنى نموميمكى رۆشنبيرو ئمدمب دۆست، لملايمكى ترموم بمخشينى سيمايمكى رۆشنبيرى بم ميرنشينييمكم، بۆيم همم لمناو دمسملات، همم لمو شويّنانمى كم ومك شويّنى خويّنددن و زانست بمكارهاتوون، ئمدمب يمكيّك بووم لمبابمتمكانى پيّگمياندن.

ئاشكرايه كه مەستورە نەيويستووە شوو بە خەسرەوخان بكات، ئەم بارەوە ميرزا عەلى ئەكبەر، مونشى دەڭيّت"مەستورە ئە ھەموو باريّكەوە خوّى وەك پياو دەزانى، نەيدەويست ئەو ميردكردنە قبول بكات و تا ئەوەى خوائيّخوّشبوو خەسرەوخان بە بيانوى جۆربەجۆر باپيرى بەريّزو باوكى ھيّـ ژاى مەستورەى خستە بەندەوە، بيتجگە ئەمەش پەنجاھەزار تمەنيانى ئييان وەرگرت، بەلام مەرجى پزگاريوونيان ئە بەنديخانە بەوەدانا كە ئەوكيژەى بۆ مارە بكەن"( بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان :۱۹).

لهبوارى ئەدەبى دا مەستورەى ئەردەلانى كتێبێكى تايبەت كردووە بە نوسەرانى كورد كە ناوى ناوە (مجمع الادبا) (بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان ٢٥٠) ئەمەش ئەوە دەردەخات كارى ئەدەبيات و نوسين يەكێك بووە لە كارەكانى ميرنشين، بەو پێيەى ئەم ھەموو نوسەرو شاعيرەى تێداھەلكەوتون، لەلايەك ميرنشين پالنەربوو، لەلايەكى ترەوە سەرچاوەى ئەمانەش مزگەوت و ژينگە رۆشنبيرييەكە بووە.

محمد عەلى قەرەداغى دەڭيّت"مەستورە زۆريّك غەزەلى ناسك و رەوانى لىّ ماوەتەوە، ھەنديّك له شيعرەكانى بۆ ميّردەكەى (خەسرەوخانى والى)گوتووە، كە ئەويش شاعيربوومو شيعريان گۆريوەتەوە" (قەرەداغى،ديوانى مەستوورە،٢٠٠١: ٩)، ھەروەھا رۆخانى دەڭيّت(مەستورە



زۆرٽِڪ غەزەلى ناسے و رەوانى لێ ماوەتەوە ھەنىدىٚڪ لە شىعرەكانى بۆ ھاوسەرەكەى (خەسىرموخانى والـى) گوتـووه، كە ئەويـش شـاعيربوومو شـيعريان گۆريـوەتەوە)( رۆخـانى، مێــژووی نــاودارانی ڪــورد، ۲۰۱۱: ۳٦٣) "ژيــانی مەســتورە لەســەردەمی گەشــەو ناوبــانگی ميـرەكييە ڪـوردييە فيوداڵەكـانى ئەودەمە بـووە. كە شـيعر و ئەدەبيـاتى كـوردى لەگەڵ گەشـەى ئەوانـدا گەش بـوو، لەگەڵ ھەرەسـى ئەوانىشـدا بوكـايەوە" (بيرئـانينى مەسـتورەى ئەردەڭان : ٣٥). ئەمەش بەھـۆى ئەوەى لە حەرەمـى دەسـەڭاتدا، شـيعرو ئەدەبيـات بـايەخى زۆرى پٽِدراو لهو رٽِڪهيهوه شاعيرو رۆشـنبيريان پٽِڪهيانـدوه، ئهم ڪلتـورهش لای ڪهلانـی ئٽِران ھەبووە، بۆ نموونە لەسەردەمى (فەتحعلى شاى قاجار)دەيان شاعيرى ژن لە حەرەميدا كۆريان بهستووه، لهمهش گرنگتر ههر سـێ ژنهكهی (تـادس خـان، دڵشـاد خـان، كـانی بـاجی) شاعيرى دەربارى شاپورن، ئەمە جگە لە چەند شاعيريّكى تر، بۆيە رۆلى ژن و شاعير لە ميرنشـينى ئەردەڭانــدا، له ژێـر كـاريگەرى و نزيكـى ئەم سـەردەمانەدا، شـيعرو ئەدەبيـات گرنگی و بايەخی زۆری پێـدراومو ئەسـتێرەی درموشـاومش مەسـتورەی ئەردەلانيـيە، يـاخود (ئەمانوڭلاخـانى) ئەردەڭان (١٨٢٥) بە چـاوێكى وردبـين تەماشـاى زانسـت و ئەدەبـى دەكـرد، باره گای والی جید گهی شاعیرو نوسهرو زانایان بوو) (خەزنەردار،ب٤، ۲۰۰۱: ۱۲)، یان لەســەردەمى (خەســرەوخانى كـورى ئەمانوڭلا )ى ئەردەڭان بـوو بە نێوەنــدێكى گرنــگ و گەورەى شيعرو ئەدەب، والى خۆى شاعيريكى ناسراوبوو. (خەزنەردار،ب٤، ٢٠٠١: ١٢)

محمد عەلى قەرەداغى دەٽيت خاتوو مەستورە وەك لە دەستنوسەكانىدا دەردەكەوى، ھەموو شيوە خەتيكى زۆر جوان نوسيومو ديارە لەم بوارەشدا دەستيكى بالاى ھەبووه"(قەرەداغى،ديوانى مەستوورە، ٢٠١١ ، ٩)، كەواتە مەستورە جىگە لەئەدەب و ميرژوونوسىن، خەتخۆش و جواننوسى سەردەمى خۆى بووە، جىگەلەمەش لەناو بنەمالەكەيدا شاعيرو نوسەرى تر ھەبوون، بۆنموونە ميرزا فەتحوللاى خورەم وەزيرى كە مامى دايكى مەستورە بوومو سەردارى خەسرموخانى گەورەبووە، بەلام پائى داوەتە لوتفعەلى خانى زەندەوە، دواتر دەكەويتە چنىگى ئاغا محمد خان و چاوى ھەئدەكۆئى، بۆيە روودەكاتە شيعر نوسين و شاعيريكى زۆرباشى ئى دەرچووە بە تايبەتى)( بيرئانينى مەستورەي ئەردەلان. ٢٥)، جىھەلەمىيش مىرزا عبدالباقى(شيدا) پورزاى بابى مەستورە، شاعيريكى باشبوومو لە سەردەمى خۆيدا، مىرزا عبدالباقى(شيدا) پورزاى بابى مەستورە، ئەردەلان :٠٥) مىرزا عبدالباقى(شيدا) يەرزاى بابى مەستورە، ئەردەلان :٠٥)، جىھەلەمىيش

لمبمرئمومى قۆناغى يمكممى پرۆسمى فێركردن لم ميژووى كورددا، بريتى بووم لم خوێندن لم مـزگموت و بـنكم ئاينييمكان، بـۆيم مـزگموت رۆڵێكى گرنگى بينيـوم لم پێگمياندن و فێركـردن و پاراسـتنى دەقمكان، جـگەلمممش ميـرى ميرنشـينمكان، لمپێناو بەھێزكردنى پێگمى ميرنشينمكان، گرنگى و بايمخيان پێداوم، بۆيم لم كۆى ميرنشينم



کوردییهکاندا گرنگیدان به مزگهوت و تهریقهتهکان خاڵێکی دیار بووه، چونکه ئاین و ئايندارى باڭى كێشابوو بەسەر كۆمەڭگەى كورديدا، ئەسەردەمى ميرنشينى ئەردەڭانيشدا، چەندىن مزگەوتى گەورەو جياواز كرانەومو كران بە قۆناغى جياوازى خويْندن، بەومى لە فەقێيـايەتيەوە بـۆ بـوون بە ئيمـام و وتـاربێژ، ئەم سـۆنگەوە(مزگەوتى داروئحسـان كە ئە ماوەيەكى كەمدا بوو بە ناوەنىدىكى گرنگى خوينىدەوارى، ھەروەھا كتيبخانەيەكى دەوڭەمەندى ھەبووە )(باقى، ٢٠٠٢، ٣٢) مزگەوتى دارولئيحسان لەسنە يەكێك بووە لە بنكە سەرەكى و گەورەكانى خوينىدن و وەك ئاست لە ئاستى زانكۆدا بووە بۆ برينى ئاستى خوێندن، چونڪه بروانـامهى به زانـابوون داوه به دەرچووهڪانيـان، مەردۆخـى دەڵێت"(مزگەوتى دار ئەلئحسـان به مزگەوتـى جـاميع (گەورە) ناسـراوە، چەنـد گونـدى ئاخلچيـان و چەنـد باخيْكى لەسەر وەقفكراوە بۆ ئاوەدانكردنەومو بژيْوى فەقيْكان و مامۆستايان و مجەورى مزگەوتەكە كراوە، بەلام ئەو داھاتە بۆ خۆشگوزەرانى كەسانى ديكە بەكاردێت.( مەردۆخ ، مێـژووى ڪـوردو ڪوردسـتان،٢٠١١ : ٢٨٨) ههروههـا دهڵێت" له شـارو گونـدهڪانى دموروبهرو قەزاكانى سەر بە سنە زياتر لە ھەزار شێخ و مزگەوتمان ھەيە، ژمارەى مزگەوتەكانى شار بـريتين له (٥٢) مـزگەوت) ( مەردۆخ،مێـژووى كـوردو كوردسـتان،، ٢٠١١: ٢٨٧)جـگەلەمەش مەستورەي ئەردەلانى لە كتێبى (عەقايد)ى وەك(رۆشنبيرێكى عارف شێوە ئيسلام ناسێكى خاومن بيروباومربوو، (بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان ٢١٠) بروام وايە پەروين ئيعتسامى شاعيرى ديارى فارسى كه پلەو پايەيەكى له ميژووى ئەدەبى ئێراندا بۆ دانراوە، ھەمان رێگەو كارى مەستورەي ئەردەلانى ئەنجامداوە .

مەستورە كتێبێكى بەناوى(شەرعيات)يان(رسائەى شەرعييه)نوسيوومو يەكێكە ئەردەلان:٤٣)، كتێبى(شرعيات)ى مەستورە ئە سالانى (١٢٥٥-١٢٦٢) نوسراوە، مەستورە دەئێت لە ئەردەلان:٤٤)، كتێبى(شرعيات)ى مەستورە ئە سالانى (١٢٥٥-١٢٦٢) نوسراوە، مەستورە دەئێت لە رۆژىڭكدا كە گلۆلەى بەختم ئە بىخ وەفايى دەوران كەوتبووە ئىرى، كۆشكى بەختم بەدەستى گەردوونى نا ئەبار رووخابوو (بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان:٤٨) ، ھەموو ئەمانەش بەدەستى گەردوونى نا ئەبار رووخابوو (بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان:٤٨) ، ھەموو ئەمانەش مۆكارەكەى رەخساندنى كەشى رۆشنبيرى بووە ئەلايەن ميرانى ميرنشينەوە،بۆيە بە ھۆى وقارەكەى رەخساندنى كەشى رۆشنبيرى بووە ئەلايەن ميرانى مىرنشينەوە،بۆيە بە ھۆى بايەخدانى ميرنشين بە بوارى ئاين و زانا ئاينييەكان كەستىكى وەك (شىخ عبدالقادرى وتنەوە كردووە ئە مزگەوتى(دارو ئەئئحسان)، بەلام ئە سائى ١٢٧٠ بە ھۆى ھاتنى فيتنە سنە مەستورەى ئەردەلان.٢٤)، مىزگەوتى(دارو ئەئئحسان)، بەئام ئە سائى ١٢٧٠ بە ھۆى ھاتنى فيتنە سنە مەستورەى ئەردەلان.٢٤)، مىزگەيەتى والى يەكىرى تىرە ئەيرە ئەھۆر ھەتنى فيتنە سنە مەستورەى ئەردەلان.٢٤)، مىزگەوتى والى يەكىرى تىرە ئەنو مۇھروھايەى سىنە و بە (دار تەلىئەمان) ناسراوە، والى (١٢٢٨) ئە لايەن ئىتايەن بەيتى تىرە ئەي دەكەت. (بىرئانىيى ئەئئەمان) ناسراوە، والى (١٢٦٨) ئە ئەمنو ئاست و پيگەى خۆيان رۆليان ھەبووى تەر وەك (ھاجەرە خاتوون)، ھەموو ئەمانەش بەينى ئاست و پىتەم كەي دۆيان رۆليان ھەبووە.



جگەلەمەش لەمەسەلە ئاين و ئاينداريشدا، تەريقەتى نەقشبەندى رۆلْيّكى ديارو كاريگەريان ھەبوو لە پيّگەياندنى فەقى و زاناى ئاينى لەم سەردەمەدا و سەردەمى دواتريشدا، بەشيّوازيّك زۆر كەس و مەلاو زانان و نوسەرو شاعيريان پيّگەيەندوه. چوارەم قوتابخانە:

قوتابخانەش ئەگەرچى ھەنـدێك درەنـگ سەريهەلدابێت، بەلام شانبەشانى مزگەوتەكان رۆلى خۆيان گێراوە، بـۆ نمـوونە لە شارى سنە و دەوروبەرى نـزيكەى (٢٠ بيست) قوتابخانە بوونى ھەبووە، ھەروەھا(بارودۆخى مەعريفەو ئەساسى مەعريفى كوردستان تـاپادەيەك سەرنجراكێشـه، چـونكە كەسـانى چينـى يەكەم، كەلە شـوێنێكى كۆمەلگەدان و دەسەلاتى كوردستان لە دەستى ئەواندايە، نە خويندەوارو هيچ بەھرەيەكى زانستى و ئەدەبيان نيـيە، ئەم چيـنە دژى مەعـريفەو پيشكەوتنن و ناخوازن كورەكانى كۆمەلگەدان و دەسەلاتى كوردستان لە دەستى ئەواندايە، نە خويندەوارو هيچ بەھرەيەكى زانستى و ئەدەبيان نيـيە، ئەم چيـنە دژى مەعـريفەو پيشكەوتنن و ناخوازن كورەكانى كۆمەلگە پيش خۆيان بكەونەوە، لەبەرئەمە زانست بە دژى دىن و ئيسلاميەت دەناسينىت و بە چەندىن بيانوى جۆراوجۆر لەمـپەر لە پيكەى خويندىن و پيشكەوتن دروست دەكەن.) (مەردۆخى، ميزووى كوردو كوردستان، ٢٠١١ : ٢٩٤) ئەگەرچى لەپيناو مانەوە لەدەسەلات و دروستنەبوونى كەست بەتوانا ريگرى كرابيت، بەلام لەپال ئەمەشدا توانيويانە چەندىن دروستنەبوونى كەست بەتوانا ريگرى كرابيت، بەلام لەپال ئەمەشدا توانيويانە چەندىن كەسى بەتاوانا دروستبكەن، تەنانەت لە خودى مىرىنشىنەكانىشدا رۆليان ھەبووە.

میرنشینی بابان لهسهرمتای سهرهه لدانیانهوه، ههولیانداوه بنهمایه ک بو زانست و روشنبیری بونیادبنیّت، چونکه به پیّگهی میرنشین و دهسه لاتیان داناوه، ههربوّیه ههمیشه ریّزیان له مهلاو زاناکان گرتوومو لهههر شویّنیّک بهرادهی پیّویست ئاومدانی لیّبووبیّت، مرتگهوت و حوجرمیان کردووه تهومو موچهو هاوکاری بو دابینکردون و کتیّبخانهیان بو کردوونه تهوه، دهرئهنجامی ئهم ههنگاوهش چهندین مهلاو زانای روّشنبیری وه که مهلا حهیدهری موّکه بهیی، مهلا محهمدی ئیبن الحاج ههزارمیّردی، مهلا عهبدولای بی تووشی، شیّخ حسیّنی گلهزمردهی، شیّخ مارفی نودیّ، شیّخ عهبدولای خمریانی، موفتی زههاوی، مهلا خدری نالی، مهولانا خالیدی نهقشه به دی ..تاد پیّگهیشتوون و روّلّیان له بواره جیاوازه کاندا ههبووه.

میرنشینی بابان هەر له سەرەتای دروستبوونییەوه، بەھەمان شیّوهی میرنشینی ئەردەلان ھەولایداوه، پییّگەی خویّندن و رۆشنبیری بەھیّزبکات، لەرپّیگەی کردنەومی مزگەوتەكان و گرتنه ئەستۆی خەرجی و بەرپرسیاریەتییەكان، بۆ نموونه د.مارف خەزنەدار دەلیّت له سەدەی شازدمو پاش دابەشكردنی كوردستان له (جەنگی چالدیّران ۱۰۱٤) بیری رزگاری نەتەوايەتی به شیّوهیەكی تازه چرۆی دەكرد، مەبەستمان لەسەر کوردایەتییە له ناوموه، واته ھەولی مەلا كوردەكان، بۆ بەكوردی كردنی زانسته ئیسلامییەكان، ئەگینا



هموڵ و كۆششى دەرەوەش لە ناوەوەيە، بۆيە كوردى نوسىن وەكو ئەو بزوتنەوە رۆشنبىريەى كە ژاپا لە ئەرزەروم لە ناوەراسـتى سـەدەى نـۆزدە سـەرۆكايەتى دەكـرد"( خەزنەدار،مێـژووى ئەدەبى كوردى،بەرگى ١،٦٧:٢٠٠١)

جـگەلەمەش ھەر لە سەرەتاى سەدەى ھەۋدەھەمەوە مىرنشىنى بابان توانىيويەتى رۆڵى گرنـگ لەرووى رۆشـنبىرى و دەسـەلات و...تـاد ببىنێت، يەكێـك لە ھۆكارەكـانى سلێمان پاشـاى گەورەى قەلاچـۆلان لەخـواترس بووەو گرنگىيەكـى زۆرى بە مـزگەوت و خويندن داوە، لەسەردەمى مەحمود پاشاوە تاوەكو ساڵى (١٩٣٤) زمان و ئەدەبى كوردى زۆر پەرەيسەندووە، ئەم ئەزموونەش لەگەل گەورەبوونى مىرنشىنەكەو گواستنەوەى بۆ سلێمانى فراوانتربوو، بۆيە(شارى سلێمانى ھەر لەسەرەتاى دروستبوونيدا گەلێك شت پێكهات، شار مەلىر بناغەى زانين و شارستيانيەتى دروستكرا، بەچەشنێك كە لە شارى تازە پێشكەوتوو بچێت و هـونەرى ئەرخيتـێكچەرى ئەو سـەردەمەى رۆژھەلاتـى تيـادا بەكارهێنرا) (رەسوڵ، بچێت و هـونەرى ئەرخيتـێكچەرى ئەو سـەردەمەى رۆژھەلاتـى تيـادا بەكارهێنرا) سـەرنجێ لە زمـان و ئەدەبـى يەكگرتـوو،١٩٧١ : ٢٦)ئەم ھەنگـاوەش لەپێنـاو بەخشـينى سـەرنجێ لە زمـان و ئەدەبـى يەكگرتـوواى ئەمەش مەسـەلەى خوينـدن و رۆشـنبيرى سـەرنجێ لە زمـان و ئەدەبـى يەكگرتـوارەن ؛ ئەمەش مەسـەلەى خوينـدن و رۆشـنبيرى كەرووى زانست و خوينەورىت بە سلێمانى، دوابەدواى ئەمەش مەسـەلەى خوينـدن و رۆشـنبيرى كەرووى زانست و خودىنەورى ئەر لەسـەرەتلەر، ئەم بارەوە د. عيزەدىن مسـتەفا رەسوڵ دەئيترى كەرورى بوو بە مەئېەنـدى خويندەز بەسەرەتاوە چەنـد مـزگەوت دروست كراو مەخىيتى شوێن بۆ گوزەرانى سەدان فەقـێ دانرا، كە ئە ھەموو كونجێكى كوردستانەوە دەھاتى) رەسوڵ، سەرنجێ لە زمان و ئەدەبى يەكگرتو ، ،١٩٧١

هەرومها د. عيزمدين مستەفا رمسوڵ دەڵێت(فەقێى زانستخوازو زيرمى بۆ خوێندن، مەلاى ئێهاتوو و ھەڵكەوتوو بۆ دمرس وتىنەوە روويان كردە ئەم مەڵبەنىدە، ديسان ئەومش ئاشكرايە كە ئەو مەلا گەورانە لە كوێوە ھاتوون و بۆچ؟ چۆن ھەنديّكيان لەسليّمانيدا پيٽگەيشتن و بەناو ھەموو ولاتانى ئيسلاميدا ناوبانگيان بلاو بووموه، ھەر لەم بارميەوه كيشەى نيّوان تەريقەتى قادرى و نەقشبەندى بەشقليّكى پيتكەوتنى شار دەزانرىّ) (رمسوڵ، سەرنجى لە زمان و ئەدەبى يەكگرتوو ،١٩٧١ :٣٠)، كەواتە مزگەوتەكان و خويّنىدن لەم شويّنانە و ھەولدان بۆ ھىنانى مامۆستاو كەسى بەتوانا، يەكيّك بوو لە ھەولاكان بۆ مەشەندىنى رۆشنبيرى و خويّندەوارى، ئەم بارموه د. عيزەدين مستەفا دەليّت(گەر شيخى ئەردىن لەم مورندان بۆ ھەندىنى مامۆستاو كەسى بەتوانا، يەكيّك بوو لە ھەولەكان بۆ ئەم دەرورى باباندا بەيەكى ئە كۆلەكەكانى زانست بزانىرى، ئەوا كاك ئەحمەدىش ئۆدى ئەدەورى باباندا بەيەكى ئە كۆلەكەكانى زانست بزانىرى، ئەوا كاك ئەحمەدىش نۆدى ئەدەورى باباندا بەيەكى ئەكرەكەن ئەي رايەوە د. عيزەدين مىتەفا دەليّت تەندانەت بەلىگەر ئەرىتەت و زانينى ئەيەكىدا، وايكىرد كە ئەم مەشىدەلە نەكورتەيە ئەم دەرورەر بەزىت بەيۇرى ئەت ئەيەكەت ئەي بۇرىيىنى ئەم دەرورە بەرەرى يەلەت و زانينىرى ئەيەكەرە دەريى مەردى مەم مەئەيەن بەرىسى تەندانەت بەلىيە زۆرە كە باش روخانى بابانىش ھەر بە كوردى دەرسى دەوتەرە، (رەسول، سەرنجى ئە زمان و ئەدەبى يەكگرتوو ، ١٩٧١ :٥٠)، چونكە ھەم ئە قەلاچۆلان رۆلى ھەبوو ئە سەرىنجى ئە زەرەن و زانىتىتە، ھەم ئەگەل گواستەنەرە دروستكردىنى مەركەرەتى گەرەدا رۆلى



ههبوو، چونکه برایم پاشا لهگهڵ خوٚی هێنای بوٚ شاری سلێمانی و ڪردی به ماموٚستای مزگهوتی گهوره.

جـگەئەمەش بەدەر ئە مامۆستا، ھەوڭيانداوە سەرچاوەى بەنـرخ و پێويست بۆ ئەم مەبەسـتە دەسـتەبەربكەن، ھەربـۆيە (ميرەكانى بابـان پيـاوى خەت خۆشـيان دەنـارد بـۆ ھەر شوێنێك، كە بيانبيستايە كتێب، ياخود دەسخەتێكى بەنرخى ئێيە، خەرجى ئەوكەسە و ھاتوچۆيـان دەدا، كە جـارى وا بـووه سـاٽێكيان پێچـووه ھەتـا دەھـاتنەوە،چونكە ئەوسـا چاپخانە نەبوومو ھاتوچۆش بەپى يان ئاژەڵ بووە، دەچوون بۆ تاران و بەغداو قاھيرمو سەنعاو شام، تابوونە خـاوەن گەورەترين كتێبخانە ئەكوردستاندا، ئەگەڵ دروستكردنى سلێمانيدا ھەمـووى ھىتـرايە مزگەوتـى گەورە شـێخ مـارڧى نۆدێيـان كـردە مامۆسـتا و سەرپەرشـتى كتێبخانە، تـا واى ئێهـات ھەمـوو خەلكـى دەھـاتن بـۆ فێربـوون)( ميرنشـينى بابـان (zaniary.com)

له ماومى دەسەلاتدارىى ئەم مىرنشىنەدا، زمان و ئەدەبى كوردى زۆر پەرەيسەند، لەلايەك نوسىن و خويندەوارى زۆر بوو، لەلايەكى تريشەوە نوسەرو شاعىر ھەلكەوتن، بۆيە دەرئەنجامى ئەم ھەوللدان و پەرەسەندنەش قوتابخانەى شىعرى كلاسىيكى كوردى بە كرمانجى خوارو بەرابەرايەتى نالى و سالم و كوردى ھاتەئاراومو دواتريش شاعىرانى لوتكەى وەك مەحوى ھاتنەئاراوە، ئەم روانگەشەوە نوسىين و ئەدەبيات ئە دىيالىكتى گۆرانەوە گۆرراومو كرمانجى خواروو بەو بە زمانى ئەدەب و نوسين و زۆر ئە شاعىرانى تريش ھەر ئەسە ئەو رىزچىكەيە رۆيشىتن و پەيرەييان كرد و پەرەيان بەيو زەر ئە شاعىرانى تريش بەشىيوازىك تاومكو ئەمرىزە بەرابەرايەر بەيرەييان كرد و پەرەيان بەيو زەر ئە شاعىرانى تريش ئەر ئەسە ئەيو رىزچىكەيە رۆيشىتن و پەيرەييان كرد و پەرەيان بەيو زەر ئە شاعىرانى تريش ئەم ئەسە ئەيو رىزچىكەيە رۆيشىتى و پەيرەييان كرد و پەرەيان بەيو زەر ئە شاعىرانى تريش ئەم ئەسە ئەيو رىزچىكەيە رۆيشىتى و پەيرەييان كرد و پەرەيان بەيو زەر ئە ئەدەبىيە دا، بەشىيوازىك تاومكو ئەمرۆ ئەيو بىنەما پتەيەرەي ئەم كەسانە داياننارە، ھەر ئە گەشەي بەرموپىتىچووندايە،بۆيە بەگشتى ئەيو فىزمازانەي رۆليان ھەبوي ئەبەرەيپىتىچەرەنى رۆشىزىرى

۱) بواری ئەدەبى:

ئەگەرچى ئەوەى وەك مێـژوو لەبـارەى ئەدەبـى كوردىيەوە دەخـرێتەروو، دواجـار دەرئەنجـامى خوێنـدن بـووە لەمزگەوتەكان و لەم رێگەيەوە ھانگاويـان بۆ نوسـين و شيعر ناوە، بۆنمـوونە لە كۆتايى سـەدەى شـازدە و لەسـالى(١٥٩١) عەلى تەرەمـاخى زانسـتى سـەرفى عەرەبى بە كوردى نوسـيوەتەوە، جـگە لەمەش (شێخ مارفى نۆدێ) (١٧٥٣-١٨٣٨)بۆ مەبەستى فێركردنى زمانى عەرەبى فەرھەنگۆكێكى عەرەبى – كوردى بە قسـەى كێش و قافيەدار دانا بۆ ئەحمەدى كورى (كاك ئەحمەدى شـێخ ١٧٩٢-١٨٨٧) فێرى عەرەبى ببێ، لە پاشـاندا چووە ناو بەرنامەى خوێندىنى قوتابخانەى ئاينى لە ھەموو ناوچەكانى خوارووى كوردستان، جـگە لە مـيش ( ( مەلا يونسـى ھەلۆكەتەينـى) كەلەسـالى(١٧٥٩) مـردووە، سـێ نامەى لە



زانستی صهرفدا، به کوردی نوسیوه ( تصریف، ظرف، ترکیب) (خهزنهدار،مێژووی ئهدهبی کوردی،بهرگی ۱: ٦٩)

لەگەل بەسلىيمانى ھەر لە سەرەتاوە پيكەيەكى گەورەيىش خوينىدەوارى دروستكرد، ئەگەرچى لە سەردەمى مىرنشىنى بابان چەندىن مزگەوت و حوجرە و خانەقاى تيدابووە كە مامۆستايانى گەورەى وەك (شيخ مارفى نۆديى، مەولانا خالىدى نەقشبەندى، كاك ئەحمەدى شيخ، شيخ عومەر قەراغى) لەو مزگەوت و حوجرانە گەورەبوون و دواتر بوونەتە مامۆستا بۆ نەوەكانى دواى خۆيان، ھەم ريچكەو بنەماى شيعرو ئەدەبياتيان بونيادناو زارى دىسالىكتى كرمسانجى خوارويسان كىردە زارى نوسسىن و ئەدەبياتيان بونيادناو خەسايەتيانەشدا كە ئەنجامى ئەم پرۆسەى فيربوون و رۆشىنبىرىكردى مىرىنشىنى بابان ئەدەبياتيان لەنسانى بەدەبى جەرەرى دەرە ئەدەبىيەت بەدەبىتات بەنساو ئەم خەسايەتيانەشدا كە ئەنجامى ئەم پرۆسەي فيربوون و رۆشىنبىرىكردى مىرىنشىنى بابان ئەدەبىياتيان تۆماركردو، بەلام پيش ئەمەش مزگەوتى لىيبوومو بە پيى پيكەى خۆى پۆلى ھەبووە.

بەدەر لەوەى مـزگەوت و مەلاكـان كاريـان لەسـەر رۆشـنبيرى و پێگەيانـدنى خەلكى كردووە ( بابانييەكان زمانى كوردييان كردبووە زمانى ميرنشين و خوێندن لە پاڵ زمانەكانى تـرى وەك فارسـى و عەرەبـى، بەوپێـيەى زمـانى زانست و مەعريفەبـوون، لەگەڵ ئەوەشدا گرنگيان بە زمانى توركى نەداوە)( عبدالصمد، كوردستان العثمانيە فى النصف الاول مـن القـرن التاسـع العشـر، ٢٠٠٠: ٤٨)، كەواتە ئەوەى ھۆكـارى سـەرەكى بـووە بـۆ بەھێزبوونى زمانى كوردى و گەشەكردنى بيرى و كلتورى ميرنشينەكان بوون، چونكە د. مارف دەلێت(بەم جۆرە دەبينين قوتابخانەى ئـاينى دورەپەرێـز وەسـتاوە لە زمـانى كوردى و كلتورى كورد، بەلام ئەوەندە ھەبوو، دلاسۆزى و ھەستى بەشيكك لەو خويندەوارانەى كەلەم قوتابخانە ئـاينييە دەرچوون، ئاوريـان لە زمـانى كوردى و خويندەوارى نەتەوەكىيان داوەتەومو نوسينيان كردووە بەكوردى)(خەزنەدار، بەرگىا ، ٢٠٠٠، ١٩٦)، بەلام لەگەل ئەمەشدا بورنى كەلەم



له میرهکان و دهسه لاتدارهکان، ههولیانداوه مندالهکانیان خوینهوارو روشنبیرین، لهم بارموه د.مارف ده لیّت گهلی له بنهماله کاربهدهست و دهولهمهندهکانی کورد ماموّستاو میرزای تایبهتیان بو فیّرکردنی مندالیان راده گرت، زوّرجار ههر ئهم ماموّستاو میرزایه دهوری نوسهر، یا سکرتیّری دهبینی له لای ئهو کاربهدهسته گهورهیه، مال و دیوه خان و کوّشک و سهرای ماله گهوره کان ههمیشه ئهمجوّره خوینهوارانهیان لی بوو، وه کو سهراو دیوه خانی والیانی ئهرده لان و هی تریش (خهزنهدار،بهرگی۱ ۲۰۰۱، ۲۰۰۱)

له گەڵ ئەمەشدا خەڵكەكەى لەگەڵ ئەوەدابوو كە فێرى خوێندن و خوێندەوارى ببێت و لايەنى رۆشنبيرى بەرموپێش ببات، ھەربۆيە(د.مارف خەزنەدار)دەڵێت شارى سلێمانى يەكێكە لەو ئاوەدانيانەى كوردستان، خەڵكەكەى بە ھەوەس و چاو بەبزەو پێكەنيىن، حەز بە بەزم و رەزم و ئاھەنگ و گۆرانى و مۆسيقاو رابواردن دەكەن، گەلێ ئاوازى شيرين و گۆرانى ميللى سەرزارى كوردەوارى لەوێ سەريەەلداوە، قسەى نەستەقێك لە ناو كۆمەلى كورددا ھەيە دەلىّن: (گۆرانى لە سابلاغ (مەباد) لە دايك دەبىق و لە سليمانى پێدەكا). پاشاكانى بابان بايەخێكى زۆريان بە گۆرانى و مۆسيقا و مۆسيقا دەدا و بە چاويدىنى پۆرەنى پاشاكانى بابان بايەخيكى زۆريان بە گۆرانى و مۆسيقا دەدا و بە چاويدىكانى پٽدەكا). ئەماشايان دەكرد، لە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست)(خەزنەدار،ب۳، ئەماشايان دەكرد، لە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست)(خەزنەدار،ب۳، ئەماشايان دەكرد، لە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست). ئەماشايان دەكرد، ئە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست). ئەماشايان دەكرد، ئە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست). ئەمەشايان دەكرد، ئە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست). ئەمەنىشايان دەكرد، ئە ديوەخانى خۆياندا كۆرى مۆسيقا و گۆرانيان دەبەست). دەزىنەدار،ب۳، دىدە

لمراستيدا جـگە لەئەدەب و نوسين لەسمردەمى بەشاربوونى سايتمانى، بەشيروم جۆرى جياواز كار لەسەر لايەنەكانى تر كراوە، لەم بارەوە (د. مارف خەزنەدار)دەئىخ: (ھونەرى شانۆگەرى لە سليتمانى بە شيروميەكى سەرەتايى لە ناوموه بوو، لە بەھاراندا ھەر سنفيتك لە سنفەكانى بازاپ سەردانى دەرموەى شاريان دەكرد، ياسايەكيان ھەبوو، يەكيتك دەبوو بە پاشا جلى پاشايان لەبەر دەكرد، وەزيرو كاربەدەستيان بۆ دادەنا ...)(خەزنەدار،ب۳، ٢٠١٠ بار) جلى پاشايان لەبەر دەكرد، وەزيرو كاربەدەستيان بىز دادەنا ...)(خەزنەدار،ب۳، ٢٠١٠ بار) مەدەستنوس: (خەزنەدار)دەئيت: (ھونەرى دەرھيتانى دەسنووس لە ناوچەى سايتمانى لە كن فەقتى و مەلاكان پيشكەوتوبوو، ئەمە جىگە لە دەسنووسى تۆمارى زانستەكانى عەرەبى و ئاينى ئىسلامى، بەئكو دەرھيتانى ھونەرى دەسنووسە، لەو كىيبانەى دەربى بەرىبى و بەداويتريتكيان ھەيە، ھەر پەراويترەى بىريتيە لە كىتيبيتكى سەربەخۆ) (خەزنەدار،ب۳، ٢٠١١

له گەڭ ھەمــوو ئەمانەشــدا ئەدەبــى مىللــى و فۆلكلــۆر، بەشــێكى ســەرەكى و گرنـگ بـوون و رۆلْـى سـەرەكيان ھەبـووە لە تەواوى كايەكانـدا، بـۆيە لەپێنـاو گەيانـدنى مەبەســتەكان و گواســتنەوەى ئەزموونەكــان، ئەدەبـــى فۆلكلــۆر يەكێــك بــووە لە



هۆكارەكانى پەروەردەو فىركىردن و بايەخى زۆرى پىلىدراوە، ئەم روانىگەوە (د. مارف خەزنەدار)دەللى:(ئە ناوچەى سلىيمانى (بابان) و كەركوك(گەرمىان)و ھەموو ناوچەكانى ديكەى باشوورى كوردستان سىنە(ئەردەلان) سابلاغ(مەاباد) و ھەوئىلرو رواندز(سۆران)ئە سەدەى ھەژدەم و سەرەتاى سەدەى نۆزدەم، ئەدەبىكى مىللى سەرزارى دەوئەمەند بە شىعرو پەخشان ئە ناوەوە بوو. ناوچەى سلىيمانى ئەو رۆژگارەدا ئە ھەموو لايەكەوە دىائىكتى گۆرانى دەورەى دابوو) (خەزنەدار،ب۳: ۳۱)

یهکێکی تر لهو کهسایهتیانهی که رۆڵی ههبووه لهئهدهب و رۆشنبیریکردندا بریتی بووه له شێخ حسێنی قازی (۱۷۹۵-۱۸٦۱) شاعیر، زانای ئاینی و نوسهری کوردی سهدهی ههژده و نــــۆزدهیه خـــاوهنی چهنـــدین کتێبــی فارســی، عهرهبـی و کــوردییه، لهوانه (مهولوونامه)یهتی. ۲) ئاین:

بەوپێيەى گەئى كورد بەگشتى ئاينى ئىسلام بورەتە ناسنامەى ئاينى، بۆيە مىرەكان بايەخى زۆريان پێدارە، جگەئەمەش وەك رێگەيەك بۆ فێربوون و پێگەياندنى ھارولاتيان سەيريان كردووە، (د.مارف خەزنەدار)دەئێت:(يەكەم مەئبەندى خوێندموارى ئە ناو نەتەرە موسلمانەكانى رۆژھەلاتى نارەراست مزگەرت بوو، خوێندن بە شێوەيەكى گشتى بە زمانى عەرەبى بوو، ئە كوردستان و ولاتانى ئىسلامدا مىزگەوت وەك جێگەى عيبادەت بيناكرا، ئەگەل ئەرەشدا خوێندموارانى پێدەگەياند، مەرج نيىيە ئەوەى ئە حوجرە بيناكرا، ئەگەل ئەرەشدا خوێندەرارانى پێدەگەياند، مەرج نيىيە ئەرەى ئە حوجرە زاستيە ئىسلامدا و زامانى يۆدەكەي مەربى و بينويندايە دەبور بە مەلا، بۆيە دەبىنىن ھەر مەبەسى عيبادەت و خوێندنى زمانى عەرەبى و زانستىيە ئىسلامىيەكان بور دەيبرد بۆ ئامانجێكى دىكە، ئەريش پێگەياندىنى كەسى خوێندەرارى بور)(خەزىەداربەرگى ٣٠ دەر)

دانیشتوانی ناوچهی سلیّمانی ههر له دروستکردنی شاری سلیّمانییهوه له سهردهمی بابانهکاندا له حوجرهی فهقیّ و مزگهوتهکانهوه دهستیان پیّکرد و هاتن لهگهلّیدا تا سهردهمی عوسمانییهکان.( بابان،سلیّمانی شارهگهشاوهکهم،۲۰۱۲: ۱۳٤)

دياره مـزگهوت وێـراى ئەوەى كه شـوێنێكى ئـاينى پيـرۆز و شـوێنى عيبـادەت و خواپەرستى و زانسته، شوێنێكى گرنگى خزمەتگوزارييشە و له گوندەكاندا بەتايبەتى ئەركى ديوەخان و ميوانخانە و شوێنى كۆبوونەوەى دانيشتوانى ناوچەكە بووەو له شۆڕشى گەلەكەشماندا مـزگەوت ھەميشـه لانە و جـێگەى حەوانەوەى پێشـمەرگە بووە، كورديش وەك ميللەتێكـى موسـوڵمان بـايەخ و گرنگـى داوە بە مــزگەوت و ھەميشـه لەگەڵ دروستكردنى دێهاتەكان و له ئاوەدانكردنەوەيان دا مزگەوتيان دروستكردووه. بێجگە له مـزگەوت له سلێمانى تەكيە و خانەقاش ھەبووە، تەكيە بۆ قادرييەكان كە حاجى شـێخ مـرگەوت له سليمانى تەكيە و خانەقاش ھەبووە، تەكيە بۆ قادرييەكان كە حاجى شـێخ



دايمەزرانـدووه. خانەقـاش بـۆ نەقشـبەندىيەكانە كە مەولانـا خاليـد ھێنـاى كە ئەويـش لە مەولانا عەبدوللاى دەھلى وەريگرتبوو.

له سائلی (۱۸۲۰) مستهر ریچ که هاتووه بو سلیمانی دهنیت: (سلیمانی پینج مزگهوتی تیدابووه، وهک(مزگهوتی حاجی شیخ ئهمین،مزگهوتی (عهزیزئاغای مهسرهف) له ناو بازار (بابان،سلیمانی شارهگهشاوهکهم،۲۰۱۲: ٤٤۱)، بویه سلیمانی دوای دروستبوونی بووبه مهنزلگاو مهنبهندی دوو پیاوی ئاینی پیرۆز، که ههریهکهیش بوون به رابهری ریزهویکی ئاینی (قادری و نهقشبهندی)( بابان،سلیمانی شارهگهشاوهکهم،۲۰۱۲: ٤۷)

ئەم ھەنگاوەش دەرەوەى شارو شوێنە دوورەكانىشى گرتۆتەوە، وەك مەدرەسەى دىنى (شاە غازيە) ئەحمەد پاشا ئە كەركوك دروستى كرد، بەلام جۆرى خوێندن و ئاستى پێگەياندنەكەيان جياوازبوو، ئەمەش ئەو سۆنگەيەوە بووە، كە خزمەتكردنى مامۆستايانى ئاينى ئەبەرچاوگيراوە.

( هەر مىرىكى بابان ھاتبى خزمەتى مامۆستاو پياوى ئاينى و زانايانى لە پىش ھەموو شتىكى داناوە، بۆيە بەھۆى خزمەت و ھاندانەوە ئەو زانا گەورانە لە ناوچەى سلىمانىدا ھەليانداوە)( بابان،سلىمانى شارەگەشاوەكەم،٢٠١٢: ١٠٥)لە راستىشدا پالنەرى ئاينى زياتر زالبووە بۆ بەردەوامى خويندىن و پىكەياندن، چونكە بەپىيى فەرمودە ھەركەسىك رىگەى زانست بگرىتە بەر، خوا ھەمووى بە خىرو چاكە بۆ دەنوسى.

حاجى شيّخ مارف و مەولانا خاليد هاوچەرخى يەك بوون و كاتيّك كە ميستەر ريچ هاتووەتە سليّمانى لە سەردەمى فەرمانرەوايى مەحمود پاشاى باباندا، باسى ئەم دوو زاتە گەورەيە ئەكات. مامۆستا مەلا محەمەدى قزلّجى لە ناميلكەيەكى بەنرخدا كە لە سالّى ١٩٣٨ دەرى كردووە بەناوى (التعريف بمسالجد السليمانيە و مدارسها الدينيە) باس لە مزگەوتەكانى شارى سليّمانى ئەكات كە تا ئيّستا ماون.

شيّخ مارفى نوّدى له سالانى (١٧٤٩ – ١٨٣١) له سەردەمى سايّمان پاشا ژياوه (صابر، النودهى وجهوده النحويه، ٢٠٠٠) يەكيّك بووه لهو كەسانەى كە بى گويّدانه سەختى ژيان و بارودۆخى ناوچەكە له مزگەتەكان (حوجرەكان)دەستى به خويّندن كردوومو بەسەركەوتووى پلەكانى بريووه، ھەرچەندە ئەم شويّنانه شويّنى فەرمى حكومى نەبوون، بەو مانايەى مۆلەتيان ھەبووبيّت، بەلام وانەكان له مازگەوت و حوجرەكاندا دەخويّنران (رشيد، الشيخ معروف النودهى البرزنجى و رحله العلميه فى كوردستان، ، ٢٠٠١ مەر) له فيرخوازەكانى بريتين له كاك ئەحمەدى شيّخ، شيّخ موفتى زەھاوى، شيّخ بابارسول بەرزنجى، شيّخ حسيّن قازى) ئەمە جىگە له چەندىن بەرھەم لە بوارى ئاينى و زمانەوانى و ئەدەبى، جگەلەمەش مىرەكانى بابان (گرنگيان بە زانست و زاناكان داومو پرس و پايان له كاروبارى مىرنشيندا پيّكردوون و لە كۆبونەوە زانستيەكاندا بەشداريان پيّكراومو پريرى



لى گيـراوه، بەپێـى ئاسـتى زانسـت و توانايـان و ھەنـدێڪ جـاريش نێـردراون بـۆ دەرموەى كوردسـتان، بەمەبەسـتى ھێنـانى سـەرچاوەى زانسـتى دەگـمەن، كە تائێسـتا لە كتێبخـانەى ئەوقــافى سـلێمانى ھەنــدێكيان پـارێزراون، ھەروەھــا خوێــدنگەى تايبەتيــان بــۆ كردونەتەوه.)(د.كمال طاھر: ٥١٦)

مەولانا خاليدى نەقشبەندى يەكيّكى ترە ئەو كەسانەى كە ئەرىتىكەى خويندنى مزگەوت و حوجرەكانەوە پيتىكەيشتوومو لە ئەنجامى ئەنجامدانى چەند گەشتيكى ئاينى بۆ سنە و تاران و پاشان ھىندستان. ئە ولاتى شام پيتىكەو پايەى مىرى بەدەستەيناوە، ئەگەل ئەمەشدا كۆمەئيتك بەرھەمى ئە بوارە جياوازەكاندا ھەيە، ئەوانە،ئاينى و نزيكەى ھەژدە پەراوى سەبارەت بە فقھى ئيسلامى رى و رچەى ئيسلام بە زمانى عەرەبى و فارسى نوسيوە. بۆرەكەيى ،ميژووى ويژەى كوردى، ٢٠٠٨: ٥٣٥)، ئەم روانگەوە مزگەوت و قوتابخانە، ياخود (مەدرەسە)ى مزگەوتەكان و ژوورى فەقى و مەلاكان بوون، بروانامەى ( بەكانۇريۆس و ماستەرو دكتۆرا)(ئىجازە) پيدانى فەقى بووە، كە خويندىنى تەواوكردووە ئەسەر دەستى مامۇستاكانياندا، مامۇستاكانىش ھەبوون ئە ئارادەى بە كالۆريۆسدا بوون، ھەبوون ئە مامۇستاكانياندا، مامۇستاكانىش ھەبوون ئە ئارادەى بە كالۆريۆسدا بوون، ھەبوون ئە

لەراســتيدا (ئامــانج له مــزگەوت و حــوجره له دواى به ئيســلامبوونى كــورد بــۆ مەبەستى ئاينى بووه، بۆيە حوجرەى خويندنى مزگەوتى كوردەوارى دەيويست ئەم ئامانجـانە بهيننيته دى :

۱- ئامادەكردنى مەلا بۆ پێش نوێژى و وتارخوێنى و ئامۆژگارى خەڵكى .

۲- پێگەياندنى مەلاى گەورەى وا، كە ناوبانگىان تەنيا لە كوردستاندا نەبوە، بەلكو لە ھەموو گێتى ئىسلام دەنگىاندايەوە.

لەبەشى دووەمى ئەم خوێندەوارانە ئەم كەسانە پەيدابوون .

- ۱- بەشـێكى كەم ئەم خوێنـدەوارە گەورانە خوێنـدەوارى خۆيان، كە مەلايانە بـووە ئەگەڵ
   زمانى كوردى گونجاندووەو شيعرو نوسينيان بە زمانى كوردى ھێناوەتە ناوەوە .
- ۲- بەشـێکی کەمتـریش لەمـانە ھەمـوو ژیـانی خوێنـدەواریان بـۆ زمـان و ئەدەبـی کوردی تەرخـانکردبوو، پـلەی زانسـتی ئاینیـان لە لوتکەدابـوومو له ریـزی خوێنـدمواره ھەره گەورەکان بوون)( خەزنەدار، مێژووی ئەدەبی کوردی، بەرگی یەکەم، ۲۰۰۱، ۲۶)بەدەر لە مزگەوتەکـان حوجرەکـایش بەشـێکی جیـاوابوون لەنـاو مزگەتەکـان و ئەمەیـان تایبەتکردبوو بە فەقی، یان ئەوانەی خوێندویانە، نەک تەنھا پەرستش، لەم بارەوە د. مارف خەزنەدار دەلێت(حوجرە لە مزگەوتـدا ھەم جێی ژیـان، ھەم وانە وتـنەوە بـووە، لە دەرموەی مـزگەوت وەک لە دوکان يان ژووری لالێک ھەبـووە، ئەمە قوتابخـانەی ئاینی بـووە، لە مـزگەوت وەک لە دوکان يان ژووری لالێک ھەبـووە، ئەمە قوتابخـانەی ئاینی بـووە، لە



۲۰۰۱: ۲۵)يــاخود دەڵێت"(هەتــا منــداڵى مەلاو شــێخە گەورەكــان خۆشــيان دەنێـردرانە قوتابخـانەى مەلاى تـر بـۆ خوێنـدن، پلەكـانى خوێنـدن له قوتابخـانە ئاينيەكانـدا وەكـو لاى خوارەوە بوو:

- ۱- پلهی سهرمتایی: دمستی به خوێندن دمڪردو قوتابيان پێ دموت، فێری ئهلف بێی عهرمبی دمڪران.
- ۲- پلەى سوختەيى: پلەى فێربوونى سەرەتاكانى دەستورى عەرەبييە، ئينجا دەستى دەكرد بە سەرەتاكانى فقھە.
  - ۳- پلهی موستهعیدی : دهستی دهکرد به فیربوونی زاراوهی زانستی قورس.

لهپاش تهواوكردن باومړنامه (اجازه)ى ومردمگرت و دمبوو به مهلا.)( خهزنهدار، ميـرووى ئهدمبى كـوردى، بهرگى يهكهم، ٢٠٠١، ٢٦)، د. مارف خهزنهدارده ليّت:((بهراستى دمتوانين پايهى خويّندموارى له ههر ولاتيّك لهدمورانى پيش سهدمى بيستهم به پيّى زۆرى و كهمى مزگهوت بهراورد بكهين، ههروهك له ئيّستادا قوتابخانه نيشانهى خويّندموارييه و پيشكهوتنى كۆمه ليّكى ئادمميزاد به ژمارمى قوتابخانه بهراورد دمكرى)( خهزنهدار، ميّژووى ئهدمبى كوردى، بهرگى ٣، ٢٠٠١، ١٨).

جگەلەمەش(مەلا ئەبوبەكر پاش ئەوەى لە سەفەريكى دورودريڅر لە ولاتى ميسر و شام و عەرەبستان دەگەريتەوە بۆ كوردستان لە قوتابخانەى (جامع سور) كە ئەمير حەمزەى بابانى دروستى كردبوو، خۆى بە دەرس وتنەوە خەريك دەكات و ميرەكانى بابان عادەتيكيان بووە لە زانايانى ئاينى ريزيان دەگرت، ھەر لەو قوتابخانەيشدابوو كە كتيبى (ئەلوزوح)ى نوسى كە يەكىيكە لە سەرچاوەكانى ناميلكەى شەرعياتى مەستورە)( بىرئانينى مەستورەى ئەردەلان :٤٢).

هەروەها د. مارف خەزنەدار دەڭيّت" لە شارى سليّمانيدا گەلى يادگارى بە نرخى پاشاكانى بابان تا ئيّستا ماونەتەوە، ئەو يادگارانە لەو مزگەوتانە دەبينين، كە دروستيان كردوون، ھەر لەو مزگەوتانە گەليّك شاعيرى كورد پيّگەيشتوون، ئەمەش وەنەبى تەنها له شار بووبى، بەڭكو لەھەموو ناوچەكانى ولاتى سليّمانى مزگەوتەكانى شار لەلايەن پاشاكانى بابانەوە سەپەرشتى دەكران و لە خەزيّنەى مىرنشين ھەرچى پيّويست بوايە پيّيان دەبەخشرا"( خەزنەدار، ميّژووى ئەدەبى كوردى، بەرگى ٣، ٢٠٠١ ، ١٨)

يەكەم فێـرگە كە بابانييەكـان بنياديـان نـابى، فێـرگەى شـارە بچـوكەكەى (مەرگە)بـووە، چـونكە لە سـەردەمى فەقـى ئەحـمەدى دارەشـمانەدا ئەم مەرگەيە يەكەم مەڵبەنـدى ميرنشـينەكە بـووە، فەقـى ئەحـمەد بـۆ خۆشـى ھەر پەروەردەى فێـرگەو مەدرەسـەى دينى بووە، كەسانى وەك ئيبراھيم كورى مەولانا ئەحمەدى ئالانى زاناى بەناوبانگ و مەلا



عـومـهر ئـهنجـامى ئـهم فێرگهبـوون).( بابـان، سـلێمانى شـاره گهشـاوهكهم،٢٠١٢، ١٣٨٨)، دواتـر كاتێڪ له سـاڵانی (١٦٤٤)ز مـاوهت بهيهڪجـاری بـۆته مهڵبهنـدی ميرنشـينی بابـان، ئهم شـاره خويْندنگەى تيْدابووە و رِوْلْى گرنگى بينيوە لە بلاوكردنەوەى رِوْشنبيرى و زانستدا، مەلا موسا كه نازناوى (علامه الزمان) بووه، مودهرسي ئهم مهدرهسهيهبوو)( بابان، سليّماني شاره گهشاوه کهم، ۲۰۱۲ ،۱۳۸ (جـگه لهمـيش له ديّـی مهروێ له ههريّمـی ئـالان و نزيـک مـاوهت فێرگەى مەزن و ئاوەدانى لێبوومو كۆمەڵێڪ مودەرسى تێدابووه. جگە لەمەش (مەدرەسەى بێتوش و گەناو و بەلاتا، شوێنى فێربوون و زانستى ئەو ڕۆژگارە بوون، ھەروەھا خوێندنگەى گوندی کهنارو رهشهکانی و شابادین و بالخ و موکهبهو قهرمداغ و بیاره .....تاد، ههروهک چۆن مەدرەسـەى خورمـاڭ و بەرزنـجە دوو مەڭبەنـدى رۆشـنبيرى ئەو رۆژگـارە بـوون و ھەميشـە جمهيان هاتووه، له مهلاو فهقـــن)( بابــان، ســليّمانى شــاره گهشــاوهكهم، ١٣٩)، دواتــر له قەلاچوالانىش لە سائى (١٦٦٩ز) دەسەلاتى مىرى بابان زياتر پەرەى سەند، لەسەردەمى سليمانى و بەبەدا بارى رۆشـنبيرى و زانسـت زۆر لە گەشـەو پێشـكەوتندابووە، ھەر لە رۆژگارى ئەمـدا قوتابخانهكانى قەلاچــوالان ســهريانهەلداوه و بــۆ ھەريەكيــان مەلاو مودەرســيان دانــاومو كتێبخانه بەنرخەكەش بەرمو پێشچوومو بەكتێبى ناياب و بەقىمەت دموڵەمەندكراوە، ھەر لهم سەردەمەدا قەلاچوالان چەنىد مودەرسىٽكى بەناوبانىگى ھەبوون لەوانە (مەلا محەمـمەدى غەزالى و مالا جامى چۆرى و شېخ محمد وەسىمى گەورە، كە شېخ حەسەنى گلەزەردە يهڪێڪه له قوتابييهڪانی)( بابـان، سـلێمانی شـاره گهشـاوهڪهم، ١٣٩) ڪهواته ئـهم زانـان و مودەرسانە لەو سەردەمەدا لە چ شوينىنىك پېگەيەنراون، ئەو سەرچاوانەى كە بوونەتە ھۆى پێڪەياندنيان له كوێ بوون، كەواتە بوونى ئەم زاناو مودەرسە ديارانە، بەڵگەى گرنگىدان و بايهخدانه به مزگهوت و خوێندنگهو رۆشنبيرى لهو سەردەمەدا.

مەلا مەحمود دەئىّت: ( بەراستى چەرخى زىّرىن و پىٚشكەوتوو بۆ رۆشنبىرو زانست، سەردەمى سلىّمان پاشاى گەورە بوو، كە بە سلىّمان پاشاى مقتول بەناوبانگە، كەلە دەوروبەرى (١٧٥١ز) بووەتە فەرمانرەواى بابان و زۆر ھەولىّى خزمەتكردنى زانست و زانايانى داوە .( بابان، سليّمانى شارە گەشاوەكەم، ١٤٠) كەواتە ھەريەكەيان بەپىّى سەردەمى خىۆى ھەولىّى بۆ دابىنكردنى پىّداويستى و خزمەتكردنى خوىّندنگەو مامۆستايان و قوتابىيان داوە.

لهسـهردهمى بابانهكان كۆمەلاّيك خوينـدنگه ههبـوون، بيّگومان جـۆرى ئەم خوينـدنگانەش بەپـێ شـويّن و كاتەكان رۆڵ و كاريگەريان هەبـووه، بەگشـتى ئەم خويّندنگانەش بريتين له :

۱- خونندنگهی مزگهوتی گهورهی قه لاچوالان:



هەرلەيەكەم رۆژى سـەرھەلدانى بابانەكـانەوە دەسـتى پێكـردوومو زانـاى گەورمو بەناوبانـگ دەرسـيان وتـۆتەوە وەك(مەلا برايمـى بەرزنجـى، مەلا محمـد وەسـيمى گەورە، مەلا جامى چۆرى، ....تاد)( بابان، سلێمانى شارە گەشاوەكەم،٢٠١٢ ،٤٨) ٢- خوێندنگەى مزگەوتى گەورەى سلێمانى:

پاش گواستنەوەى پايتەخت لە قەلاچوالانەوە مزگەوتى گەورەى سليمانى بووە خوينىدنگەو بنكەى سەرەكى فيربوون. بەتايبەتى لە سالاەكانى (١٨٢٥-١٨٢٢) بە جۆريك پەرەى سەندوومو لە گەشەدابووە، كە ژمارەى قوتابييە پلەبەرزەكانى گەيشتە (٧٠)حەفتا و زياتر، ئەمە جگە لە قوتابى سەرەتايى، باشترين بەلكە بۆ ئەم راستييە كتيبەكەى (شيخ مارفى نۆدىخ) خۆيەتى، كە بۆ والى بەغىدادى نوسيوە)( بابان، سليمانى شارە گەشاوەكەم،١٤٢)دواى گواستنەوەكەش شيخ مارفى نۆدىخ لە قەلاچوالانەوە ھاتە سليمانى و بوو بە مامۆستاى مزگەوتى گەورە، بووە مەرجەع بۆ ھەموو كاروباريكى دين، جگە لەوانەش بوويە رابەرى ريرەوى قادرى و مزگەوتى گەورە بوو بە مەركەزيكى دين، جە بابان، سليمانى شارە گەشاوەكەم قەدرى و مزگەوتى گەورە بو بە مەركەزيكى ئەم ريرەوە )(

۳- خوێندنگهى مزگەوتى ئەورەحمان پاشا:

ئەم مەدرەسەيە دواتر بە مەدرەسەى (شێخ ئەبوبەكر) دواتر بە مەدرەسەى مزگەوتى (باباعلى) ناسراوە، پاشا ئە گەرەكى گۆيژە دروستيكردووە، بۆ ماوەيەك راوێـژو مەئبەنديكى رۆشنبيرى و زانستى پيشكەوتووبووە)، يەكەم مامۆستاى، زاناى بەناوبانگ (عەبدولكەريمى بەرزنجى)بووە، چەندين زاناو رۆشنبيرو شاعيرو ئەدەب دۆست پيكەيشتوون وەك : مەلا برايمى بيارەيى، شيخ عەلى بەرزنجى، مەولانا خاليدى نەقشبەندى، كە دواتر بۆتە مامۆستاى مزگەوتەكە.( بابان، سليمانى شارە گەشاوەكەم، ادى

٤- خويْندنگەى خانەقاى مەولاناخالىدى نەقشبەندى:

دروستكردنى مزگەوتى گەورە لەلايەن ئيبراھيم پاشا، ھەروەھا مزگەوتى (حاجى شيخ ئەمين ) دواتر خانەقاى مەولانا خاليد لەلايەن ئەحمەد پاشاو مزگەوتى (شيخ ئەورەحمانى ئەبوبەكر ( بابە عەلى قەرەداغى)و مزگەوتى سەيد حەسەن لە لايەن ئەورەحمان پاشاوە دروستكران (بابان، سليمانى شارە گەشاوەكەم، ١٠٨) ئەمەش ھەنگاويكى گرنگ بوو بۆ ھۆشيارى و خويندموارى كردنى خەلكى.

ئەم خوێندىنگەيە (محەمممەد پاشاى كورى ئەورەحمان پاشا ئە دەوروبەرى سائى(١٨١٧) بۆ مەولاناخالىدى نەقشبەندى دروستيكرد، زۆر مولك و مائى ئەسەر وەقف كرد تاوەكو پيداويستى مامۆستاكان و قوتابيانى پى دابينبكرى، بەيەكيّك ئە مەئبەندە گرنگەكانى رۆشىنبىرى و خوداناسى جيھانى ئەو سەردەمە دانىراوە ئە ھەموو لايەكەوە



خەڭك رووى تێكردووه، تەنانەت لە وڵاتانى تريش خەڭكى بۆ ھاتووه.( بابان، سلێمانى شارە گەشاوەكەم، ١٤٥)

٥- خوێندنگەى مزگەوتى سەيد حەسەن:

ئەم مىزگەوتە ئەورەحمان پاشاى بابان دروستىكردووە (١٧٨٩-١٨١٣) ماوەيەكىش بەناوى خۆيەوە بوومو ھەر خۆشى بوو كە دەرسى تێدا دەوتەوە، بۆ دابىنكردنى خەرجى و پێداويستى، زەوى و زارەكانى (كانى مسلم) و (كانى دۆمان) و چل دوكانى لەسەر وەقف كردووه، چوار خانوشى بۆ مودەرس و مەلاو مجەورو بانگېێژ بونيادناوە، مەدرەسەكە شەش ژووربووە، چوارى بۆ فەقى و قوتابىيەكان تەرخان كراوە، نالى يەكێ ك بووە لە قوتابىيەكانى ئەم خوێندنگەيە)( بابان، سلێمانى شارە گەشاوەكەم،۱۷۶)

يەكێے بـوو له مەڵبەنـدكانى رۆشـنبيرى سـلێمانى سـەردەمى بابـان و نـيمچە زانكۆيەكى گەشەدارو پر قوتابى و زانا بووە)( بابان، سلێمانى شارە گەشاوەكەم، ١٤٧) ٧- خوێندنگەى مەڵكەندى:

پێش دروستڪردنی شاری سلێمانی ههبووه، بهڵام له سهردهمی بابانهڪاندا بايهخی پێدراومو (مهلا ئهورهحمانی نۆتشه و مهلا ئهحمهدی ڪوری) بهرێوميان بردوومو دمرسيان تێدا وتۆتهوه.

۸- خوێندنگه کانی حاجی حان و حاجی شێخ ئهمینی خاڵ.

جگه لهم مهدرهسانه، حوجرهش شوێن و قۆناغێکی خوێندن بووه، بۆیه سهردهمی بابانهکان چهندین حوجره بوونیان ههبووه، جگه له حوجرهکان، چونکه دهیان حوجره لهمزگهوت و مالان و شوێنی تایبهتدا ههبوون، مامۆستا به پارمیهکی کهم که له کهس وکاری ههر قوتابییهکی ومردهگرت، حوجره بریتیبوو له تهنها ژووریک که بهپێی توانای مهلاکه دهگۆړا و جۆری دمرس وتنهوه زۆر فهرقی ههبوو، بهزۆری یهکهیهکه دمرس به قوتابی دهخوینرا، بهلام ههندی حوجرهی کۆن ههبوون، وهک حوجرهی(مهلا عهزیزی زلزلهیی، که پیاویکی وهک ئهمین زهکی خویندویهتی ، خواجه ئهفهنی و (۱۸۹۰-۱۸۹۰)، حاجی مهلا ،. تاد) گهلی حوجرهش ههبوون ژن دایناون وهک (مهلا فاتم، ناجییهخان، مهلا ئامینه، مهلا رمعنا).

باسـكردن لهم مزگهتـانهش لهپێنـاو دمرخسـتنی رۆڵ و پـێگهی مزگهوتهكـان و بايهخ پێدانی ميرهكـانه به خوێنـدن و خوێنـدمواری و ناسـاندنی نهوميهكی نوسـهرو رۆشـنبيره، كه دمرئهنجامی ئهم قۆناغهی ميرنشينهكان بووه.

٤- كتيبخانه:



هەر لە ســەرەتاوە لە قەلاچــوالان لە نــاو مزگەوتــى قەلاچوالانــدا كتێبخانەيــان كردۆتەوە، ھەر بۆيە دواى بنيادنانى شـارى سـلێمانى گواسـتويانەتەوە بـۆ مزگەوتـى گەورەى سلێمانى، وەك:

- ۱- خوێندنگەى مزگەوى گەورەى قەڵاچوالان كتێبخانەيەكى بەناوبانگى ھەبووە.
- ٢- كتيبخانهى مزگەوتى گەورەى سايمانى لەگەڵ دروستكردنى، (شيخ مارفى نۆدێ) دەرسى تيدا وتۆتەومو ئەمىندارى كتيبخانەكەش بووە، ھەردەم لە كتيبخانەكەدا بووە، چونكە مىرەكانى بابان بەھەموو ھيزو توانايەكيانەوە چاوديرى خويندىنگەو قوتابخانەيان دەكرد، لە ھەر شوينيك بيانبيستايە كە كتيبخانەى ناياب ھەيە، چەرچى و پياوى خۆيان دەنارد، ئەوانە دەگەيشانە بەغاداد و موصل و وان و ئيساتەنبوڵ و مەككەو مەدينەو قاھرە و دياربەكرو يەمەن و سەدەھا زەركەفتى ناياب و بى وينەيان راگواستووه.( بابان، سايمانى شارە گەشاوەكەم، ١٤٣)، جگەلەمەش(ئەحمەد پاشا دوا مىرى بابان كە برايە ئاستانەدا لە ويوه بە واليەتى نارديان بۆ يەمەن، ئەويويشەوە پەيتا پەيتا دەستنوس و كتيبيان دەنارد بۆ كتيبخانەى مزگەوتى گەورەو كتيبخانەكانى بەيرى بابان كە برايە ئاستانەدا لە ويوه بە واليەتى نارديان بۆ يەمەن، ئەويويشەوە پەيتا مىرى بابان كە برايە ئاستانەدا لە ويوه بە واليەتى نارديان بۆ يەمەن، ئەويويشەوە پەيتا مىرى بابان كە برايە ئاستانەدا ئە ويوه بە واليەتى نارديان بۆ يەمەن، ئەيزويز مەرى بابان كە برايە ئاستانەدا ئە ويوه بە واليەتى نارديان بۆ يەمەن، ئەييويز مەرى بەيتا دەستنوس و كتيبيان دەنارد بۆ كتيبخانەى مزگەوتى گەورەو كتيبخانەكانى بەرى مزگەوتەكان دەنارد، تەنانەت كتيبى (مسالك الابصار) ئە باسى ميزوودا (١٤) بەرى بور بورە ئە ھىچ شوينيكى تى دەستنەدەكەوت ھەمووى ناردەوە بۆ سايمانى).( بابان، سايمانى شارە گەشاوەكەم، ١٠٢)

ئەگەر ئەم مەدرەسەو مزگەوت و حوجرانە فێرخوازێکی كەمیشی پێگەياندبێت، دەستەبژێربوون و ھەريەكەيان ئە بوارێکی ديردا بوونەتە ئەستێرەيەکی گەشی ئەدەبيات و رۆشنبيريی كوردو سەرچاوەيەكی بەنرخ بۆ ئێكۆڭەران ئە بوارە جياوازەكاندا. بەراورد ئە نێوان ميرنشينی ئەردەلآن و بابان ئە پوانگەی ئەدەبی و پۆشنبيركردنەوە يەكەم: ئێكچوون

- ۱- له ههردوو میرنشینهکهدا میرهکان کاریان بـۆ پێگهیانـدن و بڵاوکـردنهوهی زانست و خوێندمواری کردووه.
- ۲- له هەردووكيانـدا ميرەكـان خۆيـان رۆلەكانيـان خسـتۆتە بەرخويّنـدن و كاريـان لەسـەر ئەدەب و زانست كردووه.
  - ٣- ھەردووكيان داھاتيان بۆ بوارى ئەدەب و ئاين خەرجكردووە.
- ٤-لهههردوولا مـزگهوت و حـوجرمو مهدرمسـه بونيـادنراوه، بهمهبهسـتی خوێنـدن و ئاينـداری و رۆشنبيريی.



دوومم: جياوازی ۱- ميرنشـينى ئەردەلان زووتـر و زۆرتـر بـرموى بە لايەنـى رۆشـنبيرى داوه، ئەمەش بەھـۆى پەيوەندى و نزيكى لە شـاكانى قاجـارو سـەڧەويەكان و لەم روانـگەوه كاريگەريـان لە سـەر ميرنشينەكە ھەبووه.

۲- له ميرنشينى ئەردەلاندا مێژوو نوسين و ئەدەب به پلەى يەكەم كاريان لەسەر كراوە، بەلام له ميرنشينى باباندا زياتر كار لەسەر شيعر كراوە. .

۳- رۆشىنبىرو زاناكانى مىرنشىينى ئەردەلان، كارىگەريان ئەسـەر رۆشـنبىرو مەلاكـانى مىرنشىنى بابان ھەبووە.

### ئەنجام:

- ۱- له میرنشینی ئەردەلاندا بەرھەم و كارى ئەدەبى و رۆشبیرى گەلانى ئیرانى رەنگیداوتەوە،
   ئەمەش بەھۆى كاریگەرى شارستانییەتى ئیرانەوە بووە، لەگەل ئەمەشدا يەكیرك لە
   كارە لەپیشینەكەیان گرگیدان بووە بە ئەدەبیات و رۆشنبیریى
- ۲- میرنشینی بابان به هۆی درەنگ بهشاركردنی شاری سلیمانی و كهمی ماوهی دهسه لاتی، كهمتر بهرههمی ئهدهبی و كاریگهری لهسهر بووه، لهگه ل ئهمهشدا كاریان لهسهر رؤشبیری و گهشهكردنی ئهدهبیات كردووه.
- ۳- هەردوو ميرنشـين مزگەوتيـان ڪـردۆتە شـوێنى پەرسـتن و خوێنـدموارى و پێگەيانـدنى رۆشنبير.
- ٤- كۆړو شيعر خويندنهوه يهكيّك بووه له خواست و كارهكانيان له ههردوو ميرنشين و له كۆشكهكانياندا سازيانكردووه.
  - ٥- مەستورەى ئەردەلانى يەكەمين ژنە لە مێژوودا، كە مێژووى تۆمار كردبێت.
- ۲- گرنگیدان به مزگهوتهکان و دیاریکردنی چهند مزگهوتیک به پیی پیگهو ئاستی رؤشنبیری و خویندمواری، وایک ردووه چهندین شاعیری بهناوبانگمان له ئهدهبی کلاسیکدا بیته بهرههم.
- ٧- گرتنهئهستۆى خەرجى مزگەوتەكان، لەپيناو پيكەياندنى خويندەوارى و رۆشنبير له ھەردوو ميرنشينەكەدا.

### سەرچاوەكان:

- ١- بيرئانينى مەستورەى ئەردەلان، قستفائى مەستورەى ئەردەلان، ھەولىر، ٢٠٠٥.
- ۲- بابان، جەمال ، سلێمانی شارەگەشاوەكەم، دەزگای چاپ و بڵاوكردنەوەی ئاراس، چاپی دووەم،۲۰۱۲.
  - ۳- بۆرەكەيى، سدىق ،مێژووى وێژەى كوردى، بەرگى دووەم، دەزگاى ئاراس، ھەولێر، ٢٠٠٨.



- ٤- رۆخانى، باباشــێخى مەردۆخ ، مێــ ژووى نــاودارانى كـورد، و:ماجــدى مەردۆخ رۆحــانى، كوردستان ، سنه ،٢٠١١٠.
- ٥- رەسوڭ، د.عـزەدين مسـتەفا ، سـەرنجـێ له زمـان و ئەدەبـى يەكگرتـوو ،چاپخـانەى سـلمان الاعظمى،بەغدا،١٩٧١.
- ۲- خەزنەدار، د.مارف ، مێژووى ئەدەبى كوردى، بەرگى يەكەم، دەزگاى ئاراس، ھەولێر، ۲۰۰۱.
   ۷- خەزنەدار، د.مارف ، مێژووى ئەدەبى كوردى، بەرگى دوومم، دەزگاى ئاراس، ھەولێر، ۲۰۰۲.
- ۸- خەزنەدار، د.مارف ، مێژووى ئەدەبى كوردى، بەرگى سێيەم، دەزگاى ئاراس، ھەولێر، ٢٠٠٣.
- ۹- حەمە باقى، محەمەد ، مىرنشىنى ئەردەلان بابان سۆران لە بەلكەنامەى قاجارىدا، دەزكاى ئاراس، ھەولىر، ٢٠٠٢.
- ۱۰- قەرەداغـی، مـحەمەد عەلـی ،ديـوانی مەسـتوورە،دەزگای چـاپ و بلاوكـردنەوەی ئـاراس، ھەولێر،۲۰۰۱.
- ۱۱-مەردۆخ، شيّخ محمد مەردۆخى كوردستانى، ميّژووى كوردو كوردستان، وەگيّرانى زانەر محمد، چاپخانەى رۆژ ھەلات، ھەوليّر، ۲۰۱۱.

بيانى:

١٣٦٩، د تودارى نور الأنوار في كرامات ذرارى سيدالمختار، سنندج، ١٣٦٩.
 ٢- بباديه، سرود، استاد ملا محى الدين سالحي، انتشارات كردستان، سنندج، ١٣٨٠.
 ٣- صابر، محمد، النودهى وجهوده النحويه، مطبعه جامعه الصلاح الدين ،ط١، ٢٠٠٠.
 نامهى ماستهر:

١- عبدالصمد، كاميران ، كوردستان العثمانيه في النصف الأول من القرن التاسع العشر،
 رساله ماجستير،جامعه الصلاح الدين، ٢٠٠٠.

گۆڤار:

۱- رشيد، د.كمال طاهر ، الشيخ معروف النودهى البرزنجى، و رحله العلميه فى كوردستان،
 گۆڤارى تويژمر، بەرگى ١، ژماره١، ٢٠٠١.



الملخص:

تصف هذه الدراسة دور كل من إمارة أردلان و بابان في تطوير الأدب و نشر الثقافة خلال فترة حكمهما، و بعبارة أخرى، العمل على جهود هاتين الإمارتين للتحرك نحو الحضارة وتنوير الناس والاستفادة من الجوانب المختلفة للإمارة، بالإضافة إلى تسجيل وحماية تاريخ الأدب الكردي.

أهمية هذا البحث هي أن كل هذه الجهود والإجراءات في بداية الإماره اردلان و بابـان من أجـل تطـوير الادبيـات و الاثقـافه، بالإضـافة إلـى ذلـك، لا تـزال الأعمـال في هـذه الإمارات ، على الرغم من أنهـا قليلـة ، لكنهـا ذات قيمـة و ضـرورية وأصبحت المبـدأ الرئيسي للمنهج كلاسيكي كردي.

الكلمات الرئيسية: الأماره، أردالان ، بابان ، لفة ، الأدب ، الثقافة.

## Abstract:

This research is about the role of the two emirates of Ardalan and Baban in the development of literature and the spread of culture during their rule, in other words, work on the efforts of these two emirates in order to move towards civilization. Protecting Kurdish literature and using human resources in order to create a favorable environment for the development of society.

The importance of this research is that it introduces all these efforts at the beginning of the Ardalan and Baban Emirates in order to develop literature and culture.

Key words: Empire, Ardalan, Baban, Roll, Literature, Culture.



# رمنگ مدانا بەرخومدانا كەلا دمدم د فۆلكلۆرى كورديدا و بەراوردكرنا ئەوى ئگەل ژيدمرين ديرۆكى

#### پ. د. حسین عثمان عبدالرحمن

يشكا زماني كوردى- ڤاكولتييا زانستين مروڤايەتى- زانكويا زاخو/ ھەريما كوردستانا عيراق

### پۆختە:

ئەدەبيات ب چەمكى خوە يى بەرفرەھقە، ب قۆناغىن جياواز، گەئەك بابەتان ب خوەقە دگريت و ئسەر گەئەك تەوەران رادوەستيت و خوە ل گشت بوار و رويدانىن جفاكى دكەتە خودان، رەخنەگر ژى ب پشتبەستن ب تيۆرىن رەخنەييىن جۆراوجۆر، ژ گۆشەنىگايىن جياواز، كار ئسەر ئەوان تەوەر و ناقەرۆكان دكەت، ھەتاكو بشىت لايەنى دروستى رويدانان، ھەست و ھزر و ديتنىن نقيسەران ئاشكرا بكەت. ئىك ژ ئەوان بابەتىن كو بوويە ناقەرۆكا ژانرىن ئەدەبى و خوە ل رويدانىن مىژوويى كريە خودان، ئەدەبى بەرخوەدانىيە. ب بوچوونەكا دى ئىك ژ ئەوان داستانىن نەتەوەييىن كوردان، داستانا (كەلا دمدم)ە كو ب درىزاھىيا رويدانى يى چوويە د ھزر و بىرىن ئەتەرەييەر كەردان، داستانا بەتىن بەرخوەدانىيە. ب بوچوونەكا دى ئىتى ژ ئەوان داستانىن مىزوويى كريە خودان، ئەدەبى بەرخوەدانىيە. ب بوچوونەكا

بابهت ل ژير ناڤێ (رمن**ڪڤهدانا بهرخومدانا ڪهلا دمدم د فۆلڪلۆرێ ڪورديدا و** بهراوردڪرنا ئموێ لڪهل ژيدمريٽن ديرۆڪى) هاتييه بهرهمڤڪرن. بيٽڪومان ئهڤ جۆره بابهته بههرا پتر د ژانرێ داستانيدا، رۆلێ خوه دڪێريت و ڤهڪێر ب وهسفيٽن رياليستييا تيٽڪهل ب خهيالێ، ئهوان رويدانان ڤهدڪێريت.

لمورا ئەف قەكۆلىنە ب فۆكسخستن ل سەر تەوەرى (بەرخوەدانىّ) دىّ ل ئەقىي رويدانا مىـرويى قەكۆلىت و ب پرسـيارىّن؛ ئايا د داستانىّدا پرسـيّن نەتەوەيى ھاتىنە باسكرن؟ ئايا تەوەرىّ بەرخوەدانىّ يى زالە؟ ئايا ئەف داستانە تىّكەلى رويدانىّن خەيالى بوويە؟ ئەف داستانە ب چ شىيوە د فۆلكلۆرا كوردى و د ژىّدەرىّن مىررويىدا رەنگىقەدايە؟ و سەتد، دىّ پتر ئەقىّ داستانى رووھنكەتن.

پەيقێن سەرەكى: داستان، كەلا دمدم، بەرخوەدان، خانى لەپزىرين، عەبدال خانى موكرى.

پٽشهڪي:

هزرا بەرخومدانێ هەردمم پەيومست بوويه ب ئازادى و خومڕزگاركرنێڤه. واته ب هەر شـێوميەكى بيـت، تـاك ژ بـن بـارێ نەهـامەتى و ديلـى، ژ بـن بـارێ داگيركارييـا هـزرى و



مەزھەبى، ژبن بارى چەمكىن مەترسىدارىن راميارى و ئابوورى و سەتىد و ھەر فشارەكا دەرەكى يان ناۋەكى بىت. كەواتە ھەر پىنىگاۋەكا ژبۆ دەرچوون ژبن ئەوى بار و فشارى دھىتە ھاۋىتن، بزاۋەكا گرنگ و جھى پويتەدانىيە.

## داڤۆنىشانى قەكۆلينى:

ئەڤ ڤەڪۆلىنە ژێـر نــاڨێ (ڕەنڪ*ڨ*ەدانــا بەرخوەدانــا كەلا دمــدم د فۆلكلـۆرێ كورديدا و بەراوردكرنا ئەوێ لگەل ژێدەرێن ديرۆكى) ھاتىيە بەرھەڤكرن. ۲. گريمانا ڤەكۆلينێ:

گريمانا سەرەكييا ئەقى قەكۆلينى، ئەنجامىن بەراوردكرنا داستانا كەلا دمدما فۆلكلـۆرى و ژيْـدەريْن ديـرۆكييە، كـو تـا چ رادە نيْزيكـى ئـيْكن و چ زيْـدەيى يـان كيْمكرنەك دنـاڤبەرا ئەوانـدا ھەيە. ھەروەسـا رِيْـژا رِاسـتييا ژيْـدەريْن ديرۆكـى د باسـكرنا بەرخوەدانا قارەمانيْن كەلا دمدم چەندە؟

## ٣. ئەگەرى ھەلبژارتىنى:

ئەگەرى سەرەكىى ھەلبھارتنا ئەقى قەكۆلىنى، ھوير بوونە د كويراتييا ناقەرۆكا رويدانىن داستانا كەلا دمدمدا و چەوانييا بەرگرى و بەرخومدانا ئەوانە.

### ٤. سنوورێ ڤهڪۆلينێ:

سنوورێ ڤهڪۆلينێ، چارچووڤێ ڕويـدانێن داسـتانا ڪهلا دمـدم، ههر ژ دمسـتپێڪێ ههتا دويماهيڪێيه و پێڪۆل هاتييهڪرن د ئهوێ چارچووڤێدا ڕاستييا گشت ڕويدانان نيشان بدمت.

### ٥. پرسا فەكۆلىنى:

پرسا سەرەكىيا ئەقى قەكۆلينى، خالا ب ھەڤ گەھشـتنا ھەر دوو قەگىـْرانىن فۆلكلۆرى و ژىدەرىن ديرۆكى د قەگىرانا رويدانىن داستانا كەلا دمدمدايە. ٦. رىبازا قەكۆليىى:

ئەڤ ڤەڪۆلينە ل دويڤ بنەمـايێن رەخنـا دەرە*كـى و ب پشـت بەسـتن ب هنـدەڪ* ژ بنەمايێن رەخنا مێژوويى، كار ل سەر ئەڤێ ڤەكۆلينێ كرييە. ۷**. پەيكەرێ ڤەكۆلينێ:** 

قم کۆلین ژبلی پۆخته ب همر سێ زمانان و پێشمکیێ، ژ دوو بمندان پێکهاتییه؛ بمندێ ئێکێ باس ل ئمدمبیاتا بمرخومدانێ و بنممایێن ئموێ دکمت و د بمندا دوویێدا رمنگڤمدانا ئموان بنممایان د داستانا کملا دمدما فۆلکلفزری و ژێدمرێن مێژوویێ هاتییمکرن. ل دویماهیکێ ژی ب ئمنجام و لیستا ژێدمران ب دویماهیک دهێت.



بەندى ئىكى:

A. ئەدەبياتا بەرخومدانى: Literature Resistance

خويايه كو بەرخومدان، ب واتايين: بەرگرى، سەرهلدان، خەباتا بى پاوەستيان، بەپەقانى ژ دۆزەكا پيرۆز و سەرنەچەماندن ل ھەمبەر ھەر ھىزەكا دژبەر دھيّت؛ لى وەك ئەدەبيات؛ بىريتييە ژ وەسفا شەپ و شەپكەران ل ھەمبەرى داگيركەران. يان بەرھەنگاربوونەكا نەتەومىى ل ھەمبەر گشت زىدەگاڤييىن دەرەكى يان زۆردارييا ناڤخۆيى، ب پشتبەستن ب ھزرا نەتەومىى و ھىزا ناڤخۆيى، ب ھەمى چىن و تويژ و رەگەزانقە.

هەرچەندە ئەڭ كارە د دەمەكى دياركريدا و ب هيزەكا چەلەنگى دەمىت و ئەنجامدان، ئى ئەگەر خوەراگربوون و پائىشتى ئىگەل نەبيت، بەرخوەدان بەر ب شكست و ژناڤچوونى دچيت و گشت خەباتكار ب خائين و گشت خائين ب خەباتكار دهينە هژمارتن. زيدەبارى ئەڭى چەندى ھەقدژييا بيروباوەرين راميارى، ئابوورى، پەروەردەيى ژى رەنگە ھەبىن و ببنە ھۆكارين بەرخوەدانان و وەك دژبەر ئەو ھىزرين چەوت و شاش بهينە رەدكرن. ھەئبەت گشت ئەڭ دژبەرييە و بەرەنگاربوونە وەك ئەدەبيات، دچيتە د چارچووڤەيين ژھەڤ جياوازين (چيرۆك، داستان، ئەفسانە، ستران، رۆمان...ھتد)ندا.

ئيّك ژ ئەوان ژانىر و شيۆازيّن تايبەت ب ھزريّن بەرخوەدانيّقە، داستانە؛ سەبارەت داستانى ژى دھيّتە گۆتن كو " بىريتىيە لە چامەيەكى چيرۆكئاميّزى پر لە سروود و پيّھەلىدان، كە پروداوى پالەوانبازى دەگيّ پيّتەوە، وەسىفى سەركيّشى ئەفسووناوى و سەرسوپھيّنەر دەكات و پالەوانەكانى مرۆشى ئازا و لە خۆبردوو و سەركەوتوون لە مەيدانى جەنگ و ژياندا، پشت بە پەگەزى سەرسوپھيّنەر و لە عەقلىمدەر و خەيال دەبەستيّت، لەگەل پەھەزەكانى واقعى ئاويّزانيان دەكات و كاريّكى مەزنى لى بەرھەم دەھيّنى."

د هەر بەرخومدانەكيّدا پەيامەكا ناڤخۆيى و پەيامەكا دەرەكى يان جيهانى ھەيە، د پەياما ناڤخۆييداپزگاربوونا نەتەوەيەكىيە و د پەياما جيهانيدا ژى رابوون و كۆلنەدان و خوەنەچەماندن ل ھەمبەر دوژمن و داگيركەرانە. كەواتە " پێويستييەكانى ئەدەبى بەرگرى (جەنگاوەر) و (پەيث) و (جەنگە) و بىخ ئەمانە ئەدەبى بەرگرى بوونى نييە." <sup>7</sup>زيّدەبارى ھندى كو د ئەدەبياتا فۆلكلۆرى كوردىدا ژى جەخت لسەر ئەڤى چەندى ھاتييە كرن كو د گۆتنىن مەزناندا ھاتييە: (شەر داوەتا مىرانە.) يان ژى (بەرخى نير بۆ سەربرينە.) ھەردە تاكى كورد يىخ ھىلايە د بەرھەقى و ئامادەباشىيا بەرخوەدان و شەرپدا،ھەلبەت د ئەدەبياتا د مىزانىيا بەرگرىيىدا، نابيت ژبير بكەيىن كو دەستخستن لسەر لايەنى ھەست و سۆزىيا تاكى خورد يىخ ھىلايە د بەرھەقى و ئامادەباشىيا بەرخوەدان و شەرپدا،ھەلبەت د ئەدەبياتا داستانىيا بەرگرىيىدا، نابيت ژبير بكەيىن كو دەستخستن لسەر لايەنى ھەست و سۆزىيا نىيامىرى، ھىزا بەرگرى و كاريگەريا ئەوان پەيف و دەستخستن لسەر لايەنى ھەست و سۆزىيا خوينەرى، ھىزا بەرگرى د و كاريگەريا ئەوان پەيف و دەستخستن ئىسەر لايەنى ھەست و سۆزىيا نىۋىنى نىيەرى، ھىزا بەرگرى د كەردىگەريا ئەوان پەي و دەستەواۋان زۆرتر ئىدىكەت، ئەورا ھىدى دەستەرياندا ھاتىيىدا، بابىت ۋبىر بىمەيى د دەستخستن ئىسەر لايەنى ھەست و سۆزىيا دوينەرى دەريىنىچەرىيە ئەورا ھەر يەرمايەن يەي دەستەواۋان زۆرتى ئىدىستى ئەورا ھىدى دەريەرىيىنى دەريەر يەركىيە دەريەرىيە ئەوان پەيە دەستەرەران دەر ئورتى ئىدىكەت، ئەرزىيا دەريەر يىن ھەرتانۇران راستەرلىكەرىيا ئەوان يەيەت و دەستەرەر دەرى بەرخوەدان و بەرگرىيىن



و نهكوير بكهت- ب رەنگەكى كو نەبيتە ئەفسانە- كاريگەرييا هزر و مەرەما ئەوى دى زيدەتر بيت و پەيام دى زويتر گەھيتە خوينەرى و گوھدارى و كاريگەرى ژى دى پتر ليُهيّت.

لى داستانا قارەمانىيى چىيە؟ "ئەو داستانانەن، كە ويدەى شەپ و جەنگ و بەرخودانى رۆلەكانى نەتەوە پىشان دەدات، كە لە پىناو مافى رەواى گەل و نەتەوەكەى يان بەرژەوەندى گشتى خەبات دەكات. ئەم داستانانە لە مىز وى ھەر نەتەوەيەكدا خاوەنى پلە و پايە و ئاستىكى بەرزى وەرگرتنيان لە لايەن كۆمەلەوە ھەيە"كەواتە داستان ھەلگرى پەياما ئازادى و سەرخوەبوونىيە د چارچوو ھەيى شەپ و بەرخوەدانىدا و ھەر نەتەوەيەك ب شانازىشە ئەقان داستانان ژ بۆ نشسىن خوە شەدگىرىت و دپارىزىت، ھەتاكو د ھىيچ سەردەمەكىدا، ئازادىيا نەتەوەييا ئەوان نەكەقىتە د مەترسىيىدا.

B. بنهماييّن ئهدمبياتا بهرخومدانێ، د داستانا نهتمومييا (كهلا دمدم)دا:

۱. بەرپرسيارەتى ۲. پاراستنا بيروباومرين ئايينى و مەزھەبى ۳. خەلاتى شەھيد بوونى ٤. وهسفا ميراني و بويريين ٥. وەسفا قارەمانى سەرەكى ۲. وهسفا چه و شێوازێ لێکدانا شهرکهران ٧. وەسفا جھێ شەرى ٨. بيرتيژى و بليمەتييا سەركردى بەرخوەدانى ٩. ههبوونا خائينان ١٠. هاندانا بەرگريىن .11 وهسفا زولم و زۆردارىيا دوژمنى ١٢. تولقه کرن ۱۳. دەست دانەھ<u>ى</u>لان ژ بەرخوەدانى ١٤. پاراستنا نامویسێ گەشبىنى و ھىقى ب پاشەرۆژى .١٦. هەڤخەمى لگەل ھەژاران ١٧. بەرخومدانا ريتمى



# بەندى دوويى: A. رەنگقەدانا بەرخومدانا كەلا دمدم د فۆلكلۆرى كورديدا و بەراوردكرنا ئەوى لگەل ژيدەرين ديرۆكى

قەگىزان و باسكرنا رويدانان، د ئەدەبياتىدا، ژانر و چارچووقەيىن خوە يىن تايبەت ھەنە. ئىك ژ ئەوان رىكىن كو قەگىر ژ بۆ گەھاندىنا ھىزر و مەرەمىن خوە دگرىتەبەر، داستانەو ھەر وەكى ھاتىيە گۆتن؛ "ھەر ھىزەك، خەيالەك، بابەت و رويدانەك كو ژ ھەژى قەگىرانى بىت، داستانە، ... كەواتە رويدانەكا ريالىستى، خەيالىيە كو ل دويڤ رىكىخستنا دەمىي رويدانى، دھىت ھەتت. "ۇ ھەر ژ بەر ئەقىي چەندى دى شىيىن بېيرىن، وەك چارچووقەيەكا مەزن، دى شىت بېيتە ھەلگرا رويدانىن ريالىستى و رويدانىن و ب چارچووقەيەكا مەزن، دى شىت بېيتە ھەلگرا رويدانىن ريالىستى و رويدانىن بەي بىن چارچووقەيەكا مەزن، دى شىت بېيتە ھەلگرا رويدانىن ريالىستى و رويدانىن خەيالى و ب رويدانىن ريالىستى خوينەرى نىزىكى رويدانان و ب باسكرنا دىنى ريالىستى، خوينەرى نىزىكى رويدانان و ب باسكرنەكا خەيالى، خوينەرى دھىنىتە دىنىڭ رويدانىن، بەڭ دىندى ئىزىكى رەيدانە رەپىدىن

ئێڪ ژ ئەوان داسـتانێن قارەمـانييێن د ئەدەبياتـا كورديـدا سـەنگ و بهـايەكێ زۆر هەى و رويدانێن خەيالى و رياليستييێن داستانى، تێكەلى ھەڤبووين و ب درێژاھييـا ژيـێ خوه، خوينەرێ كورد ب خوەڤە گرێداى، داستانا (كەلا دمدم)ه.

داستانا كەلا دمـدم، داستانەكا بەرخومدانا رياليستى مێـژووييه كـو دنـاڤبەرا سالێن١٦٠٩ و ١٦١٩دا ل كەلا دمـدم و ژ لايـێ (ئەميرخانێ برادۆست)ى يـێ ناڤـدار ب (خانێ لەپزێـرين) و (ئەبـدال خـانێ مـوكرى)ڤه هـاتييه تۆمـاركرن<sup>°</sup>.ئەڤ داسـتانە ب داسـتانەكا خومپاگرى، كۆلنەدان، بەرگرى ژ ئاخ و نەتەوا كورد دهێتە نياسين و ب درێژاهييا ديرۆكێ د سينگێ تاكێن نەتەوەپەرستدا هـاتييه پاراستن و بوويه پشكەك ژ ئەدەبياتا فۆلكلۆر، كلاسيك و نوييا كوردى و د ستران، هوزان، چيرۆك و رۆماناندا رەنگڨەدايە.

ئمركى ئەقى قەكۆلىنى، دياركرنا ھندەك لايەنىنى بەرخوەدانا كەلا دمدمە د داستان و سترانىن فۆلكلۆرىدا. ھەژىيە بېنىژىن كو ئەڤ داستانە ب گشتى تىكەلى ئەفسانە و بابەتىن خورافى بوويە، لى ب گشتى رويدان و كارەسات و بەرخوەدانىن قارەمانانەيىن خانى لەپزىرين و ھەڤالىن ئەوى ب دروستى ھاتىينە نىشاندان.

B. بنهمايين بهرخومداني د داستانا كه لا دمدمدا:

۰۱ بەرپرسيارەتى:

ئەگەر ئەم لسـەر بنەمـايێن ئەدەبياتـا بەرخـوەدانى براوەسـتين، راسـتەوخۆ هـزرا سەرەكى دى بەر ب تەوەرى (بەرپرسـيارەتييى)ڤە چيت، كو ئێك ژ خالێن ھەرە گرنگێن ئەدەبياتا بەرخوەدانێيە. چونكى بەرپرسيارەتى ب خوە بەرخوەدانەكە ل ھەمبەر داگيركەران؛ ھزرێن شاشێن بەلاڤبوويى د جڤاكيدا و ئاڤاكرن و دروستكرنا جڨاكەكى نموونەيى، ژ بۆ



جيهانا نموونهيى، د چارچووڤهيٽ مرۆڤايهتيٽدا. لمهورا دێ شێين ببێژين هـزرا ڤههانـدنا سـتران، بهيت و هوزانێن ئهڤێ داستانێ ب خوه، بهرخومدانا ڤهڪێڕييه، ڪو د چرڪهساتێن هـزرا ئهڤى ڪاريدا، ههستێ نهتهومييێ خوه بهرجهسته و ديارڪرييه.

بۆ نموونه (فەقييى تەيران/ 1631،٥٤٩-) د نڤيسينا بەيتا كەلا دمدمدا و تاكەكى نەتەوەييى بەرپرسيار،ب ئەڤى رەنگى ئەڤى داستانى ڤەدگىريت و پشتى چەندين دىدران \_ ٢٤ دىر\_ دى چيتە سەر بابەتى سەرەكى:

> رابوو خانێ زێڕین زەندە صوبحێ ڤەڪر دەربەندە خەلقێ جندى دخوەندە رەشاندن زێر و قەندە زێر و خلعەت دا وانه ڪامل ڪو بوو ديوانه گۆ ھەر چى ب ئيمانه

راسـتەوخۆ بـاس ل سـەرھلدانا خـانى لەپزىـّرين و چەوانىيـا سـەرەدەريكرن لـگەل سەريازىن خوە دكەت.

هەلبەت د درێژاهييا داستانێدا گەلەك جاران مفا ژ هزرا ئايينى وەرگرتييە و وەك بەرخوەدانەك ل ھەمـبەرى ھێـزا دوژمنـى بكـار ھينـايە. بـۆ نمـوونە ل دووماھيكـا شـەرى و كوشتنا خانى و ھەڤالێن ئەوى، دبێژيت:



ئەم دمـرن نـائينە رايـي ئاخرەت خۆشترە ژ دونيايى قەدا ل دونيـايى ب كەڤـى دى روورەش بىن لنك نەبى قەبوول نەكن ڤى مەزھەبى قەبوول نەكن ڤى مەزھەبى س حەميان گۆ بـلا ڤەبـى س د رى يـا پيغەمـــبەرە خـوە بكـن كەر بـكەرە رووسپى بى دا د مەحشەرە

هەلبەت هوزانشان دوو گۆشەنىگايان د ئەشى بەرخوەدانىدا بەرجەستە دكەت. يا ئىدى باسكرنا داستانىيە و يا دوويى فۆكس خستە لسەر مەزھەبى داگيركەران، كو بىدى مەزھەبىي دەكەت، مەزھەبەكى جياواز ژ يى خوه و ئەوى مەزھەبيرەددكەت، راستەوخۆ دچيتە د چارچووۋەيى بەرخوەدانىدا. ھەرچەندە نابيتژبير بكەين كو د پەرتوكا مىزووييدا و ژ گۆشەنىگايا ئايينىشە، ب دەمارگيرييا مەزھەبى ھاتىيە باسكرن.<sup>٩</sup> ٣. خەلاتى شەھىد بوونى:

> شەھيد بن تەركا دنى كن ناڤەكى ژ خومړا چيكىن بەسسـه كەلـى ئاسـيكن رابـن ڤيْكـرا ھەر لـيكن'

خويايه ژ پړ بهاترين بنهمايين جيهانا ئيسلامي، شههيدبوونه د ريٽڪا خوديدا. ههر ل سهر ئهڨى بنهمايى، هاندانا شهرى و بهرگريڪرن ژ ئاخ و نامويسا خوه، بهرزترين خالا بهرخومدانى و شههيدبوون د ئهڨى ريٽڪيدا ژى، ديارى و خهلاتهڪه ژ لايى خوديقه. زيدمبارى هندى كو ريدژا بهرخومدان و خۆراگرييا ئهوان د كهليدا ب ئهڨى راددا شههيد بوونى، ب مهزنترين پلهيا باومريى دزانيت.

٤. وهسفا ميراني و بويريين:

ژ خــاليّن ديتــريّن بەرخــومدانيّيه كــو ڤەگيّــر زۆر ب جــوانى ومسـفا ميّرانــى و خومگوريكرنـا خـانى لەپزيّـرين و گشـت ئەوان كەسـان دكەت، ئەويّـن د كەليّـدا لـگەل خانى بەرگريكرين:

> "شێرەك بـن بيشـێ نـڕيه نــرين ژ شــێرى هــاتيه خانێ سۆر چوو شەرى وييه بنـــێ بيشــى ســهكنيه



هەر ئەف بوێرييە بوو ئەگەرێ هندێ كو دورهێلێ دەستھەلاتدارييا ئەوى زێدە ببيت و شاە ب خوە پويتەى ب ئەوى بكەت:" پشتى كو ئەميرخان مولەتا زڤرينێ بۆ دەڤەرا خۆ وەرگرتى، ئەو دلسوزى و پويتەدانا كو شاهى پێكرى، بوو ئەگەر كو ڕۆژ بۆ ڕۆژى پلەيێن پێشڤەچوونێ ببريت و لسەر ھەموو ھەڤكويفێن خۆ بلندتر لێبهێتئەوى چەند دەڤەرێن ديتر ژ ميرێن كوردان يێن سەر ب دەولەتا ئوسمانيڤە ستاندن و ئێخستنە ژێر چەنگێ خۆ." <sup>١</sup>

> تۆپێـد مەزن گرەگـرە برجێد بەلەك خرەخرە رەودا شــێران نرەنــرە<sup>١٣</sup>

هه لـــبهت (شـــێر) وه وهســفا ســـهركردهيى، چــاڤچنووك نهبــوون، دلوڤـانى، خوه گووريكهر، هێـز و خـۆراگريـٽ، گهلهك جـاران د ئهڤـٽ داسـتانێدا، ژ لايـٽ ڤهگێـڕانڤه هـاتييه دووبـارهكرن و خــان ب گشـت سـوپايـٽ خـوهڤه و ههروهسـا ئهو شــێره ژنــێن د ئهوٽ كهلێدا ژى ههر ب شێر هاتينه وهسفكرن.

ه. وهسفا قارهماني سهرهكي:

ژ بـ ۆ بلنـد كرنـا وره و ئازايەتييـا شـەركەريّن خـوه، قارەمـانىّ سـەرەكى بـاس ل زيرەكاتى، ميّرينـى و ب جەرگبوونـا خـوه د مەيـدانا شـەريدا دكەت، لەورا ئەو ب خوەپەسـنا خوه دكەت و ژ بۆ شەر و بەرەڤانييىّ، ھەڤاليّن خوه ھان ددەت:

> ئەز خــانم خــانە ميــره سـەرى مـن سـندانى تيـره سـينگى مـن مەرتـالى شـيره ئەز خــانم خــانى ميـران سـەرى مـن سـندانى تيـران سينگى من مەرتالى شيران<sup>۱</sup> خــانم خــانى لەپز<u>ــرينم</u> مەلەقـانى بەحريـت شـينم ميقــانى شـاھى ئەميــنم<sup>۱</sup>

يان دەمىخ خان عەبدال وەسفا خوە دكەت و خوە وەك خانى موكرى، ددەتە

نياسين:



ئەز خانم خانى موكرى مە رەقاســــەيى ب مســـرى مە مي<u>ْقــــ</u>انى خەليفــــى× مە<sup>١١</sup>

۲. وهسفا چهڪ و شێوازێ لێڪدانا شهرٍڪهران:

ئەڤ خالە بەندە ب جۆرى چەكان و چەوانىيا خوە لىكدان و بەرھەڤبكرنى بۆ شەرىڤە. لەورا ژ بۆ ئەڤى چەندى ڤەگىدر ب دروستى جۆرى خوە لىكدان و چەكىن شەركەران نىشان ددەت و د پرۆسىسا شانازىكرنا خوينەران ب قارەمانىن داستانىن خوە، پىنگاڤەكا ب ھىزتر دھاڤىژىتن:

٧. وەسفا جھێ شەرى:

د ومسفا كهلا دمدمدا، چ ژ بۆ ترسا دوژمنان و چ ژ بۆ بلند كرنا ورمييا شهركهران و نيشاندانا شارمزايى و بليمهتييا كوردان د ئاڤاكرنا كەليّدا، ومسفيّن جوان و شيّوازىّ دروستكرنا كەلىّ داينە دياركرن:



۸. بيرتيژی و بليمهتييا سهركردێ بهرخومدانێ:

بێگومان ئەڤە ژى ب ئێڪ ژ خالێن ھەرە گرنگ د داستانێن بەرخوەدانێدا دھێتە ھژمارتن، چونكى ڕاستەوخۆ بەندە ب ڕێبەرايەتييا سەركردەيڤە و ڕێڕەو و پاشەڕۆژا بزاڤا بەرخوەدانێ، د جۆرێ ھزركرن و پلانێن ئەوى دايە.

بۆ نموونه دەمى ل گەل پاشاى دچىتە نىخيرى و پاشا ل خەو دچىت و خان دمىنىتە هشيار و مىشەك ژ دفنا پاشاى دەردكەڤىت و ... هتد، پشتى ژ خەو رادبىت و باس ل ڤەديتنا خەزىنەكى، د خەوا خومدا دكەت، خان ئەوى سەردادبەت:

> خەون نيــنه ئەو خەيــاله خەيــالا خــزينه و مــاله خەونه رۆژكا پووچ و بەتاله ... شـاهى بێـژم تەعبيـر چيـيه

خەونـــرۆژكە تە دىتيـــيە خەونێـد رۆژى تەعبيـر نيـيە بەر شـــاهى بەرزە كــريە<sup>.۲</sup>

ب ئەقىّى چەنىدى و ل دويـڤ پلانـا خـوە يـا دەسـتپێكى دچيت و دەمــى دزڤـرنەڤە كۆشـكى، خانب بيرتيژييا خـوە و ب ھەجەتا گوسـتيركى، خـاترا خـوە ژ پاشـاى دخوازيت و بەر ب ئەوى جهى پاشا ئى نڤستى دزڤريتەڤە:

> بەرەك ژ كەلەكى راكريە كولـۆزەك ژى دەركەفتـيە دەرى كولــۆزى قەكـريە كـاخەزەك تىلدا ديتـيە كاخەز سەر ئىلك نقيسيە خـانى كـاخەز ھەلگرتيە نياخلا چەپـى حەشـانديە لـۆت بەر لـۆتى بشـكفتيە ھـات و گەھشـتە شـاھيە

كو بێگومان ئەڤە بەردەوامىيا پلانا خانىيە كو ب پلان و بيرتيژييا خوه، پێنگاڤ ب پێنگاڤ بەر ب ئارمانجا خوەڤە دچيت.

هەلبەت ئەڤ چەندە د ڤەگێڕانا مێژووييا (ئەسكەندر بەگێ مۆنشييێ توركمان)ى د پەرتوكا (عالەم ئارايێ عەباسى)ا ئەويژيدا، دەمـێ باس ل بيرتيـژى و زيرەكاتييا خانى



دكەت، پاستەوخۆ بەرخـوەدان و بەرگرييا نەتەوەييا خـانى باسـدكەت. ھەرچەنـدە پاسـتەوخۆ پەسنا زيرەكى، بيرتيژى، بھێزى و بليمەتييا خانى دكەت:

" ئەميرخان ژى ب سەرقە خۆ وەكو كەسەكى فيدايى نيشا ددا و ب ژيدرقە ژى ژ دەمارگيريا مەزھەبى و يان شەرارەتا ناخى، دگەل ميرين قزلباش يين وى دەقەرى، كەرب و كين ھەلگرتبوو و خەيالا سەربەخۆيى و خوەسەريى كەفتبوو د ميشكى ويدا. "<sup>٢٢</sup>

يا خود دەمـێ هـزر د ئاڤا كرنـا كەلێـدا دكەت، دايكا خـانى ئامۆژگارييـا ئەوى دكەت كو:

لێ د ژێدەرێن مێژووييدا چيرۆكا ئاڤاكرنا كەلێ، ب ڕەنگەكێ ديترە:

" ئەمىرخان داخواز ژ شاە عەباس كر كو مۆلەتى بىدەتى قەلايەكا ب ھىز بۆ بەرسىنگگرتنا ھىرشىن ئوسمانيان ئاڤا بكەت، چونكى كالا ئورمىي (توپراق قلعە) كو ژ ئاخى ھاتبوو چىكرن بەرگرى تىدا نەدھاتە كرن. ئەسكەندەر بەگى مونشى دنڤىسىت كو ھزرا (سەربەخوويى و ئىستبدادى) ل جەم ئەمىرخان پەيدا ببوو، لەورا بەرى بەرسڤا داخوازا وى بىگەھىت، دەست ب چىكرنا قى كەلىى لسەر چىايەكى بلنىد ل ١٨ كىلومەترىا رۆژئاڤا ئورمىي كر، كو د بنەرەتدا كەلەكا سەردەمى ساسانيان و ژ دوو كەلا پىك دھات بناڤىنى دەدم و جمجم."<sup>٥</sup>

یان ژی دەمێ شاه، پشتی گەلەک شکەستنان، وەک فێلەکێ تانجا خوه بۆ خانی دهنێریت و داخواز دکەت بکەتە سەرێ خوه، لێ خان ئەوی تانجی دشکێنیت و ب توندی بەرسڤا شاهی ددەت :



ئەز وى تانجى قەبوول ناكەم خوە ژ خودى و رەسوول ناكەم كورمانجىى بى ناڤ ناكەم<sup>٢٦</sup>

هەلبەت ئەڤ چەندە ل دويماهيكا شەرى و دەمى خوە رادەست دكەن، بەرى ژ كەلى بەينە دەرى، پىلانەكى دادرىنژن و خانى لەپزىرىن و خان عەبدال ب مەرەما كوشتنا پاشا و جىڭرى ئەوى ژ كەلى دەينە خوار " خانى كوردان لەشكەرى خوە ھەمى بەر دەرگەھى كەلى كۆم كر و پىلانا خوە بۆ وان گۆت. گۆت ئەم دى ب رەنگى تەسلىمبوونى دەركەڤن. پاشى دى ل ناڤ خىڤەتىن عەجەمان بەلاڤ ببين. ئەز دى بچم بى خىفەتا شاھى، خانى موكرى ژى دى بچيت بى خىڤەتا خەلىفە. دەما مى شەرھەلىدىت، ھوون ژى دەست ب شىرى بكەن. ھەتا دەنگى شىرى مى نەھىت كەس دەست ب شەرى نەكەت.

> دێ ســــهر خيڤهتـــان بهلاڤ بــــن ســپێدێ دگهل دهنگــێ مــن رابــن ب خهزايــــێ جـــان فيـــدا بــــن ...

> وەكى مێڤانى بەلاڤ بن سەر خيڤەتانە ژ خــــوە نەڤەكەن چەكــــانە بــــاوەريى نەدەن ڤــــان ســــانە<sup>٢٨</sup>

ئەف چەندە و پيلانا خانى د ژێدەرێن مێژووييدا ژى هاتييە دووپاتكرن: " هەر دوو خانێن كورد، ئەمير خانى ئەپ زێرين و خان ئەبدائى موكرى، پيلانەك دانا بوو كو دناڤ قزئباشاندا دەمەكى گونجايى پشتى كوشتنا مير و سەركردێن وان خۆ رزگار بكەن يان ب مێرانى بەێنە كوشتن. ھەر دوو نڤيسەرێن كو برەنگەكى بەرفرەه روودانا كەلا دمدم نڤيسينە، ئانكو ئەسكەندەر بەگى مونشى و مەلا جەلالەدينى يەزدى مونەجەم باشيى شاه عەباس، بەحسى ڤى پيلانا خانێن كورد دكەن. و د نڤيسىن كو ئەڤ بابەتە، ژ ئەنجامى ڤەكۆلينا دگەل گرتيين كورد، پاش كوشتنا خانان، ب دەست وان كەفتىون."<sup>٩</sup>

ئەڤ خالە تەمام بەروڤاژىيا خالێن بەرەڤانىێيە. چونكى ھندەك جاران، د رێرەوا بەرخـوەدان و بەرەڤەنيكرنێـدا، خـائينەك سـەرھلددەت و ژ بــۆ بەرژەوەنـدييێن خـوەيێن تاكەكەسى،ب دژى نەتەوە و ھەڤالێن خوە رادبيت و ھەڤكارييا دوژمنان دكەت:

> نى مەحم وودى ئالەكانى كولكەك بىت سەر ئەزمانى بوو خەريمى مالا خانى حالى خانان كر بەيانى



ئەو مەحموودكى باب نەمايى كاخەزەك تيـرى پێچـايى ئاڤێتە خيڤەتا شايى<sup>.٣</sup>

بێۜۜۜڲۅمــان ئەڤ جـۆرە كەســه نە جهـێ باوەرييـا خوەييـانە و نە يـێ دوژمنـان و ژبەر هندێ يان ژ لايێ خوەييان، يان ژ لايێ دوژمنـانڤه دهێته كوشـتن و ب خرابترين شێوه دهێنه سزادان:

> شاهی گۆت دێ بيننن و دێ بينن تۆپ مەزنن هون خشينن مەحموودکی تي بحەشينن برجيد كەلييفه پەقيىن داچ جار خولام سەرێ باخوويێ خوه شي نەيينن'

هەرچەندە ئەڭ رويدان و خيانەتە د ژيدەراندا نەھاتيە باسكرن و ب تنى باس ل هيّرشيّن بەردەواميّن قزلباشان بۆ سەر كەلا ( سولق) كو ئاڤا كەلى دابين دكر و دهيّته گرتن و سەرئەنجام پشتى شەريّن دژوار ل گولانا سالا (١٦١٠)ى، بورجيّن كەلى و سەروكانييا ئاڤى دكەڤيتە دەستى قزلباشاندا، ھاتىيەكرن.<sup>٣٢</sup>

١٠. هاندانا بەرگرييٽ:

د ئەقىّى خالىّدا، ھەبوونا وريان زۆر يا گرنگە، كو بىّگومان خانى لەپزىّرىن د دروستكرنا ورەياندا گەلەك يى شارەزا بوويە، بۆ نموونە ل دەستپىّكا شەرى و پشتى دوژمنى كەمپا خوە داناى، كورى ئەوى (عەبدال بەگ)ى بەرى خوە دا دوژمنى و ترسيا:

لەورا خانى لەپزىرىنى گۆت



یان دەمێ خوارن و قەخوارن گەلەک کێم بووی، دێهلەک لبەر دیوارێ کەلێ زا و ئەوی ژی ژ شیرێ ئەوێ، فریێ ماستی چێکر و بۆ شاهی فڕێکر، هەتاکو ئەوان ب خاپینیت و ورەیا دوژمنی بینیته خوارێ و یا خەلکێ کەلێ زێده بکەت. هەلبەت سەرەڕای خالا ورەیێ، ئەڤ حیلەیە دچیتە د چارچووڤەیێ بیرتیژییێدا، چونکی شاە دبێژیت:

واته ب ئەڤێ چەندێ ترس و لەرز كەڤتە دلێ دوژمنى و هزرا رەڤينێ كرييە.

فەرە ببيّژين زيدەبارى هندى كو خانى سەرەپاى بكارهينانا حيلەيەكى، ل گەل هندى ژى وەك باشييەك ل ھەمبەرى ئەوى شاھى ئەنجامدايە؛ لى ئەڤ چەندە ب تمامى بەروڤ اژى د پەرتووكا ميّژووييدا هاتييە باسكرن و ھەردەم خانى تاوانبار دكەن كو كەسـەكى تيّكـدەرە و خرابييان دكەت: "ئەميرخان ب چ رەنگان گوە نەددا نامە و پەياميّن حەسەن خان و ميريّن قزباش لسەر سەربادان و سەرھلدانى يى بەردەوام بوو..دەمى حەسەن خان و ميريّن قزلباش گەھشتينە نىڭ فەرسەخييا كەلىى، ل جەھكى گونجايى ئوردو دانان. كورد چوونە د كەليّدا و توپ و تقەنگ دھاڤيّتنە لەشكەرى ميران.<sup>٣٥٣</sup> و ب ئەڤى چەندى شەرخوازىيا خانى لەپ زيّرين دووبارە دكەنەڤە، چونكى د بەردەوامييا بابەتى خومدا دبيّژيت، كو د دانوستاندىاندا خانى " بەلەييى نامەعقول دئينيت و دەرگەھى ئاشناييى دىگرىت.<sup>٢٣</sup>

زیدهباری ئه فی چهندی هنده جاران، ماندی دبوو و ورهیا ئهوی دهاته خواری و مفا ژ هیز و ورهیا دایکا خوه (لهعیخان)ی وهردگرت:



ههوار چــوون قـــۆلێ بهغــدايێ بــــێ هيڤــيمه ئيمــداد نـــايێ دايكا خانى دبێت خانى: خــانۆ كــورێ دێــله شـــێرێ دمسـت بـده شــيرى ههره گێـرێ خودێ بهرخێ نێر دا بۆ كێرێ" <sup>٣٧</sup>

یـا خـود د دهمـێ ئاڤاڪرنـا ڪهڻێـدا دایڪـا خـانی خـودان رۆڻه و ڪـورێ خـوه ژ موڪومبوونا ڪهڻێ پشتراست دڪهت:

> دایکا خانی ب تەخمىنە خانۆ‹ رابە دەست ھەلىنە تو دەستەكى تۆپان بىنە كەلا خوە پى ب جەربىنە<sup>٣٨</sup>

ب بوچوونه کا دی، دایکا خانی ب ئەقى چەنىدى و ب پشتراست بوون ژ بەيزىيا كەلى، ورەيا خانى و سوپايى ئەرى بلند دكر.

۱۰. وەسفا زولم و زۆردارييا دوژمنى؛ 🔪

ئەڭ خالە، ب ئێڪ ژ خالێن ئاساييێن ھەڤڕڪى و دوژمنكارييا دوژمنان دھێتە ھژمارتن، چونكى دوژمن ھيچ دەمەكى ب چاڤێ دلوڤانى و بەزەييـێ بەرێ خوە نادەتە ھەڤـركێن خـوه و ئەو كەســێن بەرەڤانييێ دكەن، لەورا ب ھۆڤانە و تونــدترين شــێوه سەرەدەرييێ لگەل خەباتكاران دكەت.

ئەڤ ھۆڤاتىيە د داستانا كەلا دمدمدا، ژبلى شەپ و شێوازێن شەڕى و توپھاڤێتنێن ئەوان د دەمەكىدا زێدەتر دبيت، كو كانى و سۆلينێن ئاڤا كەلێ، دكەڤنە دەستێ ئەواندا و ب ھيچ رەنگەكى ھزر ل ژن و زارۆكێن دناڤ كەلێدا ناكەن:



و ب ئەقى چەندى ئاقا قەخوارن و نقىزان ژ گشت خەلكى كەلى ھاتە پىسكرن و برين و رىدرەوى شەرى ب تمامى گۆھارتى و بوو ئەگەرى ھندى كو ھندەك ژن و زارۆك، خوە ب دەست دوژمنىقە بەردەن.

هەلىبەت ئەڭ ھۆڭاتىيا شەرى، د پەرتووكىن مىز رويىدا ب ئەشى رەنكى ھاتىيە قەكىران كو شاە دىىزىتە (اعتمادالدولە حاتەم بەك) كو: " ئەگەر كاروبارى وى ب ئاشتى و گەنتگويى چارەسەر نەبوو، ئەمىرخان لسەر سەرپىچىيا خۆ يى بەردەوام بوو، ئاگرى سەرھلدانا وى ب ئاشا كەرب و كىنا سزادانى ب قەمرينيت و دەقەرىن وى لسەر جەلاليان پارقە بكەت، دا جەلالى ل وان دەقەران ئاكنجى بىن، دەست بھاقىر دۇ زەلقىرن و نەھىلانا سەرپىچىكارىن كوردىن دىتر."ئلەورا ژى ب سەركەقتىن د شەپىدا، دىلۇقانى ب ھىيى كەسەكى نەبرن و خوە ئەوىن بەرى چەند ھەيقان خوە رادەست كرىن ژى، ھەمى كوشت. " كەسەكى نەبرن و خوە ئەوىن بەرى چەند ھەيقان خوە رادەست كرين ژى، ھەمى كوشت. " كەسەكى نەبرن و خوە ئەوىن بەرى چەند ھەيقان خوە رادەست كرين ژى، ھەمى كوشت. " كەسەكى نەبرن و خوە ئەوىن بەرى چەند ھەيقان خوە رادەست كرين ژى، ھەمى كوشت. " كەسەكى نەبرن و خوە ئەوىن بەرى چەند ھەيقان خوە رادەست كرين ژى، ھەمى كوشت. " ئەمىرى خانى بەلىكى ھەر كەسىن دەستى قرباشان گەھشتىي، ژ وان ژى ئەو جەلالىيىن گەھشتىنە ئەمىر خانى برادۆست، ھەموو كوشت، ھەتا ئەو كوردىن بەرى شەش مەھان ژى خۆ دابوونە ئەمىر خانى برادۆست، ھەموو كوشتى، ھەتا ئەو كەردىن بەرى شەش مەھەن ژە ھەيتىنە دەست و ل ئوردويا قزلباشان بوون و ببوونە شاھسىيەن و خزمەتا قزلباشان كربوون، ژى ھاتنە دەست و ل ئوردويا قزلباشان بوون و بويۇنە شاھسىيەن و خزمەتا قزلباشان كربوون، ئى ھەتىتىنە كوشتى . ھەر كەسى مابوو د كەلا ناقىن (نارىن كەلى)دا ژى خوينا وان ھاتە رشتى."<sup>1</sup>.

ئەڤ چەندە ب تايبەتى د دەمەكىدا دىار دبىت كو كەلى ئاڤا دكەتو داخوازا ھۆستا و بەرھۆستايان ژ شاھى دكەت و پشتى ب دووماھىك ھىنانا كاريو پشتړاست بوون ژ موكومىيا كەلى و كێشانا بوريێن ئاڤى و پاراستنا نهێنييا جھى ئاڤى، ھەميان ژبلى (مەحموود)يدكوژيت و دبێژيتە شاھى كو ئەو پائە ھەمى يێن رەڤىن:

و پشـتى هينگـێ هەم وەك تـولڤەكرن و هەم پێداويسـتييێن كەلـێ، كـاروانى و بازرگانێن شاهى دگريت و دشەلينيت و هەمييان دكوژيت:



خانی بازرگانید شاهی رویس کرن پایزه بهفری کیدری و مل مشتن خویساری کانی ههلمشتن خانی بازرگانید شاهی کوشتن"<sup>۲</sup>

سەبارەت ئەقى چەندى ھاتىيە گۆتن كو" كورد دا فەوج فەوج ژ كەلى ھىنەدەر و ھەر قزلباش يان جەلالىيەكى كو بۆ ئىنانا ھندەك پىدقياتيان نىزيكى وان ببا، ديتبان دا كوژن و تشتى وى تالان كەن."<sup>ئ</sup> كەواتە ئەڤ چەندە ب بەردەوامى ژ لايى سوپايى خانىقە دھاتە ئەنجامدان، ھەتا شەپ ھىدى ھىدى بەرفرەم بووى.

۱۲. دەست دانەھىلان ژ بەرخوەدانى:

(پشتی سوپایێ خانی گەلەک ژ جەلالییان کوشتین و محەمەد پاشای داخوازا خوینا ئەوان دکری و بزاڤ کری تولێ بستینیت. خەلکێ ئەوی جوق جوق ھەتا بن دیوارێ کولێ دچوونه پیش و ژ لایێ دیتر ژی کورد بو بەرگریێ دھاتنه پیش و ژ ھەر دوو لا شەرکەر دھاتنه کوشتن و دھاتنه بریندارکرن، ھەتاکو کار ژ دلپیثهبوون و لیّبوورینێ دەریاز بوو و دناڤبەرا واندا شەر و لیّکدان پەیدا بووی.)<sup>٥</sup>پەرتووکا میّژوویی ب ئەڤی رەنگی گونەھان دئیّخیته ستوھێ خانێ لەپ زیّرین، لێ باس ل مەرەما سەرەکی و دانانا کەمپا عەسکەری ل ھەمبەر کەلێ و داگیرکرنا ئەوێ ناکەت.

یان ژی پشتی نامه هنارتی و کهس د هموارا خانیدا نهچووی، بهرگرییا خوه خورتتر لیّکر و دهمی ئاڤ کیّم لیّهاتی ژی ههر لسهر بهرگرییا ب هیّزا خوه مابوون:

ئەڤ چەندە ھەتا دويماھيكا شەرى ھەر يا بەردەوامە، ب رەنگەكى كو د ژێدەرێن مێژووييدا باس ل مرنا ب سەربلندييا ئەوان دھێتە كرن، " كوردێن ديتر دگەل ئەمير خانێ



لهپ زيٽرين، شيريٽن خو ههلڪيٽشان و ژ ڪوينٽ هاتنه دمر و هيٽرش برنه سهر قزلباشان و ژمارهيهڪا زور ژٽ ڪوشتن. لٽ ژمارا زۆرا قزلباشان بوو ئهگهر ڪو شهرڪهريٽن ڪورد چ ريٽڪيٽن رزگار بوونٽ ب دهست نهڪهڤن و ئهمير خانٽ لهپ زيٽرينٽ برادۆست و ئهبدال خانٽ موڪري و شهرڪهريٽن ڪوردان تا دووماهي ڪهس ب بهرخوهدانهڪا ميٽرانه و د شهرهڪن نابهرابهردا هاتنه ڪوشتن."^ئ

# ۱۳. پاراستنا نامویسی:

ئەڤ چەنـدە ژى دچيـتە د خـالا بەرخوەدانيّـدا و د ئەڤـێ داسـتانيّدا، ئەڤ خـالە زۆر بويّرانە ھاتييە ناسكرن و ژنيّن كورد، پشتى خوه گوريكرنەكا زۆر، ل دووماھيكا شەرى سۆزى ددەنه خانى كو ئەگەر ئەو د شەريدا شكەستن، خوه تەسليم نەكەن و خوه بكوژن. كو بيّگومان ھندەك ژەھرى قەدخۆن و ھندەك ب لاندكڤه خوه د كەليّدا دھاڤيّژن و ب ئەڨى رەنگى نامويسا كوردان دپاريّزن:

" وان لانـدڪ خـوەڤه شـداندن خـــوه د حـ*هو*الانـــدا فرانـــدن جـهرگێ ڨان خانان ڪراندن"<sup>. ه</sup>

ب تنٽ بويڪا خانی ڪو ب ڪوری دوو گيان بوويه، ژههرێ ڤهناخۆت، دا ڪو ٺهو

كور تولا بابێ خوه بستينيت:

" زەريا خان عەبدال تەرلانە حەملى وى حەملى كورانە وەرناگريىت فينجانىانە سەر دبەت مالىّد بابانە



## كور ڤەدكەن تۆلێد بابانە" ``

يا خود دەمـێ خانێ مـوڪرى، بەرى ژ كەلـێ دەربكەڤيت، ھەڤژين و زارۆكێن خوه دكوژيت:

> "خانی کوردان گۆته خانی موکری: تو نمو نینی یی ل دمقی همچی گاشا شمر هملکمقی یمقیین نمقه تو دی پمقی میوکری گۆت: تم ژ بمر مینه مین حمرام بین میال و ژنه خوه دگمل ته بدمم کوشینه خیانی میوکری دزقیریته ژنیی دگمل کوری دک وژیته گروی ژ هناقیان پادبییته

هەلبەت هندەك دميننۇ ساخ و د ژيدەرين مير ووييدا ب ئەقى رەنگى باس ل ئەوان گرتييان دكەن " ژن و زارويين ئەميرخان ژى ب ئيخسيرى برنە ئوردوگايى شاە عەباس ل مەراغى و ل ١١ تەموزا ١٦١٠ دانانە بەر سينگى شاە عەباس "<sup>٥</sup> ١٤. گەشبينى و هيڤى ب پاشەرۆرى:

ئەڭ چەنىدە بەھىرا پتىر د خەون و پلائىيىن خانى ئەپزىدىندا خوەيا دبىن، دەمىى د خەونىدا دبىنىت كو رۆژ و ھەيث ھەردوو دھينە مالا ئەوى و مەلا ئەوى خەونى با ئەشى رەنگى راڤە دكەن: " تو دى گەنجخانەيەك گەئەك مەزن بىنى. تو دى بشيى ب سايا وى گەنجخانى ھەفت سالان شەرى دەولەتى بكەى. مشەخت، مىركوژ و مىرخاس دى ل دۆرا تە كۆم بېن" <sup>ئە</sup>



ئەڤ چەندە د ئاڤاكرنا كەئێدا بەرجەستەتر ديار دبيت، بێگومان بەرخوەدان د لوتكا بندەستيێدا كارەكێ گەئەك ب زەحمەتە؛ ئەورا پشتى ئىگەل دايكا خوە پلانا چێكرنا كەئێ و رزگاربوون ژ بندەستييێ داى، دەست ب چێكرنا كەئێ دكەت. هۆستايان ژ دەڤ شاهى دهينيت و ئىدويڤ پلانەكا بەرعاقىل كەئىخ ئاڤا دكەت و ھەمى تشتان تێدا بەرھەڤ دكەت. ھەرچەندە د ژێدەرێن ديرۆكيدا باس ل كەڨناتييا كەلا دمدم دهێتە كرن: دناڤ كورداندا يا بەربەلاڤە كو ل وى جەێ كەل ئێ چێكرى، بەرى ئيسلامێ و سەردەمێ ساسانياندا ل ھەمان جە، كەئەك ئى ھەبوو كو ناڨێ وێ (دمدم) بوو، كو ب دەربازبوونا سال و دەمان ھەرڧتبوو.<sup>٣٥</sup>ھەئبەت ئەڤە بەروڤاژى ھزرا ئاڤاكرنا كەئێ ل سەر رووبەرێ چەرمێ گايەكييە.

دەفخەمى ئىگەل ھەۋاران:

يان ل دووماهيكا بەرگرييـێ و نەمانا خوارن و ڤەخوارنێ، دەمـێ سـەربازێن خـوە د مان و بەڕەڤانيكرنا كەلێدا يان چوونا بەر ب كەمپا دوژمنيڤە ئازاد دكەت: ت خانـان وێ گرتـى ديـوانه



روح شرينه، عەوفەك گرانه هەچى مال و ژن دڤێـته بلا بچيت من دەستوور دانه ... هەچى دڤێـت مال و ژنه بـلا نەھێـت دگەل مـنه بـۆ مـن ژى خـودى مەزنه"

١٦. بەرخومدانا ريتمى:

د كارين ئەدەبىدا، كاركرن ل سەر ھەست و سۆزان ژ بۆ كاريگەرييا پتر و لەزگىن، قەگيران ھان ددەت كو ھندەك رويدان و تەوران ب شيوازەكى باس بكەت كو كاريگەيريى لسەر ھەست و سۆزين خوينەرى بكەت، يا خود ھندەك جاران رويدان ب رەنگەكييە كو پرە ژ كارەسات و ديمەنين دلتەزين، كو بيتگومان باسكرنەكا ئاساييا ئەقان ديمەنان، راستەوخۆ كاريگەرييى دئيخيتە سەر خوينەرى. ئەڤ چەندە د ئەڤىن ھەلئيندا، گەلەك ب زۆرى دھنتە ديتن. واتە جۆرى رېكخستنا پەيف و دەستەواژەيان، ھەلئيندا، گەلەك ب زۆرى دھنتە ديتن. واتە جۆرى رېكخستنا پەيف و دەستەواژەيان، ھەلئيندا، گەلەك ب زۆرى دھنتە ديتن. واتە جۆرى رېكخستنا پەيە و دەستەواژەيان، ھەلئيندا، گەلەك ب زۆرى دھنتە ديتن. واتە جۆرى پرېكخستنا پەيە و دەستەواژەيان، قەكى (دم دم، شير، خان، شاھى عەجەم، شير،توپ و تفەنك، چيا، لەشكەر، گورمە گورم، مەل، بورج، رەخت، خەزا، جەۋسەن، زرى، و.ھتدا، كو راستەوخۆ كاريگەرييا ئىنستىيە سەر مەكى (دم دەم، شير، خان، شاھى عەجەم، شير،توپ و تفەنك، چيا، لەشكەر، گورمە گورم، يۆن و ريتما دەقى و خوينەر ب خواندن يان گوھدارييا ئەڤى داستانى، راستەوخۆ دچيتە د چىرۆوك ب خوە، وەك رويدانەكا مىيتە كارىي و.ھەستە ب ھەبوونا خوە دكەت. زىدەبارى ئەڤى چەنىدى، پرۆك ب خوە، وەك رويدانەكا ميزوويى و ناڤەرۆكىا ئەوى، جۆرى بەرگرييا ژن و زەلامان چىرۆك ب خوە، وەك رويدانەكا ميزوويى و ناڤەرۇكا ئەوى، جۆرى بەرگرييا ۋە مەرىن چەرىتە دۇرىيا، ئەنەرى بەرى ۋ مەستى رىتمىيا بەرخوەدانى و ھەر ئەڤە بوويە ئەگەرى ھەندى، كەندىن



ئەنجام:

- ۰. بهرخومدانا هزری د ئهڤێ داستانێدا، زۆر يا بهێزه.
- بەرخوەدانا نەتەوەييا ۋە گێران ئەڤ داستانە زيندى ھێلايە.
  - ۳. ئەڭ داستانە پرە ژ ھەستى نەتەوەيى و بەرخوەدانى.
- ٤. رۆلێ ژنا كورد، وهك وهفادار ب ئاخ و نامويس و پرسا خوهيا نهتهوهيى، ب دروستى هاتييه بهرجهستهكرن.
- ه. بيرتيژيييا كوردان د جۆرێ ئاڤاكرنا كەلێدا و بەرەنگاريكرن ڵ ھەمبەرى دوژمنان زۆر يا ديارە.
  - ۲. هۆڤاتىيا دوژمنان، وه بابەتهكێ رياليستى ب دروستى هاتىيه وێنهكرن.
- ۷. گەلەك رويـدانێن ژێـدەرێن مێژوويـى و داسـتانا كوردى وەكـى ئـێكن يـان تەواوكەرێـن ئێكن.
- ۸. د ژيدمرين ميژووييدا ژى وهكى يين فۆلكلۆرى، وهك ئيك باس ل ميرانى و شهركەرييا خانى و هەۋالين ئەوى دهيتەكرن.
  - ۹. ریتما بەرخوەدانێ، د ئەڨى داستانیدا زۆر یا بهێزه.

ليستا ژيدمران:

- ۱. سەعيد دێرەشى، ديوانا فەقيـێ تەيـران، چاپا ئێڪێ، چاپخانا وەزارەتا پەروەردێ، دەزگەھـێ سييرێز- دھوڪ، ھەولێر، ۲۰۰۵.
- ۲.د.عبداله ياسين ئاميدى، هونراوەى بەرگرى لە بەرھەمى چەند شاعريكى كرمانجى سەروودا (۱۹۳۹-۱۹۷۰ ز)، چاپى يەكەم، چاپخانەى وەزارەتى ەروەردە، ھەولير، ۲۰۰٥.
- ۳. پ.م.د.عەلى تەتەر نێروميى، ئەمير خانى لەپ زێرين و كەلا دمـدم دناڤبەرا مێژوو و ئەفسـانى . دا، چاپا ئێكێ، چاپخانا Kalkan، ومشانخانا سپيرێز/ دھوك، توركيا، ٢٠١٨.



- ٤.د.كەيفى ئەحمەد، بنياتى ھونەريى داستان لە ئەدەبى فۆلكلۆرى كورديدا (بە نموونەى زارى كرمانجى نيوەراست)، چاپى يەكەم، ئنستىتيوى كەلەپوورى كورد- سليمانى، سليمانى، ٢٠١٩.
- ه. محمد رضا نظری دارکولی، راهنمای داستان نویسی، چاپ اول، انتشارات اریابان، تهران، ۱۳۹۱.

### پەراويز:

- . د. كەيفى ئەحمەد، بنياتى ھونەريى داستان لە ئەدەبى فۆلكلۆرى كورديدا (بە نموونەى زارى كرمانجى نێوەڕاست)، چاپى يەكەم، ئنستيتيوى كەلەپوورى كورد- سلێمانى، سلێمانى، لا (١٤٨).
  - . د. عبداله یاسین ئامیّدی، هونراوهی بهرگری له بهرههمی چهند شاعریّکی کرمانجی سهروودا (۱۹۳۹-۱۹۳۹ ز)، چاپی یهکهم، چاپخانهی ومزارمتی مرومرده، ههولیّر، ۲۰۰۵، ل (۲٤).
  - . د. عبداله یاسین ئامیّدی، هونراوهی بهرگری له بهرههمی چهند شاعریّکی کرمانجی سهروودا . (۱۹۳۹-۱۹۳۹ ز)، ...، ل (۲٤). 👽
  - . راهنمای داستان نویسی، محمد رضا نظری دارکولی، چاپ اول، انتشارات اریابان، تهران، 1391، ص (11). ص (11).
  - . پ. ه. د. عەلى تەتەر نيروەيى، ئەمير خانى لەپ زيرين و كەلا دمدم دناڤبەرا ميرژوو و ئەفسانى دا، چاپا ئيكى، چاپخانا Kalkan، وەشانخانا سپيريز/ دھوك، توركيا، 2018، ل (107).
- ، سەعيد دێرەشى، ديوانا فەقيى تەيران، چاپا ئێكى، چاپخانا وەزارەتا پەروەردى، دەزگەھى سەعيد دێرەشى، ديوانا فەقيى تەيران، چاپا ئێكى، چاپخانا وەزارەتا پەروەردى، دەزگەھى سپيرێز- دھوك، ھەولێر، ٢٠٠٥، ل
  - ·· ههمان ژ<u>ێ</u>دمرێ، ل (۱۹۸ و ۱۹۹). <sup>۷</sup>
  - ·. سەعيد ديّرەشى، ديوانا فەقيى تەيران،... t (١٨٥ و ١٨٦).
- <sup>۴</sup>. پ.م.د.عهلی تهتهر نێرومیی، ئهمیرخانێ لهپ زێـرین و ڪهلا دمــدم دنــاڤبهرا مێــژوو و ئهفسانێدا، ... ل (۹۳).
  - ·<sup>۱</sup>. سەعىد دۆرەشى، ديوانا فەقىێ تەيران،... ل (١٨٦).
- .. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمىدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و دىرۆكى، چاپا ئىكى، ژ وەشانىن سەنتەرى زاخۆ بۆ ۋەكۆلىنىن كوردى، ٢٠١٩ ، ل(٨٤).
  - . ههمان ژيدهر، ل (۱۵۵).
  - <sup>۱۳</sup>. ههمان ژ<u>ن</u>دمر ، <mark>ل</mark> (۱۳۳ و ۱۳۳ ).
- <sup>۱</sup><sup>۱</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و ديرۆكى، ل (۱۲۸ و ۱۸۸ )
  - <sup>۱۰</sup>. ههمان ژیدهر، ل (۱۷۲)



- ۲. ئلياس خەليفى قەرەداغلو (پ.ەد. عەلى تەتەر نيروەيى، ئەميرخانى لەپ زيرين و كەلا دمدم دناڤبەرا ميژوو و ئەفسانى دا، ...، ل (۱۰۳) .)
- ". ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و دىرۆكى، ل (١٧٢).

- <sup>^1</sup>. ههمان ژ<u>ن</u>دمر، ل (۱۷۳).
- ۱۰۰ یاشار کاپلان، داستانا کهلا دمدم و خانێ لهپزێرین ڨهکۆلینهکا ئهدهبی و دیرۆکی، ل(۱۰۰-۱۰۳).
  - ۲۰. ژیدمری بهری، ل (۹۰).
  - <sup>.</sup>. ژ<u>ن</u>دمرێ بهرێ، ل (۹۲).

. ب.م.د. عەلى تەتەر نێروميى، ئەمىرخانێ لەپ زێرين و كەلا دمدم دناڤبەرا مێژوو و ئەفسانێ دا، ...، ل <sup>22</sup>.(١٥٦).

- ". ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ڤەكۆلىنەكا ئەدەبى و ديرۆكى... ل (٩٥).
  - <sup>\*\*</sup>. ههمان ژ<u>ن</u>دهر، <del>ل</del> (۹۳).
- <sup>۰۲</sup>. پ.م.د. عهڻی تهتهر نێرومیی، ئهمیرخانێ لهپ زێرین و ڪهلا دمدم دناڤبهرا مێژوو و ئهفسانێ دا، ...، ل (۹۹ و ۹۲).
  - ". ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن،... ل (١٣٢).
    - <sup>۳۷</sup>. ههمان ژیدمر، ل (۱٦۹).
  - ... ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانێ لەپزێرين،... ل (۱۷۱).
- <sup>۲۱</sup>. پ.م.د. عەلى تەتەر نێروميى، ئەمىرخانى لەپ زێرين و كەلا دمدم دناڤبەرا مێژوو و ئەفسانى دا، ...، ل (۱۰۳).
  - .٣. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرين، ل (١٤٠).
    - ". ههمان ژێدمر، ل (۱٤٠ و ۱٤١).
- <sup>۳۲</sup>. پ.م.د. عەلى تەتەر نێروميى، ئەمىرخانێ لەپ زێرين و كەلا دمدم دناڤبەرا مێژوو و ئەفسانێ دا، ...، ل (۱۰۲ و ۱۰۳)
  - <sup>۳۳</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانێ لەپزێرين،... ، ل (۱۳۵).
    - ۳٤. ژيدمري بهري، ل (۱۳۸ و ۱۳۹).
  - <sup>۳۰</sup>. پ.ه.د.عهلی تهتهر نێروهیی، ئهمیرخانێ لهپ زێرین و كهلا دمدم دناڤبهرا مێژوو و ئهفسانێدا، ... ل (۱٥٩).
- <sup>۳۱</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و ديرۆكى، ل (۱۳۸و۱۳۸).
  - <sup>۳۷</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرين ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و ديرۆكى، ل(١٥٥).
    - ۳۰. ههمان ژیدهر، ل (۱۰۷).



<sup>^۰</sup>. پ.ه.د.عهلی تهتهر نیّروهیی، ئهمیرخانیّ لهپ زیّرین و کهلا دمدم دناڤبهرا میّژوو و ئهفسانیّدا، … ل (۱۵٦).



- <sup>۰</sup>۰. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانێ لەپزێرين ڤەكۆلينەكا ئەدەبى و ديرۆكى ، ل (١٦٥).
- <sup>.۲</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و ديرۆكى ، ل (١٦٥ و ١٦٦ ).
- <sup>۱۱</sup>. ياشار كاپلان، داستانا كەلا دمدم و خانى لەپزىرىن ۋەكۆلىنەكا ئەدەبى و دىرۆكى، ل.

<sup>11</sup>. ههمان ژ<u>ن</u>دهر، ل (۱۲۹ و ۱۷۰).

# الملخص:

يتناول الأدب في مفهومه الشامل ومراحله المتنوعة الكثير من المواضيع وتقف على الكثير من المحاور ويتطرق الى عموم المجالات والأحداث الأجتماعية. يعمل الناقد من جهته بالاعتماد على النظريات النقدية المتنوعة ومن وجهات النظر المختلفة على تلك المحاور لكي يستطيع بيان الجانب الحقيقي للأحداث واراء ووجهات نظر الكتاب. احدى المواضيع التي اصبحت محتوى لجميع الأنواع الأدبية واهتم بالأحداث التاريخية، ادب المقاومة. واحدى الملاحم القومية الكوردية، هي ملحمة (قلعة دم دم) التي دخلت من خلال الأحداث في اراء الكورد واصبحت اداة للعديد من الملاحم، القصص، الروايات، الشعر والأغاني.

تم اعداد البحث تحت عنوان (انعكاس مقاومة قلعة دم دم في الفلكلور الكوردي ومقارنته مع المصادر التاريخية). بلا شك هذا الموضوع ياخذ دوره اكثر في الملحمة والراوي بالاوصاف الواقعية المتداخلة مع الخيال يروي تلك الاحداث.

لهذا يبحث هذه الورقة بالتركيز على محور (المقاومة) في الأحداث التاريخية ويبين الملحمة من خلال اسئلة؛ هل تناولت الملحمة المسائل القومية؟ هل محور المقاومة مسيطر؟ هل تداخلت الملحمة مع الأحداث الخيالية؟ كيف انعكست هذه الملحمة في الفلكلور الكوردي والمصادر التاريخية؟ و...الخ.

الكلمات المفتاحية: ملحمة، قلعة دم دم، مقاومة، خاني لب زيرين، عبدال خان الموكري.



### Abstract:

Literature in its broad concept, at different stages, includes many subjects and focuses on many topics and takes ownership of all fields and social events, and the critic works on these topics from different perspectives based on various critical theories contents, so that it can reveal the true side of events, feelings, thoughts and views of the writers. One of the subjects that has become the content of literary genres and has taken over historical events is the literature of resistance. In another opinion, one of the Kurdish national stories is the story of Kala Damdam, which has entered the minds of Kurds throughout history and has become the subject of many stories, stories, novels, verses, poems and songs.

The article is entitled (Reflection of the Resistance of Kala Damdam in Kurdish Folklore and Comparison with Historical Sources). Of course, this kind of subject plays its role in the fiction genre and the translator tells these events with realistic descriptions mixed with imagination.

Therefore, this research will investigate this historical event by focusing on the theme of resistance. Are national issues mentioned in the story? Is the theme of resistance dominant? Was this story mixed with fictional events? How is this story reflected in Kurdish folklore and historical sources? etc., will further explain this story.

Central words: Dastan, Kala Damdam, Barkhudan, Khane Lepzerin, Abdul Khane Mukri.

-5 Sat

**Zakho Centre** for Kurdish Studies تەرى زاخۇ بۇ قەكۇلىنىن -

### مير و ميرگەھ د روانگەھا خانيدا

#### م. ژیهات قادر حمسهن

فاكولتي زانستين مروڤايەتي، يشكا زماني كوردي، زانكۆيا زاخۆ/ ھەريّما كوردستانا عيراق

يۆختە:

هـهر د سـهردمين كهڤنـدا ومسف و پهسـنا ميـران ئيٚىك ژ مهبهسـتين سـهرهكيين هۆزانى بوويه، ئى ل گەل بۆرينا دەمى، ئەڤى مەبەستى گوهۆرينين مەزن ب خۆڤە ديتن. د ئەدەبياتا كورديدا ب تايبەتى د هۆزانيدا ئەڤ گوهۆرين و وەرارە دهينتەديتن، ئانكو دشين بيزين ئيدى ب تنى ژ وەسف و پەسنا ميران بەرەڤرەخنەگرتن ئ مير و كاربدەستين ميران چوو. د پرانييا قوناغين ئەدەبياتا كورديدا ئەڤ چەندە ژ بابەتين هـەر گرنگ بوويـه ب تايبەتى د قوناغا هۆزانا كلاسيكيدا.

د ناڤ هۆزانڤانێن كلاسيكێن كورداندا گەلەك هۆزانڤانان گرنگى دايە وەسفا ميران و ب شێوازێن جۆراوجۆر باسكرينە. ئەڤ گوهۆڕينە گەلەك ب شێوەيەكى رۆهىن و ئاشكرا ل جەم خانى دهێتە ديتن، بزاڤ دى هێتەكرن بزانين تا چ راددە ئەحمەدى ستايشا ميران كريە و تا چ راددەرەخنە ل ئەوان گرتييە. ئايا خانى شيايە ل گۆرەى ئاستى پێدڤى باسێرەشت و تيتالێن باش و خراب ل جەم ميران بكەت؟ تا چ راددە گرنگى ب ئەڤى بابەتى دايە؟ ھەر ژبەر ئەڤى چەندى مە بزاڤكرڤەكۆلينەكى ل ژێر ناڤونيشانى (مير و ميرگەھ د روانگەھا خانيدا) ئەنجامبدەين بۆ بەرجەستەكرنا ئەوان گوهۆرين و داهێنانێن

پەيڤێن سەرەكى: مىر، مىرگەھ، خانى، مىرگەھا بۆتان، مەم، زىن

۱. پێشهکی:

ب درێژاهييا مێژوويا مرۆڤايەتييێ ميرى جهەكى تايبەت هەبوويە د ناڤ جڤاكيدا و بەردەوام بزاڤ هاتييەكرن ژ لايێ پرانييا كەسێن جڤاكى ببنە كەسێن نيزيكى ميرى، ھەر ميرەكى ھەبيت ژى ب درێژييا ديرۆكێ بزاڤكرييە پترياڕێژه و هژمارا كەسانە ل دۆر خۆ خرڤەبكەن ژ بلى ئەوان بزاڤێن دھاتنەكرن بۆ دويرئێخستنا ئەوان كەسێن كو دژى ميرى بووينەيانژى دژى ھندەك ھرزێن ئەوى بووينە. بەردەوام ميران بزاڤدكر سنوورێن ل بىن دەسەلاتا خۆ بەرفرەھبكەن و ئەو دەقەرێن د كەقنە د بن دسەلاتا ئەويداژى د خزمەتا ئەوى و



ب درێژاهييا قوناغا هۆزانا كلاسيكييا كوردى، پړانييا هۆزانڤانان هـۆزان ب خوەشمرۆڨى و جوامێرييا ميرىڤەهاندينه و بەردەوام بزاڤكرييه ب جوانترين شێواز جوانترين وەسفىخ بدەنه ميران ب تايبەت ئەو ميرێن كو د سەردەمىخ ئەويدا بووينه، كەواته دشێين بێژين وەسف و ب تايبەتى وەسفا ميرى بوويه ئێك ژ بابەتێن گرنگێن هۆزانا كلاسيكييا كوردى، ئێك ژ هۆزانڤانێن گرنگ ئەوێن گرنگى ب ڤەهاندەنا هۆزانخ ب ميران داييى (ئەحمەدىخ خانى) يە، ئىخ تشتىخ خانى ژ هۆزانڤانێن ديتـر جودادكەت ئەو كو خانى بزاڤنەكرىيە ب تنىخ وەسفا ميرى باشى بكەت، بەلكو ل گەلەك جهان د هۆزانين خۆدا تايبەت ميرين كريە باشى بودان يەران داييى مىران داييى تايبەت ميرين كوردان. ژبەر ئەوان گوهۆپين و جوداهيين د هۆزانا خانيدا هاتينەديتن، مە تايبەت ميرين كوردان. ريەر ئەوان گوهۆپين و جوداهيين د هۆزانا خانيدا هاتينەديتن، مە ئەف بابەتە ژبۆ ئەڨيقەكۆلينيۆەلىزارتىيە.

۱-۱- ناڤونيشانێڤهڪۆلينێ:(مير و ميرگهه د ڕوانگهها خانيدا)، ئهڤڤهڪۆلينه همولدانهكه
 بۆ بهرجهستهكرنا شێواز و چاوانييا باسكرنا خانى ل ميران.

٢-١-رێبازاڤه ڪۆلينێ: د ئهڤێ ڤه ڪۆلينێدا پشتبه ستن ڻ سهر رێبازا (وهسفى ـ شرۆڤه ڪارى)
 هاتييه ڪرن.

١-٣-ئـه ڤه فه فرن السهر ئـه ڤن گريمانـهين هاتييـه ئاڤـاكرن كـو (خـانى) شـيايه گوهۆرينه كا بـهرچاڤ بنخيتـه شـنوازى وهسفكرن و ڤـهگنرانا لڤـين و سـهرهدمرين ميـرنن ميرگههنن كوردان.

أ- ئايا ئەحمەدىٰ خانى پەسنا ميران كرييە؟

ب- ئايا ئەمەدى خانى رەخنە ل ميران گرتىيە؟

ت- ئايا ئەحمەدى خانى باسى رەوشت و دابونەريتىن مىر و مىرگەھان كرييە؟

۱-٥-ئارمانجا ڤەكۆلينىّ: دەستنىشانكرنا ئەوان شـێوازىٚن خـانى باسـێ ميـر و ميرگەھـان كرى.

پهيكهريّقهكۆلينى: ئەققەكۆلينە ل سەر دوو تەومريّن سەرەكى ھاتييەدابەشكرن، تەومرى ئيّكى تايبەتە ب ميرگەە و ئەگەريّن دامەزراندنا ميرگەھان ل گەل ئەگريّن دامەزراندن و ژناڤچوونا ئەوان و ل دويقدا باسى ميرگەھا بۆتان كو ھاتييەكرن ژبەركو خانى پتر باسى ميريّن ئەڤى ميرگەھى كرييە ل گەل ئەگەريّن دامەزراندن و ژناڤچوونا ئەوى. د تەومرى دووييّدا گرنگى ب مير و ميرگەە د روانگەھا خانيدا ھاتييەدان و گرنگترين شيّواز و سيماييّن ميران ل جەم خانى ل گۆرەى ھۆزانيّن ئەوى ھاتينەباسكرن.



۲. میرگهه و دامهزراندنا میرگههان:

هەر ئيّكى چاقخشاندنەك د هەلومەرج و بارودۆخيّن ديرۆكييّن مللەتى كورداندا كربيت، باش دزانيت كو ئەڤ مللەت دكەڤندە و نەاژى، خودان ئازادييەكا ناڤخۆيى بوويه، يىخ پرژدبويە ل سەر سەربەخۆبوونا خۆ دھەمو بوارەكيدا، پاراستن ل سەر ئەوى سەربەخۆبوونى كرييە ھەتا دووماھييّن سەدى سيّزدى مشەختى/ نۆزدى زايينى ل گەل هندەك جوداھيين كيّم د ئەوى سەربەخۆبوونيّدا، ھندەك جاران د سەدەييّن ناڤيندا چانس ھاريكاربوويە و شيايە ھەتا پادەيەكى باش سەربەخۆبوونا دەرەكى دەستېيّخيت ھەتاكو ل ھاريكاربوويە و شيايە ھەتا پادەيەكى باش سەربەخۆبوونا دەرەكى دەستېيّخيت ھەتاكو ل ھندەك دەقەريّن وەلاتى خۆ يى نەمربيت، بەلى ئەو بارودۆخ گەلەك قەناكيّشيت ژبەر ھندەك فاكتەريّن ناڤخۆيى و دەرەكى و ئەگەريّن جفاكى و سياسى، زيّدەبارى بارودۆخيّن خودان سەربەخۆييەكا ناڤخۆيى بيت وخۆ تەرخانبكەت بۆ بەرەڤانيكرنى ژ ئەوى سروشتى د خودان سەربەخۆييەكا ناڤخۆيى بيت وخۆ تەرخانبكەت بۆ بەرەڤانيكرنى ژ ئەوى سروشتى د مەموو سەردەميّن كەڤن و دوور ودريّردا. (زكي، ١٩٤، ١٩٢٠)

بمري دروستبوونا ميرگەھٽن ڪوردي ل دەڤەرٽن ڪوردان ھنـدەك دەسـەلاتٽن سياسيٽن ڪوردي ل نيڤا ئٽڪي ژ چەرخي چواري ڪۆچي/ چەرخي دەھي زايينى دياربوون، گەلەك ۋەكۆلەر و گەرۆكان د قەكۆلينٽن خۆدا ئەوٽن دەربارەى مٽژوويا سياسييا ئەۋان دەقەران ب تايبەتئەو دەقەرين كورد لىن ئاكنجى دبوون وەكو ھەريمين چيايى، ئەرمىنى، ئاران، جزيري و خۆزستان. (حسن، ۲۰۱۱) مواته بهری بزاڤێن دروستکرنا ميرگههان، كوردان ل دەڤەرى دەسەلات ھەبوويە ب تايبەت ئەوان دەڤەرىن پتريا ئاكنجيىن ئەوان كورد بووينه، ژبهر هندێ ئەڤ چەندەژى بوويەرێخۆشكەرەك كورد هـزر د دامەزرانـدنا ميرگەھانـدا بڪهن. بهري ئهڤي ماومي ژي ئانڪو د سهردممێن بۆريدا هندهك دمسهڵات دياربووينـه و ب چەنىدىن لشىين و بىزاقىن لەشكەرى و سياسى ل دەقەرىرابووينە،رەنگە ئەق بزاڤهڙىڤهدگەريان بـۆ هنـدێ ڪو ڪوردڙى وهڪو لايـهنێ نەرازيبوويـه ل دەڤـەرێ و وهڪو هۆشدارىيەكى بەرامبەرى دەسەلاتدارىن دەقەرى بكارئىنايە، ئەڤ بزاڤە دزڤرن بۆ دەستپىكا چەرخى دوويى كۆچى/ ھەشتى زايينى.(توفيق، ١٩٩٤، ١٢٠ – ١٤٥) ل دويڤ ئەڤى چەندى ئەم دشٽين بٽِژين ئەڤە دەسـتپٽِڪا دەرڪەڤتنا بـزاڤٽِن ڪوردى بوويـه ل دەڤەرٽِن لـێ ئـاڪنجى دبوون بۆ دروستكرنا رِيْڤەبەرييْن ناڤخۆيى ل دەڤەرىٰ، كەواتـه ئـەڤ چەنـدە ل مـاوەييْن د دويڤداڙي ديار و بەردەوامبوون ڻ سـهر شـێوازێ دياربوونـا هنـدەك هێـزێن سياسـي هـهتاڪو گەھشـتىيە ئـەوىراددەى گەئـەك مىرگـەھێن كـوردى بھێنـە دامەزرانـدن ژلايـێ سـەرۆكێن هـــۆزێن مــهزنێن كوردانڤـه و دەســهلاتا ناڤخۆيىيـا دەڤـهرێ د كەڤيتـه د دەســتێن ميــرێن ميرگەھاندا.



دامهزرانـــدنا ميرگــههێن ڪــوردی د چهنــد قونــاغێن جــودا دا بوويــه و د هــهر قوناغهڪێـدا ژی چهنـد ميرگههـهڪێن جيـاواز و ل دەڤـهرێن جيـاواز پەيدابووينـه، هنـدەك ژ ئــهوان ميرگـههان بــۆ ماوەيــهكى كــێم د مــان و دهاتنــه ژنــاڤبرن، هنــدەك ژ ئــهوانژى بــۆ ماوهيهڪي درێژ د مان، هندهك ميرگههێن دي ههبووينه جارهڪێ د هاتنه ژناڤبرن و پشتي ماوەيەكى ھەر ل سەر دەستى ھەمان بنەمالا دەسەلاتدار جارەكا دى دووبارە دھاتەراگەھاندن، ئانڪو ميرگههٽن ڪوردي ههبووينـه د قونـاغٽن جـودا دا دمربازبووينـه. ڪهواتـه ئـهم دشـٽين بێڗٛين ((بنەرەتى زۆربەى مىرنشىنە كوردىيەكان ئە ھۆزىكەوە سەرچاوەى گرتووە، بەلام بوونه بهشيِّك له هـوّز و بنهمالهى فـهرمانرموا له ناو ئهندامانى ئـهو هـوّزه و فيدراسـيوّنه هۆزايەتىـــەدا، وەكــو دەمــارگيريى پەيوەنــديى نێوانيــان پاراستووە))(لەشــكرى، ١٩٩٩، ٢٣). هەروەسا گرنگە ئەم ئەوى چەنىدى ژى بزانين (( ئە كاتى گەراندنەوەى دەسەلاتى ميرنشينهڪان بۆ دەسەلاتى ھۆز، دەبٽت ئەوە لە بەرچاو بگيرٽت، كە ھۆز لە سەدەكانى ناومراست و دواتــر لــه كوردســتان بــه شــێوه تەقلىديەكــەى نــەبووە، واتــه بگەرێتــەوە بــۆ دەسەڭاتىيەك بنەماڭە و نەوەى يەك خيّزان، بەڭكو لە يەك شويّن نيشتەجىّ بوون و پەيرەويان له يەك سەرۆك كردووه))(تاقانە، ٢٠٠٨، ١١٨) ئانكو ب رِيْكا سەركردەييْن بەيێزيان بنەمالەكا بهيّز گەلەك هۆز دھاتنەخرۋەكرن بەلى وەك ئيّك ھۆز ل ژيّر ئيّك ناڤى سەرەدەرى ل گەل دهاتهكرن.

ئيّك ممين دمرك مقتنا دەس ملاتيّن كوردييّن رِيْك خستى ب شيّوازى ميرگەه، ل سەردەمى عەباسىيان بوويە، دھيّتە گۆتن كو د ئەقى سەردەمىدا سىم و پيّنج مىرگەه ھەبووينە (زكى، ١٩٤٥، ٢٣٦) ھندەك ژ ئەقان مىرگەھان كيّم باس ل ئەوان ھاتىيەكرن وەكى: دەس ملاتا عەيشانى ٢٠٠ – ٢٥٠ك/ ٢١٢ – ٢٦١ (رۆژب ميانى، ١٩٩٦، ٢٢ – ٤٤) و دەس ملاتا دەيسەم كورى ئيبراھيمىي كوردى ٢١٠ – ٢٥٠ك/ ٢٢٢ – ٢٥٠ ز (توحدى، ١٩٩٢، ٤١) ھەروەسا چەندىن مىرگەھيّن دى ل سەردەمىي عەباسييان ھەبووينە و دەسەلات ل دەقەريّن جياواز دكر، چەندىن مىرگەھا دى ل سەردەمىي عەباسييان ھەبووينە و دەسەلات ل دەقەريّن جياواز دكر، ث ئەوانژى: مىرگەھا دەلەرى (٣٢٠ – ٣٢٢ ك/ ٨٤٠ – ٢٥١ ز ، مىرگەھا شەدادى (٢٠٠ – ٥٥٠ ك) شەرانژى: مىرگەھا دەلىنەوى (٣٢٠ – ٣٢٢ ك/ ٨٤٠ – ٢١٠١ ز ، مىرگەھا شەدادى (٣٠٠ – ٥٩٠ ك) ئى مەم – ٢٩١ ز، مىرگەھا حەسنەوى (٨٤٠ – ٢٠١٠ كار ٩٠ مەراز ، مىرگەھا شەدادى (٣٠٢ – ٢٥٠ ك/ ٣٨٠ – ٢٩١ ز، مىرگەھا حەسنەوى (٨٤٠ – ٢٠١٠ كار ٩٤٠ – ١٩٠١ ز ، مىرگەھا شەدادى (٣٠٢ – ٢٥٠ ئەرك / ٣٨٠ – ٢٩١ ز، مىرگەھا عەنارى ٢٠١ – ١١٥ كار ٩٠ مەراز ، مىرگەھا شەدادى (٣٠٢ – ٢٥٠ دەمەلات كار مەركەھيتى دى كەنتى دەرى مەتە – ٢٠٠ كار مەرىرگەھا مەروانى (٣٠٢ – ٢٥٠ كار مەر كار ئەرىرگەھا دەسنەرى دەرى دەتە - ٢٠٠ ئەرى مەردى دەرى دەرى دەرى دەرى دەرى دەيى

هـهر سـهردهمهكى ميرگـههێن كوردى هاتينـه دامهزرانـدن، ژبـهر هنـدەك ئهگهران بوويـه، دامهزرانـدنا ميرگـههێن كوردى د سـهردەمـێ عهباسـيياندا ژى ئهگهرێن خـۆ ههبووينـه، بێگومـان هـهر ميرنشـينهكێ ئهگـهرێن تايبـهت ههبووينـه لـێ ب شـێوەيهكى گشـتى ئـهم دشێين د ئهڨان خالێن ل خوارێدا پوختبكهين:



۱. لاوازی و ژناڤچوونا دمولهتا عهباسی ۲. لاوازییا بارودۆخێ سیاسی، کارگێری و ئابووری ۳. ئێڪگرتنا کوردان پێخهمهت سهرکردایهتییا هۆزێن کوردی ٤. سروشت و جهێ جوگرافییێ کوردان (مرعی، ۲۰۰۵، ۱۳۳، ۲۷۷ و ۳۳۷)

هەلبـــەت ئەگــەرێن ژنـــاڤچوونێ ژى وەكــى ئەگــەرێن دامەزراندنێ،ڕەنگــە هــەر ميرگەھەكێ ئەگەرێن خۆيێن تايبـەت ھـەبن، لـێ ب شـێوەيەكى گشـتى ئـەم دشـێين بێژين ئەڤێن ل خوارێ گرنگترين خالێن ژناڤچوونا ميرگەھێن ئەڨى سەردەمى بوو:

- ۱. ململانێيا ناڤخۆيى ل سەر دەسەلاتێ. ۲. پشتبەستن ب هێزێن ژ دەرڤە بۆ ئێڪلاڪرنا ئاريشەيێن ناڤخۆيى. ۳. نەبوونا گيانێ ئێڪگرتنێ د ناڤبەرا ميرگەھاندا. ٤. عەقلىيەتا ھۆزايەتى.
  - ه. ڪريار و رمفتارين هندهك ژ ميرين كوردان.
    - ۲. سیستەمى پشتاوپشتىيى دەسەلاتى

  - ۷. هاتنا سەرلجۆقىيان و پەيرەوكرنا سياسەتا مەركەزى.
- ۸ شهږ و ململانييا ميرگههين كوردى ل گەل هيزين هەڤسنوور. (عەبدوللا، ۲۰۱۲، ۱۱۰ – ۱٤٩)

قوناغـهكا دیتـر ژ دەركـهڤتن و دامەزرانـدنا میرگـهفیّن كـوردى ل سـهردەمى عوسـمانییان بـوو، د ئـهڤى ماوەيـداژى هژمارەكـا زۆر ژ میرگـههان هاتنەدامەزرانـدن، ژ گرنگرین ئـەوان میرگەهان: میرگەها بابـان، میرگـهها ئـەردەلان، میرگەها فەزلـەوى، میرگەها سـۆران، میرگەها بەهـدینان، میرگەها داسـنى، میرگەها هـهكارى، میرگەها بۆتان، میرگەها بەدلیس، میرگەها كلس، میرگەها موكرى، میرگەها لۆرییا بچووك، میرگەها پازۆكى و... (بەدلیسى، ۲۰۰۲، ٤٤- ٤٤٢). ئـەڤان میرگـههانژى وەكـى میرگەهیّن سەردەمىخ عەباسییان ئەگەرین دامەزراندىنى ھەبووينە، ژ گرنگترین ئەڤان ئەگەرانژى ئەڤیّن ل خوارینە:

 ١. سروشتێ جوگرافييێ كوردستان
 ٢. خەزا سەربەخۆبوونا ئابوورى و دارايى
 ٣. ژ ھەڨڨەقـەتيانا كـەلتوورێ فەرمانڕەوايـەتى ل هـەرێمێن كـوردان ل چـەرخێن بـەرى ئـەڨى سەردەمى
 ٤. رژيما ھۆزايەتى و رۆڵێ ئەوان بەرامبەرى شالاو و ھێرشێن دەرەكى
 ٥. قەلا و شورەيێن بەرەڨانيىێ
 ٢. مفا وەرگرتن ژ سەردەمێن لاوازىيا دوژمنى
 ٧. دبلۆماسييەتا ھندەك ژ مىرێن كوردان (بابانزادە، ٢٠١٢، ٤٤ – ٥٩)



٣ ـ ميرگەھا بۆتان:

ميرگەھا بۆتان ئێك ژ ميرگەھێن مەزن، گرنگ و ب ناڤودەنگێن كوردان بوو. ميرگەھا بۆتان تايبەتمەندىيەكا مێژوويى ھەيە ژ ناڤ ھەموو ميرگەھێن كوردى ژبەر دوو خالێن گرنگ:

### ۱. كەڤناتىيا مێژوويى.

- مێژوويا سەردەمێ عەبباسييان.
- ۲. مێژوويا سەردەمێ دەسەلاتدارييا مەغول، تورك و توركمانان.
  - ۳. مێژوويا سەردەمێ عوسمانييان. (توفيق، ۲۰۰۷، ۲۸)

ديرۆكا دەستىپنىك و دامەزرانىدنا ئەقى مىرگەھى نەياپۆھىن و ئاشكەرايە، ديرۆكىنفىس دەربارەى سالا دامەزرانىدنا ئەقى مىرگەھى نەگەھشتىنە چ رېككەفتىان. (ھرورى، ٢٠٠٦، ١٩)، ھىدەك ديرۆكىنفىس دېيرى: پشتى حكوومەتا زەنگى دەست بەسەر دەولەتا ئەيوبىدا گرتى، لەسالا ٢٥٥ك/ ١٦١١ز ئەف مىرگەھە ھاتىيەدامەزرانىدن، پشتى دەولەتا زەنگى لاوازبوويى ژبەر مرنا عىمادەدىنى زەنگى و پەيدابوونا ھەقركىيى د ناقبەرا ھەردوو كورىن وى نورەددىن و سەيفەددىنىدا. (زكى، ١٩٨، ٣٩) ھىدەكىن دىتى سالا ١٩٠٠ك/ وەكو سالا دامەزراندنا مىرگەھا بۆتان ددەنە دىاركرن. (ساكا، ١٩٨، ١٠) بەلى لەدۆرى ئىكەم مىرى ئەقى مىرى ئەقتى رەيرى مەتى دەرى سالا دەمەك دىرەركىيى د مەتى مەت دەرى مەتى تېرەردىن و سەينەردىنى دەرەت بەر مەرە مەتى يەرەر مەتى مەتىرەر مەتى مەتى دەرەر دەرى مەتىرى ئورى دىرەردىن دىرى مەتى مەتىرەرى بەرەر مەتى مەتىرەر مەتى دىرەر دەرى مەتى مەتىرى مەتىرەدىن بەتىرەر مەتى دەرە دىرەر مەتى مەتى مەتى مەتىرەرى مەتى مەتىرەر مەتى دەرەر مەتىرى ئەقتى مىرگەھى، دىرۆكىناس ھەھشىتىنە ئىك بۆچوونى ئەقرى (سىلىمان كەرى



خالدى)بوويه، ئەڤى مىرى سىّ كور ل پشت خۆ ھىللان، ئەوژى: مىر عەبدولعەزىز، مىر ئەبدال و مىر بەدر.

سى بنەمالىن حوكومداريىنى ل بۆتان پەيدادبن، بەلى بنەمالا "ئازىزان" ژ ھەموويان بەينزتىر و گرنگتربوو و پشتى ماوەيەكى مالباتىن ديـ ژى دكەقنە دبى دەسەلاتا مالباتا ئازىزاندا كو مىر عەبدولعەزىز دەسەلات لىدكر.(ھرورى، ٢٠٠٦، ١٩) پىزانىن دەربارەى پرانىيا مىرىن دەسەلاتدارى ل مىرگەھا بۆتان كرين گەلەك دكىمن، مىر شەرەفخانى بەدلىسى د پەرتووكا خوە (شەرەفنامە)دا ناقى بىست و ئىك مىران ئىنايە و ناقى دوازدە مىرىن دىتر د ھندەك ژىدەرىن دىتردا دەينە دىتن، ل گەل ئەقى چەندى ژى پىزانىن دەربارەى پرانىيا ئەوان مىران ھەتا دىكەميتە سەردەمى دەسەلاتدارىيا (مىر بەدرخان) زىدەبارى ھىدى ناقى گەلەك دكىمىن ھەتا دىتەھىتە سەردەمى دەسەلاتدارىيا (مىر بەدرخان) زىدەبارى ھىدى ناقى گەلەك مىران ھەتا نۆكە ديارنىنە و سال و ماوەيى حوكومرانىيا ئەوان مىرانرى ديارنىنە. سىستەمى مىران ھەتا نۆكە ديارنىنە و سال و ماوەيى حوكومرانىيا ئەوان مىرانرى ديارنىنە. سىستەمى دەسەلاتدارى ل ئەقى مىرگەھى ب شىنوازى پشتاوپشت بو ئانكو ژ بابى بى قىرى بوو.(ھرورى، ٢٠٠٦، ٢٥)

دەمى مىر بەدرخان ل سالا ١٨٢١ زيىن ھەژدە سالىيدا دەسەلاتا مىرگەھى وەرگرتى، بارودۆخى مىرگەھى گەلەكى ئالۆزبوو، ژبەركو مىرىن بەرى ئەوى مىرگەە پشتگوە ھاقىتبوو، لەوما گەلەك ھۆزىن سنوورى مىرگەھى ژ بن دەسەلاتا مىرگەھى دەركەقتبوون، زىدەبارى ململانىيا د ناقبەرا بنەمالا دەسەلاتداردا كو ئۆسمانىيان بخۆژى پشتەقانىيا ئەقى مىملانى دكر و ژبەركو دووبەرەكىيا ئەوان د بەرژەوەندىيا ئۆسمانىياندا بوو. (رەش، ١٩٩٦، ١٠٩) مىرگەھا بۆتان گەلەك گوھۆرىن ل سەر دەستى مىر بەدرخان بخۆقەدىتى، ب تايبەت د مىرگەھا بۆتان گەلەك گوھۆرىن ل سەر دەستى مىر بەدرخان بخۇقەدىتى، ب تايبەت د ناقبەرا سالىن (١٨٩٦ – ١٩٤٢)دا مىرگەھەكا گەلەك بەيز و شىان بوو، ب تايبەت پستى مىر بەدرخان حكوومەتەكا كوردىيا سەربخۆراگەھاندى و سنورىن ئەوى گەھاندىنە دەردۆرىن موسل، ئامەد، سنە و ويرانشەھر. د ئەقى قوناغىدا مىر بەدرخان مەرەمىن سياسى و ئابووريىن مۇرگەھىزىتىن سەردخان كەرەيا سەردەرى يەرىزىكى مىر بەدرخان مەرەمىن يەتى مىر مەرىركە ھەرنىن يەرەر دۇرىيا سەربخۆراگەھاندى و سنورىن ئەوى گەھاندىنە دەردۆرىن بەدرخان حكوومەتەكا كوردىيا سەربخۆراگەھاندى و سنورىن ئەوى كەھاندىدە دەردۆرىن بەدرخان ئىمەرە سالە ويرانشەھر. د ئەقى قوناغىدا مىر بەدرخان مەرەمىن سياسى و ئابووريىن مىرگەھىرىن ئەمەرى سادىرى يەرەرىتى يەرەن بەرىز دەستى مىر بەدرخان مەرەرىن ئەرى ھەلەندى و مەرىرىن ئەرەرى تىرە مەتەكا كەردىيا سەربىدەرىيا ئىز دەرى يەرىرى بەدرخان مەرەمىن سياسى و ئابوورىين بەدرخان دىرىدەرى سەربىخۆبوونا خىز ژ دەرەدەتا ئۆسمانەرى دەستەر ئەرەي بىزاقكىر مىر ئەيقى چەندەش بەرەرى، دەر، مەر مەرىرىكەن بەيانەيىن جودا جەدا ھەتا ئى سالا ١٩٨٠ن ھاتىيە تېنىقېرى. (ھرورى، دەر، دەر سەر سەرىكەن بەيەنەيىن جەدا مەرە مەتا ئى سالا ١٩٨٠ن ھاتىيە

هەلبەت گەلەك ئەگەر ھەنە بۆ ژناڤچوونا ھەر ميرگەھەكىّ، دشيّين گرنگترين ئەگەريّن ژناڤچوونا ميرگەھا بۆتانژى د چەند خالەكاندا بدەينە دياركرن، ئەوژى ئەڤيّن ل خواريّنە:

 د. ياخيبوونا ئاشـووريين سـنووري ميرگـهها بوتان ئهگـهرهكى سـهرهكيبوو بـو هەلومشاندنا ميرگهها بوتان.



- ۲. هێرشا ئۆسمانييان، پشتى ئۆسمانييان گەلەك بزاڨكرين ب ڕێكێن ئاشتيانە مير بەدرخان ژ ڕاگەھاندنا سەربخۆبوونێ دويربكەن و ميرڕازينەبوويى، ناچاربوون هێرشكرە سەر ميرگەهێ و ميرگەە ھاتە ژناڨبرن.
- ۳. ئێڪنه گرتنا مير و سهرۆكهۆزێن ئهوى دەمى ل گۆرەى ئاستى پێدڨى، زێدەبارى
  ۸. ئيكنى گەلەك سەرۆكهۆزێن مەزن ل گەل دەولەتا ئۆسمانى.
- ٤. رۆٽن دم*و*لەتنى بيانى وەكى بريتانىيا بۆ ھاريكارىيا ئەشكەرى ئۆسمانىيان.(ھرورى، ١٢٦، ٢٠٦٦) - ١٤٨)

٤- مير و ميرگهه د روانگهها خانيدا:

٤-١ ستايشكرنا ميران:

د ئـــــمدمبياتا كــــمڤنا فارســـيدا گەئــــمك مەســـنەوى ھەنــــه و گەئــــهك هۆزانڤانێنفارسڕابووينه ب ڤەھاندنا داستان و سەرھاتييان ب شێوازى هۆزان، پتريا جاران ئەوان قالبى مەسنەوى بكارئينايە، ديارە خانى ژى ھەر ل دويڤ شۆپ و شێوازى ئەوان چوويه. د ئەدەبياتافارسيدا ئەوان نەريتەك ھەبوو و ل دەستپێكا ھەر داستانەكى ديباجە ھەبوويە. د ديباجێدا ل دەستپێكى وەسف، ستايش و سووپاسييا خودايى مەزن دكر، د دويڤدا دا ستايش و وەسفا پێغەمبەرى كەن، پشتى ستايشا پێغەمبەرى باس ل ئەگەرێقەھاندنا بەرھەمى خۆ دكر و ددا دياركرن بۆچى ئەڤ بەرھەمە نڤيسييە، ھەمو جارانژى د ديباجيدا پەسن و وەسفا ميريان حاكمەكى ئەوى سەردەمى خۆ دكر و ھەموو جارانژى دگۆتن ئەڤى شاھى يان ئەڤى حاكمى ھاريكارييا مە كرييە داخواز ژ مە كرييە داكو ئەم ئەڤى بەرھەمى خۆ بنڤيسين.

خانى بـۆ گەلـەك تشـتان ل دويـف شـۆپا ئـەوان هۆزانفانيّن فارس چوويـه، بـەلى د ديباجيّدا پشتى ستايشا خودى و پيّغەمبەرى خانى دهيّت باس ل كوردان و ئاريشيّن كوردان ل ئـەوى سـەردەمى و سـەردەميّن بـەرى هنگى دكـەت ئەقەرى تشـتەك گەلـەك دەگمەنـە د بەرھەميّن كلاسيكييا دەقەريّدا، پشتى ئەقى چەنديّرى دهيّت باسى ئەگەريّقەهاندنا مـەم و زينى دكەت، بەلى نه وەك هۆزانقانيّن فارس، خانى نابيّرْيت چ ميريان چ حاكمان هاريكارييا من كرييەيان داخواز ژ من كرييە هەتا من مەم و زين نقيسى، بەلكو ئـەو دبيّرْيت ئارمانجا مىن ب تنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ژبـەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن ب تنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ژبـەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا رژ تايبەتمەندييّن مـەم و زينا ئەدەبياتا كوردييە، ژبـەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن ب تنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ئابەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن ب تىنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ئوبەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن ب تىنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ئوبەر هندى ئـەم نابينين خو خانى د ديباجيّدا مىن ب تىنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كوردييە، ئوبەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن ب تىنى خزمـەتكرنا ئـەدەبياتا كورديىيە، ئوبەر هندى ئـەم نابينين كو خانى د ديباجيّدا مىن بى مەتلەرىزى مىرى مەم يە زينا ئەمەمەيرى مەرىھەتى سەردەمىي خۆ كربيت، ئەھە بخۆرى دىيتە ئيك

> گۆ: پادشــــههك زهمـــانێ ســـابق رابـــوو د حوكوومــــهتا خـــوه فـــائق ئهجناسـێ ملـلهل موطيـع و مونقـاد



ل قيري كو خانى ستايشا دەسەلاتدار و ميرى ئەوى سەردەمى دكەت ئەو سەردەمى سەرھاتى و چيرۆكا مەم و زينى تيدا پەيدابووى، وەسا ددەتە دياركرن كو زين كچا ئەوى ميرى بۆتان بوويە، نە ب تنى دبيتريت مير، بەلكو ناقى ئەوى ژى دئينيت وەكو پادشايەك و وەسا ددەتە دياركرن كو دەسەلاتا ئەوى گەلەك زۆر بوويە و ميرەكى گەلەك ب هيز و شيان بوويە ھەتا ئەوى پاددەى مللەتين ديين وەكى: پۆم، عەرەب و عەجەم ژى ل ژير فەرمانا ئەوى بووينە و ب كەسەكى گەلەك بليمەت و خودان شيان ددەتە دياركرن و ب ئەقان ھيز و شيانان شيايە دەولەت و دەسەلاتە كەلەك بليمەت و خودان شيان ددەتە دياركرن و ب ئەقان ھيز كەلەك ژى د ترسييا، ناقى ئەوى مىرى ژى (زەينەدىن) بوو.

پشتى دويڤچوونا ژيدمريٽن ميٽژوويىو ل گۆرەى گۆتنا (تەحسين ئيبراھيم دۆسكى) د ميٽژوويا ميرگەھا بۆتاندا چ مير نەبووينە ب ناڤى (مير زەينەدين) ھەتا مير شەرەفخانى بەدليسى ژى د شەرەفناميدا چ ميريٽن ميرگەھا بۆتان ب مير (زەينەدين) نەداينە دياركرن، ئى وەكو ديار ئەڤ چەندە ب ريٽكا داستان و سەرھاتييان گەھشتييە ئەحمەدى خانى. ب شيۆەيەكى گشتى ئەم دشيّين بيترين ئەڤە نيشانا ھنديّيەكو ئەحمەدى خانى باوەرى ھەبوويەد وەختى خۇدال دەمىن بيررى ميرين باش، دادپەرومر و بهيز ھەبووينە، بەلى ب ھەبوويەد وەختى خۇدال دەمىن بۆرى ميرين باش، دادپەرومر و بهيز ھەبووينە، بەلى ب ميران كرييە ئەوين ب ريتكا سەرھاتى، چيرۆك و چيڤانۆكان گەھشتينە ئەوى ئەون ميران كرييە ئەوين ب ريتكا سەرھاتى، چيرۆك و چيڤانۆكان گەھشتىنە ئەوى ئەوين مىران كرييە ئەوين بەيتى ھىز و شيانين ئەوان ھەدىن باش، دادپەرومر يەن بەلىكو پەسنا ئەوان

> میری ژوی را ب زمین موومصهف زینهت ژوی را ب دین مومهررمف



دەمىخ ئەم سەحدكەينە ئەقان چەند دىدرىنى خانى تەرخانكرىن بۆ ستايشا مىرى، ژبلى مەزناھى و دەسەلاتا مىرى دى بىنىن ئەو گرنگترىن بنەمايىن دەولەتى و ھەبوونا مىرگەھەكا بەيرز و خودان دەسەلاتەكا باش و رىكخستى بۆ مە ددەتە دىاركرن، وەكى بەرى نۆكە مە دىتىراستە ئەحمەى خانى باسىخ ھيرز و دەسەلاتا مىرى دكەت و دبيريت دەقەرەكا مەزن ئىخستىيە بن دەسەلاتا خۆ، بەلى ئەو ل قىرى ب تنيراناوەستىت و وەسا ددەتە دىمەرىن كو ئەو مىرە كەسەكى دانا، شارەزا و دىنداربوو، ناقودەنگى ئەوى گەلەك بەربەلاقبوو ل جىھانى، كەسەك بوو كو ھەموو ژيرازيبوون، ژبلى ھندى كەسەكى خودان دەسەلاتبوو، كەسەكى مەردبوو و گەلەك چاقدىرىيا ھەۋاران دىر ئانكو پلە و پايە ل دەق ئەوى گەلەك گەرنىڭ نەبوون.

خانى ب رِيْكا كۆمەكا پەيڤان بەينزترين خالين سەركەڤتنا ميرگەھەكى بۆ مە دەستنيشاندكەت، وەكى: عەقل: ھەبوونا كەسين ب عەقل و شارەزا د دەسەلاتيدا، ھونەر: ھۆزان و ھەموو ئەدەبياتى ب خۆڤە دگريت، سەخا: بەخشين و كەرەم، مەيدان: ئاماژەيە بۆ ھەبوونا ھيزەكا ئەشكەرييارىنىكىخستى، زيدەبارى پەيڤين ديتر (ضەبط و نەسەق و نظام و ديوان) سيستەمين دەوئەتدارييى ھەموو ئ ڤيرى ھاتينە دياركرن، ھەروەسا باسى ھەبوونا ديندارييى دكەت و ب ديتنا ئەوى ھەبوونا دەوئەت يان ميرگەھەكا سەركەقتى و بەينر پيدقييە ئەڤ خائە تيدا ھەبن. ئ ڤيرى خانى ب رىكاڤەگەريان بۆ دەمى بۆرى بۆ خەئكى دىنداريىم دىرى دەمى بۆرى بۆ خەنكى



و تايبەتمەنـديێن ئـەوان بـۆ مـه ددەتـه ديـاركرن و ستايشـەكارێكوپێكيا ميـرى دكـەت و مەزناتى و پلەوپايەيا ئەوى بۆ مە ددەتە دياركرن.

٤-٢ بەرجەستەكرنا مەزناتى و شكۆمەندىيا مىران:

هـهر چەنـدە ئـەڤ بابەتـه نێزيكـى خـالا ئێكێيـه، ئـێ ب شـێوەيەكى گشـتى د ناڤەرۆكا خۆدا دوو بابەتێن جودانه. ئەحمەدێ خانى ل گەلەك جهێن مەم و زينێ بزاڤكرييه ب ئـاوايێن جۆراوجۆر مـەزناتى و شـكۆمەندييا ميرگـەها بۆتـان ل سـەردەمێن كـەڤن بدەتـه دياركرن. ئێك ژ ئەوان ھەلويستان دەمێ ئەحمـەدێ خانى باسـێ شـەهيانا (تاجـدين و ستى)يێ دكەت، ب تايبەت دەمـێ دبێژيت:

> ئــهنواعێ تهجـهممول و مـهلابس ئــهلوانێ جــهواهر و نــهفائس سـهد جاريـه و دو سـهد بـهنی چـوون زمريـهفت لبـاس و زمريـهنی چـوون نــاقه ب قطـار و دمر ب قنطـار يــاقووت ب بـار و زمر ب خهروار خــارج ژ تهعهددودا حســابان خــارق ل تهقهييــودا كتابــان

> > (خانی، ۲۰۰۵، ۱٤۷ و ۱٤۸)

ل ڤێرێ ددەته دياركرن كو هەمى پێدڨياتيێن جوانكارييان، جلوبەرگێن ب بها و ڕێكوپێك و گەلەك جۆرێن زێڕان د ئەوێ شەھيانێدا ھەبوون، ھەروەسا سەد جاريە و دوو سەد بەنى و خزمەتكارژى ل وێرێ د ئامادەبوون، ئەو جلوبەرگێن ئەوان كرينە بەر خۆژى داڤێن زێڕى تێدابوون، زێدەبارى ھاتنا كۆمەكا حێشتران كو تژى بارێن ئەوان پربوون ژ دياريێن ب بها و زێڕان، گەلەك پارە، زێړ و تشتێن گرانبەھا ھەبوون ھەتا ئەوى ڕاددەى چ كەس نەشێت چ حسابێ بۆ بكەت و بێهژماربوو، چ كەس نەش ێت د چ پەرتووكانداژى دەرببڕيت و بگونجينيت. ھەروەسا باسێ ئامادەبوونا ھژمارەكا زۆرا خەلكى دكەت، گەلەك ژ خەلكى دھاتنەپێش ب تنێ داكو ئەڨێ مەزناتييێ ب چاڤێن خۆ ببينن. كەواتە ل ڤێرێ ئەم دشێين بىڭرىن خانى ڨيايە ب ڕێكا شەھيانا ستييێ مەزناھى و شكۆمەندىيا مىرگەھا بۆتان و شىزىنىن ئابووريێن مىرگەھێ بۆ مە بدەتە دياركرن، دەمى دېريژىت.

> نەدھاتە تەعەققول ئەڭ جھازە نەدبوون موتەحەممل ئەو جەمازە



(خانی، ۲۰۰۵، ۱٤۸)

ل جههکی دیژی خانی مەزناهی و شکۆمەندییا میرگەها بۆتان ددەته خۆیاکرن، ئەوژی دەمێ باسێ باخچەیێ میرێ بۆتان دکەت و ئەوی دڤێت بدەته دیارکرن ل سەردەمێ میرێن بەری ئەوی سەردەمی (میرێن بەری خانی) چەندین ئاڨاهیێن مەزن و باخچەیێن پێشکەڤتی، ب رەوش و رێکوپێك ھەبووينە ب تايبەت ل سەردەمێ ئەوی میرێپەيوەندییا د ناڨبەرا (مەم و زین) ل سەردەمێ ئەوی ھاتييەرويدان، دبیت ژی نه ب ئەوی رەنگ و شێوازی بیت، بەلێ ھەر چاوەبیت ب ئەوی شێوازی گەھشتیيە خانی و خەلکێ ھەقدەمێن خانیو ئەويژی ھۆسا دايەديارکرن کو ل سەردەمێن کەقنمیرگەها بۆتان ئەڤ مەزناهی و شکۆمەندییه ھەبوویە. خانی د شیا ئێکسەر باسێ ژڨانێ د ناڨبەرا (مەم و زینێ) ل باخچێ میری بکەت، بەلێ ل دەستپێکێ چەند دێرەکان بۆ وەسفا باخچێ میری تەرخاندى و دىيژىت:



مـهرمما ئـهوى ميـرى باخچـهك هۆسـا هـهبوو مينـا بـاخچێ ئيرممـێ بوويـه كـو د قورئانێـداژى هاتييـه باسـكرن كـو بههشـتا ئيرممـێ ههيـه و دبێژيـت ئـهڤ باخچـه ژ ئـموێ بههشتێ ژى خۆشتربوو، ههرچهنده دبيت ئهڤ پهسنه ژ ڕاددميێ ئموى باخچهى زێدەتربيت، بهلێ همرچاومبيت ئموى ڨيايه مەزناهى و ڕموش و خۆشييا ئموى باخچەى بۆ مـه بدەته دياركرن. ل گۆرەى گۆتنا خانى ئاڨەكا پاقژ تێدا هەبوو زێدەبارى گەلەك جۆرێن بالندەيان و قەسرەكا گەلەك مەزن. هەرومسا هـموو جۆرێن داروباران و جوانييا باخچەى ژى ب جوانييا عەشـقا د ناڨبـمرا مـهم و زينێدا ومسـفدكەت ل گەل هـەبوونا هـموو جۆرێن فێقى ل ئـهڨى باخچـەى. خانى ل ڨێرێ ب تنێڕاناومستيت و د بەردموامييا ومسفا باخچەيدا دبێژيت:

> زمرریــن قــهدمحـێ د مهســتێ لــهبریز رمیحــان و بنهفشــه جوملــه نــوخیز

مهجموع متی خهض رموات و ئسهزهار شیرازمئی سهلس مبیل و ئسهنار صهحنا رمزی موجم لا کتاب ک همر قهطعه و فهصله فهصلی بابهک همر قهطعه و فهصله فهصلی بابهک گویا ب ئسهدهب ئسهدیبی تسهنجیم سهرصهفحهئی باغی شوبهی تسهقویم مهرصها کربوو ب حسلای سیماب شهنگرمف صفهت گولی د سیراب ئسهطراف ژ سونبول و رمیاحین ئملوان ژ خوط ووطی سهبز و مشکین بسهختی سیه و سسفید ئسهعلام

(خانی، ۲۰۰۵، ۲۱۲)

كەواتــه ل ڤێـرێ ئــەڤ مانــديبوونا خــانى هــەموو ژبــۆ هندێيــه بــۆ مــه مــەزناهى و سەرنجراكێشييا ئەڤى باخچەى ب ھەبوونا شێوازێ جياوازێ باخچەى بدەتە دياركرن.

# ٤-٣ رەخنەگرتن ل مير و كارىدەستىن مىران:

ئەحمەدى خانى نە ب تنى ستايشا مىران كرييە و رەشتىن ئەوان پۆزەتيف باش داينە دياركرنە، بەلكو داستانا مەم و زين بخۆژى ژبۆ نيشاندنا زولم و زۆرييا ميرييە ئانكو رەخنەگرتنـــه ل رەشـــتى ميــرى، ئيـَــك ژ ئــــەوان جهـــيّن ئەحمــــەدى خـــانى ب



شێوەيەكىڕاستەوخۆرەخنێ ل ميرى دگريت ئەو جھە دەمێ مير ل گەل تاجدينى دئاخڤيت و باسێ بەكرۆكى دكەت و دبێژيتە تاجدينى:

(خانی، ۲۰۰۵، ۱۷۰)

ل ڤێرێ دبێژيت ئـمم ميـر ومكى ئاشـينه، فـمتل و بـا، پـێش و پاشـين، هـمر جـار بـۆ لايمكى دزڨڕين، هممى جاران ئاشڤانەك بۆ مم دڤێت و ژبلى ئاشڤانى دمرگەڤانەك ژى بۆ مـه دڤێت كو همرجار ل بمر دمرگمهى بيت. هندى ئـمم حوكمى دكمين، جار زولمـێ دكمين و هندەك جاران عمدالمت و دادپـمرومرييێ پميڕمودكمين، همرومسا ل سـمر زاردمڤـێ ميـرى دبێژيت: راسته ئمم دزانين (بمكرۆك) كمسمكى خرابه و ئنيمتا ئموى نميا سافييه، لـێ ئموم سيستمم و حكووممتا مه برێڨمدبمت.

(خانی، ۲۰۰۵، ۱۷۰)



ئانكو ئەڤ كەسێن خرابن ئاشێ مە زالمان دگێڕن، راستە ئەڤ حوكمە بۆ ھەمى خەلكييە، بەلێ گەورىيا ئەڨى ئاشى (حوكمى) تژييە ژ گارسێ حەرام، ئانكو مەرەم پێ ئەوە ئەڤ تشتێ د سيستەم و دەولەتا مە دا ھەمى نە تشتێ باشە، بەلكو گەلەك خالێن لاواز و حەرام ھەنە و كێماسى ژى تێدا ھەنە، بەلێ ئەڤ زولم و زۆردارىيا د دەولەتا مەدا پێدڨى ب كەسەكييە كو ب دريت و ل گۆرەى ديتنا ميرى كەسێن باش ئەڨێ چەندێ ناكەن لەوما ھەمى دەمان پێدڨى ب مرۆڤێن خرابن. ئەو كەسێن ل دەوروبەرێن ئەوان و كارێن ئەوان برێڨەدبەن و كارێن خراب دكەن، ھەمى وەكى سەيانە. ژبلى ھندێ خانى باسێ بەكرۆكى تريشەدبەن و كارێن خراب دكەن، ھەمى وەكى سەيانە. ژبلى ھندێ خانى باسێ بەكرۆكى رۆپەركو ميرە ھەموو جاران عادلن و جارانژى زالمن، ئەڤە نابيتەرامانێ ئەوى چەندێ ژبەركو ميرە ھەموو جاران ئەو كارێن ئە دەن كارێن باشن، بەلكو گەلەك جاران

ل جههکی دی ژی خانی رەخنی ل میران دگریت، دەمی میر زەینەدین دبیتەرپکر د ریکا پیکگەهشتنا (مەم و زین)ی، تاجدین پەیامەکی ل گەل کەسەکی بۆ میری دهنیریت و دبیژیتی:

(خانی، ۲۰۰۵، ۲۷۰)

ل قیری تاجدین رەخنی ل میری دگریت و دبیتریتیراسته توو کەسەکی زانا، زیرەك و شارەزای، راسته توو کەسەك دووربینی و هزرا هەر تشتی دکەی، لی نۆکە تو یی کەقتییه د شاشییاندا و توو یی خەلەتییی دکەی، پیدقییه ل خۆ بۆقری و خۆ ژ ئەقان خەلەتییانرزگار بکەی، نابیت حوکمی ته ب ئەقی شیوازی بیت و هۆسا زولمی بکەی، ب تایبەت دەمی دبیتریت:



(خانی، ۲۰۰۵، ۲۷۰)

هەر ل سەر ئەقى بناغەى، خانى ئەوان كاربدەست و بەرپرسيّن ل دەوروبەريّن ميرى دكەتە دوو دەستە، دەستەيا خراب و دەستەيا باش، ب ديتنا خانى ئەو دەستەيا باش، كاريّن باش ييّن ميرى بريّقەدبەن و كاريّن باش ژى چيّدبن، دەستەيا خرابژى كاريّن خراب ييّن ميرى بريّقە دبەن و گەلەك جاران ئەو بخۆ دبنە ئەگەر كو مير كاريّن خراب و نە د بەرژەوەندىيا جقاكىدا ئەنجامبدەت، ل قيّرى خانى باسى مەم و تاجدين و براييّن تاجدينى دكەت:

(خانی، ۲۰۰۵، ۸۱)

مەرەم پى ئەوە، ئەو زەلام و خزمەتكارىن ل دەوروبەرىن ئەوان، گەلەك كەسىن ب رىكوپىك بوون، زىدەبارى ھندى كەسىن خودان ئاخقتن خۆش و باش و گۆتنىن جوان و لىكداى بوون، ئانكو وەسفا ئەوان دكەت ب دىتنا خانى ئەو كەسىنى گەلەك باشبووينە ئەوين خزمەتا ئەوان دكر، ئانكو باسى دەستەيا باش يا خزمەتكارىن دەوروبەرىن مىرى دكەت و ل گۆرەى دىتنا ئەوى ئەف چەندەرى ل دويف مىرى و شىزوازى مىرى دەينىت، مىر دشىت كەس و كاربدەستىن باش دەردۆرىن ئەوى بى و مىر دشىت كەس و كەس دىينى دەريدى خراب ل دەردۆرىن ئەوى بى ھەر د بەردەوامىيا گۆتنىن خۆ دا خانى پتر باسى تاجىدىنى دكەت و دىيىرى ئەرەن باس دەردۆرىن ئەرە بى دەيتى مىرى دەينىت كەس د دەيتىن مەرە قاربىدەستىن باش دەردۆرىن ئەرە بى دەيىر دەيرى يەر دەيتىت دەيتىت كەس د

(خانی، ۲۰۰۵، ۸۲)



لڤێرێ خانى باسێ تاجدين و برايێن ئموى دكەت پەسنا ئموان دكەت، مەرەما خانى تاجدين و برايێن ئەوى ژ ئموان كەسێن باشن ل دەوروبەرێن ميرى و كارێن باش ئەنجامددەن و ب باشى د خزمەتا ميريدانە.

د وەسفا كەسێن خرابدا ئەوێن ل دەوروبەرێن ميرى، ئەحمەدێ خانى (بەكرۆك)ى دكەتە نموونە و ئەوى ب ئيبليسى وەسفدكەت، ل گۆرەى گۆتنا ئەحمەدێ خانى، بەكرۆك بوويە ژێدەرێ گەلەك خرابى و كارێن خراب، ھەروەسا بوويە ئەگەر مير گەلەك كارێن خراب ئەنجامبدەت، دەمێ دبێژيت:

> (القصه) ب نقتضائي خلقهت ميـري ب ڪـهماڻ و عـزز و رفعـهت راگرت ژ بۆ خوه دەرگەڤانسەك فهتتانى زەمانه صهى پصانەك دائــم ل دەرى وى قــاپۆچى بــوو قەللاع و قەلاش و قاوەچى بوو ئەمما ب نەسـەب نەمـەردى بوھتـان ب موتەوولـــدى ژ بوھتــان ئەصلى وى دبىين ژ مەر گەھمەر بوو مــهحچا وی بهشــهر ب شــوّر و شــهر بــوو نـــاڤێ وي مونــافقي بـــهكر بـــوو بــــهلكى ژ بــــهلووقيا بــــهتر بـــوو مـــهنناع و موذهبـــنهبين و ئبلـــيس خـــهدداع و خەبەربـــهزين و تـــهلبيس ش\_اگردێ ش\_هئامهتا وي ش\_هيطان شــهرمهنده ژ گوهتنا وي بوهتان

(خانی، ۲۰۰۵، ۱٦۸ و ۱٦۹)

٤-٤ دابونەريتێن ميران:

د مەم زينا ئەحمەدى خانىدا، ھندەك جاران ب شيوەيەكىراستەوخۆ و ھندەك جاران نەراستەوخۆ باسى گەلەك دابونەرىت، ھىزر و تيكەھشتنا مىرىنى سەردەمينى كەڤن دھينتەكرن. ئينك ژ ئەوان ل دەستپيكا داستانا مەم و زينى بۆ مە دياردبيت ئەوژى دەمى باسى ئەسل و نەژادى مىرى بۆتان دكەت و ل گۆرەى گۆتنا خانى مىرين كوردان پتريا جاران



ئهسل و نهژادێ خوٚ نهدزڤڕاند بوٚ ڪوردان بهڻڪو خوٚ د گههاندنه سهحابی و جهنگاومرێن ڪهڤن، ب تايبهت دهمێ دبێژيت:

(خانی، ۲۰۰۵، ۷۱)

دەمى ئەم ئەقان دىران دبىنىن، بۆ مە دىاردبىت كو خانى دبىرىت مىرىن بۆتان ئەسل و نەژادى خۆ د گەھاندە (خالد كورى وەلىد) و د گۆتن ئەم د ئەسلدا عەرەبىن، دىارە ل ئەوى سەردەمى بۆ ئەوان شانازى بوو و ھەر ل سەر ئەڤى بنەمايى خەلكىرىد ئىگرتىيە، خانى ژى بۆ مە وەسا ددەتە دىاركرن كو ئەڤ نەرىتە د كەڤندا ل جەم مىرىن كوردان ھەبوويە و ژ نەرىتىن ھەرە گرنگ بوويە ل ئەوى سەردەمى.

ئێك ژ نەريتێن ديێن خانى بۆ مە ددەتە دياركرن ئەوژى (نێچير)ە، كو د كەڤندا دگۆتنى (نێچيرا شاھانە) يانژى (نێچيرا ميرى) مەرەم پى ئەو نێچيرەياكو مير دچوونى. د سەردەمێن كەڤندا سالى جارەكى مير بۆ ماوى چەند رۆژەكان دچوونە نێچيرى، د ئەڤان نێچيراندا سەرباز، مرۆڤێن مەزن و جەنگاوەرێن زيرەك ل گەل ميرى دچوون، خانى بۆ مە ددەتە دياركرن كو ئەڤ نەريتە ل جەم ميرێن كوردانژى ھەبوويە و دبێژيت:

(خانی، ۲۰۰۵، ۲۰۸ و ۲۰۹)



خانى ب تيروتەسەنى باسيريتورەسم و دابونەريتين چوونا نيچيرى دكەت، ل دەستپيكى دبيتريت سەردەم بۆ سەردەمى كەيف و خۆشييى ببەن كو مەرەم پى وەرزى بوھارييە و دەمى نيچرييە. دبيت ل ئەوى دەمى بارودۆخ گونجايى بوويە ئەوما فەرمان ل مللەتى خۆ كر و گۆتيرابن ئەم بچينە نيچيرى، ھەموويان چەك، شمشير و پيدفياتيين خۆيين نيچيرى ئامادەكرن، ل ئەوى دەمى ئەم دشيين بيترين ميرى نە ب تنى داخوازكر ل گەل بچنە نيچيرى، بەئكو ئەق چەندە كرە فەرمان:

(خانی، ۲۰۰۵، ۲۰۹)

ل ئەوى دەمى مىران فەرمان ددا، خەلك ھەموو مژويلى ئامادەكارىيى نىچىرى دبوو ھەتا بەرى سپىدى، ژبەركو ھەر كەسەكى نەچىت دى ھىتە سزادان، دەمى دبوو سپىدە ھىد خەلك ئامادە دبوو ھەروەكى قيامەترابووى، ھەروەسا باز و تاژى و گيانەوەرىن تايبەتب نىچىرى ل گەل خۆ دبرن و خەپسە و قەرەبالغەكا زىدە چىدبوو، ھەتا ئەوى راددەى كەس د باژىرپىدا نەما و ھەموو ل گەل مىرى چوونە نىچىرى، دشىيىن بىرژىن خانى ب شىزوازەك گەلەك جوان و بالكىش باسى ئەقى نەريتى نىچىرى، دكەت زىدەبارى باسكرنا مەزناتى و شكۆمەندىيا مىرى، تشتى گرنگ ل قىدى خانى دەيت باشكەرايى بۆ مە بدەتە دياركرن شكۆمەندىيا مىرى، تشتى گرنگ ل قىدى خانى دەيت باشكەرايى بۆ مە بدەتە دياركرن شىزەمەندىيا مىرى، تشتى گرنى كەن خانى دەيت باشكەرايى بىد مەبوو خەلك ب شىرەمەندىيا مىرى، تىشتى گەرنى دەيدى دەيرى دەيت باشكەرايى بىر مەيدە دياركرن دىرىن تەريتى نىچىرى ل دەڭ مىرىن دەردان ھەبوويە و رۆژەك ھەبوو ھەموو خەلك ب شىزەييەكرىكى كەن مەرى دچوونە نىيچىرى. د فەردەوامىيا گۆتىيىن خىزە دانى بىرى دىيرىتى تىيچىرى دەي مىرى دېرى دەي مەرون مەن بىرى بەرىدە دىرى دىيەت بى ئاشكەرايى بۆ



ئيّك ژ نەريتيّن دييّن بالكيّش، ئەويّن ئەحمەدى خانى بۆ مە باسىدكەت، ئەوژى سەرەدەرييا ميريّن جزيرا بۆتان ل گەل گيانەوەران، دەمى مير ژ نيّچيرى دزڤريت، خانى باسى سەرەدەرييا ميرى ل گەل ئەوان گيانەوەران دكەت ئەويّن ل نيّچيرى ھاتينە گرتن، دەمى دبيّژيت:

(خانی، ۲۰۰۵، ۲۲۸ و ۲۲۹)

دەمى مىر ژ نىچىرى دزقرىت، داخوازى ژ خەلكى دكەت ئەو غەزالىن گرتىن پى پابەند نەكەن و بەردەنە ناڭ ناخچەى داكو ئەم ھەر رۆژ تەماشەى ئەوان بكەين و چىرى ژ ديتنا ئەوان ببەين، فەرمان ل خەلكى كر ئەو گيانەوەرىنى گرتين ھەموويان بەردەنە د ناڭ باخچەيى ئەويدا، باغى مىرى ژى ترى گيانەوەربوو،رەوش و جوانىيەكا ديتر دا باخچەى، ئەڤە بۆ مە وەسا ددەتە دياركرن كو مىرىن كەڤن حەز ژ كوشتنا گيانەوەران نەدكر، ھەتاكو دەمى دچوونە نىچىرى و ئەو گيانەوەرىن بۆ چىرى گرتين ئازاد دكرن، نەدھىلا خەلك بىكورىت، ئەڤجا ئەگەر وەسا بىتيان نە، خانى بۆ مە ھۆسا ددەتە دياركرن.

ئێڬ ژ نەريتێن ديتر ئەوێن كو خانى باسدكەت كو ب ديتنا ئەوى ل جەم ميران ھەبوويە، ئەوژى ياريا (شەترەنج)ێيە، ب ديتنا خانى و ل گۆرەى ئەو تشتى گەھشتىيە ئەوى، د كەڤنداياريا شەترەنجى بوويە نەريتەك گرنگ ل جەم ميران و گەئەك جاران شەرتانى ل سەر ئەڤێيارييى دكرن و ھندەك جارانژى مىنا جۆرە شەرەكى بوو د ناڤبەرا دوو كەساندا، ل ڤێرى خانى ب تايبەت باسى ئەوى دەمى دكەت دەمى ميرى بريارداىياريا (شەترەنجى) ل گەل (مەم)ى بكەت و ل گەل ھندى مەرجانژى بۆ دادنيت. رۆژا بەرى ھنگى مىر بريارى



(خانی، ۲۰۰۵، ۲٤٤ و ۲٤٥)

دياره ئەقى چەندى ژى دابونەريتىن خۆ ھەبووينە، ئەوما مىررۆژا بەرى ھنگى مەمى ئاگەھدار دكەت و ئەو جەي كو دىيارى ئى ھىتەكرن ھاتە ئامادەكرن و جۆرەھا جۆرىن مسك و عەنبەران ئى ھاتنە رەشاندن، خەلك ژى ھاتە خواندن بۆ ئامادەبوون و تەماشەكرنا ياريا ئەوان ژبلى تاجدينى و برايين ئەوى، ھەروەسان دبيتريتە مەمى ئەگەر توو ئ سەر مى ب سەركەقتى تە چ دقيت دى دەمە تە و تە خەلاتكەم. ئەف نەريتنە و چەندين نەريتين ديتر خانى بىز مە ددەت دياركرن وەكى (خۆشگوزەرانى، يارى، مۆسيقا، كەيف و خۆشى، ئاھەنگ و شەھيان و سەتد) كو د ناڭ مىرين سەردەمىن كەق نەريتىدە ھەبووينە، دىتر

ئەنجام:

- ۱) ل گهنهك جهان د داستانا مهم و زيندا، خانی پهسنا ميران كرييه ب تايبهت ميريّن ميرگهها بۆتان.
- ۲) د مـهم و زينـا خانيـدا شـكۆمەندى و مـەزناتييا ميـران دهێتـەديتن و هنـدەك جـاران باشـێ شكۆمەندييا ميرگەھان ژى ھاتييەكرن.
- ٣) ئەحمەدى خانى نە ب تنى پەسنا مىران كرييە، بەلكو گەلەك جاران رەخنى ل گەلەك دابونەريتىن مىران دگريت ب تايبەت ئەوان مىرىن ل سەردەمى بوويەرا مەم و زينى دەسەلاتداربوون.
- ) ژ گرنگترين دابونـهريتێن ميـرێن سـهردممێن ڪهڨن ئـهوێن ئهحمـهدێ خـانی باسـکرين (نهژاد، نێچير و ياريا شهترمنج)ێ بوون.



ليستا ژيدمران:

أ. ب زمانێ كوردى:

- ۲. ئەحمەدى خانى، مەم و زين، بەرھەقكرن: تەحسىن ابراھىم دوسكى، دەزگەھى سپىرىزىى
   چاپ و وەشانى، چاپا ئىكى، چاپخانا وەزارەتا پەروەردى، ھەولىر، ٢٠٠٥.
- ۲. حەيدەر لەشكرى، دەسەلاتى مىرى كورد لە سەدەكانى ناوەپاست، گۆۋارى شانەدەر، ژ: ۹ ، ۱۹۹۹.
- ۳. د.ســـهڵاح محهمــهد ســـهليم هــرورى، ميرگـهها بۆتــان، دەزگـاى وەرگێــران، چـاپى يەكــهم، چاپخانەى منارە، ھەولێر، ٢٠٠٦.
- ٤. كامهران جهمال بابانزاده، دامهزراندنی چهند میرنشینیکی كورد له ههردوو سهدهی ۸ و ۹
   ٤/ ١٤ و ١٥ ز، بلاوكراوهی ئهكادیمیای كوردی، چاپی یهكهم، چاپخانهی حاجی هاشم، ههولیر، ٢٠١٢.
- ه. كامەران عەزيز عەبدولألا، هۆكارەكانى سەرھەلدانى ميرنشينە كوردييەكان لە سەردەمى عەبباسـيدا، بلاوكـراوەى ئـەكاديمياى كوردى، چـاپى يەكـەم، چاپخانـەى حـاجى ھاشـم، ھەوليّر، ٢٠١٢.
- ۲. كورد و كوردستان له ئنسكلۆپيدياى توركيدا (قاموس ئەعلامى توركى) ، وەر: ئەحمەد تاقانە، دەزگاى چاپ و بلاوكردنەوەى ئاراس، چاپى يەكەم، بنچاپخانە، ھەولىر، ۲۰۰۸.
- ۷. محهمهد جهمیلرۆژبهیانی، میژووی حهسنوهیهی و عهییاری، دار الحریه للطباعة، ط۱، بغداد،
   ۱۹۹۲.
- ۸. میر شەرەفخانێ بەدلیسی، شەرەفنامه، وەر: مامۆستا ھەژار، دەزگای چەپ و بلاوكردنەوەی ئاراس، چاپی سێهەم، بێ چاپخانه، ھەولێر، ٢٠٠٦.

ب . ب زمانێ عەرەبى:

پەرتووك:

- ١. د.فرست مرعي، الأمارات الكردية في العصر العباسي ٣٥٠ ٥١١ه/٩٦٩ ١١١٥م، دار سپيريز
   للطباعة و النشر، الطبعه الأولى، مطبعة وزارة التربية، اربيل، ٢٠٠٥.
- ۲. زرار صديق توفيق، الكورد في العصر العباسي و حتى مجئ البويهيين، مؤسسه موكرياني للبحوث و النشر، الطبعه الاولى، مطبعة مؤسسة ئاراس، أربيل، ١٩٩٤.
- ٣. قادر محمد حسن، الامارات الكوردية في العهد البويهي دراسة في علاقاتها السياسية و الاقتصادية (٣٣٤ – ٤٤٧ ه/ ٩٤٥ – ١٠٥٥ م) ، مؤسسه موكرياني للبحوث و النشر، الطبعة الاولى، مطبعة رؤژههلات، أربيل، ٢٠١١.
- ٤. محمد أمين زكي، خلاصة تاريخ الكرد و كردستان من أقدم العصور التاريخية حتى الان، ترجمة: محمد علي عوني، جزء الاول، الطبعة الثالثة،بيروت، ١٩٨٥.



٥. المطران اسحق ساكا، السريان ايمان و حضارة، الجزء الرابع، الطبعة الأولى، حلب، ١٩٨٣.
 ٦. معالي محمد أمين زكي، تاريخ الدول و الأمارات الكردية فى العهد الأسلامي، ترجمة:
 محمد علي عوني، الطبعه الأولى، مطبعه السعادة، مصر، ١٩٤٨.

گۆڤار:

- ٢. كونيرمش، انتفاضةيزدان شير البوطاني (١٨٥٤ ١٨٥٥)، مجلة متين، العدد ٥٧، تشرين الأول، دهوك، ١٩٩٦.
  - ج ب زمانێ فارسى: ٢. كليم الله توحدي، حركت تاريخي كرد به خراسان،ج ١، ط١، مشهد، ١٩٩٢. سايتێن ئينتەرنێتى:
- ١. د. قبـــات شـــيخ نــــواف الجـــافي، إمـــاره بوطـــان..جوهره الإمـــارات الكرديـــة: https://sotkurdistan.net/

لأمير والإمارة في منظور خاني

## الملخص:

وصف ومدح الأمراء منذ القدم كانتا من احدى المقاصد الرئيسية للقصيدة، ولكن مع مرور الزمن، شهدت تلك المقاصد تغييرات كبيرة، ويمكننا أن نشاهد هذه التغييرات والتطورات في الأدب الكوردي عامة و في القصيدة خاصة، ويمكننا أن نقول بأنها قد بدأت بوصف ومدح الأمراء واتجهت نحو نقد الأمراء وأعوانهم، وفي معظم مراحل الأدب الكوردي كان لهذا الموضوع أهميته الكبيرة وخاصة في مرحلة الشعر الكلاسيكي .

وقد أهتم الكثير من الشعرا الكلاسيكيين الكورد بموضوع وصف ومدح الأمراء وتحدثوا عنه بأشكال مختلفة، ويمكننا أن نبين هذا التغير بشكل واضح عند الشاعر خاني، حيث حاولنا أن نعرف إلى أي مدى قام بمدح الأمراء و الى أي مدى قام بنقدهم، وهل تمكن خاني أن يتحدث عن الأخلاق والعادات السلبية والايجابية عند الأمراء بشكل مطلوب؟ الى أي حد أهتم بهذا الموضوع؟ ولذلك حاولنا أن نكتب بحثا تحت عنوان (الأمير والإمارة في منظور خاني) لكي نبين التغييرات والإبداعات التي انجزه خاني في هذا الموضوع، وفي هذا البحث تم الأعتماد على المنهج (الوصفي والتحليلي).



## Abstract:

Since antiquity the praising of Mirs has been one of the themes of poetry but with the passage of time, this has changed. In Kurdish literature and specifically in poetry, this change has been clearly observed. That is to say praising Mirs has shifted to criticizing them and their valets. This has been one of the essential aspects of Kurdish poetry, particularly in the classic poetry.

In Kurdish classic poetry, many poets commended Mirs and addressed them in a variety of ways. This shift is clearly observed in Khani's poems. In this study, an attempt will be made to figure out to what extent Ahmede Khani praised Mirs and to what degree he criticized them. Has Khani been able to successfully address the ethics and bad and good traits of Mirs? How much attention did he pay to this subject matter? Therefore, we attempted to conduct a study under the title of "Mir and Mirdom in Khani's Vision" to prove the shits and creativity adopted by Khani. Descriptive analytical approach is employed in this study.

Keyword: Prince, Principality, Principality of Bhutan, Khani, mam, zeen.



## رەنگدانەوەى بارودۆخى مىرنشينى بابان لە ئەدەبى كورديدا

م. ى. نێچيروان جاسم ولى زانكۆى سەلاحەددين/ ھەريمى كوردستانعيراق

## پوخته:

له سەردەمى مىرنشىنى بابانىدا زۆر گرنگى بە بوارى زانست و فێربوون و رۆشنبىرى دراوە. لە پاڵ ئەوەى ئەدەبى مىللىى كوردى لە كۆمەڵگەى ئەو رۆژگارەدا پێگەى خۆى ھەبووە, لەگەڵ ئەوەشدا چەندان كەڵە شاعيرى خاوەن ديوان و شيعرى بەرز ھاتوونەتە گۆرەپانى ئەدەبى كوردىيەوە و ئەدەبەكەيان بووژاندووەتەوە. ئەدەبى ئەو رۆژگارە لە رووى شيۆە و ناوەرۆكەوە سيماى تايبەتى خۆى ھەبووە. بەشيۆك لە ناوەرۆكى شيعرى كوردىى سەردەمى بابانەكان سەرەراى ئەوەى لەخۆگرى مەبەستە شىعرىيەكانى وەك دلارى, سۆلۈرەر سروشت, داشۆرىنى قەرە لەخۆكى مەبەستە شىعرىيەكانى وەك دارى. سەردەمى بابانەكان سەرەراى ئەوەى لەخۆگرى مەبەستە شىعرىيەكانى وەك دلارى, سەردەمى بابانەكان سەرەراى ئەوەى لەخۆگرى مەبەستە شىعرىيەكانى وەك د سەردەمى بابانەكان سەرەراى ئەوەى لەخۆگرى مەبەستە شىعرىيەكانى وەك د سەردەمى بابانەكان سەرەرى ئەورەرا ئەرەم داوەتەموه و شاعيران تۆروانىيە د بۆچوونى خۆيان بە سۆلۈيزم, سروشت, داشۆرىن. قەت بورە، بەلأم ئاورىشى ئە كەسايەتىيە ناودار و رووداوه سەردەمى بابانەكانى ئەو رۆژگارەش داوەتەموه و شاعيران تۆروانىن و بۆچوونى خۆيان بە شىعر لەبارەى ئەو كەسايەتى و رووداوانەرەرەم خساتورەتە روو. بەمەش شىعرى كوردىي سەردەمى بابانەكان بورەتە ئاوينەيەكى بالانوينى ئەو رووداوانەرەمە مەيرەردىي

شاعیران وه ککهسانی رۆشنبیر و قَاصَادی سهردهمه کهیان بونه ه کیز په موه می به شیخک له رووداوه کانی نه سهرزه مینه ی تید ا ژیاون و له ناواخنی شیعر و دووتویی دیوانه کانیاندا توماریان کردووه و به شیخک له میژوویان بو نیمه نووسیوه ته وروداوه روانگه ی پهیوه ندی پتهوی نیوان میژوو و نه ده و به رجه سته بوونی که سایه تی و رووداوه میژووییه کانی سهرده می بابان له نه ده بی کوردیدا نه متوزینه وه یه مان ته رخان کردووه بو نیشاندانی رهنگدانه وه بارودوخی میرنشینی بابان له نه ده بی کوردی شهو سهرده مه دا.

ئەو دەقە شـيعرانەى ئەو سـەردەمە چەنـد لاپەرەيەك لە مێـژووى يەكێـك لە ميرنشـينە كـوردييە ناودارەكـانى مێـژووى نـوێى نەتەوەكەمـان بـۆ روون دەكەنەوە و دەبـنە تەواوكەرى ئەو مێژووەى لە پەرتووكە مێژووييەكانـدا نووسـراوەتەوە و ھەنـدێك رووداوى ئەو رۆژگارەمـان بۆ روون دەكەنەوە و چەند گۆشـەيەكى ژيـانى بەشـێك لە كەسـايەتىيەكانى ميرنشينەكەمان دەخەنە بەرچاو.

پەيڤێن سەرەكى: مىرنشىنى بابان، ئەدەبى مىللى، شىعر، كەسايەتى، رووداو



پێشەكى:

ئەم توێژينەوە ڕووناكى دەخاتە سەر ڕەنگدانەوەى بارودۆخى سياسى و ڕووداوەكانى سەردەمى ميرنشينى بابان لە ئەدەبى ميللى و شيعرى بەرزى شاعيرانى سەدەكانى ھەژدە و نۆزدە و سەرەتاى سەدەى بيستدا و ئەو دەقە ئەدەبييانە شى دەكاتەوە, كە بارودۆخى ميرنشينەكەمان بۆ ڕوون دەكەنەوە و ئەو مێژووەى لە ناخى ئەو دەقانەدايە ھەليدەھينجينيت و يارمەتيمان دەدات بۆ رۆشنكردنەوە و تۆماركردنى چەند لايەنيكى ميژووى نەتەوەكەمان.

ئامانجى تـوێژينەوەكە: ئەم تـوێژينەوەيە ئامانجى ئەوەيە دەقـى ئەدەبـى كـوردى ھاوبەشـى پـێ بكـات لە نووسـينەوەى مێـژووى ميرنشـينێكى گرنگـى كـورد, ئەويـش ميرنشينى بابانە.

سنوور و کهرهستهی تویّژینهوهکه: بریتییه له بهیتی میللی و شیعری بهرزی شاعیرانی سهدهی ههژده و نوّزده و سهرهتای سهدهی بیست به زاری گوّران و کرمانجی ناوهراست.

پٽِڪهاتهي توٽِژينهوهڪه: ئهم توٽِژينهوهيه له دوو بهش پٽِڪهاتووه:

بەشى يەكەم:

تەوەرەى يەكەم: بنەماللەى بابانييەكان و دامەزراندنى ميرنشينى بابان تەوەرەى تەوەرەى دووەم: رووخاندنى ميرنشين

بەشى دووەم:

تەوەرەى يەكەم: رەنگدانەوەى بارودۆخى ميرنشينى بابان لە ئەدەبى ميلليى كورديدا تەوەرەى دووەم: رەنگدانەوەى بارودۆخى ميرنشينى بابان لە شيعرى بەرزى كورديدا لە كۆتاييى توێژينەوەكەدا گرنگترين ئەو ئەنجامانەى پێى گەيشتووين, خستوومانەتە روو.

بەشى يەكەم:

تەوەرەى يەكەم: بنەماڭەى بابانييەكان و دامەزراندنى ميرنشينى بابان

وشهی بابان وهک چهمکێڪ, که بووهته ناوی ئهو بنهمالله فهرمانړموايهی مێژووی کورد و دواتريش بووهته ناوی ميرنشينێڪ بۆچوونی جياوازی لێ هاتووهته کايهوه, به جۆرێڪ:

۱\_ بۆچوونێک پێی وایه (فەقێ ئەحمەدى دارەشمانه) توانیویەتى خەڵکێکی زۆر لە دەورى خۆى كۆ بكاتەوە و ناسناوى (بەبە, بابە, باب)ى بۆ خۆى داناوە و كەسايەتى و پێگەى پێ بەرز بووەتەوە و دواى خۆى (سلێمان بەبە) لەسەر پێچكەى باوكى رۆيشتووە. (بابان, ١٩٧٦, ٥٠).



۲\_ پایهکی دیکه ئهوه دهخاته پوو, که میرهکانی بابان ((خوّیان به بهگزادهی تیرهیهکی عیّلی کرمانج داناوه گوایه ناویان (بهبه\_بابان) بووه)). (قهفتان, ۲۰۰۴, ۳۰۳). خاوهنی ئهو پایه بوّچوونیّکی دیکهش باس دهکات, که وشهی بابان له ((خانهدانی بهبهی پیّشووی موکری وه یا راستهوخو له (بابه سولهیمان) ناوداری خانهوادهییهوه داهاتووه)). (قهفتان, ۲۰۰۴, ۳۰۳).

٣\_ بۆچوونێكى دىكە بنەچەى وشەكە بۆ ئايينى يارسانى دەگەرێنێتەوە و تىشك دەخاتە سەر ئەوەى ((پێدەچێت ئە سەرەتاوە بابانەكانىش ئە پێگەى ئايينييەوە ئەو پلەوپايەيان دەستكەوتبێت. (پير نەزەر) يەكێك بووە ئە مىرانى بەرايى مىرنشىنەكە, بە پێشـگرى (پىر) ناوى ھێنراوە)). (بابانزادە, ٢٠١٢, ١٤٨).

٤\_ بۆچوونێ ک ئەوە روون دەكاتەوە وشـهى بابان بۆ ((ميـر (پيربـۆداق) دەگەرێـتەوە كە دامەزرێنەرى مىرنشىنەكەيە)). (محەمەد,٢٠٢٢, ١٢٤).

جگه لهم بۆچوونانه بۆچوونی ديكەش هەيە, هەريەكەيان ريشە و بنچينەی ناوی بابان بۆ وشەيەك دەگەريْننەوە.

لەبەر ئەوەى مىر (((بۆداق بەبە) سەردارى يەكەمى بابانە)) (قەفتان, ٢٠٠٤, ٣٠٣). بۆيە بووەتە ناوى بنەمالله و ناوى مىرنشىنەكەش و لەو كاتەوە زياتر ناوى بابان بلاو بووەتەوە بەتايبەتى لەگەل ((سەرھەلدانى دەوللەتى صەفەويدا ٩٠٧ك/١٠٥١ز و وەرچەرخانى دەوللەتى عوسمانى بە لاى فراوانخوازىدا لە رۆژھەلاتى ناوەراستدا دواى جەنگى چاللدىران.. ئىتر ئەم ناوچەيەش وەكو ھەموو شوينەكانى تىرى كوردستان لە ستراتيجى گشتى ھەردو ھىزى گەورە بايەخى پەيدا كرد. ناوى بابانىش تىكەلاوى رووداوەكانى ناوچەكە بوو)) (ئەمىن, ١٩٩٨, ٥٥)).

رووداوه سياسييهكانى ناوچهكه و دموروبهرى صوردستانى ئهوسا رۆٽى هەببوو لموهى ناوى بابان بلاو ببيّتەوه, به جۆريّك بلاوبوونەوەى ناومكە له رووى سەردەم و جوگرافياوه ((له سەدەى دەيەمى كۆچييەوە ھەم وەكو ناوى ئيّل بۆ ھەندى لەو تير و ھۆزانەى له ناوچەكانى نيّوان زيّى بچووك و روبارى سيرواندا ئەژيان و ھەم وەكو ناوى شويّن بۆ ھەندى لەو شويّنانەى كەوتبووە ئەم ناوچەيە وەكو: پشدەر, مەرگە, سورداش, سەرچنار, شارباژيّر, شارەزور, قەرەداخ بەكارھاتووە) (ئەمين, ١٩٩٨, ٣٥)).

كەواتە وشەى بابان كە بۆ بنەمالەى بابان دەگەرىدتەوە, بەلام ((بىنج و بناوانى خىزانى بابانەكان ناديارە)) (بەسرى, ٢٠٠٢, ١٦). واتە سەرەتا و سەرھەلدانيان بە تەواوى ديار نييە. ئەم بنەمالەيە بناغەدارىزەر و دامەزرىنەرى مىرنشىنەكەن و بنەمالە و خانەوادەى بابان ((سەرجەم پينج خانەدان بوون, سەرەتاى حوكميان لە سەدەى نۆيەمى كۆچىيەوە دەست پيكردووه)) (قەفتان, ٢٠٠٤, ٣٠٣). واتە لە كۆتاييەكانى سەدەى پازەدە و سەرەتاكانى سەدەى شازدە لە چوارچىدەى قەوارەيەكى سياسى ئەويىش مىرنشىنە دەركەوتون. ئەم



ميرنشينه پێنج بنهمـاڵه فهرمانڕمواييـان ڪردووه. ههر يهڪ ئهم بنهمـاڵانهش له ڕووى شـوێن و سهردهم و چهندێتى و چۆنييهتيى فهرمانڕمواييهوه له يهڪتر جياواز بوون.

بنهماللهی یهکهم (۱۵۰۱\_۱۵۱۲):

مير بۆداق كورى ئەبدال بەگ دامەزرينەر و يەكەم فەرمانرەواى بنەماللەى يەكەمى بابانەكانە. لە سەردەمى فەرمانرەواييى ئەودا ((بناغەى ميرنشينەكەى چەسپاندووە و ھەوليكى زۆرى داوە قەلممرەوى بابانەكان بەرفراوان بكات و بە كەسيكى ئازا و نەبەرد و پياوەتى و سەركەوتوو وەسف كراوە)). (محەمەد, ٢٠٢٢, ٢١٦). قەلممرەوى ميرنشين له سەردەمى ئەم ميرەدا له ((گوندى دارەشمانەوە لە قەزاى پشدەرى ليواى سليمانى دەستى پيكردووه و ھيزە شەركەرەكانى كۆ كردووەتەوە بۆ دەستگرتن بەسەر رووبەريكى فراوانى ناوچەكانى دەوروبەرى)) (الوائلي, ٢٠١٢, ١٢٦).

ئمو فراوانخوازييهى مير بووه هۆى ئموهى ((مەݩبەندى لارجانى ئە زەرزا ساند و سيوى لە سۆران جودا كردەوه و سندوسى ئە قزݩباش پاك كردەوه و قەݩلى مارانى ساز دايەوه و به مير ئيواى خۆى سپارد و هۆزەكانى موكرى و بانەى\_ بە خواهێشت و بەزۆرى\_ خستە بەر فەرمانەوه و شارباژيّرى ئە دەست ئەردەلان دەريّنا و خستيە سەر وڵاتى خۆيەوه و ھەر مەݩبەندى كە سەندبووى, كويّخا و گزيرى سەر بە خۆى ئى دانان و تەپل و ئالاى دادگەرى و سەربەخۆيى, ئاوازەى دا و شەكايەوه و كەركووكى سەر بە بەغداشى كردە باجدەرى بابان و پاسەوانى ئەسەر دانان)) (بەدئيسى, ٢٠٠٦, ٢٥٨). مير ئە فراوانخوازييەكەى بەردەوام دەبيّت و بە مەبەستى داگيركردنى ميرنشينى سۆران ھيرش دەكاتە سەريان و ميرى ميرنشينەكە بە مەبەستى داگيركردنى ميرنشينى سۆران ھيرش دەكاتە سەريان و ميرى ميرنشينەكە مەئدىت، بەلام جاريكيان (پير بۆداق ئەگەلى ھەندىك ئە پياوەكانيدا دەچن بۆ راو, سەيدى كورى شا عەلى ھيرش دەكاتە سەريان و خۆى پياوەكانى دەكورتى ئەرارانىيەرى)) (الوائلى

لهبەر ئەوەى مىر كورى نەبوو, بۆيە فەرمانرەواييەكە بۆ برازاكەى ((بە ناوى مىر بۆداق كۆرى رۆستەم براوەتەوە)) (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٢٧)). ئەم مىر بۆداقە مىرىكى بىن دەسـەلات و بىن توانـا بووە و نەيتوانيـوە جـيكەى مـامى پر بكـاتەوە, بۆيە ((لەبەر دەستەوەسـتانى, ئاغا و نۆكەرانى بەردەسـتى لە فەرمـانى دەرچوونە دەر و لە پاش دوو سال مەزنايەتيكردن پر لە كەمايەسى, لە داخـان وە زگى دا و وەچەى بابان لە ئـارادا نەما و نۆكەران جينان گرتنەوە)). (بەدلىسى, لە داخـان وە زرى دا بە مىرە بىد بەمالەى يەكەمى بابان لە ئارادا نەما و



بنهمالهی دوومم (۱۹۱۲\_۱۹۱۹):

دواى مردنى مير بۆداق كورى رۆستەم ميريكى دەرەوەى بنەمالەى يەكەم دەسەلات دەگريتە دەست, ئەويش پير نەزەر كورى بارامە. ئەم ميرە دامەزرينەرى بنەمالەى دووەمى بابانەكانە و ميريكى ئازاد و سەربەست و دادىپەروەر و دەست كراوە بووە, لەبەر ئەوە ((ھەموو ژير دەستانى لە دەست و پيوەندييەوە ھەتا سوپايى و رەشايى و بۆرە پياو و بەناو و بى ناو, له دل و ھەناوەوە خۆشيان ويستووه و سەركەوتنى ئەويان لە خوا ويستووه)) (بەدليسى, ٢٠٠٦, دل و ھەناوەوە خۆشيان ويستووه و سەركەوتنى ئەويان لە خوا ويستووه)) (بەدليسى, ٢٠٠٦, در و مەناوەرە خۆشيان بەدلىست و درەستىيەكەى فراوان كردووه و ((كفرى مەرىن يەمتوەتە ژير ركيفى خۆيەوە)). (حسين, ٢٠٠٠, ١١) و خستوويەتىيە سەر ميرنشينى بابان. بە مردنى ئەم ميرە ميرنشينەكە دەبيتە دوو بەش و ھەر بەشيكى كوريكى فەرمانرەوايى كردووه.

بنهماللهی سێيهم (۱۵۱۹\_۱۵۳۳):

به مردنى مير پير نەزەر بنەماللەى سيّيەمى بابانييەكان دەسەلات دەگرنە دەست و دامەزريّـنەرى ئەم بنەماللەيە ميـر سليّمان كورى پيـر نەزەرە, كە ناوچەيەكى گەورەى ڧەرمانرەواييەكەى باوكى لە ژيّر دەسەلاتيدا بووە. لەگەل براكەى, كە ناوى مير ئيبراھيم بوو ((ماوەيەكى زۆر پيّكەوە نيّوان خۆش و دۆستى گيانى بوون. لە ئەنجامدا دوو زمان و كەتن گيّران خۆيان دەناو خزاندن و لە يەكتريان ترازاندن و دۆستايەتى بوو بە دوژمنى و بەگژداچوونەوە)) (بەدليسى, ٢٠٠٦, ٣٦٠). ئەم دوژمنايەتى و ململانيّيە بەوە گەيشت ((مير سليّمان مير ئيبراھيمى لە ١٥٢٨ كوشت و بەشى ئەوى لە ولاتى بابان خستە ژيّر دەسەلاتى خۆيەوم)) (الوائلى, ٢٠١٢, ١٢٨).

بنهمالهی چوارهم (۱۵۱۹\_۱۵۳۳):



برایشی لهگهلیدا کوژراوه و پاشان سلیمانی برای مردووه و دوای خوّی دوو کوری بهناوهکانی بوّداق و سارم بهجی هیّشتووه.

دواى كوژرانى حاجى شيخ, بۆداقى كورە گەورەى ((لەلايەن سوڵتان سليٚمانى قانوونى كرايە فەرمانرەواى ميرنشينەكە و بە شيۆازيٚكى ريٚكوپيٚك وڵاتى بەريٽوەبرد و يەكسانى و دادپەروەرى بلاو كردەوە)) (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٢٩). دواى ماوەيەك حسيّن بەگى كورى مير سليٽمان داواى ميرايەتى كردووە, بەلام مير بۆداق ئامادە نەبووە دەستبەردارى دەسەلاتەكەى ببيّت, ھەرچەندە حسيّن بەگ بە يارمەتيى ميرنشينى بادينان دەسەلاتى گرتە دەست. لەو سەروبەندەدا لە لايەن عوسمانييەكانەوە بەليّنى يى يى درا و ميرنشينەكەى پى بەخشرايەوە (بەدليسى, ٢٠٠٦, ٣٦١). لە بەرانبەردا حسيّن بەگ چووە ئەستەنبول و ئەويش متمانەى سولتان سليّمان قانوونى وەرگرت, بەلام مير بۆداق ملكەچى لادان نەبوو لە متمانەى سولتان سليّمان قانوونى دەرگرت, بەلام مير بۆداق ملكەچى لادان نەبو لە رالوائلى, ٢٠٠٢, ١٢٨).

پاش كوژرانی میر بۆداق له لایهن سوڵتانی عوسمانییهوه ((میر خدر به ککوری سلیمان به گفهرمانرموایه تیی میرنشینی بابانی له لایهن سوڵتانی عوسمانییهوه پیدرا)) (محهمهد, ۲۰۲۲, ۱۳۱). ئهم میره لهبهر ئهوهی تهمهنی بو میرایه تی بچووک بووه, لهبهر ئهوه دوای ئهوهی ((میره به گی موکری له قزڵباش هه لگهراوه و هاته بهر فهرمانی عوسمانی. ناوچهی مهرکه له خدر به گسیندرایهوه و درا به یه کید له کورانی و له سهر ئهمه بو ماوه یه شهر و ههرا لهنیوان خدر به گو میره به که ده گهرا, له و به ینه خدر به گهر مهرک کهوت)) (بهدلیسی, ۲۰۰۲, ۳۱۲).

به كۆتاييهاتنى سەردەمى خىدر بەگ فەرمانرەواييى بنەماللەى چوارەمى بابان كۆتايى ھاتووە و دواتىر بە دەسەلات گرتنەدەستى فەقىخ ئەحمەدى دارەشمانە فەرمانرەوايى بنەماللەى پينجەمى بابان دەست پيدەكات.

بنهماللهي پێنجهم (١٦٥٠\_١٨٥١)؛

فەقىخ ئەحمەدى دارەشمانە بە دامەزرىذىەرى بنەمالاەى پىذىجەمى بابان دادەنرىخت و بەو سەركەوتنەى بەسەر كورەكانى كاكەمىردا ناوچەى مەرگە و پشدەرى يەك خستەوە و دەسەلاتى خۆى بەسەردا سەپاند و ((مىرنشىنەكەيشى گويزايەوە بۆ گوندى دارەشمانەى ناوچەى پشدەر)) (نازم بەگ, ٢٠١٢, ٢٣). كەواتە فەقىخ ئەحمەد ناوەندى فەرمانرەوايى بابانى لە مەرگەوە بۆ دارەشمانە گواستەوە و ((فەقىخ ئەحمەد رۆژ بە رۆژ ھىزى پەيدا كرد و دەستوپيوەندى زياد كردن و چەند ئاوەدانىيەكى خستە ژىر دەستەوە, بانىگى بنەمالاى بابان و زيندووبوونەوەى بە كوردستاندا بلاو كردەوە)) (حوزنى, ٢٠١١, ٢٦٢).



فەقىق ئەحمەد مىرىقكى ئازا و دايتر بووە و ئە سائى ١٦٦٣ ئە چەنىد شەرىقكدا بەشىدارى كردووە و ئازايەتى و نەبەردىيى خۆى نىشان داوە, كە بووەتە جىقگەى سەرنجى دەسەلاتدارانى عوسمانى و بەفەرمى گوندى دارەشمانە و ناوچەى پشىدەريان پىخ بەخشىيوەتەوە. (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٣٢). فەقىخ ئەحمەد جىتگەى متمانەى عوسمانىيەكان بووە, بۆيە ئەمە ھانىدەرى بووە بىق بەھىزبوونى دەسەلاتەكەى و مەبەستە فراوانخوازىيەكەى و ((ئە بەشى ئىترانەوە ناوچەكانى گەورىك و مەنگور و مامش و وجاخ و ھەروەھا ئە لايەكى ترىشەوە ناوچەى بىتويىن ھەتا دەگاتە كۆيسىنجەق خستە ژىر دەسەلاتى خۆيەوە. بىق ئەمە قەت خوينى ناوچەى بىتويىن ھەتا دەگاتە كۆيسىنجەق خستە ۋىر دەسەلاتى خۆيەوە. بىق ئەمە قەت خوينى نەدەرىت, چونكە ئەبەر عەدائەت و كردەوەى شىرىنىيەوە خەئكى خۆيان دەكرد بىدە ۋىزى نەدەرىت، چونكە ئەبەر عەدائەت و كردەوەى شىرينىيەوە خەئكى خۆيان دەكرد بىدە ۋىدە بەدەرەرەنە سايە و دەسەلاتىيەوە)) (خەزنەدار, ٢٠١٤, ٣٧). فەقىخ ئەحمەد سياسەتىتكى دادپەروەرانەى بەدىرەر دەكرد و لاى خەئك خۆشەيىست بووە و خاوەنى رۆشىنبىرى سەردەمى خۆى بووە, بە مەردىنى فەقى ئەحمەد, بۆداقى كورى جىكەمى گەرتەوى

میر بۆداق دوای باوکی دەسەلات و فەرمانرەوایی گرتە دەست و لە ئازایی و نەبەردی و دلیّری و دادپەروەری هاوچەشنی باوکی بووه, به جۆریّک ((پەیتا پەیتا خەلّکی و عەشائیری ئاکۆ و بلباس و ئالان و ماوەت هاتنه ژیّر دەسەلاتییەوه و بەمەش رۆژ به رۆژ سنووری ولاتەکەی و نفوزی خۆی پەرەی سەند)) (قەفتان, ۱۹۶۹, ۱۲). ئەم فراوانخوازییە وای کرد ((ناوەندی حوکمرانی گواستەوە بۆ ماوەت)) (محەمەد, ۲۰۲۲, ۱۳۳).

مير بۆداق ئاگادارى بارودۆخى خەلكى سەر بە ميرنشينەكەى بوو بەو پێيەى ((زستانان لە دارەشمانە دائەنيشت..., بەلام بەھاران و ھاوينانى لە ماوەت ئەبردە سەر, نيازيش لەم كردەوەيەى تەنيا ئاووھەوا گۆړين و خۆشەويستيى سروشت بوو, بەلكو نيازى لەمە ئەوەش بوو ئاگاى لە حال و دۆخى ميللەتەكەى بێت)) (قەفتان, ١٩٦٩, ١٧) بەم كارە سۆز و سەرنجى گەلەكەى بۆ خۆى رادەكێشا.

به مردنی میر بۆداق, فەرمانپەوایی كەوتە دەستی میر سلیّمانی كوپی, ئەم میرەش میریّکی ئازا و خاوەن دەسەلات بووە و لە ھەولّی فراوانکردنی دەسەلاتەكەی بووە, چونکه ((دوای ئەوەی دەستی بەسەر ناوچەکانی قزلّجه و سرۆچکدا گرت, جلّەوی ھەلّمەتەکانی پووەو قەرەداغ و بازیان و شارەزوور وەرگیّپرا, بە داگیرکردنی ئەم ناوچانەش چوارچیّوهی حوکمی خوّی فراوان کرد)) (نازم بەگ, ۲۰۱۲, ۳۵). بە ھۆی ئەوەی كەسايەتىيەکی لیّهاتوو و چاکساز بووە, بۆيە ((بابا سلیّمان بە دامەزریّنەری پاستەقىنەی میرنشینی بابان ھەژمار دەکریّت)) (محەمەد, ۲۰۲۲, ۱۳۶). يەکیّک لەو بۆچوونانەی کە باس لە بنچينەی ناوی بابان, وشەکە بۆ ئەم (بابا سلیّمان)ە دەگەریّنەوه.

هەوللەكانى ئەم مىرە بە ئاراسىتەى سەربەخۆخوازى بووە, دەيويسىت بگاتە دامودەزگايەكى سەربەخۆ. داگىركردنى مىرنشىنى ئەردەلانىش ھەنگاوى يەكەمى ئەو



مەبەستە بووە و دەولامتى عوسمانى سلّى لىّ دەكردەوە و دەترسا بەتەنيا ھيّرش بكاتە سەرى (قەفتان, ٢٠٠٦, ١٠\_١١). ئەم ميرە نەك تەنيا لەگەل عوسمانييەكان, بەلككو لەگەل ئيّرانييەكانيش لە ململانيّدا بوو, ئەمەش لە روانگەيەكى ئايينى و مەزھەبييەوە بوو ((واى دەبينين خيانەتكاران بەرانبەر دين و سووكايەتى بە مەزھەب دەكەن, لەم خالاموه واى بۆ دەچوو دوژمنايەتيكردن و شەر لەگەلكردنيان ئەركيّكى دينى سەرشانيەتى)) (نازم بەگ, دەچوو دوژمنايەتيكردن و شەر لەگەلكردنيان ئەركيّكى دينى سەرشانيەتى)) (نازم بەگ, دەپ رەشايەتيكردن و شەر لەگەللكردنيان ئەركيّكى دينى سەرشانيەتى)) (نازم بەگ, دەسەلاتى لە ماوەتەوە بۆ قەلاچوالان گواستەوە, لەبەر ئەوەى قەلاچوالان شويّنيّكى تا رادەيەك سەخت و دژوارى ھەبووە و دوژمن نەيتوانيوە بەئاسانى داگىرى بكات.

دواى فەرمانپوواييى سليّمان پاشا, چەندان ميرى ديكە دريّژەيان بە فەرمانپوواييى دەسەلاتى بابانييەكان داوە, ھەنديّكيان ميرى خاوەن دەسەلات و توانا بوون. جگە لە لايەنى سەربازى, خەريكى ئاوەدانكردنەوەى ميرنشينەكە و فراوانخوازى بوون, ھەروەھا ميرى بى توانا و لاوازيش ھاتوونەتە سەر دەسەلات, ئەمەش واى كردووە ميرنشينى بابان چەند ساليّك بكەويّـتە ژيّـر دەسـەلاتى پاسـتەوخۆى عوسـمانييەكان (مـحەمەد, ٢٠٢٢, ١٣٩). ھەرچـى قەلاچوالانى پايتەختە تازەكەى ميرنشينە، ئەوا پتر لە سەد سال مەنبەندى ميرنشينى بابان بووە, تا لە سالى ١٧٨٤ ئيبراھيم پاشـا شارى سليّمانى ئاوا كرد و كردى بە مەنەندى ميرنشين, قەلاچوالان پووخيّندرا و خەنك داروپەردووى خانووەكانيان بۆ ئاواكردنى خانووە نويْيەكان لە سليّمانى لە سليّمانى ھينا (يوسف, ٢٠٠٢, ٥٠).

قەڭلچوالان سەرەپاى گرنگى قەڭلكەى و بايەخى شوێنەكەى, بەڏلم ھەنىدێ كەموكورتى ھەبوو, چونكە لە شوێنێكى چەپەك و لاړى و دوور لە رېڭى ماتوچۆ بوو, وزەى پەرەسەندن و گەورەبوونى نەبوو, نزيك ئيران و لە ژير چەپۆكيدا بوو (بابان, ٢٠١٢, ٢٦\_٢١). ئەم ھۆكارانە واى لە يەكىنىك لە مىرەكانى بابان كرد بيىر لە دروستكردنى شارىكى نوى بكاتەوە بۆكردنى بە پايتەختى مىرنشىنەكە, لەبەر ئەوە ئيبراھىم پاشا, شارىكى نوى بكاتەوە بۆكردنى بە پايتەختى مىرنشىنەكە, لەبەر ئەوە ئيبراھىم پاشا, كە بنياتنەر و دروستكەرى شارى سايمانى بوو, سەردەمى مندائى لەبەر چەند ھۆيەكى راميارى لە بەغدا ژياوە, بۆيە ((لە شوينىكى (دواكەوتووى وەك قەڭلچوالانى ئەوساى لە چاو بەغىداى ئەو رۆۋەدا) ھەئى نەكىرد, لە راستىدا دەشيويست ناو و شۆرەتىك بۆ خۆى و بۆ بەمالەكەي وەدەست بەينىت ئەمانە بوون بە ھۆى ئەوەى بىرايم پاشا قەڭلچوالان بەجى بىدەمالەكەي وەدەست بەينىت ئەمانە بوون بە ھۆى ئەوەى بىرايم پاشا قەڭلچوالان بەجى سەيلىيىتى و بى ئەم ديو شاخى گۆيۋەدە ئە دامىنىيدا ئە نزيك دىزى (مەئكەندى)ى ئەوسادا ئە سەلىيىيەت و بى ئەم ديو شاخى گۆيۋەدە ئە دەمانە بوون بە ھۆى ئەرەى بىرايە يە يەر يە رەتى يەقىكى بەيلى بەرىيى

دواى ئەوە شار فراوان بووە و ((دانيشتووانى قەلاچوالان دوو ھەزار مـال زيـاتر دەبـوون, خۆ ئەگەر نەلێين گشتيان, دەلێين زۆربەيان قەلاچوانيان جى ھيٚشتووە و ئەوانيش دواى پاشا كەوتوون و ھاتوونەتە سليمانى, ھيچ گومـان لەوەشـدا نييە, كە لەملاولاشـەوە ھەر خەلكى



بـۆ هـاتووه)) (بابـان, ۲۰۱۲, ٤٢). بـهم جـۆره شـارهكه ئـاوهدان كـراوهتهوه و خـانوو و مـزگهوت و خانهقـا و بـازار و لـهشـكرگا و بـهنـدينخانه و بـازار و گهرمـاو ...ى تيّـدا دروسـت كـراوه. لـهوه بـهدواوه بـووهته ناوهندى زانست و فيّركردن و رۆشـنبيرى و ئـهدهب و سـۆفيزم و ميرهكانى بابـان تا رووخاندنى ميرنشينهكه تيّيدا فهرمانرهواييان كردووه.

تەوەرەى دووەم: ھۆيەكانى رووخاندنى مىرنشىنى بابان:

چەنـد هـۆيەك بـۆ رووخانـدنى ميرنشـينەكە ھەبـوون, ئەمەش بـۆ دوو لايەن دابەش دەبن:

أ\_ هۆكارە ناوخۆييەكان:

هەنديّڪ له هۆكارەكانى رووخاندنى ميرنشينى بابان پەيوەست بوو بە ناوخۆى ميرنشينەكە و ناكۆكيى نيّوان ميرەكان و بنەماللەى بابانەكان.

۲\_ناكۆكيى ناوخۆيى: ئەگەڭ ئەوەى مىرەكانى بابان, بەتايبەتىش مىرەكانى دوايىن بنەماڭە, ھەموويان ئە چوارچێوەى يەك خانەوادە بوون و خزم و كەسوكارى نزيكى يەكترى بوون, بەڭم ئەگەڭ ئەوەشدا ململانێى تونديان ئەگەڭ يەكتريدا ھەبوو بۆ دەسەڭات گرتنە دەست و بەشێك ئە مىرەكان سوپاى عوسمانى و ئيرانييان دەھێنايە سەر يەكترى و پيلانيان ئە دژى يەكترى دەگيرا بۆ ئەوەى فەرمانرەوايى و كورسيى دەسەڭات بۆ خۆيان بيٽت, بۆ نموونە ئەو كاتەى مەحموود پاشاى كورى عەبدولرەحمان پاشاى بابان خەريكى شەر بوو ئەگەڭ محەمەد پاشاى سۆران ((سليمان بەگى براى مەحموود پاشا، دەستى خۆى وەشاند و ھەندىتك ئە سوپاى كاكى ھەئگيرايەرە و ھات ئەسەر براكەى دانيشت)) (بابان, ٢٠١٢, ٨٣).

۳\_ بایهخنهدان به پێویست به لایهنی سهربازی: ههرچهنده لهگهڵ دروستکردنی شاری سلێمانی سهربازگه دروست کراوه, به لام زۆربهی میرهکان وه پێویست بایهخیان به بواری سهربازی نهداوه به مهبهستی بهرگریکردن له میرنشینهکه. تهنیا ((ئهحمهد پاشای بابان نهبێت که ئهویش له کۆتاییهکانی سهردهمی میرنشینهکه بووه و پێڕانهگهیشت و نهبێت که ئهویش له کۆتاییهکانی سهردهمی میرنشینهکه بووه و پێڕانهگهیشت و سوپایهکی تۆکمهی تهواو بهرههڵستی سوپای عوسمانی پێ بکات, که همرچهنده مهشق و زانستی نوێی جهنگی دروستی میری کردبوو)) (محهمهد, ۲۰۲۲, ۱۸۷).



ب\_هۆكارە دەرەكىيەكان:

جـگه له هۆكاره ناوخۆييەكانى ناو ميرنشينەكه هەنديّك هۆكارى دەرموەى ميرنشينەكە هەبوو, كە هۆكارى سەرەكى بوون بۆ رووخاندنى ميرنشينەكە و دەسەلاتيان. ١\_ پەياننامەى دووەمى ئەرزرۆم: ئەم پەياننامەيە لەنيّوان نويّنەرانى ھەردوو عوسمانى و ئيّرانى و بە چاوديّرى دەولامتە گەورەكانى: بەريتانيا و رووسيا ئيمزا كرا (ئەمين, ١٩٩٨, ١٩٩). ئەم پەياننامەيە لە ھەشت ماددە پيّكهاتبوو بە مەبەستى دياريكردنى سنوورى نيّوان ھەردوو دەولامتەكە و لە ماددەى دووەمى پەياننامەكەدا ھاتووە: ((دەولامتى ئيّران بەتوندى بەلين دەدا كە واز لە ھەموو خواستەكانى حۆى بەرانبەر شار و ويلايەتى سليّمانى بەيتنيّتا) (ئەمين, ١٩٩٨ كە واز لە ھەموو خواستەكانى حۆى بەرانبەر شار و ويلايەتى سايتمانى بەيتىتى) (ئەمين, ١٩٩٨

۲\_ سیاسهتی بهناوهندیکردنی دهسهلات: میرنشینه کوردییهکان لهنیّویشاندا میرنشینی بابان سهر به والیی بهغدا و دمولهتی عوسمانی بوو و لهسهر پاشای بابان پیّویست بوو له کاتی شهردا پالپشتی والیی بهغدا بیّت و ((سوپا بنیّریت بوّ یارمهتیدانی که داوای دهکرد, ساله و سالیش شتیّک خهرجی بوّ ئاستانه بروات)) (بابان, ۲۰۱۲, ۲۷). کهواته میرنشینهکان جوّریّک له سهربهخوّییان ههبوو, بهلام دوای ئهوهی دهولهتی عوسمانی پهیرهوی سیاسهتی بهناوهندیکردنی دهسهلاتی کرد و ئهمهش بووه هوّی کوّتاییهیّنان به میرنشینهکان.

۳\_ململانیی میرنشینی بابان له گه ل میرنشینه کوردییه کانی دیکه: له به ر نهوه ی قه له مرهوی میرنشینی بابان هاوسنوور بوو له گه ل میرنشینه کوردییه کانی دیکه به تایبه تی ((ململانی و شهری نیوان میرنشینی بابان له گه ل میرنشینی نه رده لان بووه هوی لاوازی زیاتری میرنشینه که)) (محهمه د, ۲۰۲۲, ۱۸۸). هه روه ها عه بدول ره حمان پاشا هیرشی کرده سه ر میرنشینی بادینان و ته فروتونای کرد, (خه سرمو, ۱۹۵۷, ۲۱).

ههموو ئهو هۆكارانه واى كرد ميرنشينهكه بهرمو بيّهيّزى بروات و واليى بهغدا هيّرش بكاته سهر ميرنشينهكه و لهو كاتهدا ئهحمهد پاشا راى كرد بۆ ئيّران و لهويّوه چوو بۆ ئهستهنبول و پاشان عهبدوللا پاشا كراوه به قائمقامى سليّمانى و دواى چوار سال بۆ بهغدا بانگ كراوه و بۆ ئهستهنبول نيّردراوه (قهفتان, ٢٠٠٩, ٢٤٤). به جۆره ميرنشينهكه له لايهن عوسـمانييهكانهوه رووخيّنـراوه و سـليّمانى كهوته ژيّـر دهسـهلاتى راسـتهوخۆى عوسمانييهكان و دواى عهبدوللا پاشا, دەسەلاتدارى تورك بوونهته فهرمانرمواى شارهكه.



بەشى دووەم:

كەسايەتىيە ديارەكان و رووداوە گرنگەكانى مىرژووى كورد جىگە ئەوەى ئە لايەن مىزژوونووسانەوە ئە دووتويى كتىبە مىزژووييەكان تۆمار كراون, بەلام بەشىنكى ئەو كەسايەتى و رووداوانە چوونەتە نىد ديوانى شىعر و دىرى شاعيران و بەيتى بەيتبىرژان و بوونەتە بابەتى چىرۆك و رۆمان و شانۆش. واتە ئەو كەسايەتى و رووداوانە بوونەتە كەرەستە و ناوەرۆكى دەقە ئەدەبىيەكانى مىللەتەكەمان و ئە رىكى ئەو دەقە ئەدەبىيانەوە بە بەشىنكى ئە مىزژووى نەتەوەكەمان ئاشنا دەبىن.

ئەدەبى كوردى لە كۆنەوە جىگە لە ئەركى ئىستاتىكى و چێژبەخشىن, كۆمەلىكك ئەركى دىكەشى بەجى ھىناوە يان كۆمەلىكك ئەركى دىكەى پى سپىردراوە, يەكىك لەو ئەركانەش تۆماركردنى رووداوەكانى مىرۋو و پيشاندانى كەسايەتىيە مىزووييەكانى كورد بووە, كە ئەمەش بووەتە تۆمارىك دەكرىت لەويوە سەيرى ئەو دەقە ئەدەبىيانە بكەين و ھەندىك لە رووداوەكانى لىوە ھەلىبەينجىنىن.

بارودۆخى مىرنشىنى بابان بووەتە كەرەستە و بابەتى زۆر ژانرى ئەدەبى كوردى, بە ئەدەبى فۆلكلۆر و مىللى و بەرزىشەوە. ھەندىكك ئە شاعىرانمان ئە رۆژگارى مىرنشىنەكە ژياون و رووداوەكانى ئەوى رۆژيان تىككەل بە ھەست و سۆز و خەيائى شاعىرانەى خۆيان كردووه و ئە دوو تويى ديوانەكانيان رەنگرېژيان كردووه و ھەندىكك ئەو شاعىر و نووسەرانە ئە دواى سەردەمى بابانەكان ھاتوون بەشىكك ئەو رووداو و كەسايەتىيانەى مىرنشىنەكەيان ئە شىعرەكانيان يادداشت كردووه, ئەوانە؛ حەمدى, قانع.ھتد.

له فۆلكلۆرى كورديدا: بەيتى كاكەمير و كاكەشيخ لە بەشيك لە ميرژووى بابانەكان دەدويت و سەبارەت بە ژانرى چيرۆك دەكريت ئاماژە بە چيرۆكى (دوانزە سوارە مەريوان) و (مەحموود ئاغاى شيوەكەڵ)ى پيرەميرد و (مامە يارە)ى جەمال بابان بدەين و لە شانۆنامەش شانۆنامەى (فەقى ئەحمەدى دارەشمانە)ى تەلغەت سامان نموونەيەكى بەرچاوە.

تەوەرەى يەكەم: رەنگدانەوەى بارودۆخى ميرنشينى لە ئەدەبى ميلليى كورديدا:

مەبەست لە ئەدەبى مىللى ((ئەو ئەدەبەيە, كە بە شێوەيەكى ئاسان ئامادە كراوە, لە تێگەيشتنى زۆرينەى خەڭكى نىزىكە, سەرزارى بێت, يان نووسراو, خاوەنەكەى رۆژگارەكەى ديارە, بە فۆرمى جۆراوجۆر گوزارشت لە پێويستىيەكانى كۆمەڭگە دەكات)) (عەبدوڭلا, ٢٠١٤, ٩٣) ئەدەبى خاوەنەكەى ديارە و شەقلى سەردەم و كاتى ھاتنە ئاراى دەقەكەى پێوە ديارە. واتە دەبێتە بەڭگەى رووداوەكانى سەردەمى خۆى لە رووى شوێنيشەوە كاريگەريى ناوچە و ديالێكتى ناوچەكەى پێوە دەبينرێت. زمانى نووسىنى ئەم فۆرمە ئەدەبىيە زمانێكى ئاسانە و زۆرينەى خەڭك تێى دەگەن, لەمەوە ئەدەبى بەرز جيا دەبێتەوە,



ميلليدا بەرچاو ناكەويّت. ئەگەڭ ئەوەشدا ئەدەبى ميللى بەشيّكى گرنگى ئەدەبى نەتەوە پيّكدەھيّنيّت و زۆر لايەنى ميّژوويى ئەو سەردەم و بارودۆخەى تيّدا ھاتووەتە ئـاراوە بۆمـان روون دەكاتەوە.

يەكێك لەو ژانرانەى ئەدەبى مىللى, كە گرنگىيەكى زۆرى ھەيە, بەيتە. ئەم ژانرە وەك ژانرێكى ھونەرێكى شىعرى خۆماڵىيە ((زمانى مىللىيە و رستەى ساكارە و زۆربەى خەڵك تێى دەگات, كێشى خۆماڵى (سيلاب)ە و قافيەى رەنگاورەنگە و لەسەر بنجى بەند (كۆپلە) دادەمەزرێت)) (خەزنەدار, ٢٠١٠, ١٩١). بە ھۆى ئەوەى زمانى دەربرينى سادەيە, بۆيە ((ھيى سەردەمى بەر لە سەرھەلدانى ئەدەبياتى ھونەرى بەرزە)) (عەبدولڵلا, ٢٠١٤, ١٩١).

به سەرنجدان و وردبوونەوە لەو بەيتەدا, چەند گۆشەيەكى سەردەمى فەرمانرەواييى عەبدولرەحمان پاشامان پيشان دەدات, كە بەردەشانى خۆى لەو سەردەمەدا ژياوە.

بەردەشانى لە سەرەتاى بەيتەكەدا جىگە لەوەى خۆى دەناسيّنيّت, لەگەڵ ئەوەشدا وەسفى پاشا دەكات:

ئەزم عەلى بەردەشانى لەنگم نەكەى لە زمانى بەيتى دەللىم بە رەوانى مەدحى پاشاى كوردستانى (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٢٢\_٢٢٣)

ئەم وەسفەى بەردەشانى بۆ عەبدولرەحمان پاشا كردوويەتى لەوەوە ھاتووە ((ئەم ميرە بەھێزترين و ئازاترين ميرى بابان بوو)) (بابان, ٢٠١٢, ٧٣). ھەروەھا ئەم ميرە ھەردەم ويستى فراوانخوازى ھەبووە و ھەولى داوە زۆرترين رووبەر بخاتە ژێر قەلاممرەوەكەيەوە. بەردەشانى زياتر مەبەستەكەى روون دەكاتەوە و ئەو پاشايەمان پێدەناسێنێت:

> مەردە عەبدولرەحمان پاشا پاشاى بەبان, جيھانگيرى



رەنگ رۆستەمى, زاڭى پىرى

لەنيۆان ميران, پاشا ميرى (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٢٣)

خاوهنی بهیت عهبدولره حمان پاشا له ئازایه تیدا به روّمی زال دهیچویّنیّت, ((ئهم پاشا گهوره یه له ههره پاشا گهوره کانی میرنشینی بابان دهژمیّردریّت, که ناوی به زرنگی و نیشتمانپهروه ری دهرکردووه)) (خهسره و, ۱۹۵۸, ۲۱) و ئهم میره له سالی ((۱۷۸۹ پله ی میری میرانی پی به خشرا)) (بابان, ۲۰۱۲, ۷۱), بوّیه بهرده شانی به و چه شنه دهریده خات که له ناو میره کان دیاره.

بەردەشانى خۆى وەك ئامۆژگاريكەريّكى پاشا دەردەخات, كە پاشا لە بەغدا ياخى بېيّت, چونكە واليى بەغدا چوار سال پاشاى لە بەغدا ھيّشتبووەوە, بۆيە بەردەشانى پيّى دەليّت گوێ له راويّژى ئەو بگريّت:

> تهحا به را و تهگبیری رانابویّرم به فهقیری ناکهم خزمهتی ومزیری

نانی دهستینم به شیری (بهردهشانی, ۲۰۰۶, ۲۲۳)

ئەمە جــۆرە ھانــدانێكە بــۆ ئەوەى پاشــا لە بەغــدا دوور بكەوێــتەوە و زيــاتر سەربەخۆييى بپارێزێت و گرنگيى بە ميرنشينەكەى بدات. لەو سەروبەندە و لە ساڵى ١٨٠٤ لەسەر داواى واليى بەغدا, عەبدولرەحمان پاشا بە سوپاكەيەوە رووى كردووەتە بەسرە و زوبێر بۆ بەرەنگاربوونەوە جـوولانەوەى وەھابىيەكان, ھەرچەنـدە زۆربەى سـوپاكە لە گەرمـا و تێنوێتىيەدا خنكان, بەلام بەسەركەوتوويى بۆ سلێمانى گەرايەوە و نەچووە لاى والى (بابان, ٢٠١٢, ٢٠١٢).

بەردەشـانى ئەم ھەڭوێسـتەى پاشـا بەرز دەنرخێنێـت و بە جۆرێـڪ لە يـاخيبوون و سەربەخۆخوازى دادەنێت:

> ياغى دەبم ئينشائەڭلا تەوەكول و تەعالەڭلا ئاڧەرين و بارەكەڭلا

هەي كورە بەبەينە ھەڵلا (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٢٣)

لهو كاتهى عەبدولرەحمان پاشا و سەلىم بەگى براى بۆ حىللە نێردراون و لەوێ دەست بەسـەر كرابـوون, مـحەمەد پاشـا فەرمـانرەواييى كـۆيە و ھەريـرى پـێ درابـوو. عەبدولرەحمان پاشا ئەمەى پێ ناخۆش بوو, بۆيە لە ھەلێك دەگەرا تا لەوى ببات, ئەوە بوو والى داوا لە عەبدولرەحمان دەكات لە كەركووك ئامادە بێت, ئەويش ((بە ھێزەكانييەوە لە مەنـزلاگەى بەت (بەط)ى نزيكى خورمـاتوو, كە باريـان لـێ خست, ھێرشـى بـردە سـەر



محهمهد پاشای ناوبراو و تاقمهکهی, محهمهد پاشای لهگهڵ گهوره پیاویدا کوشت)) (نازم بهگ, ۲۰۱۲, ۲۰٤\_۲۰۰). بهردهشانی بهو جۆره ئهو رووداوه دهگێرێتهوه:

بهبه هاتن به لمێشت غیرهتیان دهبهست له پشت حهمهد بهگی کۆییان گوشت دهستی له بهغدایه شووشت کوشتنی به چ قهرار بوو پاشای بهبان سهردار (بهردهشانی, ۲۰۰۲, ۲۲٤)

لهم شهرمدا محهمهد پاشای کۆيه نهک ههر خۆی و پياوهکانی لهناو چوون, بهڵکو ((هێزهکهشی زۆر بهخراپی تێکشکاند ... ههموو کهلوپهلێکی سهفهر و چهک و چۆڵێکی جهنگی لێ برا (نازم بهگ, ۲۰۱۲, ۲۰۱۵). بهردهشانی بهم چهشنه رووداوهکه دهخاته روو:

كۆيى گيران كى ھەلات لەوان كۆيى دە بەدبەخت خەلاس ناكەن روحى سەخت ئەسپ و ئيستر رەشمە رەخت كەلەپوور و مالى نەغد

ومرگیران نهخت به نهخت (بهردهشانی, ۲۰۰٦, ۲۲۰) ئهم رووداوه بووه هۆی ئهوهی والیی بهغدا سوپا بنیّریّته سهر عهبدولرهحمان پاشا, بۆیه ((ئمویش خوّی بۆ ئاماده کرد له دەربهندی بازیاندا, ههرواش بوو, چهند رۆژیّکی نهبرد سوپای عهلی پاشا هات و خالید بهگی برای برایم پاشا و ئامۆزای ئهورهحمان پاشا خوّی لهگهلیاندا, لهویّشدا شهریّکی گهرم ههلّگیرسا, ئهورهحمان پاشا بۆ ئهوهی زیاتر خهلّک نهدا به کوشت و ولات ویّران نهبیّن بهرمو سلیّمانی گهرایموه و لمویّوه بوّ سنه و میرنشینی بابان بهم جوّره درایه دهست خالید پاشا)) (بابان, ۲۰۱۲, ۱۷۶). بهم جوّره بهردهشانی لهسهر زاری والیی بهغدا باسی دهسهلات گرتنه دهستی خالید پاشا دهکات:

يا خوداى ئەوەل و ئاخيرەتى خاليد پاشان بۆ بخەلەتى دايدەنيّين بە حاكمى دەوللەتى ئەو ليّى دەبينى فرسەتى (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٢٧) بەردەشانى باسى ئەو كوشتارە زۆرە دەكات, كە سوپاى واليى بەغدا و خاليد خستيانە ناو خەلكەوە:

وا نابێ فێڵی وەزيران



چەند كەسى كوشتن بە شيران شيران نەيكردن قوتار

پياوى كۆم و پير و خوار (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٣١)

ئەم شـــەپ و كوشــتارە زۆرە ئە تـــۆلەى ئەو شكســتە گەورەيە بــوو, كە ســوپاى عەبـدولپەحمان پاشـا تووشـى سـوپاى واليـى كـردووە ئە پـردىخ, بـۆيە بەردەشـانى ئە باسـى ئەو شەپەدا و زيانى دوژمن دەللىّت:

> لٽي به قړ چوو ههزار کهس ههزار کهس لٽي بوو به قړ له زێيهي دابوو بي بړ

نقومبوون وهڪ ڪدووي خپ (بهردهشاني, ۲۰۰٦, ۲۲۹)

شكستی عوسمانییهكان به جۆریّك عهبدولر محمان پاشا ((بهشیّكی گهورهی لیّ لهناوبردن و ئهوانهی دیكهش پهرش و بلّاو بوونهوه و هه لاتن. زۆریهی هه لاتووهكانیش كه خوّیان به ئاوی زیّ دا ژیّر ئاو کهوتن)) (نازم بهگ, ۲۰۱۲, ۲۰۸).

ئەنجـامى ئەو شكسـتە ھێرشـى عوسـمانييەكانى بە ھاوكـارى خاليـد پاشـا بـۆ عەبدولرەحمان پاشا لى ھاتە كايەوە:

لهشکر دمشکا خوار و ژوور بهجێی هێشتن کهلهپوور ئینتیقامی پردی سوور ئینتیقامی شا و میران (بهردهشانی, ۲۰۰٦, ۲۳۱)

دواى ئەو شكستە, عەبدولرەحمان گەيشتە سنە و گوزەرانى دابين كرا زياتر لە جارىك نىردراو رەوانەى لاى عەلى پاشا كرا, تكاكارى بوون پلەوپايە و فەرمانرەوايى بۆ عەبدولرەحمان پاشا بگىرىتەوە, بەلام عەلى پاشا رەت كردەوە. بەردەشانى لەسەر زارى فەرمانرەواى ئەوساى ئىران دەلىت:

پياوى دەنێرمە رەجايە خزمەت وەزيرى بەغدايە پياوى ھاتووە بە موتلەق گەييە كن شاى دەقاودەق شام‹ بۆت بكەم قسەى ھەق وەزير وەكو بەردى رەق (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٣٣)

بەردەشانى جـگە لە باسى عەبدولرەحمان باسى سەليم بەگى برايشى دەكات, كە لەو رۆژگارە رۆلى ھەبووە:



ئەى ھاوار ميرمان ئەنگوات

پاشا سەرت سەلامەت (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ٢٣٩)

بەردەشانى لە رٽكەى بەيتى ئەورەحمان پاشاى بابان ھەنىدىك گۆشەى ژيانى عەبدولرەحمان پاشا و سەردەمەكەى و بارودۆخى مىرنىشنەكەيمان پىشان دەدات, ھەرچەند زياتر جەختى لەسەر عەبدولرەحمان پاشا كردووە, ھەر ئەمە واى كردووە لە بەيتىكى دىكەشدا بە ناوى (راوێ پاشاى) باسى چوونە راوى عەبدولرەحمان پاشا دەكات و لە دوورەوە شىنە شاھۆى ديوە:

رەحمان پاشا خۆى سەرراوه له دوورمومى دمدين شاوم (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ١٢٠) بەردەشانى باسى خانەدانى و سورچاكى پاشا دەكات: هات بەيداغ و تەپل و بازى پينجسەد سوارى دەكارسازى كى مەردە بە خۆى دەنازى پاشا پيى دەكات رمبازى (بەردەشانى, ٢٠٠٦, ١١٧)

ئەم بەيـتەش ھەنـدێڪ لايەنـى ديـكەى ژيـانى عەبـدولرەحمان پاشـاى لە ئـاوێنەى ئەدەبى كوردى بۆ خستينە پێش چاو و كەمێڪ ئەو كەسايەتىيەى پێ ئاشنا كردين.

تەوەرەى دووەم: رەنگدانەوەى بارودۆخى بابان لە شيعرى بەرزى كورديدا:

شاعيرانى كورد ئەوەندەى بۆيان لوابنت لە دووتوننى ديوان و لە چوارچنوەى دەقە شيعرەكانياندا باسى سەردەمەكەى خۆيان كردووە. ئەگەر شيعرى كوردى لە سى سەدەى رابردوو بە نموونە وەربگرين, دەبينين زۆر رووداوى مىنژووييى ئەو رۆژگارانەى بۆ تۆمار كردووين, بە جۆرىك ((ئەگەر برپار بىت پشت بە سەرچاوەيەكى بەھىزى مىنژووى كۆنمان ببەستىن, دەبنت شيعرى كلاسيكى بخەينە بەراييەوە, لەنندو ھەر ديوانىنكدا مىنژووى كۆمەلايەتى و سياسى و ئەدەبى كەموزۆر بەرچاو دەكەويت)) (عەبدوللار, ٢٠٢٢, ٦). ئەبەر ئەوە ديوانى شاعيرانمان دەتوانن رۆليان ئە روونكىردىدەوى روداوە مىن ئوروى



بەشىٽىك ئەو شاعىرانە ئەناو رووداوەكان يان ئە نزىكەوە ئاگادارىى ئەو رووداوانە بوون و ھاوسەردەميان بوونە و نەيانتوانيوە ئە ئاستياندا بى ھەٽويّست بىن, بۆيە ھەستى خۆيان بە شىعر دەربريوه, بەلام ئەوەى باسيان كردووە گێرانەوەيەكى رووتى مێـژوو نيـيە, بەئكو شيعرەكانيان بە رەنگى رووداوەكانى ئەو رۆژگارە رەنگريّژ كردووە.

بارودۆخى سەردەمى مىرنشىنى بابان بووەتە ھەويّنى چەندان پارچە شىعرى شاعىرانى ئەو قۆناغەى ئەدەبى كوردى و زۆر ويّنەى ئەو پۆژگارەمان پىشان دەدەن. مىرەكانى بابان لە پال ئەو ھەمـوو ناكۆكى و ململانىّى ناوخۆيى و ئەو ھەمـوو شـەپانەى لەگەل سـوپاى عوسمانى و ئىرانىدا كردوويانە, بەلام بەپىّى تواناى خۆيان و بارودۆخى ئەو سەردەمە ((ھەر مىرىّكى بابان ھاتبىّت خزمەتى مامۆستا و پياوى ئايىنى و زانايانى لە پىش ھەموو شتىكەرە داناوە)) (بابان, ٢٠١٢, ٢٠٥). بى ئەم مەبەستەش مىزگەوت و حوجرەيان كردووه و مووچە و بژيويان بىز مەلا و مامۆستا و فەقىيەكان دابىين كردووه و تەنايان لە داناوە)) (بابان, ٢٠١٢, ٢٠٥). بى ئەم مەبەستەش مىزگەوت و حوجرەيان كردووه و مووچە و بۇيويان بىز مەلا و مامۆستا و فەقىيەكان دابىين كردووه و تەنادەت مامۆستايان لە مىرانى بابان ئەم پەرشتەيان پىادە و پەيـپەرە كىدووە, جا بە ھەر شىتوەيەك بووبىت، چۆن مىرانى بابان ئەم پەرشتەيان پىادە و پەيـپەرە كىردووە, جا بە ھەر شىتوەيەك بووبىت، چۆن بۆيان گونجابىت، بوه شىتوەيەكى گىتتى پۆژ بە پۆژ پەرەيان بەم پەرەشە داوە)) (سەيد قادر, مىرانى بابان ئەم رەرشەيەكى گەستى پۆر مەمەردەم بورەتە بەرەيان بەم پەرەيەك بووبىت، چۆن

ئەم رەفتار و رەوشتەى بابانييەكان واى كردووە شاعيرانى ئەو سەردەمە ئەو نەريتە بەرز بنـرخيّنن و ستايشـى ميرەكـان بـكەن, بۆيە حـاجى قـادر (١٨١٦\_١٨٩٧) ستايشـى ميـرى ميرنشينەكانى كوردستان دەكات:

| هەر لە بۆتانە <i>و</i> ە ھەتا بابان | حاکم و میرهکانی کوردستان       |
|-------------------------------------|--------------------------------|
| سەييدى قەوم و شێخى ميللەت بوون      | يەك بە يەك حافيزى شەريعەت بوون |

(حاجی قادر, ۱۷۰۷, ۱۸۱)

شيّخ رِمزا (١٩٦٠\_١٨٣٠) له ستايشی ميرانی باباندا دهلّيّت: سائيل به غينا نائيل ئهكا بهخششی كهمتان ئالی بهبه ياخوا نهرزی دهستی كهرهمتان

(شيخ رمزا, ۲۰۱۰, ۸۲)

دلسٚفزی و پهروشیی میرانی بابان بو زانایان و بایهخدانیان به زانست و فیّربوون وای *کردووه خویّندهوار و زانسـتخواز له میرنشـینهکهدا زوّر بـن, لهبهر ئهوه نـالی له وهسـفی* یایتهختی میرشینهکهدا دهلّیت:

> ئەھلێڪی وای ھەيە ھەموو ئەھلی دانشن ھەم نازيمی عوقوودن و ھەم نازيری ئوموور (نالی, ۱۳۸۹, ۱۹۳)



ئەم بايەخـدانانەى مىرەكان بووەتە ھۆكارنىك شاعىران تىنكەل پرووداوەكانى پۆژگارى خۆيان بىن و ئەمەش لە شىعرەكانيان پەنگى داوەتەوە, چونكە ھەنـدىك شاعيرانى سەردەمى بابان بەتايبەتى سالم و كوردى, كە ئامۆزاى يەكدين و پرووداوەكانى مىرنشـينەكە كاريگەريى پاسـتەوخۆى بەسـەريانەوە ھەبـوو, چونكە بنەماللەكەيان ((دەسترۆيشتوو بوون و ھەمىشە لە دەسەلات و لە بابانەكانەوە نزيك بوون)) (دەشتى, ٢٠٢١, ١٣). نەك ھەر ھىندە, بەلكو كوردى سەرۆكىكى بەپرىوەبەر و بەرپرسيارى دەسەلاتى بابان بووە لە قىزلامە، بەركەق سالمى ئامۆزاى كەردىش بە وەھا كارىرە)

كەواتە شاعيران ئەو رۆژگارە ئاويتەى رووداوەكانى نيشتمانەكەيان بووبـوون و بە شيعر زۆر لايەنى ئەو سەردەمەيان بۆ دەرخستووين.

١\_ عەبدولرەحمان پاشاى بابان: ئەم مىرەى بابان مىرىكى سەركەوتوو و سەربەخۆخواز بووە, بۆيە ((داواى ئە بابى عائىى ئەستەنبول كرد ئە جياتى بەغدا راستەوخۆ باج بە ئەستەنبول بردات)) (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٧٠) ئەمە واتە ئە ژىر فەرمانى وائىى بەغدا نەبىت, ئەبەر ئەوە ئەم ويستە سەربەخۆخوازييە واى كردووه ((گىنچەلى زۆرى پى بكەن و شەر و رووداوى زۆر سەخت ويسته سەربەخۆخوازييە واى كردووه ((گىنچەلى زۆرى پى بكەن و شەر و رووداوى زۆر سەخت ويسته سەربەخۆخوازييە واى كردووه (رگىنچەلى نەربىتە بەغدا نەبىت. ئەبەر ئەوە ئەم ويستە سەربەخۆخوازييە واى كردووه ((گىنچەلى زۆرى پى بكەن و شەر و رووداوى زۆر سەخت ويستە سەربەخۆخوازييە واى كردووه ((گىنچەلى زۆرى پى بكەن و شەر و رووداوى زۆر سەخت و خويناوى ئە ناوچەى بابان روو بدات)) (مەمە باقى, ٢٠٠٢, ٢٠٢). ئىھاتوويى عەبدولرەحمان و خويناوى ئە ناوچەى بابان روو بدات)) (مەمە باقى, ٢٠٠٢, ٢٠٢). ئىھاتوويى ئە درەوشاوەترىن پاشا واى كردووە ئەن رەرە بابان روو بدات)) (مەمە باقى بابان بە يەكىز كەردوە ئەن و شەردەن بابان بە يەكىز بابان بە يەكىز يەرە بەرەن بەردەمەكانى بابان دابنريت.

والیی بهغدا ئهم میرهی له سالی ۱۷۹۷ بانگ کرد بۆ بهغدا و چوار سال لهوی هیّشـتییهوه و لهویّـوه نـاردیه حـیلله و دهستبهسـهری کـرد (بابـان, ۲۰۱۲, ۷٤). ئهو کـاتهی عهبدولرهحمان پاشا له حیلله بوو, رهنجووری (۱۷۳٤\_۱۸۰۱) ئهم رووداوهی تۆمار کردووه:

> شەھزادى جە نەسل بەگزادەى بابان جە نەوەى ئۆجاغ ماليك ريقابان والى ويلايەت گشت كوردستانەن ئيسم شەريفش عەبدورەحمانەن ستارەى بەختش قيران نەحسەن

جه حیلهی دنیا نه حیلله حهبسهن (ڕەنجووری, ۱۹۸۳, ۲۰۲)

شاعير باس له مەزنيى پاشا دەكات بە نەوەى بەگزادەى بابان و واليى كوردستان ناوى دەھيّنيّت, لەبەر ئەوەى ھەمىشە ھەولّى داوە مىرنشىنەكەى سەربەخۆ و بەرفراوان بيّت, بۆيە ((دەسەلات فراوانى سنوورى مىرنشىنەكەى لە رۆژگارى ئەودا تا رادەيەك لەوە دەچوو كە پاشاى ھەموو كوردستان بيّت)) (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٧٠). شاعير ئەم پاشايە بە بيّبەخت دادەنيّت, چونكە لە حيللە دەستبەسەر كراوە.



كاتيّك سولتان مەحموودى دووەم بووە دەسەلاتدارى عوسمانى فەرمانى لابردنى سليّمان پاشاى واليى بەغدا درا, بەلام ((سليّمان پاشا ياخى بوو لە توركەكان و بۆ دامركاندنەوەى ئەمەش بابى عالى فەرمانى دا بە ئەورەحمان پاشا ئەويش بە لەشكريّكەوە چووە سەرى و بەغداى داگير كرد)) (خەسرمو, ١٩٥٧, ٢٧). پاشا بەغداى لە ياخيبوون پاراست و شارەكە كەوتەوە ژيّر فەرمانرەوايى ئەو سەردەمەى عوسمانييەكان. لە پاداشتى ئەم كارە عەبدولرەحمان پاشا فەرمان دەرچوو ببيّته واليى بەغدا, بەلام ناوبراو ئەم فەرمانەى رەت كردەوە و ((پاشايەتيى نيشتمان و ميرنشينى خۆى نەگۆرىيەوە بە واليّتى بەغدا)) (خەسرمو, ١٩٥٩, ٢٧). شيّخ رەزا ئەم سەركەوتن و رەتكردنەوەى واليّتييەى لە ديّرە شيعريّكدا خسووەته روو:

به زەربى حەملەيى بەغدايى تەسخىر كرد و تېي ھەڭدا

سولهيمانى زەمان راستت ئەوى باوكى سولەيمان بوو (شيّخ رەزا, ٢٠١٠, ٩٥)

شاعير ئەوەمان پێ دەڵێت پاشا بە ئاسانى بەغداى خسووەتە ژێر دەستى خۆيەوە و تووړى ھەڵداوە و نەيويستووە, بۆيە باوكى سولەيمان, كە مەبەست عەبدولرەحمان پاشايە, بەراستى لە ھێز و سەخاوەتدا وەك سلێمانى پێغەمبەرى سەردەمى خۆيەتى.

رۆژگارى ئەم مىرە بە يەكىك ئە سەردەمە لاوازەكانى فەرمانرەوايى بابان دادەنرىكت, ئەمەش ئەبەر ئەو شەر و ناكۆكى و ململانىك يە زۆرەى ئە ناوموە و دەرموەى مىرنشىنەكە ھەبوو, كە مىرنشىنەكەى بەتەواوى لاواز كردبوو و واى كردبوو ((مىر مەحمود نەيدەتوانى مىرنشىنەكەى ئە دەستتىزەردانى ھەر يەكىك ئە والىى بەغدا و كاربەدەستانى ئىرانىي قاجارى بپارىزىت)) (محەمەد, ٢٠٢٢, ١٧٥). ئاكامى ئەم دەستتىزەردانە بووە ھۆى مەحمود پاشا چەند جارىك ئە پاشايەتى لا بېرىت.

له ديـوانی مسـتهفا بهگی کورديـدا (۱۷۸۲\_۱۸۰۹) له ژێـر ناونيشـانی شـيعرێکدا نووسراوه: کارهساتی رووخاندنی مهحموود پاشای بابان, ئهم شيعره باسی يهکێک لهو جارانه کردووه, که مهحموود پاشا له فهرمانرموايی دوور خراوهتهوه.

خەبەريكم بدەنى ئەھلى خەبەر حەشرە مەگەر



ئەم عەلاماتە كەوا دێنە ئەبەمەددى نەظەر

(کوردی, ۲۰۱۰, ۱۳۶)

نيوه ديّـرى سـيّيهم ئهگهر به رينووسـى كۆن بنووسـريّت و بهپيّـى حيسـابى پيتـى ئهبـجهدى دەكـاته ســالّى ١٣٣٩ى كــۆچى ئەمەش بەرانــبەر لەگەڵ ١٨٢٤ى زايينــى, كه كارەساتەكە له سليّمانى قەوماوه (مسـتەفا, ٢٠١٠, ١٤١). ئەم كارەسـاتە بەو جۆره رووى داوه, كه داود پاشاى واليى بەغدا ((لەو سالّەدا (١٨٢٤) محەمەد پاشاى كورى خاليد پاشاى برازاى به هيّزيّكەوه نارده سەرى, مەحموود پاشا توانى بەرگرى و شەرى نەمابوو, ولاتەكەى ويّران بـوو, ناچـار رووى كـرده لاى قــزلّجه. (بابـان, ٢٠١٢, ٢٠١٢) بەم پيّـيه مەحمـوود پاشـا له ميرنشينەكە دوور خراوەتەوه و كوردى ئاواتەخواز بووه بگەريّتەوه:

> دائيما دەستى دوعا بەندم و شايەد زوو زوو (شا)ى سەفەركەرديى من بێتەوە بێ عيجز و ضەرەر

(کوردی, ۲۰۱۰, ۱۳۶)

يهكێے له سـيما ديارهڪانى رۆڙگارى فەرمـانرمواييى مەحمـوود پاشـا شـەر و ململانێى بـوو لهگەڵ عەبـدوڵڵا پاشـاى مـامى, بە جۆرێڪ چەنـدان جـار سـوپاى بێگانەيـان هێناوەتە سەر يەكترى, بۆيە ئەمە وا لە كوردى دەكات بڵێت:

> ئەھلى تەقوا ئێرە بۆ گەردش, ئەگەر بوونە ھەوێن زەڕپەرست ئەملان و شيعرى گێرەشێوێنيش ئەوێن جووتەزا, مام و برازا شير ئە يەكدى ساو دەدەن جارى دەربارى ئەمان و و گا ئەوى بارى ئەمێن

(کوردی, ۲۰۱۰, ٤۲۷)

ئەمە دەرخەرى ئەو ھەمـوو نــاكۆكى و ناتەبـاييە زۆرەى نێـوان مەحمـوود پاشــا و عەبـدوڵلا پاشـايە, كە ھەريەكەيـان جارێـك عوسـمانييەكان و جارێـك ئێرانييەكانيـان هێناوەتە سـەر يەكتـرى و ئەسـەر ئەمە رەخـنەى ئـێ گرتـوون. ئەمە سـەرەراى ئەوەى مەحمـوود



پاشا (خوّی و عهبدولَلًا پاشای مامی و عوسمان و سلیّمانی برای, چووبوونه لای خواناسی گهوره (شییّخ خالیدی سلیّمانی) و ههرسیّکیان سویّندیان خواردبوو, که لایهنگر و پشتیوانی مهحموود پاشا بن)) (ریچ, ۲۰۱۲, ۱۵۲), بهلام لهگهل ئهوهشدا عهبدولَلًا پاشا ههر دهستبهرداری پیلانگیّران دژی مهحموود پاشا نهبووه, ئهمهش بهتهواوی بووبووه هوّی لاوازکردنی میرنشینه و زیان گهیاندن به دانیشتووانه کهی

۳\_ هاتنه سهر تهختی ئهحمهد پاشا: دوای مردنی سلیمان پاشا, ئهحمهد پاشای کوری فهرمانرهواییی میرنشین وهرده گریت. ئهم میره که سیکی وریا و ئازا و داد پهروهر بووه. نالی (۱۸۰۰\_۱۸۷۷) له شیعریکدا باسی کۆچی دوایی سلیمان پاشا و دهسه لاتگرتنه دهستی ئهجمهد پاشا ده کات:

> تا سولەيمانان نەبوونە سەدرى تەختى ئاخيرەت ئەحمەدى موختارى ئێمە شاھى تەخت ئارا نەبوو

(نالی, ۱۳۸۹, ۳۸۲)

ئەمەش ئەوە دەگەيەنىت ھەتا سلىمان پاشا ئەو دونيادا نەبووە جىنشىنى تەختى پاشايى, ئەوا ئەم دونيادا ئەحمەد پاشا تەختى پاشا بۆ ئامادە نەكرا.

چەنىد ساڭىكى كەمى سەردەمى فەرمانرەواييى سايمان پاشا دەشىت بە ھۆى ((مەرگى بەرودواى فەتىح عەلى شا و عەباس ميىزا كورى تا رادەيەك و بۆ ماوەيەكى كورتى چەنىد ساڭە, دەستتيوەردانى ئىرانى لە كاروبارى ناوخۆى مىرنشىنى بابان كەمتر كردبىتەوە, بەو بۆنەيەشەوە شەر و دوژمنايەتيى ئەندامانى بنەماڭەى بابانىش خاو بووبىتەوە)) (حەمە باقى, ٢٠٠٢, ١١٩) ئەمە بووەتە ھۆكارىك دادپەروەريى سليمان پاشا دەربكەويت و (نائى)ىش دەڭىت:

قيسسه بێ پهرده و كينايهت خۆشه, شاهى من كهوا عاديلێ بوو قهت عهديلى ئهو له دنيادا نهبوو (نالى, ١٣٨٩, ٣٨٣) شاعير ساڵى مردنى سلێمان پاشا و گرتنه دەستى دەسەلات له لايەن كورەكەيەوە له دێرێكدا تۆمار دەكات:

> شاهى من جەم جا ((ناليا)) (تاريخ جم) تەئريخيە دا نەڭيْن لەم عەسرەدا ئەسكەندەرى جەم جا نەبوو

(نالی , ۱۳۸۹, ۳۸۵)

به ڪۆكردنەوەى ئەو ژمارانەى بەرانبەر ھەر پيتێكى گرێى (تاريخ جم) دانـراون دەكـاتە سـاٽى ١٢٥٤ى كـۆچى, ئەمەش بەرانـبەر سـاٽى ١٨٣٨ى زاينيـيە, كە سـاٽى مردنـى سلێمان پاشا و چوونە سەر تەختى ئەحمەد پاشايە.



٤\_ سوپای بابان له سهردهمی ئهحمهد پاشا: دوای ئهوهی ئهحمهد پاشا دهستبهکار دهبیّت زیاتر بایهخی به ریّکخستن و چهسپاندنی کاروباری میرنشینهکهی و بهرقهراربوونی ئاسایش داوه, لهبهر ئهوه ((لهسهر شیّوهی نوی ٤ تیپی ههزار کهسی پیّکهیّناوه و پلهی سوپایی دیاری کردوون)) (حهمه باقی, ۲۰۰۲, ۱۲۰۰). ئهم شیّوازه له دامهزراندنی سوپا و دروستکردنی سهریازگه و راهیّنانی سهریاز لهوهو پیّش بهو جوّره نهبووه, چونکه ئهحمهد پاشای بابان له سهرچنار سهربازگهی دروست کردبوو و له فهرهنساوه پسپوّری بوّ ریکخستنی سوپاکهی و مهشقپیّکردنیان هیّناوه و لهگهنیشیدا چهکی نویّی بوّ دابین کردبوون (بابان, ۲۰۱۲, ۲۲).

ئەم تاقمە مومتازە كەوا خاسسەيى شاھن

ئاشووبي دلّي مهملهكهت و قەلبي سوپاهن (نالي, ١٣٨٩, ٣٥٠)

شاعير باسى ئەو كەسانە دەكات, كە ئەنێو سوپادان و دەربارى ئەحمەد پاشان, ئەو كەسانە ھەڵبژێردراون, بۆيە بوونەتە ھۆى دەنگوباس و ھەرا ئەنێو مەملەكەت و بوونەتە كەسانى خۆشەويستىى نێو سوپا.

سەف سەف كە دەوەستن بە نەزەر خەتتى شوعاعن حەلـقە كە دەبەسـتن وەكـوو خەرمـانەيى مـاھن (نـالى, ١٣٨٩, ٣٥١)

شيّومی رِيْڪوپيٽڪی ئەم سوپايه ئە رمومستانيان دمردمڪمويّت, كە شاعير وا ويّنای دمڪات له ڪاتی راومستاندا ومڪ هيّلّی رووناکی رِيّڪ و راستن و لاری و خوارييان تيّدا نييه, كه به ئەئقەش دمومستن ومڪ خەرمانەی دموری مانگ وان. کورديی شاعير باسی لايەنيّکی ديکەی ئەو سوپايە دمکات و دەليّت:

به (حاضر باش)ى فەوجى غوصصەى ناڭەم

وەكو زىلەى ئەوەڭ شەيپوورە ئەمشەو (كوردى, ٢٠١٠, ٤٩٦)

(حاضر باش) فەرمانێكى سەربازييە و گرێى (فەوجى غوصصه) زياتر ئەوەى روون كردووەتەوە, ئەمەش ئەوە دەگەيەنێت سوپاى بابان ئەم فەرمانەى عوسمانى تێدا بەكارھێناوە (مستەفا, ٢٠١٠, ٩٥)

شيّخ روزا لهبارهى ئەو سوپايەى بابانەوە دەٽيّت:

لەبەر تابوورى عەسكەر رۆن نەبوو بۆ مەجلىسى پاشا سەداى مۆزىقە و نەققارە تا ئەيوانى كەيوان بوو

(شيخ روزا, ۲۰۱۰, ۹۵)

شاعیر باسی کۆمهڵێے چەمکی وەک (تابوور, عەسےەر, مۆزیقە, نەققارە) دەکات, که پیکوپێکی سوپاکه دەردەخات و واته مارشی سەربازی ھەبووہ و ئامێره



مۆسـيقاييەكانى تێدا بەكارهـاتووە ئەمەش ((بەڵـگەى بـوونى سـوپا و لەشـكرى رەسـمى و خـاوەن سيسـتەمى سـەربازى بـووه)) (صـالح, ٢٠١٩, ١٤٠\_١٤١) كەواتە ئەو سـوپايەى ئەحـمەد پاشا ئەو كات پێكيەێنابوو, تايبەتمەندىيەكانى سوپايەكى سەردەمىيانەى تێدا بووە.

که عهبدوللّلا پاشا لهشکری والیی سنهی شر کرد رمزا ئهو وهخته عومری پینج و شهش تیفلّی دهبستان بوو

(شيخ ړوزا, ۲۰۱۰, ۹۵)

شيّخ رمزا له ســاٽی (١٨٣٦ يــان ١٨٣٧) له دايـڪَ بــووه, بـمو پيّـيه ئـمو ســمرڪموتنـمی عهبدوٽلا پاشا سـاٽی ١٨٤٢ يان ١٨٤٣ بووه.

۲. رووخاندنی میرنشین: كۆتاییهینان به دەسەلاتی بابان له ئەنجامی كۆمەللىك هۆكاری ناوخۆیی و دەرەكییەوه بوو, دەكریت بلیین پەیاننامەی دووەمی ئەرزرۆم له ۱۸٤۷ یەكیک بوو له هۆكاره كاریگەرەكان بۆ رووخاندنی میرنشینەكە, لەبەر ئەوەی ئەم پەیماننامەیه ((بناغەی سیاسەتی هاوبەشی هەردوو دەولاتی دارشت. پاشاكانی بابان ئیتر بواری موناوەرمو ئەمبەر و ئەوبەریان نەما)) (ئەمین, ۱۹۹۸, ۱۹۹). لەو سەروبەندەدا والیی بە سوپایەكەوە ھیرشی كردە سەر میرنشینەكە. سەرەتا ئەحمەد پاشا زۆر متمانەی به سوپاكەی هەبوو, چونكە له پینج تابووری مەشقپیكراو و هیزه خیلەكییەكان پیكھاتبوو (نازم بەگ, چونكە له پینج تابووری مەشقپیكراو و هیزه خیلەكییەكان پیكھاتبوو (نازم بەگ, روموتنی كرد, بەلام ئەحمەد پاشا رەتی كردەوه. بە ھۆی بلاوبوونەوە ھەندیك دەنگۆ رىكەوتنی كرد, بەلام ئەحمەد پاشا رەتی كردەوه. بە ھۆی بلاوبوونەوە ھەندیك دەنگۆ رەنىتى لەنيلى مىرى باباندا, لە ئەنجامدا سوپاكەی شكستی هینا و پەرتەوازە بوو و خۆی



پەناھەنـدەى ئێـران بـوو و لموێـوە رووى كـردە ئەسـتەنبوڵ. (مـحەمـەد, ٢٠٢٢, ١٨٤). بـەم جـۆرە ڧەرمانرەوايى راستەوخۆى بابانەكان كۆتايى پێەێنرا و ميرنشينەكە رووخێنرا.

ئەم رووداوە كارێكى يەكجار گەورەى كردووەتە سەر دڵ و دەروونى شاعيران و بە شيعر گوزارشتيان لەو بارودۆخە كردووە. سالم (١٨٦٥ـ١٨٦٩) لە چەند شيعرێكدا وێنەى ئەو رۆژگارەمان پێ نيشان دەدات:

تورکی قورصی خۆر که طالع بوو, طولووعی کرد به رەقص کەوکەبەی ماهی مورادی ئەھلی بابان بوو نیھان (سالم, ۲۰۱۵, ۲۰۱۰)

شاعير ئاماژه بهوه دمدات كاتێڪ خۆرى دمسهڵاتى توركهكان ههڵهات و مانگى فهرمانړهواييى بابان ئاوا بوو. سالم له باسكردنى ړووخاندنى دمسهڵاتى بابان بهردموام دهبێت و دهڵێت:

(سالم, ۲۰۱۵, ۲۲۵)

شاعیر بهوردی ئهوه دهستنیشان دهکات, رۆم و عهجهم, رۆژهه لات و رۆژئاوا رۆلیان ههبووه له رووخاندنی میرنشینهکه, ئهمهش لهبهر ئهوهی ((سالم زۆر هۆشیارانه وینهی ئهو رۆژگارهی گرتووه و له نزیکهوه ئاگاداری رووداوهکان بووه)) (صالح, ۲۰۱۹, ۱۰۲). کوردیی شاعیر بهتهواوی له دهسه لاتی تورکهکان پهشیو و بیزار بووه و دهلیّت:

> عەجەب مەگرە نە ھەر رۆى رۆى عەجەممە پەشيۆى ظولمى رۆمى نانەجيبم (كوردى, ٢٠١٠, ٣٠٧)

ئەو بارودۇخە تازەيە بووەتە ھۆى پەرىشانىى خەلك و دارودەستە و نزىكەكانى بنەمالەى بابان و سالم دەلىت:

بەدا ئەحوالى ئەشخاصى كە خاصصەى مولكى بابانن لە بى داديى فەلەك ھەر يەك سەراسىمە و ھەراسانن

(سالم, ۲۰۱۵, ۵۷۲

ئهو كهسانهى, كه وا گرفتار و داخـدارن يهكجـار زۆرن له ميرنشـينهكه و خۆيـان به بينكهس دهزانن:

(سالم, ۲۰۱۵, ۵۷۷)



لەگەڵ ئەوەى زۆريىنەى خەڵكى مىرنشىنەكە زۆر خەفەتبارن, بەلاّم لەگەڵ ئەوەدا ھەندىّك كەس لەو سەردەمە بەو بارودۆخە تازەيە خۆشحاڵ بوون:

> له ئەوضاعى سولەيمانى, ئەوانەى شاد و ئاسوودەن لە فەرعا نوطفەيى حەيضن, لە ئەصلا جينسى شەيطانن

(سالم, ۲۰۱۵, ۸۸۰)

سالم ئاماژه بهوه دمدات ئهوانهى بهو باره سهخت و ناخۆشـهى پـايتهختى ميرنشـين دلِّشاد و خۆشـحالِّن, له رهگهزى شـهيتانن و له نـوتفهيهكى پـاك نـين. ئهو كهسـانهى سـالم بهو چهشنه باسيان دهكات, روونى دهكاتهوه مهبهستى چ جۆره كهسانيّكه: له ئهصلا بانيى ئهم كاره كاسبهاى شههرى بوون

له ئەمرى فيتنە ئەنگىزا, سەراسەر, مىثلى مەروانن

(سالم, ۲۰۱۵, ۵۸۷)

ئەوانەى ئـــاژاوەگێرن و دڵخـــۆش بەو بــارودۆخە كاســبەكانى شــارن, كە ئە ئاژاوەگێريـدا وەك (مەروانـى كـورى حەكەم)ن, كە ئە مێـژووى موسـلّماناندا ئە زيـاتر ئە سەردەميٚكدا رۆڵى خراپى گێراوم

۷\_ بەرگریکردنی عەزیز بەگ: له کاتی داگیرکردنی سلیمانی و رووخاندنی میرنشینی بابان, هەندیک له دانیشتووانی میرنشینهکه خەریکی بەرگری و بەرەنگاربوونەوەی دەسەلاتی تورک بوون. یەکیک لەو کەسانە عەزیز بەگ بوو. ((عەزیز بەگ کوری ئەورەحمان پاشا و برای مەحموود پاشا و سلیمان و مامی ئەحمەد پاشا و عەبدولالا پاشا بوو)) (ئەمین, ۱۹۹۸, ۱۹۹۸). لەو کاتەی تورکەکان هیرشیان هیناوەتە سەر سلیمانی, عەزیز بەگ سەری بۆ دانەنواندوون و بەربەرەکانیی کردوون. سالم باس لە ئازایەتی و نەبەردیی عەزیز بەگ لەو رۆژگارەدا دەکات و دەلیت.

> جيهان گەر رووبەرووى من بێ, بە خوونرێزى ظەفەر نابا دەكەم بۆ حيرزى جان و دڵ بە چالاكى پەنا پەيدا

(سالم, ۲۰۱۵, ۱٦٤)

شاعير ئەوە دەخاتە روو ئەگەر لەو بارودۆخە سەختەدا ھەمـوو جيهـان بەرەو رووم بـێن بـۆ كوشـتنم, ئەوا نـاتوانن, چـونكە پەنـايەكى ئـازا و لێهـاتووم ھەيە, كە عەزيـز بەگە. ھەرچەندە ناوبراو ئازا و قارەمان بووە, بەلام سەركەوتوو نەبوو, بۆيە سالم دەلێت:

وەلى طاليع نەبوو, پۆشىدەيە جەوھەر لە رووى دونيا

به مەردانى دلاوەر, حاصلى كۆشش, جەفا پەيدا (سالم, ٢٠١٥, ٧٢) .

لهبهر ئهومی شاعیر داوا له خودا دمکات, به هـوّی عهزیـز بهگهوه میرنشـینی بابـان بهها و رمواج پهیدا دمکات:



رووكەش دەسەلاتدار بوو, ھەموو كاروبارىك ھەر ژىر دەستى توركەكان بووە, بەلام لەگەل ئەوەشدا كوردى پىلى دەلىلت, كە لەسەر رىلچكەى مىرەكانى پىلشتر فەرمانرەوايى بكات:



(کوردی, ۲۰۱۰, ۳۳)

شاعير ئەوە دەردەخات ميرەكانى پێش ئەو, ميرى دادپەروەر بوون و پێويستە ئەويش وەك ئەوان بێت, ديارە فەرمانړەواييكردنى ناوبراو دوور بووە لە دادپەروەرى, بۆيە شاعير ئەوەى بە بير هێناوەتەوە, كە ستەمكار نەبێت و لەبارەى دەسەلاتەكەيەوە گلەيى لێ دەكات: حاكمى نابێ بە دادى بێكەساندا رابگەى؟

داوى دڵ دەپسێ, والى شاد, لەگەڵ حاشا دەكەى

(کوردی, ۲۰۱۰, ۲۷۰)

شاعير داوا دەكات بە فرياى بێكەسان رابگات, لە كاتێكدا كە دەسەلاتەكەى واليى خۆشـحال دەكـات و حاشـا لەوانـى دەكەيت. كـوردى لەو گلەيـيە بەردەوام دەبێت و دەلێت:

تۆ كە سوڭتانى جيھان و پاديشاھى عالەمى دادى مەظلوومان بپرسە, حەيفە بێدادى مەكە ( يَ

(کوردی, ۲۰۱۰, ۱۵)

ئەمەش ھەر دىسان نادادىي فەرمانرەوايىي ئەو سەردەمە نىشان دەدات. ٩\_ لابردنى عەبدوڭلا پاشا و ئاوارەبوونى بابانەكان: دواى ماوەيەك ئە فەرمانرەوايىي پاشا, بەلام ئە سائى ((١٨٤٩ نامىق پاشا وائىي بەغدا, عەبدوڭلا پاشاى بانگ كرد بۆ بەغدا, ئەوى كلى دايەوە, ئىسماعىل پاشاى دانا بە قائىمقامى سلىزمانى)) (ئەمىين, ١٩٩٨, ٢٠٠). ئەو دەسەلاتە رووكەشە ئە سەردەمى عەبدوڭلا پاشا ھەبوو, ئەويش نەما و راستەوخۆ سلىزمانى ئە لايەن توركەكانەوە بەريۆە دەبرا. ئەمەش بووە ھۆى ئەوەى ئەحمەد پاشا و عەبدوئلا پاشاى براى و كەسانى دىكە سەر بە مىرنشىنى بابان ئە سلىزمانى دوور خرانەوە (بابان, ٢٠١٢, ١٠٠).

> لهو ساوه حاکمی به ستهم دمربهدمر کرا نهیدیوه کهس له چیهرهیی کهس جهوههری هونهر

(سالم, ۲۰۱۵, ۳۳۳)

شاعير ئاماژه بهوه دمدات لهو كاتهى فهرمانرمواييى بابان دمربهدمر كران, هيّز و توانا به رووى هيچ كهسهوه ديار نهماوه. سالم بهردموام دمبيّت و دمليّت:

جوز گاهی ئاه و گریه له ئهییامی رۆمییا نهمدیوه وا ببێ له فهرهحدا لهبێ بهشهر (سالم, ۲۰۱۵, ۳۳٤)



لمو رۆژگارمی که تورکهکان دمسهلاتيان گرتووه دمست مهگهر بۆ هاوار و گريان نهبيٽت, دمنا کەس بۆ خۆشى و پيٽكەنين دممى ناكاتەوم.

ئەو بارودۆخە تازەيە بووە ھۆى ئاوارەييى ميران و شاعيران و تەنانەت خەڭكى ئاساييى ميرنشينەكە, بۆيە كوردى دەڭيّت:

له ئەستانەي غەريبى و بێ كەسيدا

که بێ ئاستانهیی سهرباری من بوو (کوردی, ۲۰۱۰, ٤٤٢)

شاعير لهو دێـڕهدا ئامـاژهدان به ئـاوارهيى و نـامۆييى ئهحـمهد پاشـا له ئهسـتهنبوڵى پايتهختى دموڵهتى عوسمانى.

هەر لەبارەى ئەو بارودۆخەوە كوردى دەڭٽت:

روو له قيبلهى مصطفهفايه دلّ بهرمو ئەستانەيە

ئاستانەي ئەحمەد موختارى بابانى دەوى (كوردى, ٢٠١٠, ٢٦٩)

ئەمەش دەرخەرى ئـاوارەبوونى ئەحـمەد پاشـايە و ئەوە نيشـان دەدات, پاشـاى نـاوبراو پەيوەندىي بە شاعيرانەوە ھەيە.

ئەحمەد پاشا, كە ئە ئەستەنبوڭ بووە, ئەوى دەسەڭاتدار و خاوەن پلەوپايە بووە و ((گەئىّك ئە پياوە ناودارەكانى كورد كە ئەوى بوون ئاموشۆيان دەكرد و ستايشى پياوەتى و ياريدەدانى خەڭك و رووخۆشييان بە شيعر ھۆنيوەتەوە)) (بابان, ٢٠١٢, ١٠١ـــ١٠٢). ھەر ئەبەر ئەوەش شىّخ رەزا ئە ستايشى ئەحمەد پاشادا دەڭىّت:

> يەعنى ھەمنامى نەبى حەزرەتى ئەحمەد پاشا فەخرى دين, كانيى حەيا, بەحرى كەرەم كۆھى وەقار

(شيخ ړمزا, ۲۰۱۰, ۵۷)

لێرمدا شاعیر ئەحمەد پاشا بە دەریای بەخشش و چیای گەورەیی نیشان دمدات, کە لە ئەستەنبولایش بەخشش و مەزنیی خۆی ھەبووە.

سالم به هۆى ئەو بارودۆخەوە نالەبارموە بۆ دەرمومى نيشتمان سەرى خۆى ھەڭگرتووە و دەڭٽت:

الوداع ئەى موڭكى بابان الوداع الوداع ئەى جايى جانان الوداع موستەعيدم بۆ بيلادى رافضى الوداع ئەى ئەھلى ئيمان الوداع (سالم, ٢٠١٥, ٣٩٨)

ئەو بارودۆخە كە ھاتبووە ئاراوە شاعيرى ناچار كردووە بە نابەدلى و خەمبارييەوە بەرەو ئێران بكەوێ رێ.

ئمو رۆژگاره تازەيەى بابان بوو بووه هۆى ئەوەى تەنانەت خەلكى ئاسايى روو بكەنە دەرەوەى بابان و ئەويّش پەريّشان و سەرگەردان بن, بۆيە حاجى قادر دەليّت:



به هەيئەت تێى گەييم كوردە بە شـێوەى ئەھلى

كوردستان

که چوومه خدمهتی پرسیم برادهر خهڵکی کام جێگای؟

له كام لا هاتووى؟ كريا گوتى بابان, گوتم: بابان؟

کمواته ئمو کوردانهشی که به هـۆی بـارودۆخی تـازمی بابـانموم ئـاوارمی دمرمومی نیشتمان بوون زۆر دڵتمنگ و خممبارن.

يەكەم: گەرانـدنەوەى ميرێڪى بابـان بـۆ نـاوچەكە ئەوە دەگەيەنێـت دەسـەڵاتى تورڪ لە بەرێوەبردنى كاروبارى ناوچەكە سەركەوتوو نەبووە.

دوومم: ئەمە بېيٽتە ھاندەريٽڪ بۆ ئەومى گەورمكانى كورد ئەم ھەلە بقۆزنەوە و لە دمولامت ھەلبگەرينەوم (ئەمين, ١٩٩٨, ٢١١).

سالم ئاگاداری ئەو دەنگۆيە بووە و بە شيعريّك باس لە ھەوالّى ھاتنەوەی عەبدولْلًا پاشا دەكات و دەليّت:

پێى وتم شەو لە كونجى ميحنەتا, واضيح, سرووش: وا چراغى دوودمانى ئەھلى بابان ھاتەوە (سالم, ٢٠١٥, ٨٣٣) شاعير ئاماژە بەوە دەدات دوێنێ شەو سرووشيان پێداوە, كە چراى بنەماللەى بابان ھاتەوە تا تاريكيى دەسەلاتى توركەكان برەوێنێتەوە, ئەو چرايەش لە ئەستەنبوللەوە دێتەوە: بەرق وەش بۆ مولكى مەورووشى لە قوسطەنطينەوە حاكمى مەنفى بە ئەمرى صەدر و سولطان ھاتەوە

(سالم, ۲۰۱۵, ۸۳٤)

سالم دلنيا نييه لهو دەنگۆيەى بيستوويەتى بۆيە دەليّت: من بە شەك دەموت: نەجاتى كەى دەبى پاشا لە رۆم؟



دڵ وتى: سالم يەقينت بێ, بە قورئان ھاتەوە ئەھلى دانش, حاتەمى بەخشش بە ئەبجەد كەن حيساب با نەڵێن: كانى كەرەم كەى بوو بە بابان ھاتەوە؟!

(سالم, ۲۰۱۵, ۸٤۱)

شاعير به گومانهوه له گهرانهوهى عهبدولَلَّا پاشا دەدويّت, هەرچەندە له لايەن دلييەوه دلنيايى وەرگرتووه. كاتى بلاوبوونەوەى ئەو دەنگۆيە لەو شيعرەدا ديارى كراوه, بەوەى بەپيّى ليّكدانەوه و كۆكردنەوەى پيتە ئەبجەدييەكان دەكاتە سالّى ١٢٧٠ى كۆچى ئەويش بەرانبەر بە سالّى ١٨٥٤ى زايينى. لەو سەروبەندەدا واليى بەغدا عەبدوللّا پاشا بۆ ئەستەنبول دەنيّريّتەوه, بەمە ناوبراو نابيّتەوە دەسەلاتدارى سليّمانى و ئەو موژدەيەى شاعير نايەتە دى.

ئەنجام:

سەرچاوەكان:

- ۱\_بارودۆخى مىرنشـينى بابـان كـارىگەريى پاسـتەوخۆى بەسـەر شـاعيرانى ئەو پۆژگـارەوە ھەبووە, بەشێكى زۆريان ھاوسەردەمى پووداوەكان بوون و لەو پۆژگارەدا ژياون.
- ۲\_ شـاعیران ستایشـی کـاره باشـهکانی میرهکانیـان کـردووه و رهخنهیـان له نـاکۆکی و دووبهرهکیی نێوانیان گرتووه و نارهزاییان دهربریوه.
- ۳\_ ئەو دەقانەى بەردەستن باسى بارودۆخى مىرنشىنى بابان دەكەن ئە سەردەمى مىرەكانى بنەماللەى پانجەمى بابان.
  - ٤\_ عەبدولرەحمان پاشاى بابان له ئەدەبى مىللى و شيعرى بەرزى شاعيران باسى كراوە.
- ه\_ جـگه له باسـکردنی میرهکان, رووداوه گرنگهکانی میرنشـینهکهش له دهقهکان
   ئاماژهیان پێ دراوه.
- ۲\_ رووخاندنی میرنشین بارودۆخێکی سهخت و ناخۆشی بۆ شاعیران هێناوهتهوه کایهوه و به شیعر گوزارشتیان له ناړهزایبوونی خۆیان کردووه.
- ٧\_ بەشێك له شاعيران به حيسابى كۆكردنەوەى پيتە ئەبجەدىيەكان ساڵى ھەندێك له رووداوەكانى نێو ميرنشينيان بۆ تۆمار كردووين, لەوانە: دەست بەسەرداگرتنى بەغدا له لايەن عەبدولرەحمان پاشا, مردنى سلێمان پاشا و ئەحمەد پاشا, موژدەى گەرانەوەى عەبدوڵلا پاشا...ھتد.

الوائلي, عبد ربه سكران ابراهيم (٢٠١٢)، تاريخ الأمارة البابانية الكردية دار الثقافة والنشر الكردية, بغداد

ئەمين, زياد محەمەد (٢٠٠٦)، ديوانى بەردەشانى, چاپخانەى وەزارەتى پەروەردە, ھەولێر



ئەمـين, نەوشـيروان مسـتەفا, ميرايەتـى بابـان لەنێوان بەرداشـى رۆم و عەجەم دا, چـاپى دووەم, چاپەمەنيى خاك بابان, جمال, اصول اسماء المدن والمواقع العراقية, الجزء الاول, مطبعة المجمع العلمي, بغداد بابان, جەمال (۲۰۱۲) سلێمانی شارہ گەشاوەكەم, بەرگی يەكەم و دووەم, دەزگای چاپ و بڵاوكردنەوەي ئاراس, ھەولێر بابان, جەمال (۲۰۱۸), بابان لە مێژوودا و گەورە پياوانى بابان, چاپخانەى ئەندێشە, سلێمانى بابانزاده, كامەران جەمال (۲۰۱۲), دامەزراندنى چەند ميرنشينێكى كورد لە ھەردوو سەدەى ـ (۸ و ۹ڪ\_ ١٤ و ١٥ز د١), چاپخانهي حاجي هاشم, هەولێر بەدلیسے, میـر شـەرەف خـان(٢٠٠٦), شـەرەفنامە, و: ھەژار, چـاپى سـێيەم, دەزگـاى چـاپ و بلاوكردنەوەي ئاراس, ھەولٽر بهسـرى, ميـر(٢٠٠٢), نـاودارانى ڪورد, و: عهبـدولخالق عهلائهديـن, دەزگـاى چـاپ و پهخشـى سەردەم, سليمانى حسين, سعدى عثمان (٢٠٠٠), إمارة بابان في النصف الأول من القرن الثامن العشر, مطبعة جامعة صلاح الدين, أربيل حەمه باقى, محەمەد (٢٠٠٢), ميرنشينى ئەردەڭان, بابان, سۆران لە بەڭگەنامەي قاجاريـدا, چاپخانەي وەزارەتى پەروەردە. ھەولێر حهمه بۆر, محهمهد مستهفا (۲۰۱۰), ديوانى كوردى, دەزگاى چاپ و بلاوكردنهوەى ئاراس, ھەولىر حوزنی, حوسێن (۲۰۱۱), سـهرجهمی بهرههمـی حوسێن حـوزنی, بهرگی يهڪهم, چـاپی دووهم, دەزگاي چاپ و بلاوكردنەوەي ئاراس, ھەولٽر خەزنەدار, عەلى (٢٠١٤), مىرنشينى بابان, چاپى دووەم, چاپخانەى كاروخ خەزنەدار, مـارف (۲۰۱۰), مێـژووی ئەدەبـی ڪـوردی ڪـوردی, بەرگـی يەڪەم, چـاپی دووەم, دەزگاي چاپ و بلاوكردنەوەي ئاراس, ھەولٽر خهسرهو (١٩٥٧), قارهماني ميرنشيني بابان عبد الرحمن پاشا, هيوا, بهغدا دەشـتى, عوسـمان (٢٠٢١), سـالمى سـاحێبقران\_ بـاس و لێڪۆڵينەوە, چاپخـانەى رۆژھەلات, ھەولېر رەسـوول, عيـزەددىن مسـتەفا (١٩٨٠), شـيعرى كـوردى\_ بەرھەمـى شـاعيرانى, چاپخـانەى الحوادث, بهغدا ريچ, كلۆديـۆس جمـيس (٢٠١٢), گەشـتانەى ريـچ بـۆ كوردسـتان ١٨٢٠, و: مـحەمەد حەمە باقي, چاپي پٽنجهم, چاپخانهي خاني, دهۆڪ



سەيد قادر, شاھۆ عوسمان (٢٠٢١), چاپى دووەم, چاپخانەى چوارچرا, سلێمانى صــاڵح, ئــاراس مـحهمهد (۲۰۱۹), سـلێمانی له شـيعری شـاعيرانی سـهدهی نـۆزهدا, چـاپی دووهم, ناوەندى سارا, سليمانى شارەزا, كەريم مستەفا, سەردار حەميران (٢٧٠٧), ديوانى حاجى قادرى كۆيى, سنە عەبدوڵلا, ئيدريس(٢٠١٤), ئەدەبى مىللىي و فۆلكلۆريى, بەرگى يەكەم, چاپخانەى حاحى هاشم, هەولٽر عەبدوڵڵا, ئيدريس(٢٠١٤), ئەدەبى ميلليى و فۆلكلۆريى, چاپخانەى حاحى ھاشم, ھەولێر عەبدوٽلا, حەيدەر (٢٠٢٢), ئەدەب وەك مێژوو, ھەولێر, ھەولێر عەبدولكەريم, مەلا عەبدولكەريمى مودەرريس, فاتيح (١٣٨٩), ديوانى نالى, بلاوكردنەوەى ـ كوردستان, سنه فیدا, محهمهد (۱۹۸۷), فهقی ئهحمهدی دارهشمانه, ئهمینداریّتیی گشتیی روّشنبیری و لاوان, بهغدا قەفتــان, تۆفيــق (١٩٦٩), مێــژووى حوكمــدارانى بابــان له قەڵاچــوالان, چاپخــانەى ســلمان الاعظمى, بهغدا قەفتان, ساڵح (٢٠٠٩) سێ ڵێڪۆڵينەوەي مێژوويي, چاپخانەي سەردەم, سلێمانى قەفتان, كاوس (٢٠٠٦), چەند لێڪۆڵينەوەيەك لە مێژووى بابان و سۆران و بۆتان, چاپى دووهم, ئوفسيتى راز مـحەمەد, ئـاكۆ بورهـان (٢٠٢٢), مێـژووى ميرنشـينه كوردييەكـان له چـاخى نوێـدا, چـاپى دووهم, چاپخانهی چوارچرا, سلێمانی. مستهفا, شوکور (۲۰۱۰), دیوانی شێخ رهزای تاڵهبانی, دهزگای چاپ و بڵاوکردنهوهی ئـاراس, ھەولىر مەلا كەريـم, عەبـدولكەريمى مـودەرريس, فـاتيح عەبـدولكەريم مـحەمەد (٢٠١٥), ديـوانى سالم, سليّماني نازم بهگ, حسيّن (٢٠١٢), ميٽژووي ميرايهتيي بابان, و: حسيّن حهسهن ڪهريم, سديق سـاڵح, بنكهي ژين, سليماني يوسف, عبد الرقيب (٢٠٠٢), قەلاچوالان پايتەختى ميرنشينى بابان, ھەزارمێرد, ھەولێر



# الإنعكاس الأوضاع إمارة بابان في الادب الكوردي

الملخص:

هذا البحث الموسوم ب(الإنعكاس الأوضاع إمارة بابان في الادب الكوردي) يتكون من المقدمة وفصلين ونتائج البحث و قائمة المصادر.

حاول الباحث في المحور الأول لللافصل الأول أن يظهر تأريخ الأسرة الباباذية وتأسيس إمارتهم في كوردستان. الأسرة البابانية كانت أسرة عريقة حكمت كوردستان حوالي ثلاثة قرون تقريبا من خلال خمسة أسر المتتالية. ركز الباحث في المحور الثاني للافصل الأول عن اسباب إلغاء الامارة و قسمت الاسباب الى الاسباب الداخلية والخارجية.

ية المحور الأول للاف صل الثاني تسلطنا الضوء على كيف ية الإنع كاس الأحداث والأشخاص التابعة إمارة با بان في الأدب الشعبي الكوردي. وفي المحور الثاني للافصل الثاني نبين الإنعكاس الأوضاع أمارة في الشعر الكوردي خلال ثلاثة قرون الماضية ونذكر نماذجية الشعرية لتوضيح الموضوع.

وفي اخر البحث نشيرنا ألى اهم نتائج البحث التي حصلنا علي خلال هذا البحث و بعد ذلك يأتي قائمة المصادر.

دلك ياني قائمة (من من المن الأدب الشعبي الشعر, الأوضاع, الشخصية الكلمات الدالة: إمارة بابان, الأدب الشعبي الشعر, الأوضاع, الشخصية

#### Abstract:

This research is tagged with (Reflection of the conditions of the Baban Emirate in Kurdish Literature) and it consists of an introduction, two chapters, research results and a list of sources.

In the first axis of the first chapter, the Researcher tried to show the history of the Baban's family and establishment of their emirate in Kurdistan. The Baban's family was an ancient that ruled Kurdistan for almost three centuries through five successive families. The researcher focused in the second axis of the chapter on the reasons for the abolition of the Emirate, and the reasons were divided into internal and external reasons.

In the first axis of the second chapter, we shed light on how the events and people of Baban Emirate are reflected in Kurdish folk literature. In the second axis of the second chapter, we show the reflection of the situation in Kurdish poetry during the past three centuries, and we mention the poetic models to clarify the subject.

At the end of the research, we refer to the most important research results that we obtained during this research, and after that comes the list of sources.

Keywords: Baban Emirate, Popular Literature, Poetry, Personality, Accident.



روڻٽ ميرٽن هوزانشان د ئمدهبياتا ڪلاسيڪيا ڪرمانجيا سمريدا - ميرگمهٽن بمهدينان و همڪاري ومك نموونه-

#### د. پروین رووف هادی

پشڪا زمانێ ڪوردي- ڪوليژا زمانان- زانڪويا دهوك/ هەرێما ڪوردستانا عيراق

#### يۆختە:

ئەدەبياتا كلاسيكيا كوردى دناڤ باوەشا ميرگەھێن كورديدا سەرهلدايە، ئەورا ئەڤێ قوناغا ديروكيا مللەتێ كورد ب شێوەيەكێ گشتى كاريگەريا خوە ل سەر ئەدەبياتا كلاسيكيا كوردى و هوزانڤانێن كورد ھەبوويە، نەخاسمە ھندەك ژ ميرێن كوردان سەرەراى حوكمرانى و دەستھەلاتدارييا ميرگەھێن خوە گرنگييەكا مەزن ب ئەدەب و رەوشەنبيريێ دايە، تەنانەت كو ھندەك ژ وان رولەكێ مەزن د نڤيسين و ڤەھاندنا ھوزانێدا ھەبوويە و خودان بەرھەم و ديوان بوون.

ئەف فەكولىنە جەخت ل سەر پەيدابوونا قوناغىن ئەدەبىاتا كلاسىكىا كوردى ل دويف مىرگەھىن كوردى دكەت، ھەوروەسا ئەو مىرىن ھوزانغان و دياركرنا رۆلى وان دبياقى ئەدەبىات و رەوشەنبىرىيدا، دىسان ئەزموونا شىعرىيا ئەفان مىرىن ھوزانغان دھىتە دياركرن و ھوزان و بەرھەمىن وان ژلايى روخسار و ناقەروكىتە دھىتە دياركرن، و ئايا دناڤ بەرھەمىن وانىدا بەرژەنگىن سياسى و حوكمرانىى ديارن يان ژى سەربورا وان يا ھوزانكى دوورى سىاسەت و دەستھەلاتدارىن بوو؟ يان ژى ل دويف رىباز و شوپا ھوزانغانى مەزن چ ل سەردەمى خوە يان يىن بەرى خوە چووينە، و ئەو ب كىژ ھوزانغانىن مەزنىن كەرد يىان بەرى خوە كارىگەر بەرى بەرى ئەھۇچاخ يان

ل دووماهيێ گرنگيا ڤەكولينێ د وێ چەندێ دايه، كو دبيت خوينهر نزانيت كو هندەك ژ هوزانڤانێن كلاسيكيێن كورد مير بوون و قوناغەك ژ ژيانا خوه ژبو دەستھەلاتداريێ تەرخان كرينه، لێ دبياڨێ ئەدەبيدا ژى دەستەكێ دەستھەل ھەبوون تايبەت د نڨيسينا هوزانێدا، و دڨێ ڤەكولينێدا دێ رولێ وان ب باشتر هێته ديار كرن.

**پەيڤێن سەرەكى:** ئەدەبياتا كلاسىكى، مىرگەھێن كوردى، مىرێن ھوزانشان، بەھىدىنان، ھەكارى.



پێشەكى:

ئەدەبياتا كلاسيكيا كرمانجيا سەرى دهێتە هژمارتن ئێك ژ قوناغێن سەرەكى و گرنگ د مێژوويا سەرهلدانا ئەدەبياتا كورديدا، ديروكا ڤێ ئەدەبياتێ ل گەل ديروكا ميرگەھ و دەولەتێن كوردى سەرهلدايە و دناڤ ڤان ميرگەهاندا هندەك ژ ميران ژبلى سياسەت و فەرمانرەواييا ميرگەهان رۆلەكێ باش د بياڨێ ئەدەبياتێدا گێڕايە، نەخاسمە رۆلێ وان ميرێن هوزانڤان د ميرگەهێن بەھدينان و هەكارى. ئەڤ ڤەكولينە دێ روناهيێ بەردەتە سەر رۆلێ ميرێن ڤان ھەردوو ميرگەهان د ئەدەبياتا كلاسيكيا كرمانجييا سەريدا. **ناڤونيشانێ ڤەكولينێ**: ڤەكولين ل ژێر ناڨونيشانێ (رۆلـێ ميرێن هوزانڤان د ئەدەبياتا كلاسيكييا كرمانجيا سەريدا بەھدينان وھەكارى دەندۇ ميرۆل.

ريّبازا قەكولىنىّ: ئەڭ قەكولىنە ل دويف ريّبازا وەسفى شروقەكارى ھاتە ئەنجامدان. ئارمانجا قەكولىنىّ: دياركرنا لايەنىّ رەوشەنبىرى و رەوشا ئەدەبياتى ل دەف مىريّن ھوزانقان د ميانىّ حوكمرانيا واندا ل مىرگەھيّن كوردى.

پرسيارين قەكولينى: ئايا رموشا ئەدەبياتا كرمانجيا سەرى دناڤ ميرگەھيّن كورديدا ب چ رمنگ بوويە؟ ئايا ميريّن كورد بتنى گرنگى ب بەلاڤكرنا زانست و زانينى دايە يان ژى رۆل د ڤەھاندنا ھوزانيّدا ھەبوويە؟ ئەرى ڤان ميريّن ھوزانڤان بەرھەم ھەبووينە؟ ئەرى د كيژ ميرگەھيّن كورديدا پتر ميريّن ھوزانڤان ھەبوون و خودان ھوزان و ديوان بوون؟ ژيّدەر و سەرچاومييّن وان بو ڤەھاندنا ھوزانى چنە؟ ئايا بەرژەنگيّن حوكمرانيا وان د بەرھەمىن واندا ديارن؟

ئاستەنگىنى قەكولىنى، ئەق بابەت ەئىك ژوان بابەتان ، كو ھەتا نوك ە ژىدەر و سەرچاومىينى كىم ل سەر ھەنە ؛ ژبەركو بەھرا پتر ژقان مىران سەرەپاى كو ژىدەر و زانياريىن ديروكى ل سەر ھەنە لى زانياريىن ئەدەبى ل سەر وان زور دكىم، ھەتا ھندەك ژ وان ھوزانقانان ھەتا نوكە بەرھەمىن وھان نەھاتىنە دىتن و دبىت ل پاشەروژى ديار ببن. پەيكەرى قەكولىنى: قەكولىن ژ دەروازەيەكى و دوو تەوەرىن سەرەكى پىكھاتيە، تەوەرى ئىكى بەحسى مىرىن ھوزانقان يىن مىرگەھا بەھدىنان د ئەدەبياتا كلاسىكىا كرمانجىيا سەرىدا ھاتى ھاتى قەزانقان يىن مىرگەھا بەھدىنان د ئەدەبياتا كلاسىكى دەرەرى ئىكى بەحسى مىرىن ھوزانقان يىن مىرگەھا بەھدىنان د ئەدەبياتا كلاسىكىا كرمانجىيا قىيمىن و دانانا دىوانان ب زمانى كوردىدا.

دمروازه:

پشتی ژناڤچوونا دمونهتا عهبباسی وهلاتین موسلمانان ل سهر هژمارهکا دمونهت و میرگههیّن جوراوجور دا دابهش بوون و دناڤ واندا چهندین میرگهه ل کوردستانی بوون، دناڤ کوچکیّن وان میرگههاندا هژمارهك ژ هوزانڤان و ئهدیبان ههبوون، د پهرتووکا



شـهرمفنامهدا هاتيـه ڪـو بـاپيرێ وي ميـر شـهرفخانێ بهدڻيسـي ددممـێ دمرڪهفتن و شـهڕاندا هژمارمڪا مهزن ژ هوزانڤان و ئهديبان دگهڻ خوه دبرن.

ددەستپێڪا سەدەيێ شازدێدا كوردستان دكەڤيتە ل ژێـر دەستهەلاتا دەولـەتا عوسمانيدا ئەوژى پشتى ميرێن كوردان ل سالا ١٥٥ پەيمانەك دگەل سولتانێ عوسمانى گرێـداى تێـدا دانپێـدان ب سـەربەخوييا ميرگـمهێن كـوردى د چوارچـووڨێ ئيمپراتوريا عوسمانيدا هاته كرن، د بەرامبەردا ميرێن كورد پشكداريێ د شەرێن دەولەتا عوسمانى دژى دوژمنێن وێدا بكەن(هروتى، ٢٠٠٨، ل٦٢)، ئێ ھەرچەندە كوردستان ب فەرمى بوو پارچەيەك ژ ڨـێ دەولەتێ ئـێ وەلاتێ كوردان نەكەنتە ژێر كاريگەريا زمانێ توركى ئەوژى ژبەر دوو قـێ دەولەتێ ئـێ وەلاتێ كوردان نەكەنتە ژێر كاريگەريا زمانێ توركى ئەوژى ژبەر دوو ئەگەران: ئێك: ھەتا وى سەردەمى و دەمەكێ درێـژ پشتى ھينگێ ژى زمانێ فارسى زمانێ ھوزان و ئەدەبياتێ بوو نەكو زمانێ توركى و يا دووێ: ل گوڕەى پەيمانا كوردان كو ميرێن موزان و ئەدەبياتێ بوو نەكو زمانێ توركى و يا دووێ: ل گوڕەى پەيمانا كوردان كو ميرێن ھوزان و ئەدەبياتێ بود نەكو زمانێ توركى و يا دووێ: ل گوڕەى پەيمانا كوردان كو ميرێن دەرگەمێن كورديدا نەبوو، ئەۋرا ميرگەھێن كوردان ژلايـێ مير و حاكمێن كوردان قە ميرگەھێن كورديدا نەبوو، ئەۋپا ميرگەھێن كوردان ژلايـێ مير و حاكمێن كوردان ۋە دەماتنە برێقەبرن وان گرنگى باقاكرنا مزگەفت و مەدرەسەيان ددا و زانا و مەلا ژ ناڤخو و دەرۋەى كەردىتانى ئەڤي چەندى كاريگەن كەريا ل سەر پەيدابوونا گەشەكرنەكا زانستى و ئەدەبى ھەبوو، ھەر دڨى دەمىدا دەستپٽيكێن نڨيسينى ب زمانى كوردى پەيدا بوو (دوسكى، ٢٠٠، ٢٦٢).

هەرچەندە بەدلیسی ئاماژەدایه کو هوزانقانین کورد ل سەدەیی ۹ کوچی/۱۶زهوزان قەھاندینه، لی ئموی ناقی چ ژ وان هوزانقانان نەئینایه، ئیکمم هوزانقانی کورد ئموی ناقی وی د ژیدەراندا هاتی میر یەعقووب بهگی زرکی یه ئموی میراتیا ل میرگەها دەرزینی دکر و ل سالا ۱۹۷۹مریه و بو ماوی ٥٢ سالان حوکم کریه. شەرەفخان دیار دکەت کو ئەف کەسه مروقەکی سوفی بوو و د هوزانین ویدا رامانین (الوحدة المطلقة) ددیار بوون (بدلیسی، ۲۰۰۲، چ۱، ص ۲۳۹)، پتریا هوزانین وی ب زمانی کوردی بوون لی بەرهەمی وی د بەرزەنه و هەتا نوکه نەھاتینه دیتن، ب قی رەنگی ل سەدەیی ۹-۱۰کوچی/ ۱۰-۲۱زایینی دەستپیکا ئەدەبیاتا کلاسیکییا کرمانجییا سەرییه و ئەق ئەدەبیاته بو ئیکممین جار دناق میرگەھین کوردی و ل سەر دەستی میرەکی کورد پەیدا بوویه.

هـهر د قوناغـا دەسـتپێڪا كلاسـيكێن كرمانجـدا دشـێن ئامـاژەيێ ب هنـدەك هوزانڤانێن دى بدەين كو ب تنێ هوزانەك يان چەند دانەيەك ژ بەرهەمێن وان گەهشتينە مە وەك حەميـدى شـاعرێ كوچكا ميـرێ بەهـدينان سـولتان حسـێن بـهگى (مـرن ١٥٧٣ز) (دوسـكى، ٢٠١٩، ل٢٢٦) و ئەحمـەدێ كاتـب كـو نڤيسـەرێ ديوانـا ميـر قوبـاد بـهگێ بەهدينان(مرن١٥٨٤) بوو (بادى، ٢٠٢١، ل٢٥٠). پشتى ڤێ قوناغێ چەندين هوزانڤانێن دى دهێن وەكى مەلايێ جزيـرى، فەقيێ تـەيران و عـەليێ حـەريرى ئەحمـەدێ خانى و مـهلا رەمـەزانۆ



عهبباسی هاتن کو نهقه ب دروستی قوناغا داهیّنانا نهدهبیاتا کلاسیکییا کرمانجییا سهرییه (گولی، ۲۰۱۱، ل٤٠)، پشتی هینگێ ب ۱۰۰ سالان نانکو ل نیڤا دووێ ژ سهدمیێ ۱۸ و نیڤا ئیّکێ ژ سهدمیێ ۱۹ هوزانڤانیّن کرمانجی د قوناغا چاڤلیّکرنیّرا بورینه، نانکو چاڤلیّکرنا هوزانڤانیّن بهری خوه، وهك پهرتوویێ ههکاری چاڤ ل مهلایێ جزیری کریه و فهق رهشیدێ ههکاری بو فهقیێ تهیران و حارسێ بهدلیسی بو فهقیێ تهیران. (دوسکی، ۲۰۰۴، ل۰۸-۹)

۱- روٹێ میرێن هوزانڤان یێن میرگهها بههدینان د ئهدهبیاتا کلاسیکیا کرمانجیدا
 دسهردەمێ نویدا بیاڨێ ئهدهبیاتێ نهخاسمه هوزانێ بهلاڨبوونهکا باش ب خوهڨه

ديتيـه و بوويـه جهـێ گرنگيدانـهكا مـهزن ژلايـێ ميـرێن هـهمى ميرگههـ و دمونـهتێن كوردانقه، و "پێشقهچوونهكا خورت هاته مهيدانێ و كارتێكرنهكا بهێز ژلايى ئـهوان مير و پاشايانقه نێ هاته كرن ب پهيدا كرنا ژێدمرێن زانستى و ئهدمبى ل بهردمستێ وان يان ژى ب دانا خهلات و دياريان ئهوێن بو ههمى تهخ و چينێن جڤاكى دهاتنه پێشكێش كرن، نهمازه چينا هوزانڤانان، نـهرا دێ بينين هوزانڤان دمركهفتن و داهێنان د بـهركارێ خومدا دكرن". (دێرمشى، ٢٠١٥، ل٨٢)

ئاشكەرايە ميرگەها بەھدىنان پێگەھ و مەئبەندەكى رەوشەنبيرى يى مەزن بوو دھەمبىزا ويدا كو پايتەختى وى بازىرى ئامىدىي بوو، پويتەپيدانەكا مەزن ب بەلاقكرنا زانست و زانينى دھاتە دان، ئەورا چەندىن مەدرەسەيين زانستى و ئايينى ھاتينە قەكرن مىنا مەدرەسەيا قوبەھان و سەييدخان و مورادخان و ئيمام قاسم و مەيدان و مزگەفت مەزن(ريكانى،٢٠، ، ٢١-٢٠). ھەر سەبارەت ئەقى چەندى بەدئىسى دبيزيت كو "بەھدينان جهى زانان و چاكين ديندارە، ئەورا مىرين بەھدينان گەئەك مەدرەسە و مزگەفت ئاقا كرينە كو خەئكى زانان و پريەرھەم بەريخوە ددەنى و مفايين ژ زانستى د وان مەدرەسەياندا زانان و چاكين ديندارە، ئەورا مىرين بەھدينان گەئەك مەدرەسە و مزگەفت ئاقا كو خەئكى زانان و پريەرھەم بەريخوە ددەنى و مفايى ژ زانستى د وان مەدرەسەياندا ئەدەبيان".(ائبدئيسى، ٢٠٠٢، ج١، ص١٣٦)، ئينك ژ وان قوتابخانەيين رۆئەكى بەرچاڤ د ريشەبرنا ئەدەبياتا قى دەقەرى ھەبوو مەدرەسەيا قوبەھان بوو ئەوا ژلايى مىر سولتان حسينى وەلى ھاتيە ئاقاكرن كو "مينا زانينگەھەكا خواندنى يا مەزن بوو ل ھەمبەر زانينىگەھا ئەزھەر يا ئاقاكرن كو "مينا زانينىگەھەكا خواندىنى يا مەزن ۋەر بوو ئەر ھەمبەر زانيىدىيە دەنى ھەر مەئىدە يىز مەرى بوو و پەيومندى دىگەل ھەبوو و ھۇمارەكا مەزن ژ پەرتووك و ژيدەرين زانستى تىدا

ژ شهریز ا ئه ا بووری ههر زوی چهندین هوزانشان دناف میرگهها بههدیناندا پهیدا بوون ؛ ژبهرکو ئه ف قهکولینه تایبهته ب وان هوزان ان کو میرین میرگههی بوون، لهورا دی ب کورتی ئاماژهیی ب هندهك هوزان انین پیشهنگین به هدینان دهین کو بووینه بهری بناخهی ژ بو هوزانا کلاسییکی ل فی میرگههی وکه فنترینی وان هوزان فانه که ب نافی (حهمیدی) کو د سهردهمی سولتان حسینی وهلیدا ژییایه و هوزانهك ژ ۲۸ مالکان ب زمانین



(كوردى، عەرەبى، فارسى و توركى) قەھاندىيە. ھەروەسا ھوزانشان ئەحمەدى كاتب كو نقىسەرى مىر قوباد بەكى بوو و ھوزانەك بتنى ژ بەرھەمى وى كەھشتيە مە و ئەف ھەردوو ھوزانە ژ كەسيىن نزيكى مىران بوو( دوسكى، ٢٠١٩، ل٣٢و٢٨)، ھەر ل سەدەيى شازدە ئاماژە ب مىرى بەھدينان قوباد بەكى ھەنە كو ھوزان قەھاندىن ئى ھەتا نوكە ئەڤ ھوزانە نەھاتينە ديتن (كەشكول، www.qalamos) ، ھەروەسا ل ناقەراستا سەدەيى ١٧ مەلا رەمەزانى عەبباسى پەيدا بوو، كو ژ ناسناقى وى دھيتە زانين كو ئەو ئەندامەكى مالباتا مىرىن بەھدينان بوو پەيدا بوو، كو ژ ناسناقى وى دھيتە زانين كو ئەو ئەندامەكى مالباتا مىرىن بەھدينان بوو دھىتە زەرەمەمى وى ژى ب تنى ئىنك ھوزان گەھشتيە مە(كولى، ٢٠١٦، ل٢٤)، و ژقان نموونەيان و ژ بەرھەمى وى ژى ب تنى ئىك ھوزان گەھشتيە مە(كولى، ٢٠١٦، ل٢٤)، و ژقان نموونەيان دھىتە زانين ژمارەيەكا باش ژ ھوزانقانان ل بەھدينان پەيدا بووينە و خودان بەرھەم بوون، ئى دەيتە رابىر بارودوخى كوردستان تىدا بورى ناقىن كەلەك ژ وان و بەرھەمىين ون نەكەھشتىنە مە. 1- محەمەد تەييار پاشا: ئىك ژ مىرىن ھوزانشان يىن كلاسىك ل مىرگەھا بەھدينان و دناقبەرا ١٩٨٤- رەيان زوبەي، ناقى وى بەروستى محەمەد تەييار كورى ئىسماعىل پاشا كورى بەھرام پاشا كورى زوبەير كورى سەعىدخانى دووييە كورى يوسى يەيە بەكى كەرى بەھرام پاشا كورى زوبەير كورى سەيىدخانى دووييە كورى يوسى بەكى كەرى سەعىدخانى ئىيكى يورى يەرى سەيىدخانى دورى يەكى ھەيەر بەكى كورى سەيىنە بەكى بەن بەكەھەتيە مە.

محهمهد تهييار بچووكترين كورى ئيسماعيل پاشاى بوو، پشتى مرنا بابى وى ل سالا ١٧٩٨ وەسيەت كر كو ئەو دەستهەلاتى ل ميرگەھى وەربگريت، و ھەر تشتەك بكەڤيتە ژيردەستى وى، ئى ئەڤ چەندە بوو ئەگەرى نەپازيبوونا برايى وى مورداخانى و ژ ئەنجامى ڤى چەندى ململانييەكا دژوار دناڤبەرا واندا پەيدا بوو و د ئەنجامدا مورادخانى شيا ھەر دوى سائيدا تەييار پاشاى لابدەت، و تەييار پاشا بەرەڤ كەلا قومريى ل دەڤەرا بەرواريان چوو و خوە ئاسى كر و پشتى چەندىن شەپان دووماھىى ل سەر وى يەكى ريكەفتن، كو مورادخان ببيتە مىرى ئاميدىيى و محەمەد تەييار پاشا بىيەرە ريكەفتن، ئامرادخان بىيتە مىرى ئاميدىيى و محەمەد تەييار پاشا بىيتە مىرى ئاكرى، ريكەفتن، ئامىرى ئاميدىي دەھوكى، و ل سالا ١٨١٣ مىرى زاخو بوو(ريكانى، بەرەرايان دىام.

ئمو دەمى مىر محەمەد تەييارى تىدا ژياى قوناغەكا پرى زانست و ئەدەبيات بوو، ل باژىرى ئامىدىى ھرمارەكا زانايىن مەزن بەرچاڭ بوون وەك: مەلا مەحموودى بەھدىنى و مەلا يەحيايى مزوورى و مەلا صالحى ئاكرەيى و كومەكا ھوزانشانىن كلاسىك ژى پەيدا بوون، مىنا مەلا مەنسوورى گىرگاشى و بەكر بەگى ئەرزى و سەيفىي شوشى و گەلەكىن دى (بادى، ٢٠٢١، ل ٢٠٢٠-). ژلايەكى دىشە شەكرنا قوتابخانە و ناقەندىن زانستى ژلايى مىرىن ئامىدىيىقە و ھاندانا وان ژبو بەلاقكرنا زانستىن شەرعى و ئايينى و ئەدەبى پىنگاقەكا مەزن بوو دھاتە دىتن، لەورا دى بىنىن كو مىر محەمەد تەييار ژ شى رەوشى بى ئاگەھ نەبوو و شى



دانهيهك ژ ديوانا وى ب رينفيسهكا جوان و ب دهستى خوه نفيسيه و ل دووماهيا دهستنفيسا خوهدا ب ڤى رهنگى خوه دايه نياسين:" حقير التقصير محمد طيار بن اسماعيل باشا العباسى أصلاً العمادى وطناً". ئـهڤ دهستخهته ل سالا ١٢١٣ك/ه١٨١٠ز نفيسيه ول پهرتووكخانا مهلا تههايى كورى شيخ مهزههرى مايى هاتيه پاراستن. (محمد طيار باشا، ١٢٣١مش، ل١٤٥).

دەربارەى ئەزموون و سەربورا وى يا ئەدەبى گەئەك زانيارى بەردەست نيىن، ئى ژ هوزانىن وى يىن بەردەست دھىتە زانىن كو هوزانقانەكى دەستھەل و شارەزايە. مەلا ئەنوەرى مايى د پەرتووكا (أكراد فى بهدينان) دبىتريت" محەمەد تەييار پاشا هوزانقان و تورەقان بوويە، وى هوزان ب زمانىن كوردى و فارسى ھەنە، ئەز ل سەر ھندەك هوزانىن وى يىن كوردى ب رىنقيسا وى يا جوان ھەئبوويمە و من ديتيە كو د نازك و جوان و ب ريتمەكت خوەشە، وى ھىدەك ھوزانىن مەلايى جزيرى كرينە پىنج خشتەكى و داھىنانا خوە يا شعرى

محهمهد تهییار پاشای د هوزانین خومدا ناسناقی (غهریبی) بو خوه ههلبژارتیه، سهبارهت ئهگهری ههلبژارتنا ئهقی ناسناقی دوو بوچوون ههنه، هندهك دبیّژن ژبهركو ئهوی بو ماوهیهكی ژ باژیّری خوه دوور بوویه لهورا ناسناقی (غهریبی) ههلبژارتیه، لیّ ب باوهریا سهعید دیّرهشی دبیّژیت كو محهمهد تهییار پاشا میراتگری شهرعیی میرگهها بههدینان بوول ی دهلیقه و كاودانان نههیّلایه ئهو ب میراتیی شاد ببیت، لهورا ئهوی خوه د وهلاتی خوهدا ب (غهریب) و تهنگهزار دیتیه(دوسكی، ۲۰۱۹، ۱۵۷؛ دیّرهشی، ۲۰۱۷، له).

هەروەسا قى هوزانشانى هژمارا (٩٢) وەك ناسناقەكى دى بو خوە ھەلبژارتيە و ئە ھژمارە ل دويف ھژمارا حسابا ئەبجەدى دبيتە ھژمارا پەيشا (محەمەد) كو ناڤى ھوزانشانييە(بادى، ٢٠٢٠، ل ١٦٣).

ژبەرھەمێن ئەقى مىرى، ژبلى نقيسىنا دانەيەكا جوان ژ ديوانا مەلايى جزيرى، ديوانەكا شيعرييا تەمام ھەيە، كو ژ ٩٢ لاپەران پێكھاتيە و ھوزانێن وى ل دويف ئەلفوبێيا ئەبجەدى ھاتينە رێزكرن، و سەرجەمى ھوزانێن وى ١٥٢ ھوزانن كو ٩٢ ژى قەسىدەنە و ٣٢ چوارينن و ٢٨ ژى پێنج خشتەيينە. (دوسكى، ٢٠١٩، ل١٤٧).

ل دووماهیا دیوانا خوه نفیسهری دهستخهتی ئهف گوتنه ب زمانی فارسی نفیسیه" تمام شد غزلیات جانفدای غمزدای غریبی قدس سره العزیز، کمالات أو از شرح مستغنی است چنانکه مشهورند= غهزهلیّن جانفیدایی خهمگینی غهریبی (قدس سره العزیز) ب داوی هات، شروقهیا رموشا وان یا هیّژا پیّدقی نینه چونکه ئهو ب خوه گهلهك بناقودهنگن".(دوسکی، ۲۰۱۹، ل۰۰۱).



محهمهد تهيارى پاشاى پتريا هوزانيّن خوه ب زمانى فارسى نڤيسينه، ژ سهرجهمى هوزانيّن وى بتنى (٩) هوزان ب زمانى كوردينه و ييّن دى ب فارسى ڤههاندينه، پيّنج ژ هوزانيّن كوردى پيّنج خشتهكينه كو چوار ژ وان ل سهر غهزهليّن مهلايى جزيرينه و يا پيّنجى ل سهر غهزهلهكا پهرتوويى ههكارى ڤههاندييه، ئهڤه رامانا وى ئموه كو زور ب مەلايى جزيرى داخبار بوويه، ههروهسا هوزانيّن پهرتوويى ههكارى ژى كو ل وى دەمى ميراتى ميرگهها هەكارى دكر گههشتبوونه دەستى وى و ئموى ئاگهه ژ هوزانڤانيّن سەردەمى خوه هەبوو.

ب گشتی میرێن بەھدینان بایەخدانەكا مەزن ب مەلایێ جزیری دایه، نەخاسمه ئەو میرێن هوزانشان كو ژێدمر و سەرچاومیێن وان بوویه د قەھاندنا هوزانێدا، سەبارەتێ قێ چەندێ دكتور محەمد عەلی قەرمدلغی دبێژیت ّ بایەخدانی میرانی عیمادییه به دیوانی مەلایی جزیری ئەو بایەخدانەی كه دوو فلیقانه و دووسەرەیه و له لایەكەوه زانا و كەلەمەلامانی ئەو سەردەمه ھەر كەسێ ل ئاستی خويەوه به شێوەيەك له شێوەكان خزمەتی پارچەيەك يان چەنـد پارچەيـەك يان بگره سـەرجەمی شـيعرەكانی مـەلایی جزیريان كردووه و بـه بيروبوچوونی خويان شەرحيان كردووه و مانايان لێكداوەتەوه".(قەرەداغی، ٢٠٠٦، ل٥). بو نموونه د پێنج خشتەيەكێدا ل سەر هوزانا مەلایێ جزیری دبێژیت: بې غەمێ عشقێ (غەريبی) چ حاصل ژێ مەلێ مەششها نازك و مەستانه وبر دل ژ مەلێ هاته دەستێ مە د رەقصێ ودگو: بل ژ مەلێ هاته دەستێ مە د رەقصێ ودگو: بل ژ مەلێ دەست ب كەس دى د سەمایا كو (مەلا) تێ نادەم (دوسكی، ٢٠١٦، ل١))

هەر د پارچە غەزەاەكا ديدا د چوارچووڤێ پێنج خشتەكى ل سەر غەزەلەكا مەلايێ

جزيرى ڤەھاندييە شيايە ب ھوزانا خوە يا بھێز دەربرپنٽ ژ بابەتٽ عشق و ڤيانٽ بڪەت:

ب غەريبى دلى مەسروور صيفەت رەقصى سەرخوەش و مەخموور صيفەت مەستيا بادەئى ئەنگوور صيفەت ش (مەلى) سوپ پەرييا حور صيفەت سەد مەلىك دەست ب دەستن چەپ و راست

(دوسکی، ۲۰۱۹، ل ۱۵۹)

هەروەك ديار بووى كاريگەريا مەلايى جزيرى ل سەر محەمەد تەييارى ئاشكرايە و دبيت ژ ئەگەرى قى كاريگەرى و داخباربوونى دەست ب قەھاندنا ھوزانى كربيت نەخاسمە ئەوى دانەيەك ژ ديوانا جزيرى ب دەستخەتى خوە نقيسيە، د ھوزانىن ويدا ديار دبيت كو وى



همولدایه ژلایی شیّواز و داریّتنا هوزانیّقه چاڤ ل جزیری بکهت و گهلهك پهیڤ و زاراڤ ژ جزیری ومرگرتینه. کهواته جزیری ئیلهام و ژیّدمریّ وی ییّ شیعری بوویه.

ژلايه کێ ديڤه د پێنج خشته کييه کا دی ل سهر غهزه له کا ميرێ هه کاری مسته فا به گی ڤههاندييه و تشتێ سهرنجرا ڪێش دڤێ هوزانێدا تێکهه لکرنا بهرهه مێ دوو ميرێن هوزانڨانه، ئێڬ ل به هدينان و يی دی ل هه کاری:

> دوو ئەفعان رەنگى رەشتوزن سەرى زولف دوو ھندو مەستى جانسوزن سەرى زولف دوو جادوو سحرئاموزن سەرى زولف ژبادى صوبحى ئالوزن سەرى زولف وەيا مەستى ژ بيھنا مسكى ئەذفەر نزانم ئەڤ چىيە دەردى ھناڤان نزانم ئەڤ چىيە دەردى ھناڤان مە نينە صەبر و راحەت وەقت و گاڤان (غەريبى) ئەم كەتن وان بەند و داڤان يەقين (پەرتۆ) نەظەر كربوو ل چاڤان كو ما مەستە وەكو مەخموور و ئەبتەر

(دوسکی، ۲۰۱۹، ۲۷۵).

دياره ئيّك ژ ساخلەتيّن قەھاندنا قالبێ پيّنج خشتەكى ئەوە، كو ھوزانڤانێ ئيّكێ يى كاريگەرە ب ھوزانڤانێ دووى و دناڤ ئەڤى ميرێ ھوزانڤاندا ديار دبيت كو ئەو ب پلا ئيّكێ ب مەلايێ جزيرى كاريگەرە و ب پلا دووێ ب پەرتۆيێ ھاكارى داخبارە.

هەروەك بەرى نوكە ھاتيە دياركرن كو ناسناڤێ خوە يێ شيعرى كريە غەريبى؛ ژبەركو ماوەيەكێ ژ ژيانا خوە دوورى بـاژێرێ ئامێديێ بورانديـه و ئـەڤ ھەسـتێ غـەريب و دەربەدەريێ رەنگڨەدانا خوە دناڤ ھوزانا ويدا كريە:

| دیسا ل من سهردا غهمان              | ژارم ژ د <i>ەس</i> ــــتى فورقــــــەتى |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
| من صهبر و طاقهت قهط نهمان          | کوشــتم ب دەردى حەســرەتى               |
| جوهنێ خومار و مـهی پهرمست          | راحەت مەبر يەكسەر ژ دەست                |
| هــــهژيان ل دور ســــهلوا جـــوان | رهشمار ب گهړ هاتن د مهست                |
|                                    |                                         |

و ل دووماهيا ڤێ شيعرێ فيغان و فەريادێن خوه ژ دەردێ زەحمەت و نەخوەشييا دوور بوونێ ددەتە ديارڪرن:

| هەر تێن ژ بەر جەورا رەقىب | فـهرياد و ئــهفغان مــن غــهريب |
|---------------------------|---------------------------------|
| نــالی گەھانــه ئاســمان  | مه ژ زدحمهت و هیجرا حهبیب       |
| (دوسکی، ۲۰۱۹، ل۱۵۳)       |                                 |

كمرابع Zakho Centre for Kurdish Studies مستتري زاخر بر فيكزنيني كوردي ئەف جورە ھوزانا دچىتە دچوارچووڤێ ھوزانا (خەربىيێ)دا و ئىكە ژ وان بابەتان، كو ژ كەڤندا ھوزانڤانێن كلاسىك د ھوزانێن خومدا باس كرينە" ئەڤ خەريبىيە ژ جھى يان دەمى، ئەڤ ھەستكرنە پشتى دووركەفتن و ژێكجودابوونێ دھێت، ھەرومسا پتر ژ ھەمى مروڤان ھوزانڤان خودان ھەستەكێ نازكە و ئەو دزانيت ب دروستى بشێت ئەڨى ھەستێ گرێداى ب بىرھاتنێن ويڤە ٹ ھەر جھەكى و ھەر دەمەكى وەسف بكەت".(دوسكى، ٢٠٢٢،

ههر ژ ڪاريگهريا ڤێ خهربييا خوه بو باژێرێ ئامێديێ د هوزانهڪا خومدا ب زمانێ فارسی داخوازێ ژ بايێ سپێدێ دڪهت ڪو سلاڤێن وی دگهل خو بو خوهشتڤيێن وی ل باژێری ببهت:

> ای نسم سحر امروز مبارك بادی که نویدی برخسته ز یاران دادی من نمی دانم که تاتار رسیدی امروز یا که از جانب احباب سر عمادی

(دوسکی، ۲۰۱۹، ل۱٤۸–۱٤۹)

(ئەى بايى سپيديى ئەڤرو تو بايەكى پيروزى، تە مزگينيەك ژ ياران بو من ئينايە، ئەز نزانم كو تو ئەڤرو وەك تەتەر ھاتى يان ژلايى خوشتڤيين ل سەرى ئاميديى؟). ھەروەسا بابەتى پيكوتنى ژى دھوزانين ويدا ديارن، مينا ئەو ھوزانا ب مرنا شيخ عەبدولرەحمانى شۆشى گوتى و تيدا ئاماژە ب سالا مرنا وى ژى دايە:

> مفخر صوفيه عبدالرحمن مردم باصره انسانی فیض باب از مدد شیخ قصیر ناهج و معتقد گیلانی... غفر الله له مولانا الباری بالرحمه و الرضوان زین تغابن بطلب لفظ غرام سال تاریخ وفاتش دانی

(دوسکی، ۲۰۱۹، ل۱٤۷)

و پەيڤا غرام ب حسايا ئەبجەدى ل ھەمبەر سالا ١٢٤١مش/١٨٢٦زايينى دھێت و ئەڤە سالا مرنا شێخ عەبدولرەحمانى شۆشىيە.

تشتی بالکێش ئهوه کو دهوزانێن محهمهد تهيياريدا هيچ بهرژهنگێن سياسی و حوکمرانييا وی ناهێنه ديـتن، لـێ بتنـێ د هوزانـهکا خـومدا ئامـاژه حـوکمێ برايـێ خـوه



مورادخانی دایه دممی هاتیه سهر تهختی میراتیا میرگهها بهدینان، ههرچهنده ژ ژیدمرین میژوویی دهیته زانین کو پهیومندیین ههردوو برایان نهخومش بوون، لی د قی هوزانیدا دهیته زانین دبیت پشتی کوههردوو برا پیکهاتبن ئهڤ هوزانه ڤههاندبیت؛ چونکه ژ بابهتی هوزانی دیاره کو کهیفخومشی پیشه دیاره و داخوازا پاراستنا برایی خوه و ب سهرکهفتنا وی ژ خودی دخوازیت، لی د دیرهکیدا گلهییی، دکهت کو ئهو بو ئاههنگا دانانا مورادخانی بو سهر تهختی نههاندیه شخواندن! و ئهڤ هوزانه ژی ب زمانی فارسی ڤههاندییه:

> مژده باد ای دل که دیگر نوبت عشرت رسید غنچه اقبال و دولت د عمادی بشکفید یعنی نجل پادشاه کامران سلطان مراد پرور دین محمد صاحب بخت سعید... آیت (فالله خیر حافظامً) حرزش بود رایت (نصر من الله) پیش او باد برید چونکه عمری شد غریبی من دعاگویم مدام شرط نبود از وفاداری فراموشم کنید

(دوسکی، ۲۰۱۹، ل۱٤۸).

مزگینی بو ته ئهی دل کو ئێدی نوبهتا خوهشیان هات و پشکوژا ئیقبالی و دهولهتی ل ئامیّدیی بشکفت، ئانکو سولتان موراد کوری مهزنی پاشایی کامیران، پهیرموی دینی محهمهدی و خودانی بهختی شاد... ئایهتا (فالله خیر حافظاً) وی بپاریّزیت و ئالایی (نصر من الله) ل دهف وی وهکو نامهبهرهکی بیت، ئهی غهریبی ئهقه تهمهنهکی ئهز بهردموام دوعایان دکهم، مانه مهرجه کو ژ وهفاداری ههوه ئهز ژبیر نهکربام!)

ئەڭ ميرە دناڤبەرا سالێن ١٨٢٢-١٨٣٢ ميراتى ل كەلا ئاكرێ دكر، ل سالا ١٨٣٦ ئيسماعيل پاشاى ميراتيا ميرگەھا بەھدينان ومرگرتيە و ھەتا سالا ١٨٤٢ بەردەوام بوو، ئانكو ئەو دووماھيك ميرێ بەھدينانە، پشتى كەفتنا ميرگەھێ ژى ئەو چەندين پوست د دەولەتا عوسمانيدا ومرگرتبوون، دناڤبەرا سالێن ١٨٥١-١٨٥٢ و بو ماوميێ سالەكێ ببوو واليێ شەھرەزورێ پاشى ڤەگەريا بەغدايێ و ل سالا ١٨٦٣ ھەر بو ماوميێ سالەكێ ببوو قايمەقامێ باژێرێ مووسل و ل ١٨٦٩-١٨٧٠ ببوو موتەسەرفێ (پارێزگەرێ) كەربەلا.(رێكانى، ٢٠٢٢، ل١٧٠

سەبارەت رۆلىخ وى وەكو ھوزانشان و نشيسەر، ئىسماعىل ئىنىڭ ژوان مىران بوو كو گەلەك گرنگى ب نشيسىنيا ئەدەبيات و ھوزانىخ دايە و بەلگە ژى بو شى چەنىدىخ ئەوى دانەيەك ژ ديوانىا مەلايى جزيرى ب دەسىتى خوە نشيسىيە، ھەروەسا ئەوى ھوزانىنى چەنىدىن



هوزانشانيّن كلاسيك ييّن كورد و فارس و توركان ب دەستخەتەكى جوان نڤيسيه، وەكو ديوانا فوزوولى و مەولانا ب زمانى توركى و حافزىّ شيرازى و جامى و سەعديىّ شيرازى ب فارسى و هوزانيّن لاغەرى ب زمانىّ كوردى. لىّ ئەوى هەولا نڤيسينا هوزانىّ نەدايه و بتنىّ هەتا نوكە ئيّك هوزانا وى ب زمانىّ فارسى هاتيه ديتن و ب گوتنا (مىن كلام اسماعيل العباسى) ئاماژە دايه كو ئەڤ هوزانە ژ قەھاندنا وى ب خوميه. و دديّرا دووماهيا ويّدا هاتيه:

گفتم اش سمع کن این پند مشو با افسون

هرچه داری شه من دارد و تاج اش افزون

(اسماعیل پاشا، دستنفیس، ۱۲٦۰مش).

دوو: رولێ ميرێن ميرگەها هەكارى د ئەدەبياتا كلاسيكييا كرمانجيا سەريدا: ب گشتى دناڤ ديروكا ئەدەبياتا كلاسـيكييا كورديـدا، نەخاسـمە ئـەدەبياتا كرمانجييا سـەريدا، قوناغـەك ژ ئـەڤى ئـەدەبياتى دناڤ باوەشـا ميرگـەها ھەكاريـدا پەيـدا

بوويه، لمورا دى بينين كو هژمارەك ژ ميرين هەكارى، ژبلى ميراتى و دەستھەلاتا سياسى گرنگى ب زانست و زانين ب تايبەتى د بياقى ئەدەبيات و نفيسين و هوزانى دايه، ھەتا كو هندەك ژ وان ديوانەكا تەمام يا هوزانى ھەيە و هندەك ژوان چەندين پارچەيين هوزانين وان هاتينە ديتن، لى ژبەر كاودان و بارودوخين نەخوش و نالەبار يين كوردستانى بەرھەمى وان بەرزە بووينە، لەورا دفى قەكولينيدا دى ھەول دەين ئەف قولاچكا تارييا دناف ئەدەبياتا كرمانجييا سەريدا روون بكەين ب دياركرنا رۆلى ميرين ھەكارى دقەھاندنا هوزانيدا و

كومهكا مهزن ژ ميرين ميرگهها ههكارى گرنگى و پويتهيهكا مهزن ب زانست و زانينى ب گشتى و ئهدهبياتى ب تايبهتى داينه، و هندهك ژ وان دهستهكى باش د نقيسينا هوزانيدا ههبوو، ههر ئيك ژ وان ل دويف زانياريين بهردهست و بهرههمين وان ئهوين بهردهست دى ئاماژه ب رۆلى وان دەين.

١- مير عمادمددينى هەكارى: ئننى ژوان ميرنى هوزانشان كو بو ماوەي ەكى دنا ش ميرگھەها هەكاريدا حوكم كريە، ناقى وى عمادمددين كورى يەحيا بەگ كورى زەكەريا خان بەگييە، دناشبەرا سائنى ١٦٣٠-١٦٣٩ حوكم كريە.(گولى، ٢٠١٧، ص٥٧-٢٧)، و ھەروەك ميرزا محەمەدى يازچى دبنيژيت ئەو "ميرەكى خودان شيان د ميرگەھەكە بەيزدا بوو"(يازجى، ٢٠١٢، ٦٧). دەمى بابى مير عمادمددينى مرى ھيشتا ئەو و برايين وى زاروك بوون، و ھەروەك د ژيدەرانىدا ھاتى مام و كەسوكارين وى ستەمەكا مەزن ئىكرى و ئەو بو ماوەيەكى دريژ دناشبەرا دەولەتا عوسمانى و سەفەوى و ميرگەھى بوو بستىنىت و خوە دەك ئى سالا ١٦٣٣ شيا باژىرى جولەمىزىكى كو پايتەختى مىرگەھى بوو بستىنىت و خوە دەك مىر راگەھاند.(يازجى، ٢٠١١ھ. ٢٠).





ب قی رهنگی میری داخباریا خوه بو جزیری دیار کریه، د راستیدا جزیری ژی پهسـن و مـهدحا هوزانـا وی دڪـهت دهمـا دبێژيـت تـو دچييـه د ڪووراتيـا دهريايـا رامـان و زانيناندا و دوړ و گەوھەران ژێ دەردئێخى و د چێڪرن و ڤەھاندنا ھوزانێدا تو يێ ھويربينى، شارهزاييا ته د هوزانێدا هنده زور كو تو دچاڤ نقاندنهكێدا دكارى سهد هوزانان بڤههينى، د ڤێ گوتنێدا ديار دبيت ڪو مير عمادمدديني دمستههليهڪا مهزن د ڤههاندنا هوزانێدا ههبوويه

د ئيقليمـێ سـوخەن خاقـان رەوان بـەخش و شـەكەر ريـزى ب جـــانرا عەنبـــەر ئـــاميزى ژنەيشـەككەر ل ئـەوراقان ب سـهححاری گوهـهر ریـزی ژسـيمين سـاعد و سـاقان

(جزیری، ۲۰۲۲، ۳۱۱) دڤێ دانوستاندنا هوزانکیدا وهسف و پهسنهکا مهزن دناڤبهرا ههردوو هوزانڤاناندا هاتيه ئالوگور کرن، دەمێ مير پەسنا جزيرى دكەت دبێژيت ئەي مەلا تو د ھەرێما ئاخفتن و زمانيدا ومڪو شـاهانی و خـودان شـيان و دهسـتههلاتداری، گيـان و روحـی ددهيـه پـهيڤـان و ب رامانان زيندى دكهى، ژ هوزانين ته شهكر دبارن، سالوخهت و سيفهتين جوانى و جادوگەرييٽي ددەيە پەيڤێن خوه، و وەكو گەوھەرێن ب نرخ و بەھا دروست دكەي:

| مادهدین ب دینتا جریری کهی  | ل فیری دیار دبیت کو میر ع              |
|----------------------------|----------------------------------------|
| مەلا دا پێ موعەططەر بى     | ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| پەياپەى لى موكەررە بى      | موفهږږدح بت مه لێ خاطړ                 |
| مـه ژی ئايينـه ئـهنومر بـێ | ژجاما خاطري عاطر                       |

(جزيري، ٢٠٢٢، ٣١١) مير بەرسڤا وي ب سلاڤەڪا پري بێهنێن خومش و گولاڤان ددمت ڪو دڻێ مروڤان پٽ خومش بيت، ڻ ڦَٽِرِٽ ديار ديت ڪ ىتنا حزىرى كەيفخوەش بوويە:

سەحەرگەھ گەوھەر ئەفشان بت ســـــهلاما مــــن ثــــهناخوانى ب خدمهت عهرض سولتانی عــهبير و عەنبــهر ئەفشــان بــت ب صوورهت ئەمرى سولطانى سىمرئەلقابى زەرئەفشان بت

دكهت و وي هێژاي ههمي ناسناڤێ بهرز و بلند دبينيت:

يا بهێز دناڤبەرا واندا ھەبوو،بەلگە ژى ئە*و* دانوستاندنا ھوزانكىيە ئە*و*ا دناڤبەرا ھەردووياندا كو دديوانا مەلايێ جزيريدا دھێتە ديـتن. ئـەڤ دانوسـتاندنا ھوزانكى دھێتـە ھژمـارتن وەك ئێڪهم دانوسـتاندنا هـوزانڪى د ئــهدەبياتا ڪورديــدا دناڤبـهرا مــهلايێ جزيـرى و ميرهڪـێ هوزانڤاندا هاتيه ئەنجامدان، ئەڤى ميرى شيايە ددارشتن و ڤەهاندنا ئەڤێ هوزانێ وەسـا بهێز داريَزيت، كو ئاستێ هوزانا خوه بگههينيته ئاستێ هوزانا مهلايێ جزيري. ددهستپٽِڪا هوزانٽِدا جزيري ب سلاڤهڪا گهرم دهستپٽِدڪهت و پهسنا ميري عيمادهدديني

ئەڭ مىرى ھوزانشان ھەڤچاخى مەلايى جزيرى بوو، ديارە پەيوەندىيەكا ھەڤالينى

(جزیری، ۲۰۲۲، ۳۱۸)

و هوزانا وی تا وی رادهی بهیّز بوویه کو جزیری پێ داخبار ببیت، بێ گومان ئهڤ گوتنا جزیری راسته؛ چونکه بهرسفدانا میری ب رهنگهکێ ئیّکسهر و ب شیّوهیێ هوزانهکا ریّکخستی و بهیّز رامانا شارهزاییا مهزنا میر عمادمددنی د هوزانیّدا ددهت:

(جزیری، ۲۰۲۲، ۳۱۸)

دداویا ئەقى دانوسـتاندنىدا مىـر عيمـادەددىنى ب ئاشـكەرايى ئامـاژە ب داخباربوونـا خوە ب جزيرى دايە و ئەو وەك ماموستايى خوە دايە نياسين:

| ســوخەن مــن ســەروێ ئــازادە     | دباغێ لـهفظ و مـهعنايێ          |
|-----------------------------------|---------------------------------|
| مـــه لـــهوحێ دل نومـــا ســـاده | ژ ڤـێ ئــيملا و ئينشـايێ        |
| ڪو شـێخ ئەحمـەد مـه ئوسـتادە      | ژ حو <i>س</i> نێ رمونهقهك دايـێ |

(جزیری، ۲۰۲۲، ۳۱۸)

همروسا جزیری ب جوانترین پهیڤ بهحسا میری کریه و ب سهر هممی میر و بهگلمر و ئاغایان دانایه، پشتی ناڤئینانا میری دبێژیت کو ئمو شانازیێ دبهت کو خزمهتکارێ میر عمادهددینییه:

| _ران ب غەوامى_ى گوھ_ەر چى_نم |                           |
|------------------------------|---------------------------|
| يران توريايان ومنابينم       | د بــهحثا شــهرح و تهفســ |
| ران غـولامي ميـر عمـادينم    | ژ میــر و بهگلــهر و چیـ  |

(جزیری، ۲۰۲۲، ۳۱۸)

د ژیدمراندا هاتیه، کو میر عمادمددین د حوکمی خومدا کهسهکی توند و دلرمق بوو و دلوڤانی ب ههڤرکین خوه نهدبر، " د سهری وی دا مهزنی و غروورهك ههبوو كو جاران ناهینته سالوخدان...وی دهستی خوه دانا سهرتهختی و موکوم گرت و خهلك ب هیزا شویری قههرا خوه چهماند، د زانین و دادی و حوکم و سیاسهتیدا ئهو گههشتبوو کهمالی، ژ ترسا بهرچاڤا سیاسهتا وی میرین رهخ ودوران بندهستی وی ببوون، ئهوی باومری ب کهسهکی دی ژبلی خوه نهبوو.."(یازجی، ۲۰۱۲، ل ۲۸).

سەرمپاى ئەقى چەندى مىر عمادەددىنى ھەستەكى نازك د قەھاندنا ھوزانىدا ھەبوو، لى ھەتا نوكە بتنى شەش ھوزانىن وى ھاتىنە دىتن كو چوار ژى ب زمانى كوردىنە و دوو ب زمانى فارسى ھاتىنە دانان. مىر عمادەددىنى د ھوزانىن خوەدا ناسناقى (صەبوورى) بكاردھىنا (مزوورى، ٢٠١٢، ل٢١٢) كو رامانا كىشانا ھەدارى ل سەر نەخوەشىان ددەت، و دبىت ھەلبژارتنا ئەقى ناسناقى؛ ژبەر وى زولمى بىت ئەوا وى د زاروكى و گەنجاتىا خوەدا ژلايى كەسوكار و مىرىن دەردورىن خوە دىتى، ھەروەسا ژ ھوزانەكا وى دىيار دبىت كە مەلەك خەم و



كوڤان ديتينه و دلـێ وى ژ ئـێش و زانـان برينـدار بوويـه، هـهردمم گازنـده ژ بهدبـهختيا خـوه كريه، لـێ ئهو ل سهر وان خهم و كهسهران يـێ بێهنفره بوو، لهوڕا ئـهوى ناسـناڤـێ (صـهبوورى) بو هوزانيّن خوه ههلبژارتيه:

> دلێ مهجرووحێ من پڕ ژانه دیسا تژی دمرد و غهم و کوڤانه دیسا نهشێم دمرمان بکهم دمردێ دلێ خو حهکیمان بینه سهر لوقمانه عیسا ههچی دی صوورهتا دلدار و دلبهر بیه حهیران د چار و کهفته لیسا بهلێ من زانیه بهدبهختیا خو چرایێ من حهتا صوبحێ نهئیسا لوطفا ته عهجهب مامه صهبووری نهگو حالت چییه دهفتهر نڨیسا

(دوسکی، ۲۰۱۹، ۲۳).

ئێٮڬ ژ هـوزانێن وی هوزانـهڪا مـهلايێ جزيـری د چوارچـووڤێ پێـنج خشـتهڪيدا دارشتيه و ئهڤه ئاماژهيهڪا دييه، ڪو ئهو ب ڤی هوزانڤانێ مـهزن داخبـار بوويـه. و د پارچـهيا دووماهيێ ژ پێنج خشتهڪييا خومدا دبێژيت:

> پړ د عشقیّدا مهحوویین مه نهمان ئهسل و رههك وهكى ته مهست و خومارى كې دییه خان و شهههك لهو صهبوورى ژ سهرو قامه نه هشیاره گهههك ژئهزل ئهح ب مهلې دایه ژ عشقې قهدمحهك تا ئهبهد مهست و خهرابین ژ مهیا وې قهدمهې

(دوسکی، ۲۰۱۹، ۲٤)

ژلايهكێ ديشه، ئموى دوو هوزانێن دى ب زمانێ فارسى ڤەهاندينه، ئەڤە عەدەتەكێ هوزانشانێن ڪورد بوو ڪو شارەزاييەكا مەزن د زمانێ فارسيدا ھەبوون و ھەول ددان ڪو هوزانان ب ڤى زمانى ژى بشەھينن. د هوزانەكا خومدا دبێژيت:

> اى بمثل روى تو همچو مه بر فلك مدح لب لعل تو ورد زبانى مەلەك. پيش تو جان باختن لى مرا كار ليك عشق تو بر كبش كرده زهم باز فك ملك صبورى شود مقتل درگاه تو



## نذر تو خواهد کند جا هزاران چه پک

(دوسکی، ۲۰۱۹، ۲۷۷)

هەروەسا مير عيمادەددينى گرنگييەكا مەزن ب زمانى كوردى ددا و هندەك ژيدەر دبينژن كو ئەو هندەك جاران فەرمانين خوە ب زمانى كوردى دنڤيسين، ئەڤە رامانا وى چەندييە كو وى زمانى كوردى وەك زمانى دەستھەلات و كارگيريى ژى بكار هينايە. (يازجى، ١٤٠١، ج٢، ص١١٧٨).

قوناغه کا گرنگ ژ ژیانا میر عیمادمددینی هه کاری ل سالا ۱۹۳۰ دمستپید کهت، دممی سولتانی عوسمانی مورادی چواری (۱۹۲۲-۱۹۳۹) بریار دای هیرشه کا مهزن ببهته سهر دمولهتا سه فهوی، نامهیه ک بو میر عیمادمددینی هنارت و فهرمان لیکر کو دگه لوی پشکدار بیت، لی میری داخوازیا وی رمد کر و "ب شیوه یه کی زقر بهرسقا وی دا"، لهورا سولتانی بریاردا ل سالا ۱۹۳۸ له شکهره که هنارته سهر هه کاری و دشهریدا میر عیمادمددین شکه ست و بهرم ف حه نهبیته چوو، نی ل ویری هاته ده سته سهر کرن و بو باژیری ئیستانبوونی هاته هنارتن و بو دم می حه فت سالان د زیندانید ۱ ما (گونی، ۲۰۱۷، ل۱۹۲۰-۱۹۲۹؛ کاپلان، ۲۰۲۲، لر۱۷).

دناڤ ئێڬ ژ هوزانێن ويدا ئاماژه ب ژيانا وى يا زيندانێ هاتيه كرن و سهروبهر و رموشا خوه يا دمروونى ديار دكهت كو د خهم و حهسرمت و نائينێدا ژيايه، ههرومسا دڤێ هوزانێدا سيمايێن (هوزانا زيندانێ) پێڨه دياره؛ چونكه سێ جاران پهيڤا زيندان و دوو جاران پهيڤا (حهبس) بكار ئينايه، ههرومسا پهيڤێن (قهيد)، (چال) بكار ئيناينه و ئهڤه ژى پهيڤ و دمربرينێن گرێداى ب زيندانێنه، و ههرومك ئهو ب خوه دبێژيت كو ئهو بو ماوميهكێ درێژ دزيندانێدا مايه و كهفتيه "دناڤ ژههرا خهماندا".

> گەلەك شوبھەتى مارووتى ب دوم ماييم دزنــدانى دزنـــدانى ب دۆم مــاييم ددەڤ مارى غەمان داييم.

د دووماهيا هوزانيّدا پتر تهڪهزێ ل سـهر زينـدانيبوونا خـوه دڪهت و ناسـناڤێ خـوه دهينيت و دبيّژيت ڪو صهبووري د حهبسيّدا مايه:

> کهمان کيٽشا کهمانداران دبارن تير وهڪى باران ل قهبرێ مه برينداران دوێ حهبسێ و ڪوڤانێ صهبوورى ما د حهبسيّدا ب دووم ماييم د قهيديّدا وهڪى دنيّرى دچاليّدا



دەرينە وى ژ زيندانٽ.

(دوسکی، ۲۰۱۹، ۳۲–۳۵)

ل ڤيرێ ديار دبيت، كو مير عيمادمددين ميرهكێ هوزانڤان و رموشهنبير بوويه، ژبلى كو ميرگهها ههكارى ل سەردەمێ ويدا د رموشهكا بهێزدا بوو، دبياڤێ ئەدەب و ڤههاندنا هوزانێدا ژى دەستەكێ بالا يـێ نڤيسينێ هەبوويه، و دڤى بياڤيدا دكارين ئاماژه ب ڤههينووكا ديروكا هەكارى بدەين كو ب فەرمانا وى ل سەر دەستێ كاتبێ وى (تومەرخانێ يازچى) هاتيه نڤيسين، و ئهڤ بەرهەمه هەمى ب شيۆەى هوزان و ب زمانێ فارسى هاتيه نڤيسين كو ژ نيزيكى ١٠٥٠ ديران پيكدهيت. (يازجى، ١٤٠١، ج١، ل١٧).

۲- مستهفا خان بهگێ ههكارى:پهرتوويێ ههكارى هوزانڤانهكێ بهرنياسه لێ كێم جاران وهكو مير ل ميرگهههكێ هاتيه دنياسين، رولهكێ مهزن دميرگهها ههكارى دا ههبوويه، لێ دگهل هندێ ژى بياڤهكێ مهزن ژ ژيانا خوه بو زانين و ئهدهبياتێ تهرخانكريه، لهوڕا دێ ل ڤێرێ گرێدانهكێ دناڤبهرا ژيانانا وى سياسى و ئهدهبى دروست كهين، ئايا وهكو مير چ رول دناڤ نڤيسين و ڤههاندنا هوزانێدا ههبوويه؟ ئايا سهربورا وى يا هوزانێ دميانێ حوكمرانييا ويدا ب چ رەنگ بوويه؟ و بابهتێن هوزانێن وى ژلايێ روخسار و ناڤهروكێڤه ب چ شێوه بوويه؟

مستهفا بهگ كورێ عهبدوللاه خان كورێ ئيبراهيم خان كورێ ئيبراهيم خان كورێ محهمهد بهگێ ههكارييه، ئهوى بو ماوميهكێ درێڅ ئانكو پتر څ ٥٥ سالان حوكم كريه. (گولى، ٢٠١٧٨١-٨٢)، سهبارمت مێڅروويا څدايكبوونا وى ههتا نوكه د چ څێدمراندا ئاماڅه پێ نههاتيه دان، لێ ماموستا تهحسين دوسكى گومانێ دبهت كو وى ددێرهكا هوزانا خومدا ئاماڅه ب ديروكا بوونا خوه كريه. پهرتو دبێڅيت:

پەرتووى رەملا تە قەنجە دا نەكى شەكوا خەطان

يازده و حەفتىّ سەعادەت دانيە لەححانىّ فەرەح (دوسكى، ٢٠١٧، ل٢١) -

دفى هوزانىدا پەرتو بەگ دېيىرىت كو: ئەوى پەرتو بەختى تە يى باشە و چ گازندەيان ژ خەلەتىيىن خوە نەكە. لەورا ئاوازبىرى كەيفى يازدە و حەفتى خوشبەختى داينەتە. و ل دويف ديتنا ماموستايى ناڤبرى يازدە و حەفتى ئاماژەنە بو سالا ١١٧٠ و دبيت ئەڤە سالا ژدايكبوونا پەرتويى ھەكارى بيت، و ئەڤ سالە دكەڤيتە ھەمبەر سالا ١٧٥٦-١٧٥٧ز. و دەمى بزانين كو ئەوى ل سالا ١٧٨٣ دەست ب ميراتيى كرى ھينگى ئەو سالا ماموستاى گوتى دى بەرعاقل بيت. و ئەگەر ديروكا ژدايكبوونا وى راست بيت ھينگى ئەوى د تەمەنى مەلىدانىدا حوكم ل مىرگەھا خوە وەرگرتيە.

ژيدەرى سەرەكيى كو پشتراست كرى كو مير مستەفا بەگ ھوزانشان بوو و ناسناڤى وى (پەرتو) بوو پەرتووكا (مختصر أحوال الامراء)ـه كو ب ژلايى ميرزا محەمـەدى



یازجی ب زمانی فارسی هاتیه نفیسین، و ل سالا ۱۹۱٤ کهسهکی ب نافی محهمهد تهییار کوری محهمهد تهییار کو دبیته نهفیی نهفیی پهرتوی هاتیه نفیسین. (یازجی، ۲۰۱۲، ص۸۵)، ههروهسا زانا و سیاسهتمهداری مهزن عهبدولره حیم ره حمیی ههکاری ژی د گوتاره کا خوهدا ل روژنامهیا کوردستان ل ۱۹۱۹ دیار کریه کو ل "میرگهها ههکاری چهندین زانا دهرکهفتینه و بووینه کانین زانینی مینا: ئه حمهدی خانی، مهلایی باتهیی، و مستهفا بگ یی بهرنیاس ب (پهرتو) و گهنه کنین دی" (کوردستان، ۱۹۱۹، ل۸؛ طاهر، ۲۰۱۹، ل ۱۰۰). و پهرتو پهیشهکا فارسییه ب رامانا (پهژنا تیروژکی یان روناهیی). (ئامیدی، ۱۹۸۰، ل ۱۹۰۰). د دیرهکا هوزانیدا دبیژیت:

پەرتويى پەرتويى نار و شەرارا ئاتەشى عشق

ژ سەرى تا ب قەدەم پێتەك مثلێ شەرەرێ (دوسكى، ٢٠١٧، ڵ٧٥٧)

دبيت ئـهڤ ناسـناڤه ئاماژهيـهكا سـوفيانه بيـتن مهبهسـت ژێ ڤهپهشـينا پـهژنا تيروژڪێن روناهيێ ژ ئاگرێ ڤيان وى بو ذاتێ خودايێ مـهزن، هـهروهكى ئـهوى ددێرا سـهريدا گوتى كو ئهو ژ سهرى هىتا پێيان د ڤى ئاگريدا سوتيه.

همرچهند ه كو پيزانين سمبارمت هوزانشانى و سمربورا وى يا ئمدمببى كيّمن ژى لـخ پيزانين دمربارمى ژيانا وى وهكو مير و سياسهتمهدار كيّم نينن، پشتى مرنا بابخ وى ب چوار سالا ئموى ل سالا ٣٨٧ حوكم ژ برايخ خوه كمريم خانى ومرگرتيه. (يازجى، ٢٠١٧، ل ٨٣)، همرومسا دهيّته زانين كو ل دممخ وى تهختن ميراتيخ ومرگرتى سمروبمر و بارودوخخ وهلاتى دكاودانهكا خراب و پرى ئـاژاومدا دبورى، لـمورا ئمقه بو هوكا ركو دممخ وى ميراتى ومرگرتى وى دقيا دمستهملاتا خوه ب شـيّوميهكن بهيّز بو خـملكى بدمتـه دياركرن، همركمسـهك هزرمكـى بو دمستهملاتا خوه ب شـيّوميهكن بهيّز بو خـملكى بدمتـه دياركرن، مهركمسـهك هزرمكـى بو دمستهملاتا وى بكـمت، " ژ عـمقل و سياسـمتا وى موفسـد و بمرهنگارين وى بنئهمر و گوهدار ببوون، دزانينا ناڤخويى و دمرڨميى و (ظاهرى) و (باطنى) بمون".(يازجى، ٢٠١٧، ل ٨٣).

سەرەپاى قى چەنىدى ل سالا ١٨٢٢ پەرتو تووشى ياخيبوونەكى ژلايى كورى خوە (محەمەد نەسيرخانى) بوو و ب ھاريكاريا ھندەك ھوزين كوردان بابى خوە ژ حوكمى لادا و ل گوندەكى زيندان كر، لى حوكمى نەصيرخانى گەلەك نەڤەكيشا و پشتى بورينا شەش ھەيڤان مر، جارەكا دى پەرتوى دەستھەلاتا خوە ڤەگەراند ھەتا ئەوژى ل سالا ١٨٢٥ مرى. (گولى، ٢٠١٧، ص١٠٢-١٠٤).

د هوزانه کا خومدا پهرتو به حسـێ رموشـا خـوه دکـهت دممـێ کـورێ وی دژی وی راومسـتيای، و دڤـێ هوزانێـدا پـهرتو گلـه و گازنـدميان ژ مـروڤێن سـهردممێ خـوه دکـهت، ژ هـهبوونا بـێ ومفاييێ دناليـت، و دبێژيـت کـو حـهيف و مخـابن ئـهو دلـێ وی يـێ وهکـی



گەنجينەيا هێڤيان ئێ مخابن بەرەڤ بێ ئومێدى و مرنێڤه برن. هەروەسا پەرتو خوزييان بو سەردەمێ گەنجييێ دخوازيت كو دەمێ هێشتا ل سەر هێزا خوه، و ئەڤە رامانا وێ چەندێ يه كو ئەوى ئەڤ هوزانە ددەمێ پيرى و بناڤسالڤەچوونێدا نڤيسييه، و دبيت د ئەڤێ هوزانێدا ئاماژه ب ياخيبوونا كورێ خوه محەمەد نەسير خانى كربيت:

> نهخلا بالا ته بەرى خوه بى تەلەف بوو حەيف حەيف سەروا نازك بوو، ژ نازان بەرطەرەف بوو حەيف حەيف. ئەو دلى نازك ب سەد نەوعان مەكربوو پەروەرش لى ژبو تيرا نەظەربازان ھەدەف بوو حەيف حەيف دل م سندووقەك تژى گەوھەر ژ ئوممىدان ھەبوو قى دەمى گەوھەر ھەمى مثلى خەزەف بوو حەيف حەيف. مايە پەرتو دنيقا نەحسىيا وەقتى پيريى نووجوانى چوو، زەمانەك پر شەرەف بوو حەيف حەيف

(دوسکی، ۲۰۱۷، ل ۱۲۹)

ژلايێ ئەدەبيڤە، مستەفا بەگى بتنێ ئێڬ ديوان ھەيە كو ژ ١٨٩ ھوزانان پێكھاتيە، ١٠ ژوان قەسيدەنە و ١٧٦ غەزەلن و ٢ چوارينن و غەزەك ب زمانێ فارسيە، و ژلايێ سەروايێڤه ھوزانێن خوه ب ھەى پيتێن ئەلفابێيا عەرەبى و كوردى ڤەھاندينە، بتنێ ھەردوو پيتێن (ذ، ظ) يێن عەرەبى و پيتا (ژ) يا كوردى بكار نەئينايە. و ژلايێ كێشێ ڤە بەھرا پتر ژ كێشێن عەروزا عەربى بكار ھينايە " و ئە ئەدەبى كورديدا كەم شاعير ھەيە ٩ بەحرى عەروزى ئە شيعردا بەكار ھينابێت". (خەزنەدار، ٢٠٠٢، ب٢، ل٤١٢).

ژلاين نافەروكيتمە پرانييا بابەتين هوزانا وى بابەتين ئايينى وەكو موناجات و نەعتا پيغەمبەرى و "ئەگەر شاعيرانى كورد بو پيروزباهى سەرەتاى ديوانەكانيان بە يەك دوو قەسيدەى مەدحى خودا و پيغەمبەر رازاندبيتەوە، پەرتو نيزيكەى سى يەكى ديوانى بريتيە ئە قەسيدە و پينجين و چوارين، ئەمانە دەچنە ناو نموونەى شيعرى ھەرجوانى كە بە زمانى كوردى بيررابىخ". (خەزنەدار، ٢٠٠٢، ب٢، ٢٤١٤). ئەورا ژ ھوزانين وى دهيتە زانين كو ئەو كەسەكى ديندار بوويە و يى ل سەر زانستين سوفيگەريى يى ئاگەھدار بوويە، " ئەو ژ زيانا كەسەكى ديندار بوويە و يى ل سەر زانستين سوفيگەريى يى ئاگەھدار بوويە، " ئەو ژ زيانا زانستى و مەدرەسەيى دوور نەبوويە و ئەو باش ئەگەھدار بوو ل سەر زانستين شەرعى تشتى پەروەردەكرن، وتەريقەتا نەقشبەندى ژى ژ شيخين وى سەردەمى وەرگرتبيت". (دوسكى، ٢٠١٧، پەروەردەكرن، وتەريقەتا نەقشبەندى ژى ژ شيخين وى سەردەمى وەرگرتبيت". (دوسكى، ٢٠١٧، پەروەردەكرن، وتەريقەتا نەقشبەندى ژى ژ شيخين وى سەردەمى وەرگرتبيت". (دوسكى، ٢٠١٧،

پەرتوا حينا تە گرت دامانى پيرى نەقشەبەند



هاته گوشی دل ژ غهيبێ (أفرح) وه (لا تخف). (دوسکی، ۲۰۱۷، ل ۱٦۸).

ب ڤی رەنگی دیار دبیت کو پەرتو ھەم میر و ھوزانڤان و ھەم زانایەکێ شەریعەتی و سوفی بوویه.

د بابهتين موناجات و نهعتيدا پهرتوی هوزانين بهيز څههاندينه، كو د پارچه قهسيدهيهكا خومدا ب ناڤێ خودايێ مهزن دهستپيندكهت و شيان و هيٽزا وی ددهته ديار كرن، و جوانی و دلوڤانيا خودايێ مهزن ديار دكهت كو نهبتنێ دايه مروڤان بهلكو دايه ههموو چيّكريين خوه ل سهر روويێ ئهردی، و ئهڤ جوانكاريا داهينانێ ئهوا دڤێ گهردونيندا ههيه ژ جوانيا سيما و سيفاتێ خودايێ مهزنه:

> سەرنامەيى فەتحى ئين موناجات چيكر مە ژبو قەضايى حاجات ديباجە ب ناڤى ئسمى ئەللاھ دانى مە ژبو رەجائى دلخواە.. ئەى خالقى ئەرض و ئاسمانان ئەى راحمى پير و نەوجوانان. ئەى رازقى موئمنان و كافر ئەى رازقى موئمنان و كافر تەر ئينس و ئەجننە و نەباتات زير روح و طويوور و با جەمادات يەكسەر ھەمى مەظھەرى سيفاتن

(دوسکی، ۲۰۱۷، ل ۵۹).

هـهر د غهزهلـهكا دى يـا موناجاتێدا دبێژيت، كو ميـر و پاشـامه و ژ هـهمى مولك و مالێ دونيايێ بێمنهتم لێ ئهگهر رهحم و دلوڤانيا خودايێ مهزن ههبيت بو من ب ههمى پاره و مالێ دونيايێ دئينيت:

پهرتویی ژ میر و پاشان یهك قورش نینه مننهت

حينا ههبت ژ جانان يهك ذەررەيەك عينايەت (دوسكى، ٢٠١٧، ١٠).

ئيّك ژ تايبەتمەندييّن دى يێ هوزانا پەرتوى كاريگەريا وييە ب مەلايێ جزيرى، تا رادەيەكێ كو تاما شيعرا جزيرى ل سەر ديوانا وى زاله، ئەوى هوزانيّن خوه ل سەر دەرياييّن مەلايێ جزيرى قەھاندينە و پەيف و گوتن و بيّژەييّن وى ژ بو سەنگى بكار ئيناينە، و گەلك جاران هوزانيّن خوه ل سەر سەروايا مەلايێ جزيرى قەھاندييە. (ئاميّدى، ١٩٨٠، ل٣٦٣)،



بو نموونه پهرتوی د هوزانه کا ب چارچووڤێ (موسهمهط) و ب کێشا رمجهزا ههشت تهفعیلهیا (مستفعلن، مستفعلن، مستفعلن، مستفعلن) ڤههاندیه کو ژلایێ روخسارێ و ناڤهروکێڤه ب تهمامی چاڤ ل مهلایێ جزیری کریه:

> ئاهێ ژ دەردێ دل نەڪت، ھەر چى نەدى ئازارێ چەرخ دەربێ ل نيڤا دل ددەت، لامع سيفەت نووبارێ چەرخ

(جزیری، ۲۰۲۰، ۲۹)

پەرتوو ژى ھەر ل سەر رێچڪا جزيرى دبێژيت: سەد ئاھ و سەد فريادە من ئيرو ژ ڨێ مەڪڪارە چەرخ ئەو حيلەسازا پيرەزەن ئەو ماڪرا سەححارە چەرخ

(دوسکی، ۲۰۱۷، ل ۱۲۱).

د نموونهیه کا دیدا جزیری دبیّژیت: ئهووهل کو یاری دا مه یه کذهر پویه کعینایهت قسمهت مه خهمر و جامه ددهفته را هیدایهت حوسن و جهمالی جانان نا دیّرتن تو پایان ههر چی نهبت بیدایهت ئهسلهن نههن نیهایهت

(جزیری، ۲۰۲۰، ل ۷۵)

د بهرامبهر دا پهرتوویی ههکاری ب ههمان روخسار و ناقهروکقه دبیّژیت: ئیروکه عشقی دلبهر د دل کر وهکر سرایهت سیّسهد زهبان گویا نهشیّن بکن ریوایهت حوسن و جهمالی جانان حوبب و ئهڤینیا من ههردوو د بی زموالن ئهوان نههن نیهایهت. (دوسکی، ۲۰۱۷، ل ۱۰۸)

ژڤێرێ ديار دبيت، كو ژێدمرو ئيلهاما پەرتويێ ھەكارى ددارێتنا ھوزانێدا ھەم ژلايێ روخسار و ھەم ژلايێ ناڤەروكێڤه مەلايێ جزيرى بوويە، ب ڨى رەنگى دئەدەبيات كرمانجيا سەريدا پەرتويێ ھەكارى وەكو ميرەكێ ھوزانڤان دچيتە دقوناغا چاڤلێكرنێدا كو ب پلا ئێكێ يێ كاريگەربوويە ب مەلاى جزيرى.

٣- مير محهمهد به گێ كوڕێ (محى السنة) به گێ هه كارى: ئهو ژ ئێڬ ژ ميرێن هوزانڨانه و ناسناڨێ وى (عه لائى)يه، ئێڬ ئاماژه ب هوزانڨانبوونا وى د پهرتووكا (مختصر أحوال الامراء) دا هاتيه، پێزانين سهبارهت مير محهمهد به گى زور كێمن لێ ژ ژێدهران دهێته زانين كو ئهو ل سالا ١٨١٧ مير بوو.( يازجى، ٢٠١٢، ص٧٧). ههتا نوكه چ بهرههمێن وى نههاتينه ديتن ژبلى هوزانه كێ ب زمانێ فارسى كو دداوييا وێدا ئاماژه ب ناسناڨێ خوه دايه:



بظاهر چون (علائی) دور شد از سرو رعنائی پریشان گفت و گو چون بید مجنونست پنداری

(ريٽڪاني، ١٤٠١، ١٩٧)

( هەرچەنـدە عـەلائى ب سـەرڤە ژ سـەروا جـوان دوورە لـێ د دانوسـتاندنێ داد ێ هـزر كەى ئەو وەكو بىيەكا پەريشانە)

٤- مير عەبدوللاه خان بهگ، ئەو كورى ئيبراهيم بەگ كورى محەمەد بەگييە، و بابى پەرتويى و نەڤىي عەلائيى ھەكارييە، ل سالا ١٧٨٠ مريە. (گولى، ٢٠١٧، ل ٨١)، سەرەپاى كو ماوەيەكى مىراتى ل ھەكاريان كريە لى پيزانين ل سەر ژيانا وى يا كەسايەتى و سياسى زور دكيمن، ئيكەم ژيدەر كو بەحسى وى كربيت پەرتووكا (مختصر أحوال الامراء) لە كو دبيريت:" ئەو مروڤەكى عارف و دلپاك و خوديناس بوويە ئەوپا ناسناڤى وى يى شعرى (عارف) بوو".(يازجى، ٢٠١٢، ل ٨٧). ئيك ژ وان ميرين ھەكارى بوو يين گەربيت پەرتووكا (مختصر أحوال الامراء) لە كو دبيريت:" ئەو مروڤەكى عارف و دلپاك و خوديناس بوويە ئەوپا ناسناڤى وى يى شعرى (عارف) بوو".(يازجى، ٢٠١٢، ل ٨٧). ئيك ژ وان ميرين ھەكارى بوو يين گرنگى با ئەدەب و ھوزانى دبيريت." ئەر مروڤەكى بارە بور يىن ھەكارى بوو يين كرنگى بارە) بور يىن ھەريانى دىرين ھەكارى بور يېن كرنگى بارە، ئەدەب و ھوزانى دورانى دىرين ھەكارى بور يېن گرنگى بارە بەدەب و ھوزانى دايە ئى مىرين ھەكارى بور يېن گرنگى بارە، ئەدەب و ھوزانى دايە ئى دورانى مىرين ھەكارى بور يېن گرنگى بارە، بەدەب و ھوزانى دايە ئى دەلەب مىرين ھەكارى بور يېن گرنگى بارە بەدەب و ھوزانى دايە ئى مىرين ھەكارى بور يېن گرنگى با ئەدەب و ھوزانى دايە ئى مىرين ھەكارى بور يېن گرنگى بارە بەريەن دىلى دايە دايە ئەدەب مىريە دايە مىريە مىريە ھەكارى بور يېن گرنگى بارە بەدەب و ھوزانى دايە ئى مىريە مىريە مىريە ھەكارى بور يېن گرنگى با ئەدەب و ھوزانى دايە ئىزە مەكارى بور يېن گرنگى بارە مەريە دىزە دىرون يېن گرە مەلىرە مەريە دىن ھەريە دىن ھەريە ئەلەر مى مەنى مەريە ئەلەر بەرە يەرە ئەرە ئەلەرە يەلى مەلى مەريە يەلى دىن ئەلەرە يەرە ئەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە يەلەرە

حال (عارف) ز خیالات بناگوش چو گل امشب ای بزم حریفان چو خیال دهنست

(ريٽڪاني، ٢٠٢٠، ل ٩).

٥- عەبدوللاه بەگى ھەكارى: كورى پەرتويى ھەكارىيە، و ناسىناقى وى يى ھوزانى (مەستى) بوو (يازجى، ٢٠١٧، ل٨٨)، گورى وى ل باژىرى جولەميرگىيە و ل سەر كىليا وى ھاتيە نفيسين: " ھذە روضة المرحوم السلطان. عبدالله خان ابن مصطفى خان بك العباسى. سىنة ١٣٢٢ه.". (گولى، ٢٠١٧، ص ٢٩٦)، ئانكو (ئەقە ميركا رەحمەتى سولتان عەبدوللاھ كورى مستەفا خان بەكى يەرتولى مىدىكار). محەمەد تەييار دبىريت كو ئەو جىكرى كورى مستەفا خان بەكى، مەمىركا، ئانكو (ئەقە ميركا رەحمەتى سولتان عەبدوللاھ كورى مستە ١٣٢٢ه.". (گولى، ٢٠١٧، ص ٢٩٦)، ئانكو (ئەقە ميركا رەحمەتى سولتان عەبدوللاھ كورى مستەفا خان بەكى عەبباسىيە. سالا ١٩١٦ز). محەمەد تەييار دبىريت كو ئەو جىكرى بابى خوە بوو و حوكى لىيان مەمىركا، ئانكو (ئەقە ميركا رەحمەتى سولتان مەبدوللاھ كورى مستەفا خان بەكى مەبباسىيە. سالا ١٩١٦ز). محەمەد تەييار دبىريت كو ئەو جىكرى بابى خوە بوو و حوكى لىيان بەكى مەبباسىيە، سالا ١٩١٦ز). محەمەد تەييار دبىريت كو ئەو جىكرى بابى خوە بورى و موكى لىيان بەكى مەبباسىيە، سالا ١٩١٦ز). مەمەمەد تەييار دېيريت كو ئەو جىكرى كەببايى بەبى ئورى ئەيرى بەي دەيرى بەكى مەببايلايە بابى ئەلىرى ئەبرەزلاھ بەكى دەرى ئى ئەبورۇ لەرى بابى مەرى ئەيرە بەرى بابى مەرىيو و كورى ئەبىيەرى ئەبلىكى ئەبلىلەي بابىيە، بابى مەرىيە، مەبەر بەيرەرى ئەرىيە، ئەرىيە ئەرىيە بابىلى ئەيرى ئەبەرى ئەبىلەي بابى ئەي ئەبەرەيە، ئەبەرەرى ئەرىيە بەكى ئەبەرەلى ئەبەرەرى ئەرىيە بەيرى ئەرەمەرى ئەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەبەرى ئەب

۲- میر شەرەفخان: ژیدەرێ ئیکانه بەحسێ ڨی میری کری مەلا مەحموودێ بایەزیدییه کو د پەرتووکا (جامعێ رساله و حیکایەتاندا) دبێژیت، کو شەرەفخان "ئیک ژ میریٚن هەکاریانه و ژ دووندەها عەبباسییه" (بایەزیدی، ۱۳۷۷مش، ل۱۳)، ل سالا ۱۳۹۰ هاتیه دونیایێ و ل سالا ۱۷٤۸ ل جولەمیرگێ مریه، و بایەزیدی دبیٚژیت کو وی گەلەك هوزان ب زمانیٚن کوردی و فارسی



هەنه.(بايەزيـدى، ١٢٧٧مـش، ل١٦)، لـێ ئـەوى ئامـاژە ب هـيچ ژوان نەدايـه و تـا نوكـه ژى چ بەرھەميّن وى نەھاتينە ديتن.

ژئهڤا بوری دیار بوو، کو پتریا رێژمیا میرێن هوزانڤان ل میرگهها ههکاریدا ل سهدمیێ ۱۸ و ۱۹ پهیدا بووینه، نهخاسمه سهردممێ مستهفا خان بهگی کو باپیر ویاب و کوڕێ وی ئێڬ ل دویف ئێڬ میر و هوزانڤان بوون.

ئەنجام:

- ۱- ب گشتی ئەدەبیاتا كلاسیكیا كرمانجیا سەری د هەمبیزا میرگەه و دەولەتین كوردیدا د بزاقەكا ئەدەبی و رەوشەنبیریا خورتدا بوویه، چەندین هوزانشانین مەزن ژئ دەركەفتینە و هژمارەكا وان میرین خودان دەستھەلات بوون كو حوكم ل میرگەهین كوردی كرینه.
- ۲- ميـرين هوزانشان رولـ مكن مـهزن د بـهلاڤكرنا زانـين وزانسـتيدا هـمبوو، تايبـهت د بيـاڤن نشيسينا هوزانيدا دمستهكن باش ين نشيسينن همبوون و هوزان ب زمانن كوردى و هندمك ژى ب زمانن فارسى نشيسينه.
- ۳- دقێ ڤهڪولينێدا ديار بوو، ڪو هندهك ژ ميرێن هوزانڤان ديوانێن تهمام يێن هوزانێ ههبوون مينا: پهرتويێ ههڪارى و محهمهد تهييار پاشايێ بههدينانى، و هندهك ژى چهند پارچهيێن هوزانان ههبوو، و هندهكيٽ دى بتنيێ ناڤ و ناسناڤێن وان ژێدمر و بهلگهنامهيێن ديروڪيدا ديارن.
- ٤- دهوزان و بهرههميّن قان هوزانڤاناندا ديار بوويه گەلەك ب هوزانڤانێ مەزن مەلايێ جزيرى داخبار بووينه و پێ كاريگەر بووينه و ژ ئەنجامێ ڤێ چەندێ هندەك ژ وان ديوانا وى ب دەستێن خوه نڤيسينه، دبيت ل ژێر ڤێ كاريگەريێ وان هوزان ڤەهاندبيت.
- ٥- تشتی بالکیش د ناف مروکا هوزانین قان میراندا دیار دبیت، کو هیچ بهرژهنگین سیاسهت و حوکمرانیا وان دهوزانین خومدا دیار نه کرینه، ژبلی هنده لایه نین کیم ژ ژیانا خوه، به لکو بابهتین خوه بو سوفیگهری و بابهتین ئایینی و دلداری...هتد تهرخان کرینه.
- ٦- دڨهكولينێدا ديار دبيت، كو هـهردوو ميرگههێن بههـدينان و هـهكارى سهركێشێن هوزانڨانێن مير بوويه، ئانكو دناڨ هـهمى ميرگههێن كورداندا ب گشتى بتنى ميرێن ڨان ههردوو ميرگههان گرنگى ب ڨههاندنا هوزانى و دانانا ديوانان داينه.

ليستا ژيدمران:

ا- دەستىقىس:

 ۱- اسماعیل پاشا، که شکولا اسماعیل پاشای (دهستنفیس). دانه یه ک ل دهف هنرش که مال رنگانی پاراستیه.



- ۲- نڤيســــهرێ نــــهديار، كهشـــكوڻ (دمســـتنڤيس). ئەرشـــيڤخانهيا نشـــتيمانى ڻ
   https://www.qalamos.net/receive/DE1Book\_manuscript\_00044986
- ٣- محمد طيار پاشا، ديوانا مەلاين جزيرى، (دەستنڤيس). دانەيەك ل دەف ھێرش كەەمال
   رێكانى پاراستيە.

ب- پەرتووك

- ب زمانٽ ڪوردي:

- ۱- اسماعیل بادی، مهدرهسهیا قوبههان و رولێ وێ د پێشڤهبرنا ئهدهبیاتا کلاسیکا کوردی،
   ناڨهندا خانی، دهوك، ۲۰۲۱.
  - ۲- تەحسىن ئىبراھىم دوسكى، باغن ئىرەم، سەنتەرى ۋەكولىنىن كوردى، زاخو، ۲۰۱۹.
- ۳- تەحسىن ئىبراھىم دوسكى، ديوانا پەرتو بەگى ھەكارى، ئەكادىمياى كوردى، ھەولىر،
   ۲۰۱۷.
  - ٤- تەحسىن ئيبراھىم دوسكى، گولزار. دەزگەھى پالو، دھوك، ٢٠٢٢.
- ٥- تەحسىن ئىبراھىم دوسكى، ل دور ئەدەبى كرمانجى ل سەدەيىن ١٨ و ١٩، كورى زانيارى
   ٢٠٠٤, هەولىر، ٢٠٠٤.
- ۲- ديوانا مەلاين جزيرى، ساخكرن: تەحسين ئيبراھيم دوسكى، كتيبخانا جزيرى، دھوك،
   ۲۰۲۰.
- ۷- سەعيد ديرەشى، شاعرى مەزن محەمەد تەيار پاشا ميرى بەھدىنا، كوڤارا ديروك، ھرْمار
   ۱٤، دھوك، ٢٠١٧.
  - ۸- سەعيد دێرەشى، كوتاھيا ميرگەھا بەھدينان، كوقارا ديروك، ھژمار ٩، دھوك، ٢٠١٥.
    - ٩- صادق بهاءالدين ئاميدى، هوزانڤانيت كورد، كورێ زانيارى كورد، بهغداد، ١٩٨٠.
- ۱۰- عبدالرحمن مزوورى، ميرعمادەدينى ھەكارى (صەبورى)، كوڤارا پەيڤ، ھرْمار ٦٠، دھوك،
   ۲۰۱۲.
  - ١١- عبدالرحيم رەحمى ھەكارى، تضيق انكشاف، روژنامەيا كوردستان، استانبول، ١٩١٩.
    - ۱۲- مارف خزنهدار، ميژووى ئهدهبى كوردى، ب ۲، ئاراس، هەولێر، ۲۰۰۲.
- ۱۳- محەمەد عەلى قەرەداغى، بايەخدانى ميرانى ئاميدى بە روشنبيرى لە دە دە دە دە باديناندا،
   ئاراس، ھەولىر، ٢٠٠٦.
  - ۱٤- مەلا مەحموود بايەزىدى، جامعى رسالە و حكايتان، بترسبورك، ١٢٧٧مش.
- ١٥- ميرزا محهمهدى يازجى، مختصر أحوال الأمراء ومركيّران: نزار ايوب كولى، سپيريّز،
   دهوك، ٢٠١٢.

-17



- ۱۷- نزار ايوب گولى، ژ هوزانشانين كەڤنين بەھدينان مەلا رەمەزانى عەبباسى، كوڤارا ديروك، ژمارە ١٢، دهوك، ٢٠١٦.
- ۱۸- هێرش كەمال رێكانى، شاعرەكێ دى ژ كلاسيكێن كوردى مير عەبدوللاھ خان بەگێ ھەكارى، كوڤارا رووگەھ، ژمارە ١٠-١١، دھوك، ٢٠٢٠.
- ۱۹- هيٽرش ڪهماڻ ريٽڪاني، عهشيرهتيٽن به هدينان ١٥١٤-١٩١٨، سهنتهري بيش ڪچي، دهوك،
   ۲۰۱۹.
- ۲۰- هێرش كەمال رێكانى، گەنجىنەيا بەھدىنان، بەرگێ ئێكێ، پروژەيێ بەندەر، تەھران،
   ۲۰۲۰.
- ۲۱- هێرش کهمال رێکانی، میر و شاعرێ کورد محهمهد به گێ ههکاری (علائی)، کوڤارا کهشکول، شماره: ۷، سال:۲، مهاباد، ۱٤۰۱هـ. ش.
  - ب زمانێ عەرەبى:
  - انور المايى، الأكراد في بهدينان، ط٣، مطبعة خانى، دهوك، ٢٠١١.

۲- ته حسين ئيبراهيم دوسكى و حمدى عبدالمجيد السلفى، معجم الشعراء الكرد، سبيريز،
 دهوك، ۲۰۰۸.

- ۳- سعدى عثمان هروتى، كوردستان و الأمبراطورية العثمانية، موكريانى، اربيل، ۲۰۰۸.
- ٤- شرفخان البدليسي، شرفنامه: ترجمة: محمد على عوني، دار الزمان، بيروت، ٢٠٠٧.
  - ٥- نزار ايوب گولى، اماره هكارى في العهد العثماني، سبيريّز، دهوك، ٢٠١٧.
- ٦- هو گر طاهر توفيق، الكرد بحوث و دراسات فى تاريخهم الحديث و المعاصر، سەنتەرى
   زاخو بو ڤەكولينين كوردى، زاخو، ٢٠١٩.
  - ب زمانێ فارسی:

۲- تمرخانی یازجی، میرنامه حکاریان، تصحیح: خالد سادینی، پیوند، وان، ۱٤۰۱هـش.

دور الأمراء الشعراء في ادبيات الكرمانجية العليا الكلاسيكية امارتي بهدينان و هكاري نموذجاً

## الملخص:

لقد ظهر الادب الكوردي في أحضان الامارات الكوردية، لذلك فقد أثر مرحلة الا مارات في التاريخ الكوردي على أدبه، لا سيما وان بعض الا مراء أهتموا بنشر العلم والادب في ا ماراتهم وبدؤوا بكتابة الاشعار ووضع الدواوين جنباً الى جنب قيامهم باعباء السياسة والحكم.

يركز هذه البحث على مراحل ظهور الأدب الكوردي في الأ مارات الكوردية، كما يلقي الضوء على امراء الشعراء وبيان دورهم في مجال الأدب والشعر، مع التركيز على تجاربهم الشعرية



وآ ثارهم من حيث الشكل والمضامين. وهل انعكست تجارب الا مراء السيا سية والإدارية في آ ثارهم الشعرية؟ وهل انتهج هؤلاء نهج الشعراء الذين سبقهم، ومن هم أبرز الشعراء الذين أثروا على شعر هؤلاء الامراء.

وفي الأخير تكمن أهمية هذا البحث في ان الكثير من القراء لا يعرفون لحد الآن ان بعض الشعراء الكورد الكلاسيكيين كانوا أمراءً و خصصوا مراحل من حياتهم للحكم وإدارة اماراتهم، و في نفس الوقت كان لهم يد طولى في الادب عموماً والشعر خصوصاً. ويساعد هذا البحث في تكوين صورة أوضح لهولاء الشعراء.

مفاتيح البحث: الأدب الكلاسيكي، الامارات الكوردية، الامراء الشعراء، بهدينان، هكاري.

# The Role of Prince Poets in the Northern Kurmanji Kurdish Classical Literature Hakkari and Bahdinan as an example

## **ABSTRICT:**

The Kurdish classical literature emerged in the embrace of the Kurdish emirates. Hence, this period of history had an influence on the Kurdish classical literature and poets. It is worth mentioning that several Kurdish princes, in addition to their political and power positions, had an influential role in composing poetry and had published their own poetry collections.

This research stresses on the developing stages of Kurdish classical literature in accordance with the Kurdish emirates. Besides, it focuses on the prince poets showcasing their role in the literary and cultural fields. The paper studies the poetics of their works in terms of style and content. It addresses a manifold question about poetry written by prince poets. Did their poems include political and authoritative inclinations? Or were their poems devoid of such inclinations? Did they follow their contemporaries and their writings as a blueprint for writing theirs? Or did they follow their poetic ancestors? Most significantly, which prominent poets, from the two mentioned groups earlier, influenced them the most?

This research is significant for its aspiration to familiarize the readers with a number of Kurdish classical poets who were princes and had dedicated a stage of their lives to authority. This research highlights their prolific abilities and noteworthy role in writing poetry.

Keywords: classical literature, Kurdish emirates, prince poets, Bahdinan, Hakari.





# رمنگدانموه و رۆٽى يوفيميزم له گوتارى ميرى بۆتان له چوارچيوەى "مەم و زين" ى ئەحمەدى خانيدا

پ.ھ.د. خالد مغديد كانبى بەشى كوردى - كۆليّژى پەروەردەى مەخموور - زانكۆى سەلاحەدين/ ھەريّمى كوردستانى عيراق پ.ھ.د. شاين حمدامين صادق بەشى كوردى- كۆليّژى يەروەردەى مەخموور - زانكۆى سەلاحەدين /ھەريّمى كوردستانى عيراق

## پۆختە:

يوفيميزم وەك چەمكێكى زمانى لە زمانەوانى كارەكىدا، تێرمێكە ڕێگە دەدات بە بەكارهێنانى پەيڤێكى جوان و سەرنجپاكێش؛ لە بـڕى وشـه و دەسـتەواژەى نـاخۆش و تابۆيى و قەدەغەكراوەكانى ناو كۆمەلگە، جا بەھۆكارى ئـايينى، سياسى، جڤاكى ...تاد بێت. لەم سۆنگەيەوە گرنگى ئەم توێژينەوەيە لەوەدا خۆى پات دەكاتەوە كە بەكارهێنانى يوفيميزم لە زۆربەى بوارەكانى ژياندا بەكاردێت، بۆيە ئەدەب و هونەريش لێى بى بەش نين. بەوەى كە زۆرجار ئەديب پەنا بـۆ دەربـرينە يوفيميزمەكان دەبات، بـۆ ئەوەى پەيامەكەى بەھەرى كە زۆرجار ئەديب پەنا بـۆ دەربـرينە يوفيميزمەكان دەبات، بـۆ ئەوەى پەيامەكەى بەشيۆەيەكى ناراستەوخۆ بىگەيەنيەت، بە واتايەكى دىكە بەھەمان مانا، وەلى بە فۆرميكى بەشيۆەيەكى ناراستەوخۆ بىگەيەنيەت، بە واتايەكى دىكە بەھەمان مانا، وەلى بە فۆرميكى بەرميتورينى لە مۆوازىكى نەرم و نيانتر، بە رەچاوكردنى لايەنى ھەست و سۆز و خۆ بەدوورگرتن لە بەكارهينانى وشە قەدەغەكراوەكان. دەكرى لە كورتترين پيناسەدا بليدين: يوفيميزم

"مەم و زينى خانى" يش وەك بەرھەميكى ئەدەبى دەگمەن بيكگومان بيبەش نييە لە شيواز و دەربرينە يوفيميزمەكان. ھۆكارى ھەٽبژاردنى ئەم ناونيشانە؛ بۆ گرنگى بەكارھينانى يوفيميزم لەم چيرۆكە شيعرييەدا بەدەردەكەوين، چونكە ئەم بەرھەمە پيشاندەرى گوتارى ميرى بۆتانە. لەم تويتژينەوەيەدا بە پشت بەستى بە ميتۆدى (شيكارى ليكسيكى سيمانتيكى) ھەولدەدريت گوتارى ميرى بۆتان لە روانىگەى بەكارھينانى دەستەواژە يوفيميزمەكان شرۆقە بكرين. ھەمديس رۆل و گرنگى دەستەۋاژە يوفيميزميەكان لە گەياندنى پەيامى سياسيدا دەخرينەروو. كە ئاخۆ تاچەند پەيش و تيرې يوفيميزميەكان لە گەياندىنى پەيامى سياسيدا دەخرينەروو. كە ئاخۆ تاچەند پەيش و تيرې فرەربرينە يوفيميزميەكان دەبنە ھۆكارى رەواندنەوەى دەربرينە تابۆ و ديسفيميزميەكان . بۆ ئەم مەبەستەش ھەولدراوە وشە ليكسيكىيەكان دابەشى سەر چەند گروپينىكان . بۆ ئەم مەبەستەش ھەولدراوە وشە ليكسيكىيەكان دابەشى سەر چەند گروپينىكان . بۆ ئەم مەبەستەش ھەولدراوە وشە لىكىسيكىيەكان دابەشى سەر چەند گروپينىكان . بۆ



لهبه کارهیّنان و خواستنی وشه له زمانی بیّگانه، وه کو: له زمانه کانی عهرهبی و فارسی، بهئامانجی خوّلادان له دهربرینه تابوّیی و دیسفیمیزمیه کان، ئه مهش به مهبهستی رمواندنه وهی شهرانگیّزی سیاسی و کهنفلیکتی زمانی و شهرم و ترس.

**پەيڤێن سەرەكى:** گوتارى مىرى بۆتان، مەم و زينى ئەحمەدى خانى، يوفيميزم، ديسفيميزم، تابو.

#### پێشهکی:

هەروەكو دەزانين كە زمان دياردەيەكى ئالۆزە، چونكە زمان فرە رەھەندە، وەكو: رەھەندى ئايينى، سياسى، كۆمەلايەتى ، دەروونى و ...تاد. بەو مانايەى ئەگەر زمان نەبوايە لىك تىكەيشتن زۆر زەحمەت دەبوو. شايەنى باسە ھەموو گۆړانىك ئە ئاستەكانى ھزرى، رۆشنبيرى، ئابوورى، سياسى، كۆمەلايەتى ... ئە كۆمەلكەدا، ئەوا بىكومان گۆړانى زمانى بەدوادا دىت و كاريگەرى ئە زماندا دەبىت. بەو واتايەى كە زمان رەنگدانەوەى بەرھەمى ھرزر و كلتور و رۆشنبيرى ئەو كۆمەلىگەيەيە كە قسەى پى دەكەن. ئەمەش پرسى پەيوەندى ئەنيوان زمان و كۆمەلىگەدا دىنىتە ئاراوە. چونكە پەيوەندىيەكى تەۋاوكارىيە و بەبى يەخرى يەرىنى ئەيمەش بەرمەن يەرەبىكى يەرىپى دەكەن. ئەمەش بىرىسى

بەو پێيەى زمان دياردەيەكى كۆمەلايەتيە؛ مرۆڤەكان بۆ پەيوەنديكردن بەكارى دێـنن. ھەروەك ئاشـكرايە پەيوەنـدى دروسـتكردنيش بەشـێوازى ڕێزگرتىن و نەرم و نيـانى و ھەٽبژاردنى وشـه و دەسـتەواژەى جوان و سـەرنج ڕاكـێش سـەركەوتووتر دەبێت. بە واتـايەكى ديكە بۆ دروستكردنى ھەر جۆرە پەيوەندييەكى ئايينى، سياسى، رۆشـنبيرى، كۆمەلايەتى، ئەوا پەنا دەبـرێتە بەر رەچـاوكردنى لايەنى دەروونى بەرانبەر و ھەوللدەدرێت ئەرپێگەى وشـەى جوان و سەرنجراكێش و رێزگرتن سەرنجى وەرگر رابكێشرێت، ئەولاشەوە دووركەوتنەوە ئە دەربرينە تابۆ و قەدەغەكراومكان خائى سەرەكىيە.

يەكێے ئەو دياردە نوێيانەى كە زمانەوانى بەگشتى؛ زمانەوانى كارەكى بەتايبەتى ئە ئێستادا خۆى پێوە خەريككردووە، بابەتى يوفيميزمە. يوفيميزم؛ ئەگەرچى ئە نێو كارە ئەكاديمى و زانستيبەكانى جيھان دا بايەخ و پێگەى تايبەتى ھەيە و ئە زۆرێك ئە زمانەكاندا بووەتە ماددەيەكى خام بۆ ئێكۆڵينەوە زانستيبەكان لەبوارەكانى سياسى، ئابوورى، كۆمەلايەتى، ئەدەبى و زمانى. چونكە چەمكى يوفيميزم ئە نێو تەواوى كايەكانى ژياندا، رەنگدانەوەى ھەيە و دەكرى ئە ھەر شوين و كاتيكىدا، ئەھەر كار و كردوە و قسەيەكدا ھەست بە بوونى بكەين، دەكرى بە كورتترين پيناسە بۆ ئەم چەمكە بليرين: يوفيميزم بريتييە ئە دەربرينى قسەيەكى تال ئە تويكىتى شىرىندا. ھەر ئەر بۇنگە دەمەرى يە ئەم يەنەر كەرە يە ئەم بەرىكە كردوە و قسەيەكدا ھەست بە بوونى بىكەين، دەكرى بە كورتترين پيناسە بۆ ئەم چەمكە بليرين: يوفيميزم بريتييە ئە دەربرينى قسەيەكى تال ئە تويكليكى شىرىندا. ھەر ئەم بۆنگەيەۋە دەتوانىن ھۆكارەكانى بەكارەينانى يوفيميزم ئە ھۆكارى ئىلىيى، پيشە



مەترسىيەكان و زاراوە پزيشكىيەكان و گوتارە سياسييەكان و راپۆرتە رۆژنامەوانييەكان و ناوى ئەندامەكانى لەش و .....تاد. كۆبكەينەوە.

لهم توێژينهوهيهدا به پشت بهستن به ميتۆدى (شيكارى لێكسيكى سيمانتيكى) هموڵى شيكردنهوه و دەستنيشانكردنى گوتارى ميرى بۆتان له روانگەى بەكارهێنانى دەستەواژه يوفيميزميەكان دراوه. ھەروەها رۆڵ و بايەخى دەستەواژه يوفيميزميەكان له گەياندنى پەيامى سياسيدا دەخرێنەروو. له شرۆڤەكردنى گوتارى ميرى بۆتان له " مەم و زينى خانى "دا توێژەران پشتيان به چاپى رەسەنى (مەم و زينى ئەحمەدى خانى) ساڵى ١٩١٩ – ئەستەمبوڵ بەستووه، كە پێشەكى و له چاپدانەوەى لەلايەن نەجاتى عەبدوڵلاوە كراوە، له دووتوێى كتێبكدا له ساڵى ٢٠٠٨ لەلايەن دەزگاى ئاراس لە ھەولێر بە ژمارە سپاردنى ۴٨٨ ،

سنوورى تـوێژينهوه بـريتييه له دەستنيشـانكردنى چەمـكه يوفيميزمييهكـان له گوتـارى ميـرى بۆتـان، له چوارچێـوەى "مەم و زينـى ئەحـمەدى خـانى"دا. بـۆ ئـەم مەبەسـتەش ھەوللدراوه وشـه لينكسـيكييهكان دابەشـى سـەر چەند گروپينك، وەكو: خواسـتنى وشـه له زمانى بينگانه، بەكارھينانى ميتافۆر و دركە بكريت.

هۆكارى هەڭبژاردنى ئەم بابەتە بۆ ئەوە دەگەرىدتەوە كە چەمكى يوفىمىزم ئە ئىستادا بابەتىكى سەردەمىانە و زىندووە ئەنىدو زمانەوانى كارەكىدا. بەھۇى كەمى كاركردن ئە زمانى كوردىدا ئەسەر ئەم چەمكە نوييەى زمانەوانى، ھەروەھا مەم و زىن كە سەروەتىكى گرنگى نىشتمانى و نەتەوەيى مىللەتى كوردە. وەك ئاشكرايە كە زمان و شىزوازى خانى ئەو پەرى ھونەرى بەرز و ئىستاتىكا و دەربرىنىكى تايبەتى ھەيە. ئەم سۆنگەيەوە كە يوفىمىزمىش ھەلاوىردكردن و دانانى پەيە و دەستەواژەى جوان و سەرنجراكىش و دووركەوتنەوەيە ئە كەنفلىكت و كرىتى و شەربانىگىزى.

گرفتى توێژينەوە ئەوموە سەرچاوە دەگرێت كە ئايا تا چ راددەيەك خانى ئە مەم و زين دا پەيرەوى يوفيميزمى بۆ مەبەستى كرێتى و تائى و ناشيرينييەكانى گوتارى ميرى بۆتان كردووە. ئاخۆ ئەو دەقەى خانى دەكرى ئە گەڵ چەمكێكى ئەو سەردەمە نوێيەى زمانەوانيدا بگونجێت كە يوفيميزمە، يان چۆن بتوانين دەقە ئەدەبيىيە بەرز و ميژووييەكانمان بە نەوەكانى ئێستامان بگەيەنين. دەكرى ئە دەقى مەم و زين دا خانى ھەوللى كەمكردنەوەى كەنفليكت و شەرانگيزى و ململانلىنى سياسى، كۆمەلايەتى و ئايىنى دابىت.



- ۱ یوفیمیزم (چهمک و زاراوه):
  - ۱ ۱ زاراوهی يوفيميزم:

يوفيميزم له بنەرەتدا زاراوەيەكى يۆنانىيە، پٽكھاتووە له (eu) كەبە ماناى باش، ھەروەها (pheme) بەواتاى ئاخاوتن دٽت، بەيەكەوە بەماناى ئاخاوتنى باش يان جوان، ھێمنى بپارێزە يان بەكارھێنانى وشە بۆ نيشانەى باش يان جوان دێت. [ناوخۆش، ٢٠١٢: ٢٩]. له زمانى كورديدا جگە له زاراوەى يوفيميزم ھەريەكە له تێرەمكانى ((جوان بێژى))[مەعروف، زمانى كورديدا جاھە لە زاراوەى يوفيميزم ھەريەكە لە تێرەمەكانى ((جوان بێژى))[مەعروف، دەلى توێيان پێيان وايە كە زاراوەى يوفيميزم وەكو خۆى بەكاربێت و پێويست ناكات وەربگێردرێت، چونكە يوفيميزم دەستەواژەيەكى زانستييە لە بوارى زمانىدا، پێوستە بە رەچاوكردنى لايەنى فۆنەتيكى و فۆنۆلۆجى زمان بەكاربێت.

زاراوهی یـوفیمیزم نه زمـانه جیاوازهکان بهشـیّوهی جیاواز ههونی به رمچاوکردنی ومرگیّرانی دراوه، همروهکو نه زمـانی روسـیدا (Эвфемизм - ئیّفیّمیزم) به رمچاوکردنی لایهنی فوّنهتیک و فوّنوّلـوّجی زمانهکه دمردمبردریّت، بهو مانایهی که سـودیان نه وشـه رهسـهنهکه ومرگرتـووه و ومریان نهگیّـراوه [سـیّنیچکینه، ۲۰۰۸: ۲]. که چـی نه زمانی عمرمبیدا (حسن التعبیر، الاسلوب الحکیم) که بهمانای ((نُمومیه قسهکمر همر کاتیك وشهیهک دمردمبریّت؛ دوو واتا و مهبهستی ههیه، یهکهمیان: واتهی نزیکی نا سمرهکی، مانای دوومم: بریتییه نه واتای سـمرهکی. نه لای گویّگر مانایه ناسـمرهکییهکه روونه. وهنی مانای سمرهکییهکه ناروون و نائاشکرایه و دمچیّته چوارچیّوهی گریمانهکردن))[هاشمی، ۱۹٤۳: سهرومیانی دراوه و ((حسن تعبیر))

# ۱ – ۲ – چەمكى يوفيمىزم:

له زمانى كورديدا زۆربەى دەرب پىنە قەدەغەكراوەكان پەيوەنديان بە (مردن، سيكس، نەخۆشى كوشندە، كفر)موە ھەيە. كە ناوھينانيان بە برواى كۆمەلكەى كوردى كاريگەرىيەكى دەروونى نيكەتيفيان لەسەر قسەكەر و گويكر ھەيە، بۆيە كەسى قسەكەر ھەوللدەدات وشەى ھاوواتا بەكاربينينت، بۆ ئەوەى كەسى بەرانبەر ھەست بە دلكرانى و كەنفلىكت نەكات [شەمس، ٢٠٠٦: ١٢٨]. لەگەل ئەمەشدا ئەو وشە تابۆيانە بونەتە ھۆى دەولەمەندكردنى زمانى كوردى، چونكە ناويك چەندين ناوى دىكەى لىنراوە، ئىنجا بەھۆى تىرس يان شەرم، ريزگرتن يان ھەر ھۆكارينىت، بۆ نمورى دىكە يەرانبەر ھەست بە دىشانەكراو دادەنريت، بىكومان ئەمەش بەينى يەر ھەر ھۆكارىنى، دىكە يەرەن يە ئىندانە بۆ نىشانەكراو دادەنريت، بىكومان ئەمەش بەيتى سەردەم دەگۆرىت، بە نەرەن دىكە يىت. جلى زىرموە. لىباس: ئەندەرومى [حوسين، ٢٠١٠ ، ٢٠١].



كەواتە يوفيميزم بريتييە ئە پيشاندانى جوانى و جوان نووسين و ھەبوونى ھيوا و ئوميد ئە دركاندنى ھەر پەيڤينك بەوەى ئوميدينك ئە پشت وشەكە ھەيە. يوفيميزم بريتييە ئە ((وشەيەك يان دەربرينينك كە جينگەى وشەيەكى ديكە دەگريتەوە، بۆ دۆخيكى دياريكراوى وەكو شەرم، ترس، يان دووركەوتنەوە ئە كەنفلكت و ململانى بۆ نموونە: تەمبەڭ ئەبرى گەمرە)) [ئۆژيكيّث، ٢٠١٢: ٢٠١٢]. يوفيميزم، چەمكيّكى زمانەوانى و كۆمەلايەتى و شارستانييە، بۆ ريزگرتن و خۆ بە دوور گرتن ئە دەربرينى قورس و روشينەرى حەيا و زۆرجار ئە سنوورى ئەدەب دەردەچيّت و دەچيّته خانەى خۆبردنە پيش.

نزيك بەم مەسەلەيە ئالان و بێريج دەربارەى يوفيميزم دەليّن: ((قسەكەر پەيشى يوفيميزم بەكاردەھێنێت لە شوێنى وشە و دەربرينى ناپەسەند و بۆ مەبەستى نەھێشتنى شەرم و رێزگرتن لە كەسى گوێگر)) [ئالان و بێريج، ٢٠٠٦: ٣٣]. ئەوەى شايەنى باسە يوفيميزم؛ لەئێستادا لە زۆربەى كايەكانى ژيان وەك ئايينى و سياسى و كۆمەلايەتى و رۆشنبيرى چالاكە و بەكارديت. يوفيميزم ھەلبژاردنى وشە و واتايە؛ بۆ رەچاوكردنى بارى دەروونى گويكر، يان گۆرينى پەيشىكە بە وشەيەكى ديكەى جوان و سەرنجراكيش. واتە لە ريدىكەى باسكردنى سيفەتى شايەتى و مانايەكى دىكەى دىكەى جوان دىمەرنجراكىش. واتە دەروونى گويكر، يان گۆرينى يەيشىتىك بەشيدەيەكى دىكەى جوان دىمەرنجراكىش. واتە لە ريدىكەى باسكردنى سيفەتى شايك بەشيدەيەكى داراستەوخۆ، لەو دەربرينانە دەبيت كە دەرو واتايان ھەيە، واتايەكى بىچىنەيى و مانايەكى مەبەست. واتا بىچىنەيىدى تارادەيەك

ئەوەى راستى بىت بابەتى يوفىمىزم ئە زمانى كوردىدا بابەتىكى نويىه، ئەگە ئەوەى ئە زمانەكانى روسى و عەرەبى و ئىنگلىزى؛ زۆر دەمىيكە ئە بوارى زمانەوانى كارەكىدا كارى ئەسەر كراوە. ھەندىك پىيان وايە كە يوفىمىزم كە جىگرەوەى تابۆيە، بەلام ئەوەى شايەنى ھەئوەستە ئەسەركردنە ھەر يەكە ئە تابۆ و يوفىمىزم دوو چەمكى سەربەخۆ و جياوازن. ھەروەكو يوفىمىزم ((رىكەيەكە بۆ جوان بەكارھىنانى وشە و دەربرىنى ناپەسەند و نەگونجاو ئەلايەن كۆمەئگاوە، بەشىنوەيەك كە لايەنى نىگەتىقى دەربرىنى ئاپەسەند و نەگونجاد ئەلايەن كۆمەئگاو، بەشىنوەيەك كە ئايەنى نىگەتىۋى يەربرىنەكان پەردەپۆش دەكات و كاريىگەرى خراپ بۆ گويكر كەم دەكات. كەچى پىچەوانەكەي بۆ تابۆ راستە)) [واردۆخ، ١٩٨٦: ١٩٣].

هۆكارى بەكارەينانى يوفيميزم بۆ ئەوە دەگەرپنتەوە كاتنىك بابەتە تابۆييەكان رېڭىرى كلتورى و كۆت و بەنىدى كۆمەلايەتى دەبىنە ھۆى دەربرىنيان، ئا لىرەدا ئە زمانەوانىدا بابەتى (جوانى دەربرين – حسن ائتعبير - Euphemism) دىنتە پىشەوە. بەو پىيەى يوفيميزم دەبىنتە جىنگرەوەى دەربراوە تابۆييەكان. بە واتەيەكى ديكە؛ يوفيميزم رىكايەكە ئە زمانىدا بۆ خۆ بە دوورگرتن ئە گوتنى راستەوخۆى شىتە بىكومانەكان بەكاردىنت. نەگوتنى ئەم دەستەواژە تابۆييانە ئەبەر ئەوە نىيە كە ناتوانرىت بىگوترىت، بەلكو ئەبەر ئەوميە كە خەلكى قسىە دەربارەى ئەم شىتانە ناكەن، ياخود ئەگەر ئەم شىتانە قسىيان



لمسمركرا، ئموا بمشيّوميمكى زيرمكانه، يان فيّلْبازانه قسميان لمسمر دمكريّت [فمرمج، ٢٠١٣: ١٣٤-١٣٥].

۱ – ۳ – جۆرەكانى يوفيميزم:

لەنيّو سەرچاوەكانى زمانناسيدا تويّژەران يوفيميزم دابەشى سەر چەنـد جۆريّك دەكەن، ئەوانەى خوارەوە گرينگترين جۆرەكانى يوفيميزمن:

۱- يـوفيميزمى ئاشـكرا: بەشـێوەيەكى روون و ئاشـكرا دەردەبردرێـت و هـيچ يارييەكى زمانى تێـدانييە و، وشـه و دەربرينـى جـوان لەبـرى پەيڤـى ديسـفيميزم و تابۆ بەكاردێت، ئەمەش بـۆ رێزگرتن لە كەسايەتى خـۆى و بەرانبەرەكەى جا لەبەر هۆكارى ئايين و ترس و شەرم يان ھەر ھۆكارێكى ديكە بێت [مستەفا، ٢٠١٣: ٣٤]. وەكو: شـەكرى شكاند لەبـرى درۆى كرد، چوون بۆ دەستشـۆر لەجياتى چوون بۆ تەواليت، نووستن لەبـرى سيكس كردن، بەكاردێن. ( وشـەى ديسفيميزم لە بنەرەتدا پەيڤەكا يۆنانييە، لە دوو بەش بېيك دێت، بەشى يەكەميان (Dys) بەواتاى خراپ و دووەميان (Pheme) بە واتاى ئاخاوتن دێـت، ھەردوو وشـەكە بەيەكەميان (لەختاياى خراپ و دووەميان (Pheme) بە واتاى ئاخاوتن دينـت، ھەردوو وشـەكە بەيەكەرىن بەكانـاى (ئاخـاوتنى خـراپ) دێـت. بـۆيە دەكـرى بلێـين؛ ديسفيميزم: پێچەوانەى يوفيميزمە، بريتييە لە بەكارھێنانى ئەو وشە و دەربرينە تابۆييانەى كە بەشيوميدى، يېخەوانەى يوفيميزمە، بريتييە لە بەكارھيٽانى ئەو وشە و دەربرينە تابۆييانەى دىسفيميزم: پێچەوانەى يوفيميزمە، بريتييە لە بەكارھيٽانى ئەو وشە و دەربرينە تابۆييانەى كە بەشيوميدى توندتر و خراپتر بۆ مەبەستى دروستكردنى كاريگەريەكى يۆگەتى نيڭەتىۋىدى كە بەشيوميدى تەكارە يەكار ديت).[مستەفا، تە يەرمىيەتى خـراپ) ديـت. بۆيە دەكـرى بليـيە، دىتـمەيمىزە، پـخېدەرەنە يوفيميزمە، بريتيو يە بەكارەيتى خـراپ. دىكە يە يەپ و دەربرينە تابۆييانەى دەمەميان دىت. بەكارەتى يوفيميزمە، بريتيە ئە بەكارەيتىنى ئە يەربىيە دەربرينە تابۆييانەر.

۲- يـوفيميزمى شـاراوه: شـاردنهوەى تـابۆيەكە بەشـێوەيەكى ناراسـتەوخۆ، زيـاتر لەبوارى بازرگانى و سياسى بەكاردێت. ئەمجۆرەى يوفيميزم ھەڵگرى ناپاستى و فێڵبازييە و بۆ ئامانجى خراپ بەكاردێت، ھەروەكو لە زمانى كورديدا وشەى (گەندەڵى، بە ھەدەردانى سـامانى دەولەت) لەجيـاتى پەيڤـى (دزيـن) بەكاردێت. بەو مانـايەى پەيڤـى (دزيكـردن) وێنەيەكى ناشيرين و ناخۆش بۆ گوێگر دروست دەكات. ھەروەھا لەبوارى سياسيشدا وشەى (پزگاركردن) لەجياتى (داگيركارى) بەكاردێت، ھەروەكو ئەمريكا لە سالى ٢٠٠٣ كە عێراقى داگير كرد، ناوى ئێنا ئازادكردنى عێراق [ژێدەرى پێشوو: ٤١].

ئەمجۆرە يوفيميزمە رۆڵێكى گرنگ دەبينێت لە گوتارى سياسيدا، چونكە دەبێته هۆك ارى كەمك ردنەوە و نەهێش تنى كەنفليك ت و شەرانگيزى نيّوان دوو لايەن ((سياسەتمەداران ھەوڵدەەدن بۆ ئەوەى خۆيان بەدوور بگرن لە بەكارهيّنانى ھەر شيّوازيّكى زمانى كە ببيّتە مايەى شەرمەزارى و بيّزيّزى و كەنفليكت و شەرانگيّزى سياسى، تايبەت له گوتارى سياسيد؛ پەنا دەبەنەبەر دەربرينە يوفيميزمەكان)) [فيّرنانديّز، ٢٠١٨: ٢٨]. واتە له جياتى دەربرينە ديسفيميزم و تابۆييەكان گوتاربيّژ ھەولادەدات لە ريّگەى يوفيميزمى ھەمان زمان يان قەرزكراو ياخود ئيديۆم و ميتافۆريّكى جوان و سەرنج راكيْش ھەلْبژيريْت،



بهمهبهستی رازیکردن و کهمکردنهوهی کهنفلیکت و شهرانگیزی لهگهڵ لایهنی بهرانبهر، تایبهت ئهو هیّزانهی نایارن له رووی ئایینی، سیاسی، ئابووری ...تاد.

۲ — دەستەواژە يوفيميزمييەكان لە دەقى "مەم و زين"ى خانيدا:

۲ — ۱ — شرۆڤەكردنى دەستەواژە يوفيميزمييەكان وەكو گوتارى ميرى بۆتان ئە "مەم و زين"دا

گوتارى "مىرى بۆتان" لە چوارچێوەى "مەم و زين"ى "ئەحمەدى خانى"دا بابەتێكى نوسراو و ئاماژەپێكراوى راستەوخۆ نىيە، بەلكو خانى بەشێوەيەكى ناراستەوخۆ؛ بىرورا و ئايـدۆلۆژياكان، لەژێـر ئەو پەيـامە سياسـى و كـۆمەلايەتييەى كە لە مەم و زينـدا ھەيە دەردەبرێت. ئەوەى شـايەنى باسـه "مەم و زيـن" راسـتە دەقێكى ئەدەبـى و ئەڤينيـيە، بەلام لە ناوەرۆكدا سـەرلەبەرى دەقەكە؛ پەيـامێكى سياسـى و كۆمەلايەتى لە خۆ دەگرێت، بۆيە تويزەران لە نێـو ئەو پەيـامەدا ھەوليانـداوە ئايـدۆلۆژياى ميـر ببينـين و لە زارى "خـانى"يەو دەستنيشانى دەستەواژە يوفيميزمييەكانى بكەن. لەو سەردەمەدا كە خانى دەست بەنوسين دەكـات تەمەنێكـى كەمـى ھەيە، دەتـوانين بلێـين كە خـانى دواى داگيركاريەكـانى

پاڵپشت به سهرچاوه مێژووييهكان "خانى" له تهمهنى (١٠)سالآن بووه؛ ئهو كاتهى كه (بدليس و ههكارى و ئامێدى) لهژێر دەسهلاتى كورداندا نهمان و، له ساڵى (١٦٦٠ز) كەوتنه ژێر دەسەلآتى عوسمانييهكان. دواتر عوسمانييهكان به سەركردايهتى (ملك ئهحمهد پاشا) زاواى (سلطان مراد) له ساڵى (١٦٦٦ز) هێرشێكى فراوان دەكەنه سەر مير(عبدال خان) كه ميرى بدليس بوو، له ئهنجامدا كوشتاريكى زۆرى لى دەكەويتەوه و هەموو شتيك لهناو دەبەن و مير(عبدال خان) به حاڵ رزگارى دەبيت. بۆيه خانيش كه ئەوكات تەمەنى له (١٤)سالآن تيپەرى كردووه و ديت "مەم و زين" دەكاته بەهانەيەك؛ بۆ خستنەرووى پرۆژه نيشتيمانييەكەى له دژى ئەو بارودۆخه سياسى و جڨاكييەى كە دورد لەو سەردەمەدا تيمى كەوتبوو، له ژيْر چەپۆكى دوژمناندا دەتلايەوه[خانى،١٩٩٠: ١٢-١٠].

هەروەكو خانى لەسەرەتاى "مەم و زين"دا دێتەگۆ و دەبێژێت: ((شرحا غم دل بكم فسانە – زينى و ممى بكم بهانە))[خانى، ٢٠٠٨: ٥١]. دەكرى ببێـ ژين كه "خانى" زۆر پاشكاوانە وەكو ميرێك كه ئاوات و ئارەزووى ئازادى بوبێت، دێته گۆ و له زۆر شوێن بەناوى كوردان قسەدەكات. بەواتايەكى ديكە يەكێك له هۆكارەكانى نوسينى مەم و زينيش؛ دەكرى بۆ ئەوە بگەرينينەوە كە لەسەرەتاكانى ئەو دەقە ئەدەبييە باس لە "مير زيندين" دەكرى بۆ ئەوە بگەرينينەوە كە لەسەرەتاكانى ئەو دەقە ئەدەبييە باس لە "مير زيندين" فۆلكلۆرييەكەدا ھەيە دەگيريتەوە. ئەم بابەتە زياتر ھانى خانى داوە كە كارىكاتى وەك لە دەقە ورينيشاندەر بيت بۆ ئەوەي يەردىن يەيرىتەيتە يەتكەن يەرتەۋىتى ئەن دەقە ئەدەبييە باس لە "مير زيندين"



رزگاريــان ببێــت، بەوەى كە نەيــانتوانيووە؛ ســەركردەيەك بۆخۆيــان دابنــێن و لەژێــر فەرمانرەوايى ئەو سەركردەيەدا كوردەكان يەكبخەن.

بۆئەوەى ھەموو ئەوانە ئە دەقىكى ئەدەبىدا دابرىترىت؛ خانى ھاتووە "مەم و زىن"ى كردووەتە بەھانە بۆ ئەوەى بېيتە رىنىشاندەرىك بۆ يەكدەنكى و يەكگرتوويى كوردان، ئەھەمان كاتىشدا بېيتە سەرمەشق ئە دامەزراندنى زمانىكى ستاندارد و يەكگرتوو بۆ پرۆژە نىشتىمانىيەكەى ئە بوارى سياسى و كۆمەلايەتيدا. بە واتايەكى ديكە؛ گوتارى مىرى بۆتان ئەنىدو مەبەستە سياسى و جفاكيەكەى ئەحمەدى خانى دا رەنگى داوەتەوە. چونكە وەك باسمان كرد؛ ئەو سەردەمەى خانى دەست بەنوسين دەكات، مير و مىرنشىنەكان و خاكى كوردان كەوتوونەتە ژىر دەسەلاتى عوسمانىيەكان، بۆيە خانى رۇلى سەركردە ئەو بورەد ئەردان دەست بە نوسينى مەم و زىن دەكات، مىر و مىرنشىنەكان و

ههر لهو روانــــگەيهوه دەتـــوانين دەســـتهواژه يوفيميزمييهكـــان له ســـهرمتاى دەستپێڪردنى مەم و زين دەستنيشان بكەين وەك ئەوەى له (ديباجه)كەدا دەڵێت:

بی نقش ته نقش خامه خامه بی نام ته نامه ناتمامه [خانی، ۲۰۰۸: ۳۵].

كاتيّك خانى له سەرەتاى دەستپيّكردنى مەم و زيندا بەناوى خوداى گەورە دەست پيّدەكات و دەلّيّت: ((سر نامە نامە نام الله – بى نام وى ناتمامە والله)) [خانى، ٢٠٠٨: ٣٥]. دواتريش لەم ديّرەى سەرەوەدا بە ئەدەبەوە باس لەوە دەكات كە ئەگەر ئەو بەرھەمە بە ناوى تۆ نە نەخشيّندريّت ئەوا خامەكەم خام دەبيّت. خانى لە بەكارهيّنانى وشەى (خام)ى دووەمدا كە مەبەست (كەم و كورى و نادروستى) ديّت، پەيڤيّكى يوفيميزمى شاراوەى بەكاربردووە و، لەگەل خواى گەورەدا بەو پەرى ئەدەب و شەرمەوە؛ رازى دلّى خۆى دەخاتەروو.

ادبارا مه وی کها کمالی آیه بـوه قابـل زوالـی

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٥]

پەيشى (ادبارا) ئەجياتى بەدبەختى، بەختى رەش وەك يوفيمىزمى شاراوە بەكارھاتووە. ئەمە جگە ئەوەى خانى ھەوڭىداوە وشەيەكى عەرەبى ئەبرى وشەيەكى تابۆى كوردى وەكو بەختى رەش، يان بەدبەختى بەكاربينيت، ھۆكارەكەش بۆ ئەوە دەگەريتەوە كە زۆرجار پەيشە بيڭانەكان كاريگەرى نەرينيان كەمترە وەك ئە دەستەواژە رەسەنەكان، ھەروەھا ھۆكارىشە بۆ خۆ بەدوورگرتن ئە دروستبوونى ململانى و شەرانگىزى. وشەى ئىدبار ھەروەك ئاماژەمان پييدا ئە بنچينەدا ئە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەماناى ((پشت تيكردن، نەھات، روق وەرگىران، بەخت وەرگەران، نەھاتى، بەدبەختى)) دىكت [موكريانى، ٢٠٠٥: ١٢]. واتە خانى مەبەستىيەتى ئەو بى چارەييەى كوردان روون بكاتەود.



نهقد مه دبو به سکه مهسکوك نهدما و هه بی رواج و مشکوک [خانی، ۲۰۰۸: ٤٥].

نووسـهر مهبهسـتييهتى بـاس له زمـانى كوردى و كيّشـه و مهينهتهكانى كوردان بكات. ئەوەى ئيّمه گەرەكمانە بەكارهيّنانى وشەى (مەشكووك)ە كە وەك يوفيميزميّكى شاروە لەجياتى پەيڤى (عەيبدار)ە كە تابۆيە بەكارهاتووە. مەشكووك لە بنەرەتدا وشەيەكى عەرەبييه و بەماناى ((بەدگومـان))[حمەكريم ٢٠٠٤: ٤٢٧] ديّت. دەربرينى وشـهى بيّگانە له برى پەيڤى رەسەن و خۆمائى زۆرجاران ھۆكارە بۆ كەمكردنەوە و دووركەوتنەوە لە گرژى و ئاللۆزى و كەنفليكت و، لەولاشەوە وەك دەربرينيّكى يوفيميزم ھەژماردەكريّت.

غمخواری دکر ل مه یتیمان تینانه در ژ دست لئیمان

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٥].

پەيڤى (لەئىم) لە بنەرەتىدا لە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەماناى ((نەگرىس، قرچۆك، بەد رەسەن، …))[موكريانى، ٢٠٠٥: ٥٦] دێت. وشەى لەئىم لە برى ئەوكەسەى كە پياوەتى لەدەست نايەت بەكارهاتووە، واتە وەك يوفيميزمێكى شاراوە لەبرى وشەيەكى ديسفيميزم خواستراوە. چونكە گەروا نەبوايە ئەوكات جۆرى گوتارەكە دەبووە ھۆكارى دروستبوونى كەنفلىكت و شەرانگىزى. بێگومان خواستنى پەيڤى بێگانە لەبرى وشەى رەسەن و جۆرىكە لە بەكارھينانى يوفيميزم و دووركەوتنەوە لە دەربرينى دەستەواژە تابۆ و

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٥]

خانی پەیشی (غالب)ی له زمانی عەرەبی خواستووه و له بنەرەتدا بەمانای((زاڵ)) دیّت [هەژار، ۲۰۰۸: ٤٣]، لەجیاتی دەربرینیّکی تابۆیی بەکاری بردووه، بەمەبەستی دوورکەوتنەوە له کەنفلیکت و شەرانگیزی. بۆیە دەشت وشەی (غالب) وەك يوفیمیزمیّکی شاراوه هەژماربکریّت، بەو مانایەی کە یەکیّك له شیّوازەکانی بەکارهیّنانی يوفیمیزم خواستنی وشهی بیّگانەیه و بەکاربردنییەتی لەبری پەیت و دەستەواژه خۆمالییەکان.

تبعیت وان اگر چه عاره او عار ل خلق نامداره ناموسه ل حاکم و امیران تاوان چیه شاعر و فقیران

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٦]

وشـهى (عـار) له بـرى شـهرمه، نهنـگه، له زمـانى عهرمبيـدا خواسـتراوه. لهم دەقەدا وەك يـوفيميزمێكى ئاشـكرا بەكارهـاتووه، چـونكه بەشـێوەيەكى روون و ئاشـكرا هەسـت به خـۆلادان له ململانێى زمـانى دەكرێت. هەرومهـا پەيڤـى (نـامووس) له بـرى وشـەى ((زۆرشـەرمه)) بەكارهـاتووه [هەژار، ٢٠٠٨: ٤٣] و دەبێـته يـوفيميزمێكى شـاراوه، چـونكە ئەم



دەربېپىنە بەشێوەيەكى ناراستەوخۆ رەخنە و تانەيە بۆ دەسەلاتداران و شەرمەزاركردنيانە. ئەم شێوازەى يوفيميزمەش دەبيتە ھۆكارێڬ بۆ خۆ بەدوورگرتن ئە ململانى و دەربېينى وشـه تابۆيى و ديسفيميزميەكان.

لورا كو جهان وكى عروسه وى حكم ددست شير روسه

[خانی، ۲۰۰۸: ۲۱]. پهيڤے (شـيرى روس) لهبـرى ((شمشـيّرى هەٽكيّشـراو)) [خـانى، ۲۰۰۸: ٤٣]. بەكارهاتووه بـۆ بەدەست هيّنانى ئەم بـووكە (جيهان) حوكم و فەرمانى له ژيّر هيّزى شمشـيّره هەٽكيّشـراوەكانى لەشـكريّكى بەهيّـزدايە، بەومانـايەى شـيرى روس لەبـرى دەستەواژەيەكى ديسفيميزم ھاتووە. بۆيە دەكرى ئەم دەستەواژەيە بە يوفيميزميّكى شاراوە هەژماربكريّت، چونكە بەم دەربرينە نووسەر دوور دەكەويّتەوە لە بەكارهيّنانى وشە تابۆيى و ديسفيميزميەكان و دروستبوونى كەنفليكت.

از مامه د حکمتا خدیدا کرمانج ددولتا دنیدا

آيا بچى وجهى مانه محروم با لجمله ژبو چه بونه محكوم

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٦].

خانى لمم دوو ديدرمدا ئمو پهيامه سياسييه ئاراسته دەكات و وشهى (حكمهت) بەكار دەهينيتت بۆ ئاماژه پيكردنى وشەكانى (محروم، محكوم)، چونكه نەيويستووه پاستەوخۆ بليت كه كورد سزادراون و له نوسين و حوكمپانى و زمانى خۆيان بيبەشكراون، بەلكو هاتووه سەرسوپمانى و سەرگەردان خۆى دەردبپيت و مەسەلمى سزا و بيبەشى كوردى به حيكمەتى خودا داناوه و، پرسياريكى فەلسەفى دەوروژينى و پەيشى (حيكمەت)ى وەكو يوفيميزميكى شاراوه بەكارهيناوه، كە تيايدا گوتارى سياسى و كۆمەلايەتى ئاراستەكردووه.

كرمانج دبن بخون ملطخ وان ژيك ڤەدكن مثال برزخ [خانی، ۲۰۰۸: ٤٦].

وشهى (برزخ) لهم ديّره شيعرمدا ئاماژەيه بۆ بەردەوامى توورەيى خانى لەوەى كە كورد بووەتە قوربانى لەنيّوان عەجەم و رۆم، "برزخ" بەواتاى (( ناڤريك، پەردەيەكە لە نيّوان دوو شتدا، ناوبرە))[موكريانى، ٢٠٠٥: ٨٥]. ھەروەھا بە ماناى (ژيانى ناو گۆر)يش ديّت كە پارچە ئەرزيّكى تەنگ و تاريكە و مرۆڤ تيايدا ژيانى نييە و حەشريش نەكراوە، نوسەر لەم ديرەدا كوردى وا ويّنا كردووە كە لەنيّوان رۆم و تاجيكىيەكاندا خەلتانى خويّن دەكريّن و دەكوژريّن، بۆ ئەم مەبەستە پەيڤى بەرزەخى وەكو يوفيميزميّكى شاراوە دەرخستووە، لەم ديرە شيعرانەى خانيدا زۆر بە روونى ئەو گوتارە سياسيانەى سەردەمى بى دەسەلاتى كوردان ديرە دەتوانين ئايدۆلۆژياى مىرە كوردەكان لە زارى خانييەو ھەست پيبكەين.



لو پیکڤه همیشه بی تفاقن دائم ب تمرد و شقاقن [خانی، ۲۰۰۸: ٤٦].

بەكارەينانى وشەى (تمرد) ئەبرى سەركىشى و نەچوونە بەرفەرمان بەكارەاتوە. نووسەر ھەوڭىداوە پەيقىكى عەرەبى ئەجىاتى وشەيەكى رەسەنى كوردى بەكارىينىت، ھەروەھا خىرى بەدوور بىگرىت ئە كارىگەرىيە نەرىنىيەكان و دەربىرىنيە تابۆيى و دىسفىمىزميەكان، بەمەش دەبىتە دەريرىينىكى يوفيمىزمى شاراوە. وشەى تەمەروود ئە زمانى عەرەبىدا بەماناى ((ياخيبوون، مىل نەدان)) دىت [حمەكرىم، ٢٠٠٤: ١٤]. ھەروەھا وشەى (شقاق)يش بەھەمان شىرە وەك يوفيمىزمىكى شاراوە د ھىتە ھەژماركردن، چونكە ئەبرى (دووبەرەكى) كە دەستەواژەيەكى تابۆيە؛ بەكارەاتوو. پەيتى (شقاق) كە ئە بەنەرەتدا ئە (مانى عەرەبىي وەركىراوە بەماناى ((ناكۆكى، دووبەرەكى، دوژمنايەتى، نەيارى)) دىت مومانى عەرەبىي وەرگىراۋە بەماناى ((ناكۆكى، دووبەرەكى، دوژمنايەتى، نەيارى)) دىت مەربرينى يوفيمىزمى ۋەرەرەكى تابۆيە ئەمارەتوو. پەيتى (شتەق) كە ئە بەنەرەتدا ئە دەربرينى يوفيەردەكى) كە دەستەواژەيەكى تابۆيە؛ بەكارەاتوو. پەيتى (تىقاق) كە ئە بەنەرەتدا ئە دەربرينى يوفيمىزمى شاراۋە بەماناى ((ناكۆكى، دووبەرەكى، دوژمنايەتى، نەيارى)) دىت دەربرينى يوفيمىزمى ئەم دۆيە ئەم دىرەد ھەريەكە ئە وشەكانى (تەمەرود، شقاق) ۋەك دوو دەربرينى يوفيمىزمى ئەم دورە بەكارەاتوون و ھۆكارن بى دووركەت.

> گردی هبوا مه اتفاقک فیکرا بکرا مه انقیادک روم و عرب و عجم تمامی همیان ژ مرا دکر غلامی

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٧]

وشـهى (غلامـى) ئەگەرچـى وشـهيەكى تـابويە بەلام خـانى ليّـرەدا لەبـرى واتـاى ژيردەسـتەيى و خزمەتكار بەكـارى هيّنـاوە و بوّيه وشـهى (غـولام) دەبيّـتە يـوفيميزميّكى ئاشكرا، چونكە كەمتر كەنفليكت و شەرانگيّزى و تەنگرەى سياسى و كۆمەلايەتى دروست دەكـات، خـانى ليّـرەدا ديسـان پيشـانى ھەلويّسـتى نيشـتيمانى و نەتەوەيـى خۆيمان پيّـدەليّت و لەداخـى ئەو بارودۆخه نـاھەموارەى ئەو سـەردەمە، خـۆزگە و خواسـتەكانى خـۆى وەكو گوتارى ئەو كاتەى كورد دەردەخات.

ئەگەر سەيرى ئەو بەيتە شيعريانەى خانى بكەين بەر لە دەستپێكردنى چيرۆكى مەم و زين" تايبەت ھۆكارى نوسينى؛ كە لە چەند دێڕێكدا روونى كردۆتەوە، ھەست بەوە دەكرێت كە چەندين وشە و دەستەواژەى جوان و سەرنجراكێش لەبرى دەربرينە تابۆيى و ديسفيميزمييەكان بەكاردێنێت، بێگومان ئەم شـێوازى ھەلاوێردكردنە دەچێتە خانەى يوفيميزمى شاراوە و ئاشكراكان. سەربارى توورەيى خانى بۆ نەزانين و نەفامى مىللەتى كورد، دێت بە زمانێكى ئەدەبى جوان، بە دەربرينێكى يوفيميزميانە وەھا شاكارێك



### خانی ژ کمال بی کمالی میدانا کمالی دیت خالی

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٧].

پەيڤى (كمال) كە لە بنەرەتىدا لە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەماناى (تەواوى) ديٽت. وەلىخ خانى وشەى (كمال)ى دووەمى بەشيۆەى نەرىخ بەكاربردووە و مەبەسىتى بىخ مەعرىفەيى و نەزانينە. كە ئەمەش خۆى لە خۆيىدا يوفيميزميّكى شاراوەيە و بە ئامانجى دووركەوتنەوە لە گرژى و تەنگژە سياسى و نەتەوەيى و كۆمەلاتىيەكان بەكاريەيّناوە. ھەر لە ھەمان بابەت دا خانى دەبيّژيت:

انواع ملل خدان كتيبن كرمانج تنى دبى حسيبن

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٧].

وشهى (بى حسيب) كه خانى ئيرمدا بۆ مەبەستى بيبەش و دەست بەتال بەكارى بردووه و، ئەبرى ئەو مەبەستانە كە روائەتيكى ناشيرينيان ھەيە و نوسەر وشەيەكى عەرەبى خواستووه و يوفيميزميكى شاراوەى ئى بەرھەم ھيناوه. گەورەيى خانى ئيرەدا كە باسى كەم و كورى ميللەتەكەشى دەكات، نايەويت بە زمانيكى كريت رووبەرووى كەم و كورييەكان ببيتەوه و ريزيان ئى دەگريت. ھەروەكو ئە دواتردا دەئيت:

| بلکی بتعصوب و عشیری            | یعنی نه ژ قابـل و خبیـری |
|--------------------------------|--------------------------|
| اڤ بدعته كرخلاف معتاد          | حاصل ژ عناد اگر ژ بیداد  |
| بی معرفتن، بی اصل و بنیاد<br>1 | دا خلق نەبيژتن كو اكراد  |

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٧].

هەريەكە لە پەيفەكانى (تەعەصصوب، عناد، بى مەعريفەت) دەربرينى تونىدن و دەچىنە چوارچىدوەى بەكارھىنانى تابۆ، ھەروەھا ھۆكارن بۆ دروستبوونى كەنفلىكت و شەرانگىزى و ململانىدى زمانى. وشەكانىش سەرجەميان لە زمانى عەرەبى وەرگىراون و ماناكانىشىان روون و ئاشكران. ئەم دەستەواژانە گوزارشت لە سەرسەختى و دەمارگىرى نەتەوەيى خانى دەكەن كە لە بەر نووسىنى ئەم پەرتوكە چەنىد ئازار و نەخۆشى چىشتووە، لە پىناو ئەوەى كە خەلكانى تر(بىكانەكان) نەبىزى گەلى كورد بى زانست و بى پەرتووك،

بی بهره نه او ژ عشقبازی فارغ ژ حقیقی و مجازی

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٧].

لهبرى ئەوەى كە خانى بلَيْت (بى پار، بى بەش)، ھاتووە وشەى (بەھرە)ى نەرى كردووە و مەبەستە ناشىرىنىيەكەى پى داپۆشيووە و پۆشاكيّكى يوفيميزمانەى شاراوەى بەبەردا كردووە. خانى ھەر لەو بەيتە شيعريانەى كە ھۆكارى نوسينى "مەم و زين"ى تيّدا باس كردووە، گەليّك پەيقى ديكەى يوفيميزمى بەكارھيّناوە، كە دەتوانين ھەنديّكيان



بخەينە روو وەكو: (يتيم) كە ئەبنەرەتدا بۆ مەبەستى بێ باوكى بەكاردێت، بەلام خانى بۆ مەبەستى بێ خودانى كوردان بەكارى ھێناوە؛ واتە نەبوونى سەركردەيەك يان دەوللەتێكى سەربەخۆ. ئەمەش ئەو ئايـدۆلۆژيا سياسـييەى خانى دەردەخات كە نـوێنەرايەتى كـورد و ميرەكانى كردووە ئە كاتێكدا كە دەسـەلاتيان نەماوە و دوچارى پەرتەوازە و ئەناوچوون ھاتوون.

فى الجمله نه جاهل و نزانن بلكى د سفيل و بى خدانن

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٨].

پهیشی (سهفیل) له بنهرهتدا له زمانی عهرهبی وهرگیراوه و بهمانای ((ههرزه، سوک، گرزه، حیزه بخۆ، کنۆس، جیوهلهک، ههرچی و پهرچی، دلسفک، وهینهک، بهترف، بلّح، دوون، نزم))دیّت [موکریانی، ۲۰۰۵، ۱۹۸] دیّت. وهلی لهم دهقهدا بهکاریگهری کهرهسهکانی رسته و مانای کۆنتیّکستی دهکریّ ببیّژین لهبری (چاره رهش، بیّ بهختی) بهکارهاتووه. له همردووك باردا پهیشی (سهفیل) به یوفیمیزمیّکی شاراوه ههژمار دهکریّت و هوّکاره بوّ خوّ بهدوورگرتن له ململانیّی زمانی و کهنفلیکت و شهرانگیّزی و دوورکهوتنهو ه له دهربرینه تابویی و دیسفیمیزمیهکان.

| عالى كرمك لطيفه دانك      | گردی هبویا مهژی خدانک     |
|---------------------------|---------------------------|
| معر و غزل و كتاب و ديوان  | علم و هنر و كمال و اذعان  |
| اڤ نقد ببا لنڪ وي مقبول   | اڤ جنس ببا لباوي معمول    |
| عـالى بكـرا لبــان گـردون | مـن دى علمـا كـلام مـوزون |
| اخان                      |                           |

[خانی، ۲۰۰۸: ٤٨].

خانى لەم بەيتانەدا ئاماژە بە نەبوونى دەولاەت و كيانىدى سىاسى دەكات. نوسەر زۆر بە وردى و لىزانانە وەسفى حالى كوردان لە بىخ سەركردەيى و دەولاەتىكى كوردى دەكات، ھەروەھا بە ئەگەرەوە يوفىمىزمىكى شاراوەى سىاسى و كۆمەلايەتى دەدركىنىت و، دووردەكەويتەوە لە ململانىتى زمانى و شەرانگىزى سىاسى و نايەويت دەسەتەواژە و دربريىنە تابۆيى و دىسفىمىزمىەكان بە زەقى بەكار ببات، بۆ ئەوەى كە دەسەلاتدارانى داگىركەرى عوسمانى زەفەرى پىخ نەبەن. خانى ئەو رەخنەيە بەوە ئاراستە دەكات كە ئەگەر ئىيمە مەركردە و كىانىتكى نەبەن. خانى ئەو رەخنەيە بەرە ئاراستە دەكات كە ئەگەر ئىيمە سەركردە و كىانىتكى نەبەن. خانى ئەر رەخنەيە بەوە ئاراستە دەكات كە ئەگەر ئىيمە ئىستا ھەيە جوانتر و پرچىزتىر دەمنوسى و ئەدەب و شىعرم دەگىياندە بىنىدترىن پايە لەسەر ئىيستا ھەيە جوانتر و پرچىزتىر دەمنوسى و ئەدەب و شىعرم دەگەياندە بىندىرىن پايە ئەسەر ئەدەبىتاتى دوژمنانمان، ئەمەش ھەمدىس ئەو ئايدۆلۈزىا سىاسىيەى خانىمان بۆ دەردەخات كە ئەدەبىياتى مىرنشىن و مىرە كوردەكان بورەتە ئەركى سەرشانى ئەو.



۲ — ۲ — شـــرۆڤەكردنى دەســـتەواژە يوفيميزمييەكــان وەكـــو بـــابەتە ئەڤينـــى و كۆمەلايەتييەكان ئە"مەم و زين"دا:

ئەگەر چى تا ئێرە شىكردنەوەى ئەو چەمكە يوفيمىزمىانە بوو كە لە پەيام و ئايدۆلۆژيا سياسى و كۆمەلايەتىيەكانى خانىدا ھەبوو، كە وەكو گوتارى مىر و مىرنشىن شرۆڤە كرا ، بەلام دەبى ئاماژە بەوەش بكەين كە بابەتە ئەڤىنى و كۆمەلايەتىيەكانى نێو "مەم و زين"يش دەكرى بە ئايدۆلۆژيايەكى كۆمەلايەتى و سياسيانە لێكبدەينەوە و لەم بابەتەشدا گەلێك پەيشى "يوفيمىزم" لەبرى دەستەواژە تابۆيى و دىسفىمىزمىەكان بەكارھاتووە، كە لىرە بەدوا ھەولدەدرىت دەستىيەان بكرىن.

خانی له باسی جوانی ئەڤینیدا جیاوازی لەنێوان خۆشەویستی و هەوەسبازیدا دەکات و دەڵێت: لی عاشق و بوالھوس جدانه هن فائده خواز ژبووی جانان

[خانی، ۲۰۰۸: ٥٧]. بهڪارهٽنانی وشهی (بوالهومس) لهبری <del>نهزان،</del> چاولهدمر، ناراستی له دلداریدا بهڪارهاتووه. دهڪرێ ئهم پهیڤه وهك یوفیمیزمێڪی ئاشڪرا ههژمار بڪرێت. بهم دمرۍرینه نووسهر خوٚی بهدوورگرتووه له دمربرینه تابوٚیی و دیسفیمیزمیهڪان. هرچند کو بیحد و قیاس بون عامی و خوادم و خواص بون

[خانی، ۲۰۰۸: ۵۸]

خانى هەولايداوە پەيشى (خوادم) ئەبېرى (خزمەتكاران) بەكاربينىيّت. ئەم وشەيە دەشى وەك يوفىمىزمىيكى ئاشكرا مامەللەى ئەگەللاا بكريّت. ئەگەرچى ئەم دوو پەيشە بۆ يەك مانا و مەبەست بەكارديّت، وەئى ئەنيو كۆمەللگەى كورديدا وشەى (خادم) پەسەندترە، ھەروەكو ئەو كەسەى كە خزمەتى مىزگەوت دەكات پىيى دەللىيّن (خادمى مىزگەوت). ھەربۆيە نووسەر ھەولايداوە وشەيەكى بىيگانە ئەبىرى پەيشىكى رەسەنى كوردى بخوازىيّت، بەمەبەستى كەمكردنەوەى ململانىي زمانى و كەمكردنەوەى لايەنى نەريّنى.

[خانى، ٢٠٠٨: ٢٦] خانى له باسى گۆڤەند و نەورۆزدا، تايبەت لەم دێرەدا پەيڤى (نژدەيان – نەژدييان) مەبەست لێى كەسانى خراپ و تالانكەرە. نەژدى لە فەرھەنگى زمانى كورديدا بەماناى ((نزيك، مالٚى تالانى)) دێت [ھەژار، ٢٠١٠: ٨٨٣]. بۆيە دەكرىّ (نژدەيان) وەك يوفيميزمێكى شاراوە ھەژماربكرێت، چونكە بەشيوەيەكى ناراستەوخۆ و شاراوە وەسفى ئەو كەسانە دەكات كە ھەوڵى تالانكردن دەدەن.

اتراب و كواعبي دعذرا

مردان و مراهقی دزیبا [خانی، ۲۰۰۸: ۲۱]



خانى له وەسفى ئافرەت و جوانياندا پەيڤى (كەواعب)ى عەرەبى لەبرى سينگى ئافرەت بەكاردينينت. لەزمانى عەرەبيدا يەكيّك لەواتاكانى كەواعيب ((مەمك قيتان)) [خانى، ٢٠٠٨: ٧٠]. بيتگومان ئەمجۆرە دەربرينە ناراستەوخۆيە دەبيّتە يوفيميزميّك لەجۆرى شاراوه. ھەروەك ئاشكرايە كە وشە سيتكسييەكان دەربرينيان بەشيۆەيەكى راستەوخۆ دەبيتە تابۆ، بەكارھيّنان و دانانى پەيڤى ديكەى خۆماتى يان بيتگانە لەشويّنيان دەبيّتە يوفيميزم. بۆيە نووسەر ھەوليداوە وشەيەكى عەرەبى بەكاربيّنيّت و خۆى بەدووربگريّت لە دەستەواژە تابۆ و دىسفيميزمييەكان.

وی گوت دو شهلوند شداد ایرو لقی خلقی بونه جلاد

[خانی، ۲۰۰۸: ٦٣]

لهم ديّرمدا پهيشى (شداد) لهبرى زالّم بهكارهاتووه. نووسهر ههوليداوه لهبرى وشهى رهسهنى كوردى، پهيشيّكى عهرهبى بهكاربيّنيّت، مهبهست ليّى دووركهوتنهوه له كهنفليكت و شهرانگيّزى و بهكارهيّنانى دهربرينه تابوّيى و ديسفيميزمهكانه. بوّيه ئهم دهربرينه وهك يوفيميزميّكى شاراومى سياسى ههژمار دهكريّت.

هن مؤتلفن هنك مخالف هن مختلفن هنك مؤالف

[خانی، ۲۰۰۸: ٦٤]

بهكارهيّنانى پهيڤى (مخالف) لمبرى وشهى دژ بهكارهاتووه. مەبەست ليّى ھەنديّك له دوژمن و ناحەزانى كوردانه كه بەشيّوەيەكى راستەوخۆ و ئاشكرا ناوى نەبردوون. ئەمجۆره دەربرينه دەبيّته يوفيميزميّكى شاراومى سياسى، ھەروەھا ھۆكارە بۆ خۆ بەدوورگرتن له بەكارھيّنانى دەستەواژه تابۆيى و ديسفيميزمييەكان و دووركەوتنەوە لە ململانيّى سياسى.

ئاخر كو ژ حدى چويه در جور جورى لـمه عاقبـت نمـادور [خانى، ٢٠٠٨: ٦٩]. بهكارهيّنانى وشهى (جهور) لهبرى ستهم وهك يوفيميزميّكى ئاشكرا بهكارهاتووه. بيّگومـان ئهمجـۆره دەربـرينه هۆكـاره بـۆ دووركهوتـنهوه له كهنفليكت و دەربـرينه تـابۆ و

دیسفیمیزمییهکان، ئهمه جگه لهوهی پهیامه سیاسییهکهش له شهرانگیّزی به دووردهبیّت. هرچی وه حباندی ای پریزاد مسناوه دکت ژبووه منقاد

[خانی، ۲۰۰۸: ۲۹]

پەيشى (مونقاد) لە بنەرەتىدا لە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەماناى (بەگوێ، فەرمانبەر، باربەر، گوێ لە مست) دێت [موكريانى، ٢٠٠٥: ٤٠٧]. ئەم دەربرينە دەبێته يوفيميزمێكى شاراوەى سياسى، ھۆكارى ئەوەى ئەوەى كە لە برى وشەى خۆمالى نووسەر پەناى بردووەتە بەر پەيشى عەرەبى ئەمەش دوركەوتنەوەيە لە بەكارھێنانى وشە و دەريرينى



تابۆ و ديسفيميزمييهكان. ئەمە جگە لەوەى وشە عەرەبييەكە كاريگەرى نەرينى كەمترە لە وشە رەسەنە كوردىيەكە.

وى دله بى فصال محتال صبحى خوه كهانده پيش رمال [خانى، ٢٠٠٨: ٧٣].

(دله) مەبەست لێى فێڵبازە، بۆيە دەبێتە يوفيميزمێكى شاراوە. نووسەر بەمجۆرە دەربپينە خۆى لە دەربپينە تابۆيى و ديسفيميزمىيەكان بەدوورگرتووە. ھەروەها ئەمجۆرە يوفيميزمە ھۆكارە بۆ دووركەوتنەوە لە كەنفليكت و ململانێى سياسى و شەپانگێزى. ھەروەها پەيشى (رمال) كە لە بنەرەتدا لە زمانى عەرەبى وەرگيراوە بەماناى ((فالٚچى، خيزفرۆش، زيخ فرۆش)) دێت [موكريانى، ٢٠٠٥: ١٧٦]. لەم دەقەدا زياتر ماناى يەكەم مەبەستە، نووسەر ھەوڵيداوە وشەيەكى عەرەبى لەبرى پەيڤێكى خۆماڵى كوردى رەلپەستە، نووسەر ھەوڵيداوە وشەيەكى عەرەبى لەبرى پەيڤێكى خۆماڵى كوردى (فاڵچى) لە زمانى كورديدا بە ھۆكارى ئايينى و كلتوورى لە كۆمەڵگەى كوردىدا، بەكاربێنێت، كە مەبەست ئێى دووركەوتنەوە لە دەربپينە تابۆييەكەيە، چونكە وشەي رەلڵچى) لە زمانى كورديدا بە ھۆكارى ئايينى و كلتوورى لە كۆمەڵگەى كورديدا، روالاچى نەشياو و دەربپينى بە ئاشكرا ناپەسەندە و بە تابۆ ھەژماردەكرێت. بۆيە دەكرى بېيۆين (رمال) وەك يوفيميزمينكى شاراوە ھەژماردەكرێت.

قاروره و حقه نشتر و کیس هلکرتن اوا خبیثه تلبیس

[خانی، ۲۰۰۸: ۷۵]

وشەى (خەبيث) لە بنەرەتدا لە زمانى عەرەبيدا وەرگيراوە و بەواتاى (شتى زۆر پيس، زۆرخراپ) دێت. بەو مانايەى دەبێتە ديسفيميزم، چونكە كاريگەرييە نەرێنييەكەى زياترە لە وشە خۆمالاييە كوردييەكە. پەيڤى (تلبيس) كە بەماناى ((پى لەبەركردن، رووكيٚش كردن، شاردنەوە)) ديّت [موكريانى، ٢٠٠٥: ٩٢]. وەلى ئەم دەقەدا بە واتاى (خۆل لەچاوى خەلاككردن، چەواشەكارى، فيلابازيى) ديّت. واتە ئەم وشەيە دەكرى وەك يوفيميزميّكى شاراوەى سياسى ھەژماربكريّت، چونكە ھۆكارە بۆ دووركەوتنەوە ئە ململانيّى سياسى و شەرپانگيزى و خۆ بەدوورگرتن ئە دەريرينە تابۆيى و ديسفيميزمييەكى

دائم لدری وی قابوجی بو قلاع و قلاش و قاوجی بو

[خانی، ۲۰۰۸: ۹۳]

(قلاع) مەبەست ئێى كەسانى خراپە و ئە بنەرەتدا ئە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەماناى ((ھەڭكێش، ھەڭكەن، ئە رەگ و ريشـە دەرھێـنەر)) دێت [موكريـانى، ٢٠٠٥: ٣١٠]. وەئى ئەم دەقەدا ماناى ئێكسيكى و مەبەست ئەيەكەوە دوورن. پەيڤى (قلاع) دەكرى وەك يوفيميزمێكى شاراوە ھەژماربكرێت، چونكە ماناى مەبەست بەشێوەيەكى روون و ئاشكرا نەھـاتووە، كە مەبەسـت ئێـى دووركەوتـنەوە ئە بەكارھێنانى دەربـرينە تـابۆيى و دىسفىمىزميەكانە. ھەروەھا وشەى (قلاش) ئە زمانى عەرەبى وەرگىراوە و بەواتاى ((بێكارە،



هيچ و پووچ، بـێ بـاك، بيّمـار، رووت)) ديّت [سـهرچاوهى پيّشـوو، ههمـان لاپهره]. پهيڤـى قـلاش بهههمان شيّوه يوفيميزميّكى شاراوهيه، هۆكاره بۆ خۆپاراستن له دهربرينى تابۆ و ديسفيميزم و دووركهوتنهوه له كهنفليكتى زمانى و شهرانگيّزى سياسى.

مـ أذون بـكه طـورة دطـرار داحكم بكن لشاه و خوندكار [خانى، ٢٠٠٨: ٩٧].

پهیشی (طرار) که له بنچینهدا له زمانی عهرمبی ومرگیراوه و به واتای ((رِیْگر و دز)) دیّت [خانی، ۲۰۰۸: ۱۳۲]. نووسهر همولیداوه خوّی بهدوور بگریّت له بهکارهیّنانی دمربرینه تابویی و دیسفیمیزمیهکان، بهمهستی دروست نهبوونی کهنفلیکت و ململانیّی سیاسی پهنای بردووته بهر بهکارهیّنانی وشهی بیانی لهبری پهیشی رمسهن و خوّمالی کوردی. واته وشهی طرار دمبیّته یوفیمیزمیّکی شاراوه.

سيف و رطب وانار بستان ليف و ذقن وانار پستان

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۱۰].

پستان که بەواتای ((مەمک)) دیّت [خانی، ۲۰۰۸: ۱۵٤]. وەك يوفیمیزمیّکی ئاشکرا ئەم دەقەدا بەکارهاتووە، بەمەبەستی خۆ بەدوورگرتن ئە بەکارهیّنانی دەستەواژە تابۆییەکان، تایبەت ئە وەسفی ئەش و لاری ئافرەتدا، بەھۆکاری کۆمەلايەتی نووسەر پەيڤی (پستان)ی بەکارهیّناوە.

زینا کو دوصد پری پرستار محورا کو ممو ژبو گرفتار

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۱٤]

لهم دەقەدا (پرسـتار) بەمانـاى خزمەتكار ديـت، وەلـێ لە فەرھەنگـدا بە واتـاى(( خەمخـۆر، ياريـدەدەرى نەخـۆش)) ديّت [ھەژار، ٢٠١٠: ١١٨]. كەواتە وشـەى (پرسـتار) لەم نيـوە ديّره دا يوفيميزمە، چونكە ھۆكارە بۆ دووركەوتنەوە لەم حالامتە دەروونييەى كە لەلاى تاك له كاتى بەكارھيّنانى وشەى (خزمەتكار) دروست دەبيّت. بۆيە شاعير بۆ ئەوەى خۆى بەدوور بگريّت لەم واتـا تـابۆييە، وشـەى پرسـتارى بەكارھيّنـاوە. ھەروەهـا واتـاى بەكـار هـاتوو و ليْكسيكى ئەم پەيشە لەيەكترەوە دوورن، جۆرى يوفيميزمەكەش شاراوەيە.

البته خوه دى بكت حراست ناكت چو قبوليا نجاست

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۱۵].

(نجاست)یش یه کی که لهو پهی ته یوفیمیزمیانه یک شاعیر به کاریهیناوه، که مهبهست لیّی (پیسی)یه، ههروه ها له فهرهه نگدا به واتای ((گلاوی، پیسی))هاتووه.[نظام الدین، ۲۰۰۰: ۷۱۳]. خانی لیّرهدا بوّ ئهوه ی خوّی له وشه تابوّکان رزگار بکات، وشهیه کی عهره ی هیّناوه و مانا فهرهه نگییه ئاشکرایه که ی پی داپوّشیووه و یوفیمیزمیّکی شاراوه ی لیّ ههلیّنجاوه.



يعنى خبرى دهردو ياران نمام و حسود و حيلهكاران

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۲۱].

لهم ديّره شيعرمدا (نمام) به واتاى (دووزمانى)ديّت، ئهم وشهيه له زمانى عهرمبييهوه ومرگيراوه و لهفهرههنگيش به ماناى ((قسهگيّرموه، قسهچين، پاشدوو، دووروو)) هاتووه [موكريانى،٢٠٠٥: ٤٢٩]. خانى لهبرى قسهيهكى تالّ به مانا كوردييهكه، وشهيهكى عهرمبى هيّناوه و يوفيميزميّكى شاراوهى دروستكردووه، چونكه واتا كوردييهكان دمبنه تابۆ و جۆريّك له كهنفليكتى سياسى يان كۆمهلايهتى دروست دهكەن.

سی دست ژ میر برن تمامی مفسد فکری ژوی مقامی

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۲٤].

خانی وەك ھەموو جار لە دربرپنەكانىدا ھەولايداوە تا بكرى خۆى لە قسە زبر و تالاەكان لابدا و تابۆكان بە تويكلايكى شىرىنى يوفيميزمانە پەردەپۆش بكات، لەم ديرەشدا بە ئاشكرا ديارە كە خانى وشەى (مفسد) كە وشەيەكى عەرەبييە و بەكارى ھيناوە، بە واتاى ((دووزمانى، خراپى، گەندى))[موكريانى،٢٠٠٥: ٣٩٤]. ھەروەھا جۆرى يوفيميزمەكەش شاراوەيە.

رابونه ممی دوصد غضنفر مم رابویه پی بدست خنجر

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۲۵].

(غضنفر) يەكێكى ديكە له وشە يوفيميزمييەكانى مەم و زينى خانييە، كە لە فەرھەنگى زمانى عەرەبى بە واتاى ((شێر)) ھاتووە.[نضام الدين، ٢٠٠٨: ٥١٠]. گومان لەوەدا نينە كو ل ئيديۆمى زمانى كورديدا يەكێك لە ماناكانى شێر دړندەيە، خانيش لەم دێره شيعرەدا بە واتاى دړندە (غضنفر)ى بە كارھێناوە و نەيويستووە ڕاستەوخۆ پەيڤە تابۆيەكە پێشان بدات، بەلكو لە رێگاى خواستنى وشەيەك لە زمانيكى تر يوفيميزمينكى شاراوەى خستۆتە روو.

مسمار کرن بدو ژ غفلت هشیار کرن عدو بصولت

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۳۳].

وشـهكانى (دوژمـن، نـاحەز، نەيـار، بەدخـواز، بەرچەپ) ئە فەرھەنگـدا ئە بەرامـبەر پەيڤـى (عـدو)ھاتووە[موكريانى،٢٠٠٥؛ ٢٥٩]. ئێـرەدا خـانى ئەبـڕى بەكارھێنـانى ئەو پەيـڤە تابۆييانە ھاتووە ئە زمانى عەرەبى (عدو)ى وەرگرتووە و بەرگێكى شاراوەى يوفيميزمانەى پێ بەخشيووە. ھەروەھا پەيفى (بصوئت)ئە ھەمان ئەو دێرە شيعرە، بە ماناى ((ھێرش، ھێز، توانايى، ھەئمەت، زەبر و زەنگ، سام، ھەئكوتانە سەر))دێت[سەرچاوەى پێشوو؛ ٢٣٣]. كە بە ھەمان شێوەى پێشو خانى يوفيميزمێكى شاراوەى بە خواستنى وشەيەكى عەرەبى ئە برى ھەمو ئەو پەيڤە تابۆيانەى ئەسەرەو باسمان كرد بەكارھێناوە.



### خصی کونشی ببی مقابل درمان چیه شربتا هلاهل

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۳۵].

لهم دەقەدا پەيشى (شـربت) لەبـرى ژەهـر خواسـتراوە وەك يـوفيميزمێكى شـاراوە. ھەروەك دەزانرێـت ڕاسـتەوخۆ ناوھێنـانى وشـەى ژەهـر دەبێـتە تـابۆ. نووسـەر ھەوڵيـداوە خـۆى بەدووربـگرێت لە دەربرينى راسـتەوخۆ بەمەبەستى دووركەوتـنەوە لە دروسـتبوونى كەنفليكت و ململانێى زمانى.

استادی دفیتن و تامل اخفاء و تغافل و تحمل

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۳۵].

له دەقى "مەم و زين"ى خانىدا گەلێك تەكنىكى جوانكارى و يوفىمىزمى له خۆ گرتووە، يەكێكى تر لەو وشانەى بۆ دەربرينێكى جوان بەكارى ھێناوە پەيڤى (تغافل)ە كە لە فەرھەنگدا بە واتاى((ناخۆشكردن، خۆنابەلەد كردن، خۆناشارەزاكردن، خەلەتان)) دێت [موكريانى، ٢٠٠٥: ٧٨]. بەلام لە دێرەدا لە برى وشەى (خۆگێل كردن) ھاتووە، له بنەپەتدا وشەيەكى تابۆيە و خانى لە زۆربەى ھەرە زۆرى شىعرەكانى بۆ ئەوەى كەنفلىكت دروست نەبێت كەسايەتى خۆى لە وشەى نەشياو و نابەجى بپاريزيت، ھاتووە يوفىمىزمىيكى شاراوە يان ئاشكراى بە پێى مەرج و ھۆكارەكانى بەكارھيناوە.

تەصنيع كرنوى هندە تەشنيع 📿 بەستن وى ل شيرى شبهى تەرصيع

[خانی،۲۰۰۸: ۱۳۵].

لمم دەقەدا نوسەر ھەوليداوە پەيڤيٽكى عەرمبى لەبرى وشەيەكى رەسەنى خۆمالى كوردى بەكاربەينى، بە مەبەستى پەردەپۆشكردن و خۆيەدوورگرتن لە ململانيى زمانى وەك لە پەيشى (تەشنيع) كە لە بنچينەدا لەزمانى عەرەبى وەرگيراوە و بە واتاى (( جنيودان، كارى ناشيرينكردن))ديت [موكريانى،٢٠٠٥: ٢٢]. يەكينى لە شيۆازەكانى بەكارەينانى يوفيميزم وەرگرتنى وشەى بينگانەيە و دانانييەتى لە شوينى وشە خۆمالييە رەسەنەكە، بە مەبەستى كەمكردنەوە و لابردنى لايەنە نەرينىيەك ان. بۆيە دەكرى بايي پەي پەي يوفيميزمينكى شاراوەيە.

اڤ ڪرب والم اگرته ناڤی زينی و ممی ژدل خوه باڤی [خانی،۲۰۰۸: ۱۳٦].

(الم) وشهيهكى ديكهى يوفيميزمى شاراوميه كه خانى لمم ديّرمدا بهكاريهيّناوه و، له زمانى عهرهبى ومرگيراوه و به واتاى((ئيّش، ئازار،سوىّ، دمرد، ئــوّف، سروشك، ئهشكهنجه))هاتووه[موكريانى، ٢٠٠٥؛ ٣٧]. ئهم جوّره خواستنه وادمكات واتا تابوّييهكهى له روالهتدا كالٌ ببيّتهوه و مانا يوفيميزميهكهى زالّتر ببيّت.

میرن ههنه عاقلن عزیزن لی ساده دلن د بی تمیزن



[خانی،۲۰۰۸: ۱۳۷].

لهم ديّره شيعرهى خانى له مهم و زيندا وشهى (بى تميزن)مان به بهر چاو دەكەويّت كه لهبنەپەتدا له (تميز)ى زمانى عەرەبى وەرگيراوه و بەواتاى ((جياكردنەوه، پالأوتن، ليّككردنەوه)) له فەرھەنگدا ھاتووه [كريم،٢٠٠٦: ١٤١]. نوسەر لەم دەقەدا ھەوليّداوه به بەكارھيّنانى پيّشگرى (بىخ) وشەى تميز نەرى بكات و واتاكەى پيتچەوانەى واتا بنەپەتىيەكەى پيّشان بدات. لەو حالمةەدا دەبيّته يوفيميزميّكى شاراوەى سياسى، چونكە لەم ديرەدا لەباسى (مير)ەكاندا پەياميّكى سياسى لە پشتەوەيە و، ھەر بۆيە ھاتووه سەرەتا بە ديرەدا لەباسى (مير)ەكاندا پەياميّكى سياسى لە پشتەوەيە و، ھەر بۆيە ھاتووە سەرەتا بە چاھەلدان بە ميرەكان دەستى پيّكردووه و ويستوويەتى لە پال ئەمەشدا پەخنە لە كەم و چورييەكانيان بگريّت و، لە چوارچيّوەى وشەى بى تەميزدا ئەوە بخاتە پوو كە ناتوانن

هرچی کو دبیژنی غرض دار باور دکن او براستی خوار

[خانی،۲۰۰۸: ۱۳۷].

ليّرمدا خانى پەناى بۆ بەكارەيّنانى وشەى (خوار) بردووە، كە وشەيەكى خۆمائى كوردىيە لە دياليّكتى كرمانجى ناوەراست و بە واتاى (( چەوت، نالەبار لە دۆستى و مامەئەدا))[ھەژار، ٢٠١٠: ٢٤٧]. ئەمەش دەوئەمەندى و شارەزايى خانى پيّشان دەدات لە دياليّكتەكانى زمانى كوردى و، بۆيە گەليّكجاريش لەبرى پەنابردنە بەر وشەى بيّگانە، پەيشى پەتى كوردى بۆ كەمكردنەوەى كاريگەرى واتا تابۆييەكان وەك يوفيميزميّكى ئاشكرا بەكارەيّناوە. كە مەبەست ليّى رەخنە گرتنە لە خراپ بەريّوەبردنى ئىدارەى ئەوكاتى مىرنشين.

دسپیرنه ڤان کسان اموری او تیخنه دولتی قصوری

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۳۷].

وشەى (قصورى) كە ئەم دىرمدا بە واتاى (كەم و كورى يان گەندەئى) ھاتووە و ئە فەرھەنگىش بە واتاى ((كورتھىنان، بەشنەكردن)) دىت[كەرىم،٢٠٠٦: ٩٦٨]. بەگشتى خانى زۆر زانايانە يارى ئەگەل بەكارھىنانى ئەو پەيشانە بۆ مەبەستى بەرجەستەكردنى يوفىمىزم دەكات، ئىرەشدا كە دەقەكە خۆى باس ئە كەم و كورى دەسەلاتدارانى ئەو سەردەمە دەكات، ئىرەشدا كە دەقەكە خۆى باس ئە كەم و كورى دەسەلاتدارانى ئەو سەردەمە دەكات، ئىرەشدا كە دەقەكە خۆى باس ئە كەم و كورى دەسەلاتدارانى ئەو سەردەمە شەرانگىزى و كاردانەوەى خراپ. بۆيە دەكرى ئەمەش وەكو يوفىمىزمىنى شاراوە ھەژمار بكرىت.

او سرمه دچاڤ وى ته كشا حتا توندى وى دل نه اشا [خانى،۲۰۰۸: ۱۳۸].



لهم ديّرمدا وشهكانى (سرمه )كه به واتاى (كل) ديّت و (كشا) به ماناى (رژان، هاتنهخوار) هاتووه، وهك دهگوتريّت ئهستيّره كشان، همردوو پهيشهكه بهيهكموه (سرمه كشا)يان (سرمه كشان) واتا كلى له چاو هاته خوارى، ئهمهش به گريان و فرميّسك رشتن ئمو كرداره روودهدات، ليّرمدا خانى لهبرى گريان و فرميّسك هاتووه ئمو دوو وشهيهى بهكار هيّناوه، چونكه تمواو ماناى ديّرهكه ئموهيه كه دهلّى: (( ته ئمو كل د چاڤى ومراند، هندى تو نمديتى دلى وى يى تمنا بوو، وهكو تو ديتى دهست ب ژانا كر)[خانى، ١٩٩٠: ٢٣٤]. ئممهش وادهكات كه بليّين نوسهر وشهيهكى كوردى بوّ مهبهستى دهربرينيّكى يوفيميزمييانهى ئاشكراى بهكارهيّناوه و، نميويستووه راستموخوّ باسى گريان و فرميّسك و فرميّسك م

وان ترک کرن سرای فانی او چونه جهان جاودانی

[خانی،۲۰۰۸: ۱٤۰].

جاويـد، جاويـدان كه له فەرهەنگـدا به مانـاى((بەردەوام، دايـم، دايمى، هەميشـه، هەميشـهيى، هەتاهەتـايى، نەمـر، پايەدار))دێـت، جاويـدان له بنەرەتـدا له وشـهى (جاڤيتـان)ى پەھلەويييەوە ھاتووه.[ پور، ٢٠٠٨ : ٤٢٩]. ئەم وشەيە لەبرى (مردن) لەلايەن خانى بەكارهێنراوە، چونكە كۆى واتاى دێرەكە پێمان دەڵێت:(( وان دنيا هێلا و چونە ئاخرەتێ))[خانى، ١٩٩٠ ٣٢٣]. ئەمەش ئەوە دەگەيەنێت كە نوسـەر بۆ ئەوەى وشـەى مردن بەكار نەھينێت و رەچاوى حاڵەتى دەروونى بەرامـبەر لەم كارەسـاتە بكات، ھاتووە جاويـدانى كىردۆتە يوفيمىزمێكى شاراوە و جۆرێك لە ئيستاتىكاى بە شيعرەكەى داوە.

اینامه دری ژ قی حجابی اف زره گهانده افتابی

[خانی، ۲۰۰۸: ۱٤۱].

(حجـاب) که له فهرههنگـدا بهمانـای ((پهرده، چـادر، شـهرم، ئـابروو)) [موکريـانی، ۱۲۳: ۱۲۳].هـاتووه، بهلام نوسـهر لهم دێـره شـيعرمدا بــۆ مهبهســتی نهديــتن و تاريکـايی بهکاريهێناوه و مانای يوفيميزمی شاراوهی بهبهردا کردووه.

شاهم بمرا مبه منازع از بومه بحصيا خوه قانع

[خانی،۲۰۰۸: ۱٤۲].

خانى لەم ديره شيعرمدا لە بەكارھينانى وشەى (منازع) واتاى (كيشه و بەربەستى) بەرجەستە كردووه، كە لە بنەرەتدا بە ماناى ((ناكۆكى، ركابەرايەتى، بەربەرەكانى، كيبركى))دينت[كەريم،٢٠٠٦: ١٣٤٩]. ئەگەر سەير بكەيىن دەبينىين كە نوسەر وەك لە زۆربەى بەكارھينانە يوفيميزمىيەكاندا وشەى بيكانەى بەكارھيناوه، بەھەمان شيوە لە بابەتى وەسيەتى زين بۆ ميردا وشەى منازعى بەكارھيناوه و، نەيويستووە كە وشە تابۆ



كوردييهكان بهكاربهيّنيّت و، جۆريّك له قسه رەقى زين بەرامبەر مير پيّشان بدات و بەمەش يوفيميزميّكى شاراوەى دروست كردووه.

> داضن نهبری کو اڤ مثاله یاقول ضعیفه یا بطاله 1 م

[خانی، ۲۰۰۸: ۱٤٦].

خانی لێرمدا هاتووه لهبری وشهکانی بێ بنچینه و بێ ناومڕۆک، وشهکانی (ضعیف و بطال)ی بهکارهێناوه، بێگومان بهکارهێنانی پهیڤهکانی (بێ بنچینه و بێ ناومڕۆک) دهچنه خانهی وشه تابۆکان، بۆیه لهم سۆنگهیهوه خانی ئهم دوو وشه عهرهبییهی هێناوه و جۆرێک له سوککردنی باری دهروونی به بهرامبهر بهخشیووه و به یوفیمیزمێکی ئاشکرا دایپۆشیوون.

زین بو سببی جنونیاته میر بو سببی زبونیاته

[خانی،۲۰۰۸: ۱٤۷].

وشهكانی (جنون و زبون) لمو دیرمدا یوفیمیزمن، لمهبمر ئموهی لمه بری دمربرینهكانی ((شیّت و بیّدمسه لات یان کز و لاواز یان بیّچاره و فمقیر))هاتووه[همژار، ۲۰۱۰: ۳۸۵]. لیّرمدا باسیّکیتر دیّته پیّشموه و پیّویسته ئاماژهی پیّ بکریّت، ئمویش ئموهیه که ئمگمر لمه رووی ئمدهبییموه یوفیمیزمییهکهی باس بکهین دمچنه چوارچیّوهی ئاشکرا، به لام ئمگمر به روویهکی گشتی وهریبگرین ئموا جنون همر ئاشکرا دهمیّنیّتموه، به لام زبون دهبیّته یوفیمیزمیّکی شاراوه.

اف مير و وزير يا مجازى اف شعبده و خيال بازى

[خان،۲۰۰۸: ۱٤۸].

پەيڤى (شعبدە) ئەم دەقەدا ئەبىرى فێٽڪردن بەكارھاتووە. نووسەر ھەوٽيداوە خۆى بەدوور بگرێت ئە دەربېرىنە تابۆيى و ديسفىمىزمىيەكان. وشەى شعبدە ئە بنەرەتدا ئە زمانى عەرەبى بەماناى ((ھەٽمپاسى، ساختەچىيەتى، جەربەزەيى، فرت و فێل)) دێت [موكريانى، ٢١٠٦: ٢١٠]. پەنابردنە بەر بەكارھێنانى پەيڤ و دەستەواژەى بێگانە ئەجياتى دەربىرىنە خۆماٽىيەكان ئە بنەرەتدا يەكێكە ئە شێوازەكانى بەكارھێنانى يوفيمىزم. بۆيە دەكرى

میری کو مرن هبت نه میره معزولی هبت اوی اسیره

[خانی، ۲۰۰۸: ۱٤۸].

لەم دەقەدا (معزولى) بەمەبەستى لەكاردوورخستنەوە دەربراوە. خانى ھەولايداوە بە سود وەرگرتن لە زمانى عەرەبى خۆى بەدووربگرنت لە دەربرينە تابۆ و ناپەسەندەكانى كۆمەلاگە. پەيڤى (معزولى) لە زمانى عەرەبيدا بەواتاى ((دەركراو، لەكار لادراو)) دنت [خانى، ٢٠٠٨: ٢١٩]. بۆيە ئەم دەربرينە وەك يوفيميزمنكى شاراوە دەكرى ھەژماربكرنت. كە



نووســهر ههوڵيــداوه بهشــێوهيهڪى شــاراوه و ناراســتهوخۆ پهيــامى نهمــان و مردنــى ميــر و ڪاربهدهستان بخاته روو.

حیوان صفت ام بکین زنای بیهوده د مسکنی فنایی [خانی،۲۰۸: ۱٤۹].

وشــهى (زينــا) كه لمبــرى ســێكس كـردن لمدەرموەى خيّزانــدارى بەكاردێـت، بەكاريگەرى ئايينى ئيسلام هـاتۆتە نيّو زمـانى كوردى و نووسـەر ھەولٚيـداوە لەبەر لايەنـى شــەرم و كــاريگەرى كلتــورى كــۆمەلايەتى خــۆى ببوريٚــت لە دەربــرينە تــابۆيى و ديسفيميزمييەكان سەبارەت بەم باسە. بۆيە پەنا دەباتە بەر يوفيميزميٚكى ئاشكرا.

تردامن و سرنگون و مردود شرمنده بچینه پیش معبود 1 میر ا

[خانی،۲۰۰۸: ۱٤۹].

(تـردامن) لهجيـاتى داوێـن پيسـى بەكارهـاتووه. هەروەكو ئاشـكرايه يەكێـك له جۆرەكـانى بەكارهێنـانى يـوفيميزم؛ بـريتييه له وشـهيەكى رەسـەنى خۆمـالّى لهجيـاتى دەربرينێكى تـابۆيى يـان ديسـفيميزمى ھەمـان زمـان. بەو مانـايەى خـانى ئەمجـارە لەجيـاتى پەنـابردنه بەر زمـانى عەرەبـى و قارسـى ھەولْيـداوە سـود له زمـانى كـوردى ببينێت. دەكـرێ ببێـژين وشـەى تەردامەن وەك يـوفيميزمێكى ئاشـكرا ھەژماردەكرێت. پەنـابردنە بەر ئەم يوفيميزمەش بۆ ھۆكارى كۆمەلايەتى و شەرم دەگەريّتەوه.

اوژی د ریا مدا شهیده تحقیق بکن کو او سعیده

[خانی،۲۰۰۸: ۱۵۲].

لهم دەقەدا پەيشى (شهيد) وەك يوفيميزميكى ئاشكرا لەجياتى تابۆى مردن و كوشتن بەكارهاتووە. وشەى شەهيد لەبنەپەتدا لە زمانى عەرەبى و بەكاريگەرى ئايينى ئيسلام ھاتۆتە نيّو زمانى كوردى و وەرگيراوە. نووسەر ليّرەدا بەبەكارھيّنانى وشەى شەھيد ھاوكات پەيپەوى كلتورى ئايينى ئيسلام و پەچاوى بارى دەروونى بەرانبەر و بەرزكردنەوەى پايەى عيشق لەنيّو كلتورى كورديدا دەكات.

> زنهار ژ مشهدا کو مم تی البته ژ مرقدا کو ام تی گاڤا کو دچینه نیف صعیدی کلبی مه بتن لبر وصیدی

[خانی،۲۰۰۸: ۱۵۲].

پەيشەكانى (مىرقەد، مشھەد، صعيد) وەك يوفيميزميّكى شاراوە لەجياتى وشەى (گۆړ) خواستراون. ئەوەى جيّگەى سەرنجە ھەريەكە لەم وشانە لەبنەرەتدا لە زمانى عەرەبى وەرگيراون (مەرقەد، مەشھەد) ((قەبىر، جيّى خەو)) [خانى، ٢٠٠٨: ٢٢٧]، (صەعيد) ((قەبىر)) [خانى، ١٩٩٠: ٣٨٣]. ھەروەكو ئاشكرايە وشەى گۆړ يەكيّكە لە دەربېرينە تابۆييەكان لە كلتورى كورديدا، بۆيە نووسەر ھەوليداوە سىق وشەى جياوازى بۆ ھەمان واتا بەكاربيّنيّت،



كەچـى پەيڤـى (گۆر)ى نەدركانـدووه. ئەم نمـونەيە وامـان لێـدەكات كە بڵێـين خـانى زۆر وردبـووه لە ھەڵبژاردنـى پەيـڤە يوفيميزمييەكـان. ھەمـديس ھەوڵـى جـدى خـانى لەم دوو دێـرِه بەدەردەكەوێت لە خۆپاراستن لە دەربرينە تابۆيى و ديسفيميزمييەكان.

القصه شهيد عشق جلاد مقتول ستم قتيل بيداد

[خانی،۲۰۰۸: ۱۵۳].

(بيداد) كه بهماناى (زائم، جەلاد) ديّت. خانى هەوليداوه خوّى ئەم دەربرينە تابوّييانە ببووريّت، بەمەبەستى كاريگەرى دروستكردن و دووركەوتنەوە ئە واتا تابوّييەكە. وشەى بيداد دەكرى وەك يوفيميزميّكى شاراوە ھەژماربكريّت. ھەروەك دەزانريّت پەيشەكانى زائم و جەلاد زياتر مەبەستى سياسى ئە پشتەوەيە و بۆ كەسانى خاوەن دەسەلات بەكارديّت. ئەم سۆنگەيەوە خانى نەويستووە راستەوخۆ كاربەدەستان بە زائم ناوزەند بكات، بۆيه بەشيۆەيەكى نەرمتر و بە وشەى بيداد ھەولادەت كەنفلىكت و شەريانى كەندارىي

کای ماللک مللک جسم و جانی از باغچه و تو باغبانی

[خانی، ۲۰۰۸: ۱۵٤].

لهم ديّره شيعرمدا نوسهر وشهى (باغچه)ى له زارى زينهوه بهكارهيّناوه و به پيّن واتاى تهواوى ديّرهكه بيّت ئهم وشهيه لهبهرامبهر ههموو ئهندامهكانى لهشى خوّى دركاندووه و، به مهمى گوتووه كه من باغچهمه و توّش باغهوانى. خانى ئهم وشهيهى بوّ مهبهستى يوفيميزميّكى شاراوه له بهرانبهر چهندين پهيت له لهشى مروّق بهكاريردوه و مهميش كه كراوهته (باغبان)؛ واته خاومنى زين و ههموو ئهندامهكانى لهشى. خانى زوّر زانايانه هاتووه ئهم دهريرينه جوانهى دروست كردووه و، رهچاوى كلتوور و داب و نهريتى كوردموارى و ئيسلاميشى كردووه، ههر ئهمهش بوّته هوّى دروست بوونى وشهيهكى يوفيميزميانهى وهها.

ئەنجام:

- ١ گوتارى "ميرى بۆتان" له چوارچێوەى "مەم و زين"ى "ئەحمەدى خانى"دا بابەتێكى نوسراو و ئاماژەپێكراوى راستەوخۆ نييه، بەلكو خانى بەشـێوەيەكى ناراستەوخۆ؛ بيرورا و ئاماژەپێكراوى راستەوخۆ نييه، بەلكو خانى بەشـێوەيەكى ناراستەوخۆ؛ بيرورا و ئايدۆلۆژياكان لەژێر ئەو پەيامە سياسى و كۆمەلايەتىيەى كە لە مەم و زيندا ھەيە دەربريووە.
- ۲ زۆربەی دەستەواژە يوفيميزمييە بەكارهاتووەكان لە گوتارى ميرى بۆتان لە چوارچێوەى مەم و زين ی خانى دا بەشێوەى خوازراو لە زمانى بێگانە وەرگيراون. كە زمانەكانى عەرەبى بە ژمارە يەك و فارسى بە ژمارە دوو لە ريزى ئەو زمانانەن كە خانى وشەى لى خواستوون.



- ۳ بەشى ھەرە زۆرى ئەو وشە يوفيميزميانەى بەكارھاتوون، يوفيميزمى شاراوەن.
- ٤ ئەو پەيث و دەستەواژانەى بۆ مەبەستى يوفيميزم ئەم دەقەدا بەكارهاتوون، بە ئامانجى دووركەوتنەوە ئە كەنفليكت و شەپانگىزى بووە، ھەروەھا پەچاوكردنى بارى دەروونى بەرانبەر و خوينەريش، يەكىركى دىكە بووە ئە بەكارھىنانى يوفيمىزم.
- ٥ هۆكارەكانى بەكارهێنانى يوفيمىزم ئەم دەقە ئەدەبىيەدا بريتيبوون ئە هۆكارى( ئايينى، سياسى، كۆمەلايەتى، رۆشنبىرى).

#### ليستى ژێدەرەكان:

- ۱- پوور، ھەژار عەبدوڵلا (۲۰۰۸)، فەرھەنگى ھەژير (فارسى كوردى) بەرگى يەكەم و دووم، چاپخانەى موكريانى، چاپى يەكەم، ھەولێر.
- ۲- حوسـێن، ڕێـڔٛنه مەعـروف (۲۰۱۰). ڕۆڵـى شـێومزارە كۆمەلاّيەتىيەكـان لە دەولاّەمەنـدكردنى فەرھەنگى كورديدا، ماستەرنامە، كۆلێرْى زمان، زانكۆى سەلاحەدين، ھەولێر.
- ۳- خانی، ئەحمەد(۱۹۹۰). مەم و زین، قەكولین و شرۆقەكرنا: محەمەد ئەمینى ئوسمان، چاپخانەی جاحظ، چاپی یەكەم، بەغداد.
- ٤- خانی، ئەحمەد (۲۰۰۸). مەم و زین، پێشەكی و لە چاپدانەوەی: نەجاتی عەبدوڵلا، دەزگای ئاراس، چاپی يەكەم، ھەولێر.
- ٥- خانی، ئەحمەد (۲۰۰۸). مەم و زیـن، پەراوێزنووسـینی: ھەژار، دەزگـای ئـاراس، چـاپی دووەم، ھەولێر.
- ۲-شـهمس، هـێمن عەبدولحميـد (۲۰۰٦). شـێواز و دەربـرين له بـۆنه كۆمەلايەتىيەكانـدا، ماستەرنامە، كۆلىخى پەروەردە، زانكۆى كۆيە.
- ۷- فەرەج، شاخەوان جەلال (۲۰۱۳). تابۆ وەك نمونەيەكى پەيوەنىدى نيوان زمان و كلتور،
   چاپخانەى بىنايى، چاپى يەكەم، سليمانى.
- ۸- كەريم، رزگار(۲۰۰٦). فەرھەنگى دەريا (عەرەبى كوردى)، بەرگى يەكەم و دووەم، چاپخانەى مەھارەت، چاپى يەكەم، تاران.
- ۹- مستهفا، موحسن حسيّن (۲۰۱۳). يۆفيميزم د زمانێ كورديدا، ماستەرنامە، كۆليّژى ئاداب، زانكۆي دهۆك.
- ۱۰-موكريانى، گيو (۲۰۰٥). فەرھەنگى نۆبەرە، فەرھەنگىكى (عارەبى كوردىيە)،
   چاپخانەى ئاراس، چاپى يەكەم، ھەولىر.
- ۱۱-مەعروف، ئارام عەبدولواحيد (۲۰۱۳). رِيْزِگرتن لە زمانى كورديدا، چاپخانەى لەريا، چاپى يەكەم، سليمانى.

١٢- ناوخۆش، سەلام (٢٠١٢). بەريەككەوتنى زمانەكان (كۆمەڵە نووسينێكى زمانەوانى)



۱۳-نظام الدین، فاظل (۲۰۰۷). فهرههنگی شیرین (عهرهبی - کوردی)، چاپخانهی شفان، چاپی چوارهم، سلیّمانی.

١٤- هاشمى، ابراهيم بن مصطفى (١٩٤٣). جواهر البلاغة فى المعانى والبيان و البديع، طبع الأول، يبروت.

۱۰-ههژار، عبدالرحمن شرفکندی (۲۰۱۰). ههنبانه بۆرينه فرهنگ (کوردی - فارسی)،
 چاپخانهی انتشارات، چاپی شهشهم، تاران.

١٦-ئيبراھيمى، عەبدوڵلا (٢٠١٢). كاوه "فەرھەنگى فارسى – كوردى" بەرگى يەكەم، چايخانەى ئاراس، چايى يەكەم، ھەولێر.

- 17- Allan. K & Burridge. K. (2006). Forbidden Words Taboo and Censoring of Language. Cambridge: Cambridge University Press.
- 18- Wardhaugh, R. (2006). An Introduction to Sociolinguistics. Massachusetts: Blackwell Publishing Ltd.
- 19- Fernandez, E. C. (2018). "Euphemism as A Discursive Strategy in US Local and State Politics", Journal of Language and Politics, 40(1), pp. 5-26.
- 20- Ожегов, С. И. (2012). Толковый Словарь Русского Языка: терминов и фразеологических выражений. Москва: Московское издательство Мир и образование.
- 21- Сеничкина, Е.П. (2008). Словар эвфемизмов русского языка. Москва: Флинта: наука.

# استخدام حسن التعبير في خطاب أمير بوتان في سياق " مهم وزين " لأحمدي خاني التأثير و الانعكاس

#### ملخص:

حسن التعبى ، كمفهومٍ لغوي في علم اللغة التطبيقي، مصطلحٌ يسمح باستخدام كلماتٍ جميلةٍ وجذا بةٍ بدلاً من الكلمات والعبارات المكروهة والمح ظورة في المجتمع؛ لأسباب دينية أو سياسية أو اجتماعية أو غير ذلك، وتركِّز هذه الدراسةُ على هذا الفن اللغوي، وتكمن أهميتها في أن حسن التعبى يُستخدم كثيراً في مجالات متعددة في الحياة، ويأتي الأدب والفن على رأس هذه المجالات، حيث يميل الأدباء كثيراً إلى استخدام العبارات حسن التعبى لإيصال رسائلهم بصورة غير مباشرة، بحيث تعطي نفس المعنى الذي يريده الأديب ولكن بعبارة مرنة، مع مرا عاة الاشاعر، والابتعاد عن الكلمات المحظورة، وبتعبير آخر: حسن التعبى هو التعبير عن المعنى المرّ بالكلمات الماتية.

ولا شك أن "م<sup>م</sup>م و زين ا لخاني"، كعملٍ أد بي لل ينه لا يخلو من الأساليب والتعابير المُتَلَطِّ فة، واختيارُ هذا الموضوع يعود إلى أهمية حسن التعب كر في الأدب بصورةٍ عامةٍ، وفي "مهم وزين الخاني" بصورةٍ



خاصةٍ؛ لأن هذا العمل الأدبي يعكس خطاب أمير بوتان، وتحاول هذه الدراسة تحليل خطاب الأمير، والتركيز على التعابير المُتَلَطِّفة من منظور المنهج التحليلي المعجمي الدلالي، وكذلك إظهار دور التعابير المُتَلَطِّفة في إيصال الرسائل السياسية، ومدى تأثيرها في تقليل الآثار السيئة للتعابير المكروهة والمستهجنة، و من هذا المطلق تم تقسيم الكلمات المعجمية على عدة مجمو عات، مثل: استعارة الكلمات من اللغات الأجنبية، واستخدام المجاز، والجناس، ومن النتائج المتوخاة من هذا التحليل لخطاب الأمير هو استخدام واستعارة الكلمات من اللغات الأجنبية كالفارسية والعربية؛ لغرض الانصراف عن استخدام التعابير النابية والمتحروهة، وبالتالي إخماد نار العداوة السياسية.

الكلمات المفتاحية: حسن التعبير، خطاب أمير بوتان، مهم وزين أحمدي خانى، ديسفيميزم ، تابو.

# The Role of Euphemism in the Discourse of the Prince of Botan in the Context of Ahmedi Khani's "Mem û Zin"

### Abstract:

Euphemism as a linguistic concept in practical linguistics which allows the use of beautiful and attractive statements instead of unpleasant, taboo and prohibited words and phrases in societal milieu, be it religious, political, social reasons, etc. The significance of this study is that the use of euphemism is used in many areas of life, so literature and art are not exempt from it. The writer often resorts to euphemisms to convey her/his message indirectly within a different form, in a more flexible manner, taking into consideration the emotional aspects thus avoiding the use of forbidden words.

Mam and Zin of Khani, as a literary work, is not devoid of euphemisms. The reason for choosing this title is due to the importance of using euphemisms in literature, especially Ahmedi Khani's "Mem û Zin", because it reflects the discourse of the Prince of Botan. In this study, based on the method of semantic lexical analysis, an attempt is made to identify and analyze the discourse of the Prince of Botan in terms of the use of euphemisms. The role and significance of euphemisms in conveying political messages is presented as well. Hence, to what extent do euphemisms dispel taboo expressions and dysphemism? For this purpose, an attempt has been made to divide the lexical statements into several groups, such as borrowing words from a foreign language, using metaphors and perception. One of the consequences of this interpretation of the discourse of the Prince of Botan in this literary text is the use and borrowing of words from foreign languages, such as Arabic and Persian to avoid taboo expressions and dysphemisms.

**Keywords:** Prince of Botan discourse, Ahmedi Khani's "Mem û Zin", Euphemism, Dysphemism, Taboo.



# هموليّن شيّخ حمسمنێ ئادانی (١١٩٤ – ١٢٤٦)ز بۆ چێڪرنا قموارميمڪی سمريمخۆ (ل دويف ئمدمبيات و كەلتوورێ ئيّزديان)

كۆڭان رێسان حەسەن سەرۆكاتييا زانكۆيا دھۆك/ ھەرێما كوردستانا عيراق شمال خمو خضر زانكۆيا دھۆك - سەنتەرى بێشكچى بۆ ۋەكۆلينێن مرۆۋايەتى/ ھەرێما كوردستاناعێراق

## پوخته:

شيّخ حەسەنى كورى ئادى (يى دوويى) كورى ئەبو بەرەكات كورى سەخەر كورى موسافر يى ناڤدار ب (شيّخ حەسەنى ئادانى)، ل دەوروبەريّىن سالا (١١٩٤)ز ژ دايكبوويە، ھزرمەنىد و نڤيسەر بوو، پەرتووكا پيرۆزيا ئيّزديان (جەلوه) نڤيسىييە و گەئەك قەول و بەيتين ئيّزديان قەھاندينە كو ب شيّوەيەكى زارەكى ب ريّكا قەوئبيّژ و ئۆلداريّن ئيّزديان ھەتا رۆژا مە يا ئەڤرۆ ژ بەرەباب بۆ بەرەبابى ھاتينە قەگوھاستن و وەكە تيّكستيّن پيرۆز ھاتينە زانين، ھەروەسا ئەو وەك بابچاك ژى دھيّته بناڤكرن، ئەورا د ناڤ ئيّزدياندا وەك كەسايەتىيەكا پيرۆز ھاتىيە ناسكرن و مەزارگەھ بۆ ھاتينە ئاڤاكرن و مريديّن خۆ ھەتا ئەڤرۆ ژى دناڤ ئيّزديانيدا ھەنە.

پشتى شيّخ حەسەنى ئادانى قىايى قەوارەيەكى سەربەخۆ ئاقا بكەت، جقاتەك ب ناقى خۆل لالش دامەزراند كو ژ چل كەسايەتى و دەرويّش و بابچاكان پيّكدھات، ئە چەندە بوو بەرى بنياتى ژ بۆ ريفۆرمكرنا گەلەك لايەنيّن دينى و كارگيّريييّن ئيّزديان و پلە و پۆستيّن دەولەتبوونى ل ھەرەمى ئايينييى ئيّزديان زيّدەكرن، وەك: شيّخى وەزير، مير حەج، پيشئيمام، نەقيب، چاويش، خزنەدار و رەوانەكرنا تاووسى (ھيّمايەكى پيرۆزى ئيّزديانە) و قەوال و ئۆلداران بۆ ناڭ ئيّزديان ل سەر ئاستى كوردستانا مەزن ب مەبەستا خرقەكرنا باجى و خورتكرنا پەيوەنديان دناقبەرا ئيّزدياندا و پيّكشەگريدانا مەزن ب مەبەستا خرقەكرنا باخى و خورتكرنا يەيوەنديان دناقبەرا ئيّزدياندا و پيّكشەگرىتا مەزى بىدەستا خرقەكرنا

ژبەر ئەنجامدانا كار و ريفۆرم و ب هێزكرنا پێگەهى خۆ، بەدرەدين لۆلۆ واليخ موسل (١٢٦٩-١٢٦٦)ز، ژى ترسيايە و ب ھەول و بزاڤێن خۆ بوويە ھەڤڕكێ سەرسەختێ ژناڤبرنا شى كيانى، ئەو ب چێكرنا لالشى تۆمەتبار كرييە بۆ جهگرتنا مەكەهى وەكو بەھانەيەك بۆ ژناڤبرنا شى كيانى، ھەر ب شێ رێكێ سەركەفتن ئينايە و ھەولێن شێخ حەسەن ژ ناڤبرينە، ئەو ل سالا (١٢٤٦)ز ب دەستێن ھەڤڕكێن خۆ ل موسل ھاتىيە سێدارەدان،



نهخاسـمه ژى ئەقە د دەمەكيـدا بـوويە كو شـێخ حەسـەنى ئـادانى و مالباتـا وى ھەقركى دگەل ناقخوەيا ئيزديان ژ چقى شەمسانييى لسەر دەسـتھەلاتدارييا ئيزديـان و لالش ھەبـووينە و ئەدەبيات و كەلتوورى ئيزدييان ئەقان بوويەر و ريفۆرم و ھوورگلييان دناڤ خۆدا پاراستييە.

د ئەنجامدا ديار دبيت كو شيّخ حەسەنى ئادانى قيايە قەوارەيەكى سەربەخۆ يى كوردى ل كوردستانى ئاقا بكەت، سەنتەرى وى ل لالش و دەوروبەران بيت و دەقەريّى دى پيّكڤه گريّدەت دا كو خەلك د ھەمى رەھند و ئاليييّن ژيانيّدا ب سەرفرازى دناڤ مللەتاندا ل رۆژھەلاتا ناڤين بژيت، لى ھەڤركييا ناڤخۆييا ئيّزديان و نە ھاريكاريكرنا كورديّن دى چونكى بەدرەدين لۆلۆ وەكو كارەكى دژى ئيسلامى دابوو خوياكرن ئەڤ ھەوليّن ويييّن نيّزيكى ئاڤاكرنى بووين ژ ناڤبرن.

**پەيڤێن سەرەكى**: شێخ حەسەنێ ئادانى، قەوارەيـێ سەريەخۆ، نـووژەنكرن، بـاوەرى، ئـەدەبياتـا ئێزدياتيێ، بەدرەدين لۆلۆ.

#### پێشهکی:

ئەف فەكۆلىنە يا لژيّر نافى (ھەولىن شىخ حەسەنى ئادانى (١١٩٤ – ١٢٤٦)ز بۆ چىڭكرنا قەوارەيەكى سەربەخۆ- ل دويف ئەدەبيات و كەلتوورى ئىزديان) ژ پىشەكى و دوو پشكان پىكدھىت، د پشكا ئىتكىدا كو گرىدايى ژيانا شىخ حەسەنى ئادانىيە، بەحسى ژيانا جشاكى، ئايينى، رەوشەنبىرى و ئەدەبى دكەت. پشكا دوويى: مىرگەها ئاديان و ھەولىن شىخ حەسەنى ئادانى ژ بۆ بنياتنانا سەربەخۆ ژلايى كارگىرى، پەيوەنديان، ئابوورى، لەشكەرى، ھەفركىيا شىخ حەسەنى ئادانى و نادانى و بەدرەديىن ئۆلۈيى موسلى و ژ نافچوون و ئەگەرىيىن ژ نافچوونا كىيانى سەربەخۆ، ھەروەسا سەرژنوويى ئافابوونا مىرگەھىن بخۆفەدگريت.

> پشڪا ئێڪێ:- ژيانا شێخ حەسەنێ ئادانى ١. ژيانا جڤاڪى

حمسـمن ڪورێ ئـادى ڪورێ ئـمبولبمرمڪـات ڪورێ سـمخمر ڪورێ موسـافرێ همڪـارييه. (الڪتبـي، ١٩٧٣، ل٣٣٤)، همڪـار ژى ب دوو واتايـان، ئيّـڪ: ومڪـو دمڤمر (ابــن خلڪان، ١٩٧٢، ل٢٥٤) دوو: ومڪو ئيّل (بـدرخان، ١٩٣٣، ل١٥٥)، (ابـن المسـتوفي، ١٩٨٠، ل١٦٤) همتا نها همڪارى ومڪو ئيّل ل ناڤ ئيّزديان ل دمڤمرا شيّخان هميه.

> د قەولى (قەندىلا) دا ناقى وى و بابى وى وەسا دھيّت: ميّران ژ مەلك شيّخسن پرسى يە، ئەو شيّخسنى ئيبن ئادى يە.

(Hecî, 2002, I.329)



ژ بەر كو ژ چقى ئادانيىنى ژ چىنا (شىنخ) بوويە، ئەورا ناسىناقى (شىنخ) و (ئادانى) چۆيە دگەل ناقى وى و بوويە (شـنخ حەسـەن، شـنخ حەسـەنى ئـادانى). د قەسـيدا شـنخ عەبدلقادر ھاتىيە:

> شيخادى، مەلك شيّخ سن ب شيّخينى قەبلاند، عەرش و كورسى بۆرا خەملاند.

(رەشۆ، ٢٠٠٤، ب٢، ٢٧٧)

لێ گەلەك جاران ئێزدى ناڨێ وى سڤك دكن و (شێخ سن) بكاردئينن. ل ڤێرێ، تێكەلى دگەل ناڨێ خوداوەندێ (سن/ سين) دروست دبيت، خوداوەندێ (سن/ سين) گەلەك ژ شێخ حەسەن كەڨنترە و د داستانا گلگامێشدا ژى ناڨى وى ھاتييە (الهيتي: ١٩٩٥) ئەڤ خوداوەند ل جەم سۆمەريان ب (سوين) و ل جەم ئەكەديان ب (سين) ب خوداڤەندێ ھەيڤێ ھاتييە ناسكرن. (لابات و سنايزر: ٢٠٠٦، ل٣٢٩)، لێ دەمێ ئێزدى سوڕێ د بەدەنا شێخ حەسەندا دبينن ب فريشتە دھەژمێرن، ھەر ب وى خوداوەندى بناڨدكەن. د قەولێ كوفيادا ھاتييە:

كۆفيا تەيە مەزنە،

لێ جەما دبوون مۆمنە،

پيرٽ لبنانٽ زمينهت ب سورا مهلڪ شيخ سنه. (البسطامي، ۲۰۰۰، ل۳۸)

سـمبارهت جهـێ ژ دايكبووناً وى، ديـرۆكنفيس دبێژن: ((ئمو ل گونـدمكى ب نـاڤێ لالش ژ دايكبوويه.)) (ابـن المسـتوفي، ١٩٨٠، ل١١٦) همرومسـا ديـرۆكنفيس (يـاقوت الحمـوي) لالش ومكو گوند دزانيت. (الحموي، ١٩٧٧، به، ل٢٨) ئمو گوندمك بوو سـمر ب پمرسـتگمها لالشفه، نها بتنێ شينوارێ گوندى د ديارن. تێكسـتێن ئێزدياتييێ ژى وێ چمندێ دسـملمينن كو شێخ حمسمن ژ لالشه همرومكو د قمولێ سلاڤ و سمد سلاڤ دا هاتى:

شێخێ منۆ ژ لالشێ،

قەولىٰ تە ئەم خلاس كرين ژ خشىٰ. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٥٨)

دياره شيخ حهسهن ل لالش و دموروبهران ژيايه، چونکی ههتا ڤيّگافکن پاشماومييّن ويييّن ژيانن وهڪو ئاڤاهی ل لالش مايينه، ههرموسا ژی گوندن وی ب ناڤن (حهسهنی) ل سيّرييانا ناحيا باعهدري و قهزا شيّخان و ناحيا ئهلقوش ههيه و مهزاري وی ژی لي ههيه و توافا وی ژی دکهن و گوندمکی دی ههر بناڤيّ (شيّخ حهسهن) دناڤبهرا گونديّ پير موس و گونديّ خورکيّدا مايه، ليّ نها موسلمان تيّدا دژين.

سەبارەت ديرۆكا ژ دايكبوونا وى، نڤيسەر ميھرداد ئيزەدى دبێژيت: ((له دايكبوى دەوروبەرى سالى ١١٩٥ز))يە.

شــێڂ حەســەنێ ئــادانى، گەلەك ناســناڤ ھەبــووينە، ھەر ســەردەمەكى و د ھەر گهۆرينەكـا د ســەر كەسـايەتى و ژيانـا ويــدا هـاتى ((ناســناڤ ل گـۆرەيى وى بـارودۆخى ھەلبژارتييە يان بۆ ھاتييە گۆتن.)) (شـەمۆ، ٢٠١٢) ديسـان ھنـدەك ناسـناڤ وەكـو سـالۆخـدان و



ستاييش د ناڤ ئەدەبياتا ئايينى ئيزدياندا بۆ ھاتينە گۆتن، چ ژ ئەوان ناسناڤان بى ئەگەر و بنەما نەبووينە، واتە: پترييا ناسناڤين بۆ وى ھاتينە گۆتن ژ زيرەكى و شيانين وى بووينە، دبيت د ھندەك ژ وان ناسناڤاندا زيدەرۆيى ھاتبيە كرن، چونكى ھندەك ژ وان ستاييش و سالۆخەتدانن، ژ ناسناڤين وى: شيخ حەسەن، شيخ سن، مەلك شيخ سن، شيخى حەسەنى سولتان، شيخى حەسەنى فەقير، شينخى حەسەن، سەيد، شينخى حەسەنى مەزن، شينى سولتان، شينخى حەسەنى فەقير، شينخى حەسەنى سەيد، شينخى حەسەنى مەزن، شينى سولتان، شينخى حەسەنى فەقير، شينخى حەسەنى سەيد، شينخى حەسەنى مەزن، شيندى تۇمسەد، بريندار، شينخى حەسەنى ئەحمەر، شينخى حەسەنى جەلال، شينخى حەسەنى ئەسەد، بريندارى ميرى قەلەندەران (202-320 ا , 2002) باخۆ، ھۆستا، خوندكار، شينرەسوار (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب، ئەرەء دەء) شينخى سونەتى، شينخى سورى، شينخ سنى خوندكار، شينرەسوار (رەشۆ، ٤٠٠٤، ب، ئەمەم، ئەينى سەيدى شەنى، ئەينى باب كول شينخا (ن)، شينج سنى باب گول (58 ا. مە99) خودانى سدقى، خودانى خىمەتى، خودانى قەلەم و دەفتەرى، (حەبيب اللە)، خەتخوون، شينخى شفاتى، ئيمامى زەمانى. (حەجى: خودانى قەلەم و دەفتەرى، (حەبيب اللە)، خەتخوون، ئىينى سەۋەتى، ئىيەرەت). ھەروەكو د قەولى خودانى خەسەنى دا ھەتەرى، (دەشۇ، دەبيب الىم)، خەتخوون، شىنى ھەدەنى سەرەنى، ئەرەنى. (مەنى، ئىيەرى، ئىيى ئېخى مەدەنى دە بارىنى دەنەرى، (حەبيب الىم)، ئەينى خەرەنى سەدەنى ، ئىمامى زەمانى. (مەدى، ئىيەنى مەزەنى، ئىيەنەرى، (مەنىيەن، دەرەنى، ئىمەنەنى، ئىمەنەنى، ئىمامى ئەرەنى، (مەدەنى، ئىيەنەرى، ئىيەنەنى، ئىيەنى، ئىمەنى، ئىمەنى، ئەرەنەنى، ئىمەنى، ئەرەنى، ئىمەنەرى، ئىنى

> شيّخيّ حەسەنى مەزنە، بابيّ قەلپيّ مۆمنە، قاپييا مرازا يا مەلك شيّخ سنە، ئەو جيييّ گليان و گازنە.

شيّخ حەسەن ب مەزناھييا خۆڤە بوويە جهـێ مـراز حاسـلكرنێ و دەرگەھـێ وى بۆ ھەر كەسەكييێ ڤەكرى بوويە ئەگەر گازندە گەھاندبنێ.

ســمبارهت خيّزانـا وى، نــاڤێ چهنـد زارۆكـيّن وى مـاينه، ئهو ژى: ((شـيّخ مـوس، شـهرفهدين، ئيبراهيمـێ ختمـى، شـيّخێ ئيّتيمـان.)) (جنـدي، ١٩٩٨، ل٦٢) نڤيسـهر (عـزمدين باقهسرى) دبيّژيت (زهينهدين) ژى كورێ وييه. (باقسـري: ٢٠٠٣، ل١٤) ئهڤ زارۆييّن وى د نـاڤ ئيّزدياندا د پلهيا بابچاكاندانه و مهزار و نيشانگههيّن وان ل پهرستگهها لالش و دهڤهريّن ئيّزديان ههنه، ههتا ڤيّگافكێ ژى ژ وێ بنهمالێ و مريديّن وى ل ناڤ ئيّزديان ههنه.

۲. ژیانا ئایینی

ژيانا شيخ حەسەن يا ئايينى چەند لايەنەكان ب خوەڤە دگرت، وەك: دەرويٚش (قەلەندەر)، بابچاك، خودان (خوداوەند)، فريشتە. د لايەنى سۆفيگەريييّدا ئەوى شەش سالان خوه د چلەخانيّدا خلوه كرييە، ئەو ژى پەرستگەھەكا بچووكە د ھندروو پەرستگەھا لالشدا ديرۆكەكا دووير و دريّژ ھەيە و بۆ بەرى زايينى قەدگەريت. (يووسف، ٢٠٠٢، ل٦-١٢) جهى خلوەيا بابچاكان بوويە و چلەييّن ھاڤين و زڤستانى رۆژى گرتينە و ئەدەبياتا ئايينى



(البسطامي، ٢٠٠٠، ٢٨)

قەھاندينە و گۆتينە، شێخ حەسەن ژى ئەڤ چەندە ئەنجامدايە، د ڤى بواريدا ((ئەو نە ڪێمى ئيبن ئەلعرەبى و حەلاج و ئيبن روشد بوويە.)) (الدوسكي: ٢٠٠٧، ل١٨)

شيّخ حەسەن وەكو بابچاك ((خاسەكى ئيّكجار گەش و پايه بلندە د نيّف خاسيّد ئيّزديادا.)) (سليّمان و جندى، ١٩٧٩، ل١٢٣) كەلەك مەزار ل دەقەريّن ئيّزديان ھەنە، ژ وان: مەزارەكى وى ل پەرستىگەھا لالىش ل نيّزيكى كانييا سىپى، ل دەقەرا باشىك و بەحزانىخ (مطر: ٢٠٠٠، ل٧٣٣) ل گوندى مشرفى ل بابيرى، ل گوندى قەسركى، ل گوندى ركئاف و گوندى كەلەبەدرى ل كۆمەلگەھا شاريا، ل گوندى بىززان، ل گوندى حەسەنييى ل باعەدرى، ل گوندى بيّبان، ل قەزا شيخان. (ابو روژ: ٢٠٠٠، ل٣١٠) ل گوندى مەحموودا ل كۆمەلگەھا مەھەتى و ل گوندى گابارا ل قەزا شىنخان. (الحسني: ١٧٩٩) مەدموودا ل كۆمەلگەھا مەھەتى و ل گوندى گابارا ل قەزا شىنگالى. (الحسني: ١٩٩٩) مەدرار و نيشانگەھەلكەھا مەھەتى و ل گوندى گابارا ل قەزا شىنگالى. (الحسني: ١٩٩٩) مەدرار و نيشانگەھەكا وى ل باكوورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و نيشانگەھەكا وى ل باكوورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و نيشانگەھەكا وى ل باكوورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و نيشانگەھەكا وى ل باكوورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەنوار و ئىشانگەھەكا وى ل باكوورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل ھەريەسا مەزار و نىشانگەھەكا وى ل باكەرىنى ئىنى مەنە، ئەئى ھەمى ل ھەزارمىيەت كەمەرى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و نىشانگەھەكا وى ل باكورى كوردستانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و لىشانگەھەكا وى ل باكورى ي خوردىتانى ب تايبەتى ل ئاقارى باتمانى ل گەلىيى مەزار و ئىشانگەھەكا وى ل باكورى بى نەھى مەرى ب مەزارەكى دى ب ناڭى شىيخى مەسەن ل مەزار ك ئىلىمەن ل ھەزدى بازىورى بى ئەلىنى دەينە، ئىنە بەر كەنە ز

تێڪستێ (درۆزێ) كو تێكستهكي رێبهرييێ خاس و بابچاكين ئێزديانه، جههكي ژيانا وي كو گوندێ (حەسەنييێ)يە د سەلمينيت:

ب قەدرى جفاتا بۆزا...

شيّخ حەسەن ل حەسەنيى،

بەر كەرەمەتا شێخ مەھمەدى دۆغاتى و حەكى فێرس كەى. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب٢، ل٩٦٣) ھەر ژلايـێ ئـايينيڤە، شـێخێن شـێخ حەسـەن و مريـدێن وى ب بەرفرەهـى ل دەڤەرێـن ئێزديان مايينە و ئەو دبنە شێخێن ميرێن ئێزديان، واتە: دبنە شێخێن شێخان.

ژلايێ باومرييێڤه، شێخ حهسهنێ ئادانی ب خودانێ پێنووس و دمفتهرێ دناڤ ئێزدياندا دهێته ناسڪرن، ئانڪو ئموی زانييه بخووينيت و بنڤيسيت:

د دەستى مەلك شىخ حەسەندا قەلەما ئىمانى،

شيخوبهڪر سهڪني لسهر بهري سڪاني. (رمشو، ۲۰۰٤، ب۱، ۲۰۰۵)

لمورا ژی تممامکرن بۆ هممان کارێ وی ب (خمتخوون) هاتييه بناڤکرن، ممزارمك ب ناڨێ خمتخوون ل گوندێ بۆزان هميه و زارۆکێن بچووك ل بمر ڤمدشێرن.

ئيّزدى ل وى باوەريّنه شيخ حەسەن سور (سورا باتنى حلول) ھەبوو، ئانكو قەگوھاستنا ساخلەتيّن خودايى ژ بۆ لەشى مرۆڤى، لەوران ژى ناسناڤى (مەلك) دايينە پال ناڤى وى و ب (مەلك شيّخ سن) ب ناڤ كرينە، دەمى پەيڤا (مەلك) دگەل ناڤى خاس و



بابچاكهكى دئينن؛ ل وى دەمى ئيّزدى وى مينا (فريشته) ناس دكن. (خيراڤايى: ٢٠٠٨، ل ١١١٠)، ئانكو ((پيرۆزييەكى د دەنى و د ئيننه ريّزا ملياكەتا.)) (سليّمان و جندى، ١٩٧٩، ل ١٢٢)

چى بازيەكى مەزنە، وىّ كەفتىيە داڤا منە، من نەدزانى سوڕا مەلك شيّخ سنە. (سليّمان و جندى، ١٩٧٩، ل١٤٣)

### ۳. ژیانا رموشهنبیری و ئهدهبی

شيّخ حەسەن، ئيّك ژ هزرمەند و نقيّسەريّن خودان شيان بوو، ((ويّرْه و تيّكستيّن دەرويّشى و خوديّناسييٽ و لايەنگر و مريديّن خوّ هەنه.)) (الكتبي، ١٩٧٣، ل١٣٣٠)، هەروەسا شەش سالان خوّ د چلەخانيّدا خلوەكرييە و پەرتووك نقيسينه ((زانا و ويّرْموان و هونەرمەند بوه، خاوەنى گەليّك نوسراويش بوه. له زانست و دەرويّشكاريى دا. شەش ساليّك له سەر يەك چوەته پەناوه و خەريكى دانانى نوسراويّك بوه، كە ناوى ناوه (الجلوه لاهل الخلوه)، ئەو نوسراوه تا ئيستايش وونه و نه دۆزراوەتەوه.)) (فتاح: ١٩٦٩، ل١١) تيّكستيّن پيرۆزيّن ئيّزديان قت چەندى د سەلمينن:

مەلك شيّخ سن جەلەوێ دخووينە چەندى لێ دمەيزينه ميرەكى ژ خوە مەزنتر نابينە (خەلەف: ٢٠٠١، ل١٥٦)

شيّخ حەسەن كەسايەتىيەكا وەسا بوو گەلەك شانازى ب خۆ برييە و ژ بۆ وان بابەتيّن د جەلويّدا نقيسين كەس ژ خۆ مەزنتر و شارەزاتر نە ديتييە، ئەڤ خۆ مەزن ديتنە د دەمەكيدا بوويە كەسى باوەرى ب ھندى نەبوويە كو كورد د شيّن تشتيّن باش بنقيسن و ئەنجامبدەن، ئانكو ئەڤ چەندە وەكو بەرسقەكى بوويە و د ھەمان دەمدا بۆ كوردان بخۆ ژى بوويە كو ل ھمبەر خەلكەكى خۆ كيّم نەبينن، لى ھەلبەت لسەر بنەمايەكى زانستى، ئەڤ چەندە د ھۆزانا كلاسيكدا ژى ديار دبيت ل دەمى مەلايى جزيرى داخوازى ژ كوردان دكەت ھۆزانيّن وى بخوينن و بەرى خۆ نەدەنە بەرھەميّن فارسان.

سەبارەت ناڭەرۆكا پەرتۆكا وى، كەس چ ژى نزانىت، ئى دىسان بۆچوون ھەنە ((بە تەواوى تەرخان كراوە بۆ روون كردنەوە و جۆرى پىشاندانى و چۆنيەتى خوداوەندەكەيان ئەوى ناوى تاووسى مەلائىكەتانە.)) (وەھبى بەگ، ٢٠١٠، ل،٤٥). نڤىسەر (صدىق دەمەلوجى) دبىيژيت: ئەگەر جەئوە ب كۆپىيا خۆيا رەسەن گەھشتبا مە؛ دى مە گەلەك تشتىن دى ئىسەر شىخ حەسەن زانيبانە. (دەمەلوجى، ٢٠١٠، ل١٤٧) ھەر د ڤى بياڤيدا (د. كامىران محەمەد نەبى) دبيتژيت: شىخ حەسەن ((ب فەلسەفەيەكا (ب ھزرەكا) كوردانەيا خۆمالى ڤيايە د مرۆڭ و، جيهانى و، ھەبوون و، سروشتى بگەھيت و. بزانيت كا چاوان درست بوينە؟١٠.))



(نەبى: ٢٠٠٥، ل٣٨) دهێته گۆتن كو شێخ حەسەن ژبلى ڨێ پەرتووكێ گەلەك پەرتووكێن دى ژى دانايينە، بەلێ مخابن نەمايينە و ب ئەگەرێ ھەوێن شەرى يێن د سەردەمێ بەدرەدين لۆلۆدا ب سەر پەرستگەھا لالشدا ھاتين ژناڨچووينە. (الدملوجي، ٢٠١٠، ل١٤٧)

تيڪستێن ئێزدياتييێ د سەلمينن شێخ حەسەن ل جەلسا كانيا سپى د رووينشت و خواندن و نڤيسين دڪر:

چەندى دلى من دكەت حسينبى،

گيانٽ من گۆرى مەلك شٽخ سن رونٽته جەلسا كانييٽ،

وي دكيَّشت قەلەمى وي دخونت كتيّبي. (سليّمان و جندى، ١٩٧٩، ل١٧٧)

همرومسا ناقێ وی دگەل یێ شیخ هادی و شیّخ شەمس لسەرێ دەستخەتێ مشوورا (پیر خەتی پسی پیر بۆتار) دهیّت، ئەو مشوورا د وی سەردەمیدا ل جەلسەیا كانیا سپی ل پەرستگەها لالش هاتییه نقیسین. (سلیمان، ۱۹۹٤، ل۱۰۳) ژ تیّکستیّن ئیّزدیاتییێ دیار دبیت هەر ژ كەڤندا قەولبیّژان یا ڤیایی بەرێ مللەتان و پاشی ئیّزدیان بدەنه خواندن و نقیسینێ دا د ژیانا خۆدا د سەركەفتی بن، ئیّزدی د هەمی داخوازی و دوعاییّن خۆدا د گشتگیرن، واته؛ دوعاییّن خیّرێ ل دەستپیّکێ بۆ بەرامبەری خۆ پاشان بۆ خۆ دخوازن، لەورا ژی دبیّژن: یارمبی تو هەفتی و دوو ملەتان بسترینی، پاشی مە، د قەولێ فەرزا دا ژی هاتییه:

دبێژمه وه گەلى مللەتا،

بگرن قەلەما مەلك شيّخ سن و ڤان خەتا، مەلك شيّخ سن دى ل وە كەت نەجاتا. دبيّژمە وە گەلى ئۆمەتى، بگرن قەلەما مەلك شيّخ سن و ڤى خەتى، مەلك شيّخ سن دى ل وە كەت نەجاحەتى.

(شەمسانى، ٢٠٢٢)

ژبلی بەرھەمێن وی، د ناڤا ئەدەبياتا دينێ ئێزدياندا گەلەک تێکست ب كەسايەتی و كار و بوويەرێن وی ھاتينە ڤەھاندن، ھەروەسا ناڤێ وی ب شێوەيەكێ گەلەک بەرفرەھ د تێكستێن ديدا دھێتە ديتن.

ئەقە ھندەك ژوان تێكستانە بوى ھاتىنە قەھاندن، وەك: قەولى مەلك شىخ سن (سلىمان و جندى، ١٩٧٩، ل١٢٣-١٢٦)، قەولى سلاڤ و سەد سلاڤ، قەولى شىخى حەسەنى (البسطامي، ٢٠٠٠، ل٢٨-٢٩)، قەولى فروارا مەلك شىخ سن، قەولى مال و مىرا، قەسىدا كەس نەتىن. (رەشىق، ٢٠٠٤، ب١، ل٢٥٥-٤٩٢) ھەبوونا گەلەك تىكسىتىن تايبەت ب كەسايەتى و شيانىن شىخ حەسەنقە بەلگەيەكە لسەر گرانىيا ھىزا كەسايەتىيا وى لسەر دەقەرى ب گشتى و ئىزديان ب تايبەتى.



پشڪا دوويێ:- ميرگەھا ئاديان و ھەولێن شێخ حەسەن ژ بۆ بنياتنانا قەوارەيەكى سەربەخۆ

ئيزديان د چارچۆڤەيێ ميرگەھاندا دەستھەلاتدارى ل دەڤەريّن خۆكرييە، شەرفخانێ بەدليس د پيٚشەكييا شەرەفناميّدا بەحس ل وان ميرگەھا كرييە ييّن ئيّزدييان سەروەرييا وان دكر، وەك: ميرگەھا دونبلى، مەحمودى، كلس. لىێ د پيٚشـەكييا شەرفناميّدا ناڤێ ميرگەھا داسن و خالتييا ھاتييە.

مەلا جەميـل رۆژبەيـانى د پەرتووكا (چوار دەولەتـى كوردى)دا باسـێ فەرمانرەوايـا دونبـولى (دوملـى) ل تەوريّـز و دەوربەريّـن وێ دكەت و دبيّژيـت: ئەم دونبولييـانە لە بنەرەتـا زمانيان گورانى و رچى (رەگى) ئايينييان (ئيّزەدى = يەزيـدى) بووە بۆ زۆر ھەريّم پەلييان وەشـاندووە لە قووچانى خوراسـانەوە تـا دەرسـيم و ئـاگرى داغ و ھەر لە چياى داسـن و دەشـتى شام و سنجارەوە كەوتوونە ئازەربايجان و تەفليس گورجستان. (رۆژبەيانى، ٢٠٠٠، ل١٠).

ميرين عەشرەتا دنبلى، د بنياتىدا ئيردى بووينە، پشكەك ژ ئەوان باوەر كەۆربووينە و پشكا دى ئسەر باوەرييا خۆ مانە. (ائبدئيسي، ٢٠٠٦، ل٢٩٣) وەك ژيدەر ئاماژى پيدكەن كو (ميرنشينى دونبوٽى) وەك حكومەتيكى كوردى سەدەكانى ناوەراست، كە مەٽبەندەكەى شارى (خۆى) بووە ئە پەيرەوانى ئيردى بوون.)) (ئەنوەر، ٢٠١٨، ل٣٤) ئسەر مىرگەھا مەحموودى ژى شەرەفخانى بەدئيسى دياردكەت عەشيرەتين ئى دەوربەرين مووسل ھەر ئيك ژ داسنى، خالتى، بسيانى (ائبسيانيە) و ھندەك ژ بەختييا، مەحموودى و دونبلى ئىسەر باوەرييا ئيزدياندا مايينە. (ائيزديان پشكدارى د دامەزرانىدنا گەئەك ميرگەھين كورداندا كرييە، ئى مخابن (روبەران ھەردەم ھەول د دان و پلان دادرشتن بۆ ژناڤبرنا وان ميرگەھان)) (زيان، ١٩٩٩، ئ٧٢) ھەر ژبەر ھەردەم ھەول د دان و پلان دادرشتن بۆ ژناڤبرنا وان ميرگەھان)) (زيان، ١٩٩٩، ئ٧٢) مىرگەھا شىردەم ھەول د دان و پلان دادرشتن بۆ ژناڤبرنا وان ميرگەھان.)) (زيان، ١٩٩٠، ئ٧٢) مەر ژبەر ھەدى (احوكومدارييا گەئەك ژ ڤان ميرگەھان ژ باژيرەكى نە پتر بوو، ژبلى مىرگەھا شيخان كو ئسەر شوونوارى ميرگەھا داسن ھاتبوو دامەزراندن.)) (بۆزانى، ٢٠١٠،



میرگەها ئادیان (شێخان)

ئەف ميرگەھە درێژەپێدانا ميرگەھا داسنيان بوو، دەفەرێن دكەفنە دنافبەرا زابخ مەزن و خابوور ديجلەدا بخۆفەدگريت، ئەف ميرگەھە ل شيخان بوويه ((بنەكۆكا ئيزديان ل بادينان ل شيخان بوويه، ئەف دەفەر لاندكا پەيدابوونا ئايينخ وان بوويه، سەرەپايى ھەبوونا وان ل گەلەك دەفەريّـن دى، بەرى ميرگەھا بادينان ئەو ژ كۆمەكا ئييلان پيكدھاتن دكۆتنى: ھەكارى.)) (آميدي، ٢٠٠٠، ل١٩٧) ئەف ميرگەھە د سەردەمى شيخادييى موسافر و شيخادييى دووييدا بەرفرەھ بوويە ھەتا گەھشتييە سنوورين موسل، ئى مەغولان شيخادييى دوويى گرتييه و ل سالا ١١٧٦ز بوويە جانكۆرى، پشتى وى كورى وى (شيخ حەسەن) دريژى ب شـى ميرگەھـى دايە. (جزيـري، ٢٠١٩) ئەف ميرگەھە د سەردەمى شيخادييى موسافر و ب فـى مىرگەھـى دايە. (جزيـري، ٢٠١٩) ئەڭ ميرگەھە د سەردەمى ئى دەخدىيى موسافر و بويىن گرتييە و ل سالا ١١٧٦ز بوويە جانكۆرى، پشتى وى كورى وى (شيخ حەسەن) دريژى ب شـى مىرگەھـى دايە. (جزيـري، ٢٠١٩، ل٥٣) ل وى دەمـى ھنـدەكان چ ژ قاتـانييى، يان ب شـى مىرگەھـى دايە. (جزيـري، ٢٠١٩، ل٥٣) ل وى دەمـى ھنـدەكان چ ژ قاتـانييى، يان ن قـى مىرگەھـى دايە. (جزيـري، ٢٠١٩، ل٥٣) ل وى دەمـى ھنـدەكان چ ژ قاتـانيىيى، يان ن قـى مىرگەمـى دايە. (جزيـرى، ٢٠١٩، ل٥٣) ل وى دەمـى ھنـدەكان چ ژ قاتـانييى، يان تىدىكەسانيىيى دفييا شيخ حەسەن ژ مەزناتى و سەرۆكاتييى بيخن، شيخ فەخرى ئاديان وەكو شەمسانييى دفييا شيخ حەسەن ژ مەزناتى و سەرۆكاتييى بيندى، سەخ دەخرى ئاديان وەكو ئەيمىسانييى دۇييا شيخ حەسەن ژ مەزناتى و سەرۆكاتيىي بينەن، شيخ فەخرى ئاديان وەكو زانـا و قەولشـانەكى ھەرە ديـارى ئيـزدى ژ شەمسـانييى ئەف چەنـدە پـى نەخـۆش بـوو و

سلاڤ و سهد سلاڤ،

ھەي مەئەكۆ شىرىن كلام،

يا مەلك شێخ سن! تو باخۆ، ئەز بم غولام. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٥٧–٤٥) .

ل ڤێرێ، شێخ فهخرێ ئاديان وهڪو ڕێڒڲرتن خوٚ ڪێمی شێخ حهسهن ڪرييه، د راستييێدا ئهو زانا و مهزنهڪی ههره ديارێ ئێزيدخانێ بوو، ههر ئهڤ روٚلێ ڪاريگهرێ شێخ فهخرێ ئاديان بوو ب ڪهسايهتييا خوٚ يا بهێز و زانا بوويه ئهگهرێ سهرهڪييێ ل ههڤهاتن و پێڪهاتنا چينيٽن ئێزديان و شهر و نهخوشی دناڤبهرا واندا ب داوی هاتی (رهشوّ، ٢٠٠۴، ب۱، ل٢٤٦-٢٢٤)، چونکی بهری هينگێ ههڤڕڪی و ڪوشتن دناڤبهرا واندا دروست ببوو، ههر ژ بهر ڨێ چهندێ، ئهوی تێڪستێ (شێخێ حهسهنی سولتانه) (البسطامي، ٢٠٠٠، ل٢٨-٢٩) ژی گۆت. ئانڪو ((شيخ حهسهن جيٽي بابێ خوٚ شيخاديێ دووێ گرت بو سهروٚڪاتی و رێبهريا ئيزديان.)) (رهشوٚ، ٢٠٠٤، ب۱، ل٢٨٩) ناڨێ ڨێ ميرگههێ، د سهردممێ شيخ حهسهندا بناڨێ (ئادانييٽ) بوو. (باقسري، ٢٠٠١، ل١٨٩) چونڪی ئهو رێبهر و سهرداره کی مهزن بوو و ئيزيدخان

ئەسەح، تو مەلك شيّخ سنى، سەردارەكى مەزنى، سونەتخانە ب ناڤێ شيخادى و مەلك شيّخ سن سەكنى. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٦١) پاشى كورى وى (شەرفەدين) ل سالا (١٢٤٦)ز، بوويە ميرىّ چيايىّ شنگالىّ و وەلاتىّ خالتانيىىّ ل باكووورىّ كوردستانىّ و چەندىن كاروبار لىّ ئەنجامدايينە (بازو، ٢٠١٣، ل٩٨)، ژ



وان: گرنگیدانا ب چاندنا داران، عمبارکرنا ئاقێ، زیدهکرنا شکهفتان، زاڤکرنا زیرهڤانان، گرنگیدانا ب دراڨی و دروستکرنا سندوٚقهکێ، دمرئیٚخستنا سیستهمێ باجێ (دمهیٚکییێ). (بازو، ۲۰۱۷، ل۱۰۲) ههتا نها ژی شیخیٚن شهرفهدینان ل ناڤ ئیّزدیان ههنه، سهرمپایی هندێ ((پیٚشیمامێ بابێ شیّخ و پیٚشیمامێ عهشیرا چیٚلکان ژ بنهمالا شهرفهدین دهیٚنه راکرن.)) (رمشوٚ، ۲۰۰۴، ب۱، ل٤٧٩)

# ۲.ھەولێن شێخ حەسەن ژ بۆ بنياتنانا قەوارەيەكى سەربەخۆ ۲-۱.ژلايێ ھەرەمىڤە

شيّخ حەسەنى ئادانى، زيدەتر وەكى دەرويّش و بابچاك و خودانى پەرتووكا پيرۆزىا ئيزديان (جەلوە) دەيتە ناسكرن، ئى ئەوى ھىزريّن نەتەوەيى و سياسى ژى ھەبووينە، شيّخ حەسەن ((ريّبەريا ئيّزديان كىرييە و داخازا دەسىتھەلاتداريەكە سەربەخۆ ل كوردستانى كرييە.)) (سلۆ: ٢٠٠٥، ل٥١٥) ئانكو ل بەر بوو كيانەكى سەربەخۆ، يان ژى بيّژن: دەولەتەكا راميارى دامەزرينيت (الرويشدي، ١٩٧١، ل٣٦) ئەڭ چەندە ژ ئەنجامدانا كاريّن وى ديار دبيت، ژ وان: ھىدەك پلە د جقاتا رۆحانيدا زيّدەكرن و بۆ ھىدەكان ژى ناسناڭ زيّدەكرن، ئانكو ھەرەمى ئايينى و جقاكى سەرژنوويى دارژتەڭە و ريفۆرم كر، وەكى: وەزير، نقيب، پيّشيمامى مەلك شيخ سن، چاويش، خىزىەدار. (4-3 مار 2010, مەلكى) و ھەر ئيّك ژ وان خودان ئەركىين خۆيىن تايبەت و دياركرينە، و بى قى رەنگى؛

۲-۱-۱۰. شيخى وەزير، پلەيەكا گرنگە د ئيزدياتييدا، ئەو نووينەرايەتييا شيخ شەمسى ئيزدين رى و ئەميرى شەمسانى دكەت، ئەندامەكى دياريى جفاتا روحانيانە، بەشدارييى د چەندين رى و رەسمين جەژن و ھەلكەفتين ئيزدياندا دكەت، وەك: سەماكيشانى، قەنتارى، شەف بەراتى، سەردەرييا مەزارى شيخ شەمس ل پەرستگەھا لالش، دگەل گەرا تاووسى دچيتە شنگالى (شيخى وەزير، ٢٠٢٢) دەمى شيخ حەسەن قيايى كيانى سەربەخۆ چىكەت، ناسناقى (وەزير) دا (شيخى وەزير، ٢٠٢٢) دەمى شيخ مەمس ل پەرستگەھا لالش، دگەل گەرا تاووسى دچيتە شىكالى دىمەردەرييا مەزارى شيخ شەمس ل پەرستگەھا لالش، دگەل گەرا تاووسى دويتە شىكالى دىمەردەرييا مەزارى شيخ شەمس ل پەرستگەھا لالش، دىكەل گەرا تاووسى دويتە شىكەلى دەردەرييا مەزارى شيخ شەمس ل پەرستگەھا لالىش، دىگەل گەرا تاووسى دويتە شىكەلى دەردەريى دەردەريى مەزارى شيخ مەمس ل پەرستگەھا لالىش، دىكەل گەرا تاووسى دويتە شىكەلى دەردەريى مەزارى شيخ مەمس ل پەرستگەھا لالىش، دىكەل گەرا تاووسى دويتە شىكەلى دەردەريا مەزارى شيخ مەمس ل پەرستگەھا لالىش، دىگەل گەرا تاووسى دويتە شىكەلى دىرەر دەريى مەزارى مەري مەزارى دەريەن قيايى كيانى سەربەخۆ چىكەت، ناسناقى (وەزير) دا دىكەل ناقى شىزە ئورير، دەمى سەردەريەن قىزىر، دەمەر) دەمەرى دەمەر ئىزى دەريەن قىلى كيانى مەربەخۆ چىكەت، ناسناقى دەرير) دە دىكەل ناقى شىزە ئەمەس ل پەرستگەھا لالىش، ناسناقى (شىخى وەزير) دە دىكەن ئەرەريىن مەزارگەھى شىزە ئىيەمەس ل پەرستەھە لالىش، ناسناقى (شىنەي ۋەزير) دە دىكەنتە سەردەريىنى مەزارگەھى شىنە ئەمەس ل پەرستەھە لالىش، ناسناقى (شىنەي دەرير)

۲-۱-۲۰. پێشیمام، یان پێشیمامێ مهلک شێخ سن، ئهڤ پلهیه ل دوو جهان رۆلێ خۆ دگێریت، ئێک: پێشیمامێ باشیکێ کو ژ شێخێن مهلک شێخ سنه و د گهلهک رێ و رهسمێن ئێزدیاتییێدا رۆلهکی سهرهکی دگێریت، ژ وان: سهماکێشانێ ل پهیی فهقیرێ ب تانج و حله (ئهڤ فهقیر نووینهراتییا شیخادی دکهت) دچیت، د شهڤا شهڤ بهراتێدا رۆلهکی سهرهکی دگێریت. (باقسري، ۲۰۰۳، ل۸۹، ۱۲۶–۱۱۰) دوو: پێشیمامێ ئیختیارێ مهرگههێ (بابێ شێخ) ژ شێخێن شهرفهدینه، ئانکو ههر ژ بنهمالا شێخ حهسهنه، د رێ و رهسماندا د پێشییا



بابى شيّخدا بريّڤەدچيت، ئانكو بوويە ئەندامەك ل مەحفەلا مەلك فەخرەدين (شيّخ فەخرى ئاديان) يا شەمسانيان و ئەو يى ئادانى بوو، ئەڤ چەندە ژى پشتى پيّكەاتنا وان ھاتييە پەيرەوكرن. (باقسري، ٢٠٠١، ل٢٠)

> دەستا ژ تەريقەتى بەرنەدەن، مەلك شيخ سن پيشيمامى خوە كەن،

> > عەين ل بەيزا قوبلەت كەن.

(رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٣٥٠)

جهگهرخوین د فهرههنگا خوّدا سهبارهت پێشیمام دبێژیت: ((پێش مـام. یـا پێش ایمـامه. مـامێ ڪو د دی پێش. یـا ایمـامێ ڪو د ڪهڤی پێش ایزیـدی تهنـێ ولـوٚ دبێـژن.)) (جگهرخوین، ١٩٦٢، ل١٧٨) ههروهسـا هنـدهڪ ڪاروبـارێن تـایبهت ب شـێخێن شـێخ حهسـهن هـاتینه سـپاردن و ههتـا رۆژا ئیـرۆ ژی بهردموامـن، وهڪ: مههربڕینـێ. (عبـود، ١٩٩٤، ل١٤١) و کاروبارێن تایبهت ب نقیسین و پهرتووڪا جهلوێ. (البناء، ١٩٦٤، ل٩٥)

۲-۱-۳. نەقىب، پىلەيەكە د روحانىيەتا ئىزدىانىدا، د سەردەمى شىخ حەسەندا وەك پلەيا ئەشكەرى ل مەحفەلى ھاتىيە زىدەكرن. (Asan, 2010, I. 4) ھەروەسا ((ل دوماھىكا چەرخى نۆزدى، يان ل دەستپنكا چەرخى بىستى ھندەك پلە ژ دەستى بنەمالا ئادانىيى ھاتنە دەرئىخسىتى، ژ وان: نەقىبى تاووسا عنىزەل ژ بۆ بنەمالا پيرىن ھاجالى ل دەقەرا باعەدرى ھاتىيەدان. دىسان سەردەرىيا كانيا سپى ژى ل پەرستىھا لالش ژ دەستى شىخىن مەلك شىخ سن ھاتە دەرئىخستى و ب مجنورىن ئىسقىنى كو پيرىن پىر بوالى ھاتىيەدان.)) (حەجى، دەرى، ئرم)

۲-۱-۰، خزنهدار، ئەو كەسايەتىيەيە كاروبارين دارايى و دراقى د دەستىدا، خزنەدارى سەردەمى شىخادىى موسافر ل پەرستگەھا لالش پىر ئىسىبىيا بوو، قىگافكى ژى زىدا وى (جەن وى يى پىرۆز) ل دەرى گەلىيى لالشە، ھەروەسا مەزارەكى وى ل ھندرو پەرستگەھا لالش ژى ھەيە و نىشانەكا وى ل دەرگەھى زەزمى ھەيە، سەرەپايى ھندى تىكسىتىن تايبەت ژى ب وى



هەنه. بنهمالا پير ئيسيبييا ل ناڤ ئيّزديان هەنه و ل دەقەرا شيّخان بنەجەن، د رێ و رەسميّن جەژن و ھەلكەفتيّن ئيّزدياندا، كەسايەتييەك ژ بنەمالا پير ئيسيبييا نووينەرايەتييا وى دكەتن.

### ۲-۲. ژلايێ كارگێريڤه

شيّخ حەسەنى ئادانى، مەحفەلەك (جڤاتەك) د پەرستگەھا لالشدا دامەزراند و ئەڤ مەحفەل ژ چل ئەندامان ژ بابچاك و دينداران پيّكدھات:

عاشقۆ! يى مۆمنە،

ئاخافت بوو ژ مەحفەلێت مەزنە،

عاشقۆ! دا بدەيين مەدەھێت مەلك شێخ سنە. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٣٨١–٣٨٢)

هەر ژبەر ھندى شيخ حەسەن ب شيخى (چل شيخان) و (ميرى قەلەندەران) دھيتە ىناقكرن:

شيخي حمسهني مهزنه ...

ميري قەلەندەرا.

(رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ٢٤٤)

ئلمة ناقيّن وانن: حاجى محمد الكفرزمانى، اسماعيل ابن قابله، شمس محمد الدومشقى، خذز كوردى، حماد البواجى، پير بوب البارزانى، ابو بكر الدوشى، پير بوب ابن حميد شيخ مطر، حاجى على السيترانى، شيخ جميل، شيخ زريب، على موكانى، شيخ على الكافى عبدالحميد، حاجى حسن الماردانى، شيخ عرفات الهكارى، محمد (نيرنى)، محمد انور (جنى)، شيخ عيسى ابن سعيد البدوى، حسن الكان، على بو بكران (بكلان)، پير بوال سيدرى، پير دلى بيبادى، على موكانى، عمر الخوبى، حاجى مكى، حاجى البراعيل، عيسى البورى، شيخ حسن الجنارى، عمر خالان، غريب مكاكل اربيلى، بوب الالاعيل، عيسى البورى، شيخ حسن الجنارى، عمر خالان، غريب مكاكل اربيلى، بوب الخوانى، خطيب عيسى، پير خل الصهركى، محمد الببواتى (الببوائى/ البيبونى)، بوب الايسانى، موسى خفتى پسى پير بوتار/ دەستخەت) كەسايەتى و ئەنداميّن د مەحفەلا شيّخ حەسەندا جەي خو دگرت ساخلەتيّن خۆ ھەبوون و يا ھەرە ديار، دفييا يې دەرويّش و قەلەندەر با:

ھەكە مىرى دەرويش نەى قەلەندەرە،

نهی ب عهبادهته نهی ب فهره،

پر گۆتنەكى دوو خەبەرە،

ل ئاخرەتى ل ديوانا شيخادى و مەلك شيخ سن نە شفات ھەيە نە مەھدەرە. (سليمان و جندى، ١٩٧٩، ل٧٨)



۲-۳. ژلایی پهیوهندیان و ئابووریقه

شيخ حەســـەنى ئـــادانى، پەيوەنــدييين خــوە دگەل ميــرگەھيّن دييــيّن ئيّزديــان بەيّزكرينە و پەرەپيّدايە، ل پى ئەدەبيات و كەلتوورى ئيّزديـان ھەفت ميـرگەھ ھەبـووينە، ب ئەقى رەنگى:

ميرگەھا شنگال، ميرى وێ شەرفەدين بوو.
 ميرگەھا حەلەبێ (كلس)، ميرێ وێ شيخ مەند بوو.
 ميرگەھا سۆران، ميرێ وێ شيخ مەھمەدى باتنى بوو.
 ميرگەھا حەرير، ميرێ وێ هەسن مەمان بوو.
 ميرگەھا تەوريزێ، ميرێ وێ شيشمس بوو.
 ميرگەھا دياربەكر، ميرێ وێ شيخوبەكر بوو.

- ميرگەھا بادينان (ئاميديێ)، ميرێ وێ ئامادين بوو. (Hasan, 2010, l. 4)

ئيّڪ ژ ئەوان ميرگەھان يا حەلەبى بوويە، شيّخ مەند كورى شيّخ فەخرى ئاديان كو ب (شيخ مەند پاشايى حەلەبى ناسيارە) سەركردايەتييا ئەوى ميرگەھى كرييە. (البدليسي، ٢٠٠٦، ل٢٢٤) ھەروەسا ((ئەو دامەزرينەرى (ميرنشينى كلس) بە خۆى و بنەمالە و هۆز و ئەندامەكانى ميرنشينەكەيەوە، ئيّزدى بوو پوويان لە شام و ميسر كردووه.)) (ئەنوەر، مۆز و ئەندامەكانى ميرنشينەكەيەوە، ئيّزدى بوو پوويان لە شام و ميسر كردووه.)) (ئەنوەر، دەتە دياركرن كو مەند ب ريّكا ئەيوبىيان بوويە حاكمى كلس پشتى ھيّزا ئەوى زيّدەبوويى و پشكەكا مەزن ژ كوردان لدۆر كۆمبووين، د ئاليين كارگيرى و لەشكەريدا بلندترين پلە بدەستخۆقەئينايە و ب ميرى ميران ھاتىيە بناڤكرن. (البدليسي، ٢٠٠٦، ل٢٠٤)

بهێزكرنا پەيوەنديان دگەل قان ميرگەھان يا تاسان بوو، چونكى ميرێن وان د ئێزدى بوون، ژبەر قى چەندى ((شێخ حەسەن دڨييا ئێكگرتنى دناڨبەرا ميرگەھێن ئێزدياندا دروست بكەت و بێخيتە د چارچۆڨى قەوارەيەكى سەربەخۆدا دا دەڨەرى بكەتە د ژێـر دەسـتھەلاتدارييا خۆدا.)) (باقسـرى، ٢٠٠١، ل١٨) ھەروەسـا ھەڤـال ژ پلەيـێن بلنـد بـۆ خـۆ د ميـرگەھێن ديـدا دروسـتكرينه و ((واليـێن وى ژى ل هنـدە ھەرێمان ھەبـوون.)) (جـانكورد: ميـرگەھين ديـدا دروسـتكرينه و ((واليـێن وى ژى ل هنـدە ھەريمان ھەبـوون.)) (جـانكورد: كارين ئەوى كـرين ھەولـدايە ((جزيـره و شـاخەكانى ھەكاريـدا شـەنگ و شۆخى فەرمان چرەوايى باپيرانى خۆى (كوردايەتى) زيندوو بكاتەوه و بەرەبەرە پەرەيش بە دەسـتھەلاتى خۆى بدات.)) (فتاح: ١٩٦٩، ل١٢)

ومرن دا وه شبههتی بوکا بخهملینن، سندرووکیّت سۆر و زمر بۆ وه دمرینن، حهق ریّیا شیخادی و مهلک شیّخ سن سهر خوه بقهبلینن. (رمشۆ، ۲۰۰٤، ب۱، ٤٧٤)



ديسان ب ريّيا تاووسان ومكو ريّ و رمسمهكا ئايينى ((له ناو همموو نيشانهكانى همره گرينگ، ئمومى له همموويان زياتر ناوبانگى دمركردوه هيماى تاووسه.)) (ومهبى بهگ، مەره گرينگ، ئمومى له همموويان زياتر ناوبانگى دموروبمر كرينه، چونكى تاووسيّن ئيّزديان همفت تاووس بوون سالىّ جارمكىّ، يان دوو جاران، ژ پهرستگهها لالش بهر ب چهند دمقهر و وملاتانقه دچۆن، ومك: تاووسا سوريا: دچۆ دمقەريّن: قامشلۆ، حمسهكىّ، حملهب، لازقيه، دكۆتنىّ: تاووسا شام. يا ئمازۆلىّ: دچۆ ئورفه، دياربمكر، ماردين، ئەنتاكيا، سيواس، سيّرت و دكۆتنىّ: تاووسا زۆزانان. يا عمجممان: د چۆ تەوريّزىّ، يا روسيا: دچۆ ئمرمينيا، جۆرجيا و روستوف. ديسان تاووسيّن: مەرگەها شيّخا، دمقەرا هەكاريان، شىنگالى ژى ژ بۆ دەقەريّن ئيّزديان ييّن ل عيّراقىّ بوون. (الحسنى: ١٩٨٧، ل٢٤ – ٤٤) و (سليّمان: مەر، لرى – ٥٠

ب قى گەريانا تاووسان و دەرئىخستنا سىستەمى دەھىكىيى (باجى/ ئانكو ژ دەھان ئىك) بۆ پەرستگەھا لالش ژلايى ئابوورىشە مضا دگەھاندە وان، چونكى سەرەپايى ئاراستەكرنا شىرەتان و جىبەجىكرنا رى و رەسمىن ئايىنى، پارە كۆم دكرن. (زەند: ١٩٧١، لىرە)

چي سوارهڪي هڏي بي خشه،

ماش و جەنبەقى تين ژ لالشە. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ٤٦٨)

قيّگافكى تاووسين ژ دەرقەيى وەلاتى ژبەر دروستبوونا سنووران ناچن، ئى يىن كوردستانى ھەتا نەا ژى د بەردەوامىن، پترييا رى و رسم و كاروبارين ئايينى و كارگيرى و جفاكى ب قەول وەكو جۆرەكى ئەدەبياتا دينى ئيزديان ھاتينە ديكيۆميّنتكرن، ئەورا ئسەر بنەمايى ھەبوونا سەبەقەييّن قەولى مىرۆڤ ب سەر كاروباريّن كارگيّرى و جفاكى و ئايينييى ئيّزدياندا ھەل دبت كو سيستەمى باج كۆمكرنى ژى ئيّك ژ وان بوويە.

ژلايەكى ديڤە، گرنگيدانا شيّخ حەسەن بۆ لايەنى ئابوورى و كۆمكرنا باجى و خيّراتان ل دەڤەريّن باكوورى رۆژھەلاتى موسل مەترسى لىدەف بەدرەديىن لۆلۈيى ئەرمەنييى موسلى (الرويشىدي، ١٩٧١، ل٧٧) دروستكر، لەورا بەدرەديىن لۆلۈ ھەولىدا وان جھان كۆنترۆل بكەت ژ پيخەمەت ھندى دەست ب سەر لايەنى ئابووريدا بگريت و ئەو باج و خيّرات بۆ وى بچن. (دناني، ٢٠٠٥، ل٢٩-٣)

#### ٤-٢. ژلايێ لەشكەريڤە

شيخ حەسەنى ئادانى، ھندەك ريفۆرم دبياقى ھەرەمى ئايينيدا كرن و ژ لايى ئابوورىۋە پارە كۆمكرن و سيستەمى دەھيكيىى بۆ لالش د سەر جڤاكى ئيزديدا سەپاند وەكو دەستپيكەك بۆ چيكرنا لەشكەرەكى ((بەر ب لايى لەشكەرى چۆ و لەشكەرەك ژى پيكئينايە و بوويە خودان لەشكەر.)) (الختارى: ٢٠١١، ل٩٩) ھەر ژبەر ڤان كارين وى



((ميـريّن مووسـلێ پـر ژ وى دترسـييا.)) (جـانكورد: ٢٠٠٩، ل٩١) لمورا هەڤړكى دنـاڤبەرا وى و والييێ موسل (بەدرەدين لۆلۆ)دا دەستپێكر:

سلاڤێت مه ل مهلڪ شێخ سنه،

مێردارۆ يى مەزنە،

يا مەلك شيخ سن! ژ ھەيبەتى تە دمرن زۆر دژمنە. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ٤٥٨)

نڤيسەر (سوادي عبدمحمد الرويشدي) دبێژيت: لايەنگرێن شيخادى يێ مسافر ل دەڤەرێن چيايى ل نێزيك موسل دژيان و نەخوەشى ل دژى ميرگەھا بەدرەدين لۆلۆ دروست دكرن و ل سالانێن (١٢٤٦-١٢٤٥)ز ب ھەوليێن لەشكەرى ژ بۆ گرتنا موسل رابووينە. (الرويشدي، ١٩٧١، ل١٣) ئەڤا رويشدى ديار دكەت چ راست يان نە، وێ چەندێ ديار دكەتن شێخ حەسەن لەشكەرەك ھەبوويە.

۳. هەڤركييا شێخ حەسەن و بەدرەدين لۆلۆ

پشتى شيّخ حەسەنى ئادانى گەلەك پيّنگاڤ ژ چەند لايەنەكانڤە ھاڤيّتين و خۆ ژ بۆ دروسـتكرنا قەوارەيەكى سـەربەخۆ يـان دامەزرانـدنا دەولەتەكى بەرھەڤكـرى، نـاڤ و دەنگى وى گەلەك بەلاڤ بوو:

شيخى منۆيى تەمام، زكرى تە ژ شەرق ھەتا ب شام. بەدرەديــن لۆلــۆ ل وى دەمــى ژ كـوردان ترسـييا. (البنــاء: ١٩٦٤، ل٤٤) لــى ئەوى ب

مەبەست ئەڭ ھەڤركى كرييە د چارچۆڭەيەكى ئايينيدا و ھەستى موسلمانان لشاند و تۆمەت بۆ شىخ حەسەنى ئادانى دروستكرن و كرنە بەھانە دا پى شەرى وى بكەت و دا كەسى دى ژبلى ئىزديان پشتەڤانييى ل بنياتنانا قى كيانى نەكەت (Hesen, 2010, I.4)، ئەڤە ژى ب ئاشكەرايى د قەولىن ئىزدياندا خويا دېيت:

> بهدرمدين وه دبيّژى يه ههى شيّخ سنويى بن ئادى يه ته لالشهك ئاڤاكرى يه ته ريا حهجاجا ژ مهكههێ بړى يه شيّخسن وه د بيّژى يه ب وى كهم ئيّكى بيّرى يه حمجا مه لالشه و كانيا سپى يه حهجه و شك تي ني يه

(دناني: ۲۰۰۳، ۲٤)



پشتی هەڤرکییا دناڤبەرا شێخ حەسەن و بەدرەدین لۆلۆ دا دروستبوویی، نەخاسمە ژی ((لسەر سنوورێ باكوورێ موسل، دوژمناهی دناڤبەرا واندا زێدەبوو و ئەڤ گەفە زێدەبوون هەتا د ئەنجامدا هێرشان دناڤبەرا ھەردوو لايەناندا دەستپێكری.)) (دناني، ۲۰۰۳، ل۲۲)

> خەتە ژ موسلە، پرس بكەن ژ ئێدلە، بۆ شێخ سنێ باب كولە.

ئەڤ چەندە د دەمەكىدا بوو ((ھەڤركى د ناڤخۆيا ئێزدياندا ھەبوو، ژ ئەنجامى وى ھەڤركىيىن، شىێخ حەسەن قەستا باشىك و بەحزانىن كر، ب دوويركەفتنا شىێخ حەسەن، ميرگەھ لاواز بوو، بەدرەدين ئۆلۆ ئەڤ چەندە ب دەرفەت زانى و ب ئاسانى سەركەفتن ب سەر شىخ حەسەندا ئينا.)) (دناني، ٢٠٠٣، ل٢٢)

لائش يا بۆر، ديوان يا بۆر، مەرگەھى يا بۆر، ھەى بريندارى مىرانۇ... (رەشۇ، ٢٠٠٤، ب١، ٤٦٣)

٤. ژناڤچوونا ڪيانٽ شێخ حهسهن يٽ سهريهخۆ

شيّخ حەسەنى ئادانى ژ ئەنجامى شەر و ناكۆكىييّن ناڤخۆيا ئيّزديان ييّن دناڤبەرا مالباتا وى وەك (ئادانى) و شەمسانياندا روويـدايين ژ لالـش ب دل برينـدارى چـۆ باشـيك و بەحزانى:

شێخێ حەسەنى دل بريندارە،

ل بۆرى محنەتى يى سوارە.

(البسطامی، ۲۰۰۰، ل۲۸-۲۹)

(دنانی، ۲۰۰۳، ۲۳)

قەگێرانين سەرزارييٽن ئێزديان دبێژن: بەدرەديىن لۆلۆ ھەر بەلا خۆ ژێقەنەكر، ئاگەھداركر كو بچتە مووسل، شێخ حەسەن رازيبوو بچيت، بەلێ بەرى بچيت، گۆتە جڤاتا خۆ: دێ چمە مووسل، بەلێ ھووين جارەكا دى مىن نابينن. جڤاتا وى گۆتێ: نەچە. گۆت: دڤێت ئەز بچم و ئەڤە قەدەرا مىنە، ئەز بەدرەديىن باش ناس دكەم، مرۆڤەكى بێبەخت و خائينە، چۆ مووسل و ھەر ئێكسەر ژلايێ ويڤە ھاتە گرتن و زيندانكرن و ئەشكەنجەدان دا كو ژ ھزرێن خۆ پاشكەزببيت، لێ چ چارە پێنەكرن. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل١٠٤) دناڤ ئەدەبياتا ئايينى ئێزدياندا دوو قەسىدە ژ بۆ زيندانكرنا وى بناڨى (شەرفەدينە دينى مىنە) و (كەس نەتىخ) ھاتنە قەھاندىن:

کەس نەتێ، کەس نەتێ، دێ ژ وەرا بێژم قسەتێ، بۆ شێخ سنێ سونەتێ. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٨٩) بەدرەدىن لۆلۆ ((بە ھارىكارى (دەستەى شىعەكان)ەوە توانى (شێخ حەسەن) بگرێ و پاشان لە ناو (قەلاً)ى موصل دا بىخنكێنێ و بزوتنەوەكەى لە بێكەدا گۆر بكات.))



(فتاح: ١٩٦٩، ل١٣) ژيدهر ديار دكهن ((ل دهمێ شيخ حهسهن هاتييه كوشتن ژييێ وي ٥٣ سال بوون.)) (الكتبي، ١٩٧٣، ل٣٣٥) بەلٽ چي بوو، چي ڪرييه، ستيرا رمش رژييه، (دنانی، ۲۰۰۳، ۲٤) موسل ومردگەرىيە. نڤيسەر (پير خدر سلێمان) سەبارەت كوشتنا وى دبێژيت: ((شێخ حەسەن ب خيانەت هاته گرتن و كوشتن.)) (سليمان: ١٩٩٣، ل٧٥) لـێ نڤيسـهر (عـزمدين سـهليم باقهسـرى) لسـهر زاري ئيزديان و پشت بەستن ب تيكستين ئيزديان دبيريت: ((شيخ حەسەن خو ب ژەھرى كوشتييه.)) هەروەكى (بەيتا مەلك شێخ حەسەن) دبێژيت: حەفت قەدەح ژەھرە، شيخ حەسەن ۋەدخوارە، (باقسری، ۲۰۰۱، ل۱۱) خەبەرەك نە دھاتە زارە. شارەزايٽن ئٽزدياتييٽ دبێژن: تێڪستێ (فروارا مەلڪ شێخ سن) ب قەدەم گوھاستنا (وەغەركرنا) شيخ حەسەن ھاتىيە گۆتن (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٧١) تيدا دېيژيت: قەدا ستێرا بەرى سېخ، عەزيزۇ قەدا، ميّر و مەلەكە با دكەنە كەكى شيّخ زيّندين ژ عەرشيّت سەمەدا، بلا ئهو فهقير بێن يێت خهرقه و حلهكاني د بهردا، ئەو سولتان شيخادييە ميرى منۆ ژ ئەول ھەتا ب ئەبەدا. (رەشۆ، ٢٠٠٤، ب١، ل٤٧١) بەدرەديـن لۆلـۆ ب كوشـتنا شـێخ حەسـەن و نەھێلانـا بـزاڤـا وى رانەوەسـتيايە، بەلكو ((سـوپايەكى گەورەى بە مەبەسـتى لێـدانى پاشـماوەتى يەزيـديەكان بـردووتە سـەريان.)) (ئەلوەنى، ١٩٩٩، ل٥٤) ھەروەسا ژى ((گەلێك ھەٽمەتـى بردە سـەر كەس و كار و پەيرەوانـى (شيخ حەسەن) له (لالـش)دا. له دوا هەلمەتـى دا كو له سالى (٦٥٢)ك بو، گەليْكى لـێ کوشتن و گەليدکيشي لێ گرتن به دييل سهد کهسي لي کردن به داراو سهد کهسيشي لــن ســهربرين. سهرۆكهكەيشــيانى پــارچە پــارچە كــردو به ســهر دەرگاكــانى موصــلەوە

پارچەكانى ھەٽواسىين.)) (فتاح: ١٩٦٩، ئ١٧) سەرەپايى ھندى ھەمى ئايين ريدزى ل قەبىران دىگرن، ئى ((بەدرەدىن ئۆئۆ د ھيرشا خۆدا بۆ سەر پەرستىگەھا لائش سىندرووكا شىخاديىن موسافر ل سالا ١٢٥٤ خرابكر و ھەستىكىن وى سۆتن.)) (عبود، ١٩٩٤، ئ٨٨) ھەروەسا پەرستىگەھا لائش و مەزارىگەھىن وان يىن دى ژى خرابكرن. (بوتاني، ٢٠٠٠، ئ٤٢) ژىلى ئەقى ھىرشا وى، ژبەر كو شنگال جەمكى جوگرافى و ئابوورى دىگەل موسل ھەبوويە، ئەورا ئەو ب گرنىگتىين پشكىن موسل ھاتىيە زانىن، بەدرەدىن ئۆلۆ ئەو ژى گرتىيە. (شمىسانى: ١٩٨٩)



پشتی ژ ناڤبرنا شێخ حەسەن ئادانی، كورێ وی شەرفەدین درێژی ب میرگەها خوه ل شـنگال دایه. (جزیـری، ۱۹۹۹، ل۷۳)، لـێ نڤیسـەر عـزەدین باقەسـری دبێژیـت: سـەرۆكاتییا میرگەها گشـتییا ئێزدیـان بـۆ چقـێ قاتـانییێ (بنەمـالا میـرێن ئێزدیـان یـێن نهـ۱) هـاتییه فهگوهاسـتن و شـێخ مەهـمەدێ باتنی بوو میـرێ وێ و ب میرگەها شـێخان هـاته بنـاڤكرن. (باقسري، ۲۰۰۱، ل۱۹)

٥. ئەگەرين ژ ناڤچوونا كيانێ سەربەخۆيێ شيٚخ حەسەنێ ئادانى

نڤيسەر و ڤەڪۆلەرێن مێژوويى، سەرنەكەفتنا شێخ حەسەن لسەر بەدرەدين لۆلۆ ژ بۆ چەند ئەگەران ڤەدگەرينن، ژ وان يێن سەرەكى:

٥-١. ئەگەريٚن ناڤخۆيى

- ئيّڪ ژ ئهگەريّن ناڤخۆيى ئەو بوو، بەرى ميرگەھ ژلايى رامياريڤە بگەھيت، ئەز و بەز د راگەھاندنا كيانيدا ھاتە كرن، ئەو ژى ژبەر ھندى بوو دا مفايى ژ شكەستنا دەولەتا عەباسى وەرگريت. (باقسرى، ٢٠٠١، ل١٨)
- ئيزديان ب خۆ پشتەقانييا شيّخ حەسەنى ئادانى نەكر، چونكى ئەقى ھەقركىيى و شەرى د دەمەكيدا دەستپيكر، ھەقركى و شەر و ناكۆكى دناقبەرا چينين ئيزديان (ئادانى، شەمسانى و قاتانييى) دا ئسەر دەستھەلاتدارييا ئيزديان ھەبوو. (دناني: ٢٠٠٣، ل١٤ – ٣٣)، (حەجى: ٢٠٠٥، ل٢٧ – ٩٢)، (9-1.1, 2010, 2010). ئانكو ھەقركى پتر ئسەر گھۆرينين ئايينى يين كەقن و ئينانا تشتين تازە بوو، نقيسەران (خدرى سليمان و خەليلى جندى) ئايينى يين كىقن و ئينانا تشتين تازە بوو، نقيسەران (خدرى سليمان و خەليلى جندى) ئايينى ئيزديان بۆچوونەكا دى دبيرن: ((شيخ حەسەن دقييا ھىدەك تشتيد تازە و نو د ئاينى ئيزديا بكەت، بەئى شينمىس ب قى چەندى قايل نەبو.)) (سليمان و جندى، ١٩٧٩،
  - روویێ ڤێ دنیایێ نه قهوڻ مایه نه ومحده،

٥ گەلەك خەلك ب بستەيى سەررێيا شێخ ئادى گاقدە. (Hecî, 2002, 1.285))
 ځەڤ ھەڤڕكى ((ئێك ژ مەزنترين ھەڤڕكييان بوو د ديرۆكا ئێزديان يا نوويدا لسەردەمى شێخ حەسەنى كورى شێخ ئاديىى كورى ئەبو ئەلبەرەكات.)) (باقسري، ٢٠٠١، ل٧)، ئى ب بۆچوونا (صديق الدملوجي) شەر و ھەڤركييا ئێزديان يا دناڤبەرا دوو گرۆپاندا پشتى مرنا بەدرەدين لۆلۆ بوو ((ھەكە ل چاخى وى با، ئەوى دى كاريبا ھێژ كوشتن و فرمانا خوە لسەر ئێزديان بەر ئىزدىيان بەرە دىزدى كەرە ئەلبەرەكات.)) (باقسري، ٢٠٠١، ل٥)، ئى ب بۆچوونا (صديق الدملوجي) شەر و ھەڤركييا ئيزديان يا دناڤبەرا دوو گرۆپاندا پشتى مرنا بەدرەدين لۆلۆ بوو ((ھەكە ل چاخى وى با، ئەوى دى كاريبا ھێژ كوشتن و فرمانا خوە (سەرە بەرە ئىزدىيان بەرەرات و د ئەنجامـدا كارەسات وى ھىۆركىرا.))

- لاوازبوونا ههستی نهتهوهیی ل دهف ئیزدیان پشتی شهر و ناکوّکی دناڤبهرا وان بخوّدا دروستبوویی، نهخاسمه ژی دناڤبهرا شهمسانی و ئادانیاندا. (Hasan, 2010, l.7)



- ژلايـخ دەروونيڤه كارتێكرن ل هەسـتێن شێخ حەسـەن هاتە كرن دەمـخ زانـی هەمی هێزا ئێزديان پشتەڤانييێ لێ ناكەت و نە دگەل و بۆچوون و بزاڤا وينه. (Hasan, 2010, I.7) - دەمێ شێخ حەسەنێ ئادانی هەفت سالان خۆ د چلەخانێدا خلوەكری ب مەبەستا نڤيسينا پەرتۆكا (جەلـوە)، ل وی دەمـی ڤالاهييا كارگێری و رامياری دروسـتبوو، ئانكو ژ هەڤبۆچوون و مريدێن خۆ دووير كەفت، ئەڤ كار ژ بۆ ئێزديان ب تەڤايی ئاشكەرا نەبوون كا شێخ حەسەن چ دكەتن، ئانكو ((نە ئاشكەرايا ئايديۆلۆژی و گهۆرينێن شێخ حەسەن و ئارمانجا گهۆرينێن وی بۆ پترييا ئێزديان نەخاسمە ژی شەمسانييان.)) (باقسری، ۲۰۰۱، لەر) بەدرەدين لۆلۆ ئەڤ چەندە بۆ خۆ ب دەرفەت زانی هێپشخ بكەت.

- نه ريِّڪ و پيٽڪييا سيستهمي ڪارڪيري دناڤ ميرڪههيِّدا سهرهرايي ومرڪرتنا باجي ژ ئيزديان. (Hasan, 2010, I.7)

- ٥-٢. ئەگەرين دەرەكى
- شەركرن دگەڻ بەدرەدين ئۆلۆ. (Hasan, 2010, l.7)
- شيخ حەسەن سنوورى مىرگەھا خۇ بەرفرەھ كر و ھەر ھەفت مىرگەھيىن ئيزديان ب مىرگەھا ئاديانقە ل لالش گريدان، ئەقە بوو ئەگەرەك بەدرەديىن لۆلۆ ژى بترسىت. (Hasan, 2010, I.7)
- ژلايـێ لهشـكهريڤه ((لهشـكهر و چهكهكي وهسـا مهزن و رێكخسـتى نهبوو بهر سـينگێ هێرشێن مهزن بگريت.)) (دناني، ۲۰۰۳، ل۲۹)
- -بەدرەديىن لۆلىق ب عەقلانە ھەڤركىيا خىق ب ئايينىقە كريّدا و ھەسىتى موسلمانان لشاند كو ((ئەشا شىيّخ حەسەن دكەت ئايينييە.)) (دناني، ٢٠٠٥، ل٨٧) ئەورا كورديّىن موسلمان پشتەشانى ئيّنەكر، ئىق بەرى ھينگى ((شيّخ حەسەن جهىق خىق د ناش كورداندا ھەبوو و ھەر ژبەر ھندىق ژى ب شىيّخىق كوردان ھاتە بناشكرن.)) (باقسىرى، ٢٠٠١، ل١٠) نە ب تنىق پشتەشانى ئيّنەكر، بەئكو ((موسلمانيّن دەشەرىق پەيوەندى ب شىعەيان كر.)) (ائرويشدى، ١٩٧١، ل٤)
  - ۲. سەرژنوویی ئاڤابوونا میرگەهێ/ میریاتییا شەرفەدین

پشتى ب دوماهيك هاتنا شيخ حەسەن و خرابكرنا پەرستكەها لالش و سندرووكين كەسايەتييين ئيزديان يين پيرۆز و كوشتنا گەلەك كەسايەتى و سەرۆك هۆزين ئيزديان ل دەقەرا شيخان و دەوروبەران ژلايى بەدرەدين لۆلۆقە، ھەستى وان برينداربوو و ئيزديان ژى وەكو بەرەقانى ژ خۆ و باوەرا خۆكرن دەست دانەنايە، د دەستپيكيدا ژى شەرفەدين (كورى شيخ حەسەن) ميرگەھ قەۋانديەقە، قەولقانين ئيزديان وەكو پشتەقانى و بەرخودانى و جهگرتنا شيخ حەسەن) ماترىيە قەسيدەيەك بناقى (شەرفەدينە دينى مەيە) ب قى چەندى قەھانديە ژ بايەر خىزديان ھشياركەتەقە و دەست ژ ئايين و باوەرا خۆ



بەرنەدەن و د خۆراگربن ((كورىٰ شَيْخ حەسەن وەكو هنارتييەك ژ پيْخەمەت دلنيابوونا ئيزديان كاروباريْن وان گرتينە دەست كو ل دژى پاشايىٰ مووسل راوەستيت و داخوازا خۆراگرييى ژ ئيزديان كرييە.)) (بوتانى، ٢٠٠٠، ل٤٢)

قەسىدا (شەرفەدىن/ شەرفەدىنە دىنى مىنە) ب شىۆەيەكى باش ئەقى چەندى دىار دكەتىن كو شەرفەدىن مىرياتىيا خۆيا راگەھانىدى و ب مير و سەر عەسىكەر ھاتىيە بناقكرن و و ب جل و بەرگىن ئەشكەريىى وى سەردەمىقە ب ئەشكەرەكى زۆر يى ھاتىيە دەقەرى و داخوازا خۆراگرىيا ئىزديان و بەيزكرنا ئىمانى يا ژ وان كرى:

223

ههسپی بۆزه زينی ٹ سهره، تو ژ مغاری ومره دمره، شهرفهدین سهر عهسکهره. (-Casim, 2000, l. 222) 223

شەرفەدىن پەيامەكا ئايىنى يا ئاراستەيى ئىزديان كرى پشتى كو بەدرەدين پيرۆزيىن وان ژناڤبرين، د تىكستى شەرفەدىندا ديار دبيت؛ شەرفەدىن دڤينت بىنژيتە ئىزديان ئەڤا بەدرەدين لۆلۈ دكەت ل دژى كەسەكى وەكى بابى من شىخ حەسەن ب تنى نينە، بەلكو دژى وە ھەميان و دژى ئىزدياتييىيە.

تێڪست بهحسـێ بـوويهر و شـهر و روويبريبوونا شـهرفهدين دگهل بهدرمديـن لۆلـۆ نـاڪهت، تنـێ راگههانـدنا ميريـاتييێ ژلايـێ ويـڨه ديـار دڪهت سـهرمڕايى داخـوازا وى ژ بـۆ خۆراگرييا ئيٚزديـان و پشتراسـتڪرنا وان ڪو هيڨـى و ئۆميـديٚن وان نهمـرن شـهرفهدين دێ ريٚڪا بـابێ خـۆ گـرت و بهرهڨانييێ ژ وان ڪهتـن، لمورا بهدرمديـن لۆلـۆ ل سـالا ١٢٣٧ز، لهشـكهرمكى بهيٽز ئامـادهكر و ب سـهر شـنگالدا گرت و ئـابلۆقهكر، ل وى دهمى سـالهح نهجمهدين ئهيوبى والييـێ شـنگال بـوو، شـهر و پيٚكدادان دنـاڤبهرا ههردوو لايهناندا دروست بوون، خهلكـێ شـنگال پشـتهڨانييا سـالهح نهجمهديـن ئهيوبى كـر و ل دژى بهدرمديـن لۆلـۆ



بەدرەديـن لۆلـۆ شـكاند پشـتى كو ھەمـى خەلكـێ شـنگالێ ب كورد و عەرەب و ئێـزدى و مەسيحى پشتەۋانى ل سالەح نەجمەدين ئەيوبى كرى. (بازو، ٢٠١٧، ل٤٩-٩٦)

ئيزدى، شەرفەدين وەك بابچاكەكى خۆ دھەژميرن، ھەتا قيكافكى، مەزارگەھين شەرفەدين ل گەلەك جھان ھەنە، ژ وان: مەزارەكى وى ل پەرستگەھا لالش و ھەروەسا ژى بنەكۆكا ميرگەھا وى ھيرژى ل شىنگال مايە و گەلەك كاروبارين ئايينى و كەل و پەلين تايبەت ب شەرفەدينقە دناڤ ئيزدياندا ل شىنگال مايينە، وەك: دەھيكى، بيرا وى، شەربك، خان مەزەل، گەنجينە، مغار (شكەفت)، شيلان (مطبخ). (يوسقانى، ٢٠١٨، ل١٤-٢٦)

- ئەنجام:
- بنهمالا شيّخ حهسهنێ ئادانی، ژلايێ روحانيڤه ئيّڪ ژ مالمهزنيّن ئيّزديان بوون، ژلايێ ڪارگيّری و دهستههلاتيّڤه ژی سهرڪيّشييا ئيّزديان ڪرينه، ميرگهها ئاديان د دهست واندا بوو.
- شيّخ حەســەنى ئــادانى د چەنـد لايەنـيّن جوداجـودا دا رۆلـى خــۆ ديتيـيە، و د وان لايەنانـدا گەھشتىيە پلەيەكا بلند، وەك، ئايينى، رەوشەنبيرى، كارگيّرى و نەتەوايەتى.
- د لايەنى ئايينيدا، بابچاك بوويە و مەزارگەھ و مريدين خۆ ل ناڤ ئيزيدخانى ھەبووينە،
   ھەتا نۆكە ژى مايينە.
- د لايەنى رەوشەنبىرى و ئەدەبىدا، پەرتووك ئفيسىنە و قەول و قەسىدە ب ناقى وى ھەنە، ژ ئەنجامى شەر و جينۆسايدىن ھاتىنە سەرى ئىزديان، بەرھەمىن وى ھىدابووينە، لى ناڤ و كار و خەباتىن وى، د گەلەك تىكسىتىن دىدا ھاتىنە پاراستن و ھەروەسا تىكسىتىن تايبەت ژى پى ھاتىنە قەھاندن.
- د لايەنىٽ كارگێريـدا، جڤـاتەك ل پەرسـتگەھا لالـش دامەزرانـدييە ژ چـل دەروێـش و قەلەندەران پێكدھات، پەيوەندييێن خۆ د گەل ميرگەھێن دييێن ئێزديـان و بهێزكرينە و سيستەمێ باجێ (دەھێكى) دناڤ ئێزدياندا پەيداكرييە.
- د لايەنى نەتەوايەتيدا، ھەولدايە قەوارەيەكى سەربەخۆ دامەزرينيت و ژ پىخەمەت قى ھـزرا خۆ، ريفۆرم د ھەرەمى ئـايينى و جڤـاكييى ئىزدياندا كرييە و چەند پىلە زىدەكرينە، يان ژى ناسناڤ ل ھندەكىن دى زىدەكرينە كو دگەل سيستەمى دەولەتى بگونجيت.
- بەدرەدىن ئۆلۆيى موسلى ژ شىنخ حەسەنى ئادانى ترسيايە راگەھاندنا دەولەتەكى بكەت، لەورا بوويە ھەڤركى سەرسەختى وى و شەر دگەل كرييە و ژ ناڤبرييە. بەدرەدين ئۆلۆ ب ئەڤى سەركەفتنى نەسەكنييە، ب رەنگەكى ھۆڤانە د سەر پەرستگەھا لالشدا گرتييە و سندرووكا شيخادى خرابكرييە و ھەستيكىن وى سۆتينە.
- شكەسـتنا شـێخ حەسـەنێ ئـادانى ل بەرامـبەرى بەدرەديـن لۆلـۆ، چەنـدين ئەگەرێـن خـۆ ھەبـووينە، يـێن ھەرە ديـار: شـێخ حەسـەن ھنـدى بەدرەديـن لۆلـۆ لەشـكەر و چەك نەبـوو،



هەروەسا شەمسانيان ژى پشتەقانى ل شيخ حەسەن نەكر، چونكى ناكۆكى ناقبەرا بنەمالا وى و بنەمالا شەمسانياندا ھەبوو، ديسان ئيزديان ب خۆ ژى ب تەقايى پشتەقانى ل شيخ حەسەن نەكر، چونكى ئەو گەۆرينين د ھەرەمى ئايينى و جفاكيدا كرين ب دلى گەلەكان ژ وان نەبوو.

ژێدەر:

#### ۰.پهرتووک

- ۱-۱. ب زمانٽ کوردي
- بازو، شكر خضر مراد (٢٠١٧)، تاريخ شنگال القديم (٣٥٥٠ق.م ١٥١٥م)، الطبعة الأولى، من منشورات مكتبة خانى، دهوك.
  - بدرخان، كاميران (١٩٣٣)، نڤيژين ايزيديان، چاپخانا (الترقى)، دمشق.
- بۆزانى، خێرى (٢٠١١)، مير جەعفەرى داسىنى، چاپا ئێكى، ژ وەشانىن رىڭەبەريا گشتى يا كاروبارىن ئىزديان — ھەولىر، چاپخانا رۆشنبىرى، ھەولىر.
- جگەرخوين (١٩٦٢)، فەرھەنگا كوردى جگەرخوين، چاپا ئێڪێ، چاپخانا ارشاد، بەغدا.
- حەسەن، ريّسان (۲۰۰۰)، لالش د سترانا ديرۆكى يا كوردى دا، چاپا ئيّكىّ، چاپخانا وەزارەتا پەروەردىّ، ھەوليّر.
- رۆژبەيانى، مەلا جەميل (٢٠٠٠)، چوار دەوللەتى كورد چوار دەولەتى فەرامۆشكراوى نەناسراو – دونبولى، شاھينى، شوانكارە، مىننەتشاھى، چاپى يەكەم، چاپخانەى وەزارەتى رۆشنبىرى، ھەولىر.
- رەشـۆ، خەليـل جنـدى (٢٠٠٤)، پەرن ژ ئەدەبـێ دينـێ ئێزديـان، بەرگـێ ئێڪێ، چاپـا ئێڪێ، دەزگەھێ سپيرێز - دھۆك، چاپخانا وەزارەتا پەروەردێ، ھەولێر، ٢٠٠٤.
- رەشـۆ، خەليـل جنـدى (٢٠٠٤)، پەرن ژ ئەدەبـێ دينـێ ئێزديـان، بەرگـێ دووێ، چاپـا ئێڪـێ، دەزگەھێ سپيرێز - دھۆك، چاپخانا وەزارەتا پەروەردێ، ھەولێر.
  - زەند، كەرىم (١٩٧١): ئايين و باوەر لە كوردستان دا، چاپخانەى كامەرانى، سلێمانى.
  - سلێمان، خدر (١٩٨٥): گوندياتى ئاليەكى ئەنترۆپۆلۆجى، چاپخانا (الحوادث)، بەغدا.
- سلێمان و جندى، خدر و خەليل (١٩٧٩)، ئێزدياتى لبەر رۆشنايا ھندەك تيكستيد ئاينێ ئێزديان، چاپا ئێكێ، چاپخانەى گۆرى زانيارى كورد، بەغدا.
  - فتاح، شاڪر (۱۹٦۹): يەزيدى يەكان و ئايينى يەزيدى، چاپخانەى كامەران، سلێمانى.
- ومهبی بهگ، توفیق (۲۰۱۰)، پاشماومی ئاینی میثرایی له هاترا، ومرگێران له ئینگلیزیموه: شێخ برهان بهرزنجی، ژ ومشانین رۆشنبیری و لاوان، چاپخانهی رۆشنبیری، همولێر.



- ئيزمدى، ميهرداد (۲۰۰۲): ئاين و تايفه ئاينى يەكان له كوردستان، ومرگيران له ئينگليزى يەوە: كامەران فەھمى، چاپى يەكەم، بلاوكراوەكانى مەكتەبى بير و ھۆشيارى (ى. ن. ك)، سليمانى.
- ئەنـوەر، دكتـۆر كەيـوان ئـازاد (٢٠١٨)، مێـژووى دەركەوتنـى ئاينەكانى ئێـزدى و كـاكەيى، چاپى يەكەم، بلاوكراوەى كتێبخانەى ھەژار موكريانى، چاپخانە تاران، ھەلەبچە.
- ئەلوەنى، نەجم (١٩٩٩)، ئايينى ئێزيدى لە نيوان چەند جەمسەرى و برواى يەكتا پەرستيدا، چاپى يەكەم، چاپخانەى زانكۆى سەلاحەددين، ھەولێر.
  - ۲-۱. ب زمانێ ڪوردي (ب پيتێن لاتيني)
- Hecî, Bedelê Feqîr (2002): bawerî û Mîtologiya Êzidîyan çendeha têkist û vekolîn, çapa êkê, çapxana Hawar, Dihok.
  - ۳-۱. ب زمانێ عەرەبى
- ابن المستوفي (١٩٨٠): تاريخ اربل، حققه و علق عليه: سامي بن السيد خماس الصقار، القسم الأول، دار الرشيد، العراق.
- ابـن خلكـان، ابـي عبـاس شـمس الدين (١٩٧٢)، وفيـات الاعيـان و ابنـاء انبـاء الزمـان، حققـه: الدكتور احسان عباس، المجلد الثالث، دار صادر، بيروت.
- البدليسي، شرف خان (٢٠٠٦)، شرفنامة، الجزء الأول، ترجمة الى العربية: محمد علي عوني، راجعه و قدم له: يحيى الخشاب، الطبعة الثانية، دار الزمان، سوريا.
- البسطامي، ريسان حسن (٢٠٠٠)، بازيد البسطامي الأختيار عند الايزيدية، الطبعة الاولى، مطبعة وزارة الثقافة، اربيل.
  - البناء، هاشم (١٩٦٤): اليزيديون، الطبعة الاولى، مطبعة الامة، بغداد.
- الحسني، عبدالرزاق (١٩٨٧): اليزيديون في حاضرهم و ماضيهم، الطبعة الحادية عشرة، مكتبة اليقضة العربية، مطبعة سومر، بغداد.
  - الحموى، ياقوت (١٩٧٧)، معجم البلدان، المجلد الخامس، دار صادر، بيروت.
- الختاري، داود مراد (٢٠١١): معبد لالش و المراسيم الايزدية، من منشورات ديوان اوقاف المسيحين و الديانات الاخرى، بغداد.
  - الدملوجى، صديق (٢٠١٠)، اليزيدية، الطبعة الثانية، (بدون مكان الطبع).
- الدوسكي، انس محمد شريف (٢٠٠٧)؛ حوار مفتوح مع رابطة المثقفين الايزديين، الطبعة الاولى، مطبعة هاوار، دهوك.
- الرويشدي، سوادي عبدمحمد (١٩٧١)، امارة الموصل في عهد بدرالدين لؤلوً ١٢٠٩-١٢٦١م، الطبعة الاولى، مطبعة الارشاد، بغداد.



- الكتبي، محمد بـن شـاكر (١٩٧٣)، فـوات الوفيـات و الـذيل عليهـا، المجلـد الأول، تحقيـق الدكتور احسان عباس، دار صادر، بيروت.
- باقسري، عزالدين سليم (٢٠٠٣)، مەرگەهـ الايزديـة الاصـل التسـمية المفـاهيم-الطقوس –المراسيم و النصوص الدينية، الطبعة الاولى، من منشورات مركز لالش، مطبعة خبات، دهوك.
- جزيـري، علـي (٢٠١٩)، الكـرد الايزيـديون، الطبعـة الاولـى، مـن مطبوعـات الاكاديميـة الكوردية، مطبعة جامعة صلاح الدين، اربيل.
- جندي، الدكتور خليل (١٩٩٨)، نحو معرفة حقيقة الديانة الايزيدية، الطبعة الاولى، مطبعة رابوون، السويد.
- دناني، شمو قاسم (٢٠٠٥): مشاهير من الكورد الايزديين، من منشورات مركز لالش الثقافي و الاجتماعي، الطبعة الاولى، مطبعة خبات، دهوك.
- شميساني، د. حسن (١٩٨٣): مدينة سنجار من الفتح العربي الاسلامي حتى الفتح العثماني، الطبعة الاولى، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- عبود، زهير كاظم (١٩٩٤)، لمحات عن اليزيدية، الطبعة الأولى، من منشورات مكتبة النهضة، المطبعة العانى، بغداد.
- لابات، رينية و سنايزر، موريس و آخرون (٢٠٠٦): سلسلة الاساطير السورية، ديانات الشرق الاوسط، ت: مفيد عرنوق، دار علاء الدين، الطبعة الثانية، دمشق.
- مطر، سليم و آخرون (٢٠٠٥): موسوعة المدائن العراقية، مركز دراسات الامة العراقية، بغداد.

## ۲.گۆڤار

- ۲-۱.ب زمانٽ کوردي
- جانكورد (۲۰۰۹): گۆتنەكە كورت ل سەر ئۆلا ئێزيديێ، گۆڤارا مەتين، ژمارە ۱۷۸، دھۆك. - حەجى، بەدەلێ فەقير (۱۹۹۷): قەولێ خودانێ مالێ، گۆڤارا لالش، ژمارە ۷، دھۆك.
- حەجى، بەدەلىق فەقيىر (٢٠٠٥): ھەڤركىيا شەمسانى و ئادانى و قاتانىق ل سەر مىرياتيا ئىزديان، گۆڤارا لالش، ژمارە ٢٢، دھۆك.
- خەلەف، عەلـۆ شـێخ (٢٠٠١): قە*ولـ*ێ ئۆمەرخـالە و ھەسـن چنـارى، گۆڤـارا لالـش، ژمـارە ١٦، دھۆك.
  - سلق، سهعيد (٢٠٠٥): فهرههنگا مه، كَوْڤَارا لالش، ژماره ٢٢، دهوْك.
- يووسف، عەبدولرەقيب (٢٠٠٢): دۆزينەوەى پەرستگەى كۆنى ئێزيدييەكان بەر لە زايين، گۆڤارا رامان، ژمارە ٧٨، ھەولێر.
- يوسـڤانى، حەيـدەر عەرەبـۆ (٢٠١٨)، چەنـد زانيـاريەك ل دۆر مەرگەھـا شـەرفەدين، گۆڤـارا مەحفەل، ژمارە ١٠.



۲-۲.ب زمانێ كوردى (ب پيتێن لاتينى)

- Casim, Îvan Derwêş (2000): Sirûda Şerfedîn bi zimanê Mûzîkî, govara Laliş, jimare 13, Dihok.
- Hecî, Bedel Feqî (1996): komeka têkistêt ola Êzdiya, govara Laliş, jimare 6, Dihok.
- Hesen, Rêsan (2010): Şêx Hesen û hizra pêkînana dewleteka Kurdî, govara Mehfel, jimare 1, Dihok.

۲-۳. ب زمانی عهرهبی

- ابو روژ (٢٠٠٠): نبذة تاريخية حول قصبة عين سفني الشيخان، مجلة لالش، العدد ١٢،
   دهوك.
- آميدي، كاوة فريق احمد شاوةلي (٢٠٠٠)، امارة بادينان ١٧٠٠-١٨٤٢ دراسة سياسية اجتماعية
   ثقافية، الطبعة الأولى، مؤسسة موكرياني للطباعة و النشر، مطبعة خبات، دهوك.
- باقسري، عزائدين (٢٠٠١): الشيخ حسن و الصراع الشمساني الأداني، مجلة لألش، العدد ٢١، دهوك.
- باقسري، عزائدين سليم (١٩٩٩): الشيخ آدي و النظام الديني الايزدي، مجلة لالش، العدد ١١، دهوك.
- بوتاني، الدكتور عبدالفتاح علي (٢٠٠٠)، ملاحظات اولية عن الايزدية و الايزديين، مجلة لالش، العدد ١٢، دهوك.
- خيراڤايى، شكري رشيد (٢٠٠٨): فلسفة الموت في بعض المعتقدات و الاديان، مجلة
   لالش، العدد ٢٨، دهوك.
- دناني، شمو قاسم (٢٠٠٣)، الصراع بين الشيخ حسن و بدرالدين لؤلؤ، مجلة لالش، العدد ٢٠، دهوك.
  - زيان، عدنان (١٩٩٩)، الامارات الكوردية الايزدية، مجله گولان العربي، العدد ٤٢.
- سليمان، خدر بير (١٩٩٤)، ضوء على مخطوطة مشورات الايزدية، مجلة لالش، العدد ٢ ٣، دهوك.
  - سليمان، خدر بير (١٩٩٣)، لالش، مجلة لالش، العدد ١، دهوك.
- شنگالي، شيخ حجي سمو (٢٠٠٠): مزارات الايزدية في جبل سنجار، مجلة لالش، العدد
   ١٣ ، دهوك.

۳.چاڤپٽِڪەفتن:

- چاڤپٽِڪەفتنەك دگەل فەقيـر حەجـى فەقيـر شـەمۆ، ل مـالا وى ل باعـدرێ، ل رۆژا ٢٧/ ١٢/ ٢٠١٢.



- چاڤپێڪەفتنەك دگەل شێخ دەشتى زەيدىن شەمسانى، ل مالا وى ل خانكى، ل رۆۋا ٢٠٢٢/١٢/١٢.
   چاڤپێكەفتنەك دگەل شێخى وەزىر ل پەرستگەھا لالش، ل رۆۋا ٢٠٢٢/١٢/١٢.
   ٤.ذامەيێن ئەكادىمى:
   ٤-١. ب زمانى كوردى
   نەبى، كاميران محەمەد (٢٠٠٥)، قۆناغىن وەرارا ھزرا نەتەوايەتى د ھوزانا كوردى دا، ناما دكتۆرايى، زانكۆيا صەلاحەددىن، ھەولىر.
   ٤-٢. ب زمانى عەرەبى
- الهيتي، قصي منصور عبدالكريم (١٩٩٥)؛ عبادة الاله سين في حضارة بلاد وادي الرافدين، رسالة ماجستير، كلية الاداب، جامعة بغداد.
  - ه. دەستخەت
- مشورا پير خەتيب پسی پير بوتار، دەستخەت، ل سالا ١٢٧٨ز ل پەرستگەھا لالش ھاتييە نڤيسين، نها ئەو د ئەرشيفێ زانكۆيا دھۆكدا ل بن ھژمارا ١٤ يا ١٩٩٧/٩/٧ دا پاراستييە.

محاولات شيخ حسن الآداني ١١٩٤ – ١٢٤٦م لتأسيس كيان مستقل (حسب الادب و التراث الايزدي)

الملخص:

ولد شيخ حسن بن آدي بن صخر بن مسافر الهكاري الملقب ب(شيخ حسن الآداني) في سنة ١١٩٤م، وهو من عائلة الآداذية من طبقة الشيوخ الأيزدية، و كان كاتباً و رجلاً صالحاً و متصوفاً و ألف كتاب الأيزدية المقدسة (جلوة)، و له عدد من الأقوال و الابيات الدينية الأيزدية، كما له اعمال في الجا نبىن الديني و الاجتماعي؛ و لهذا اصبح شخصاً مقد ساً في المجتمع الأيزدي، و بنىت بأ سمه بعض المزارات الدينية و له مريدون و مؤيدون الى يومنا هذا.

قام شيخ حسن الآداني ببعض الاصلاحات الاجتماعية و الدىنىة من اجل اقامة كيان مستقل على مستوى كورد ستان، و الى حد ما تم تطبىق تلك الا صلاحات التى هي اضافة بعض المرا تب و المناصب الدينية و الادارية للأيزدية مثل مرتبة: شيخ الوزير، امير الحج، بيشيمام، نقيب، جاويش، خزندار (أمين الصندوق). و أسس مجلساً في معبد لا لش يتكون من (٤٠) اربعين شخصية و الدراويش و الأولياء الصالحين، و قام الربط بعض الامارات الكوردية بمعبد لالش كمركز رئيسي لسلطة تلك الامارات، و قام أيضاً بارسال طاؤوس (السنجق) كر مز ديني م قدس مع القوالين و رجال الدين الى المارات، و قام المختلفة في تركيا و سوريا بهدف تقوية العلاقات بين الأيزدية، و اصدار النظام العشري (دهميّكى) و اخذ رسوم الجباية (الضرائب) لصالح معبد لالش، و هذه الخطوات أصبحت أساساً لتشكيل كيان مستقل.

بعد محاولات الشيخ حسن الآداني لتأسيس كيان مستقل من خلال تلك الاصلاحات خلقت مخاوف لدى بدرالدين لؤلؤ الموصلي(١٢٠٩-١٢٦٢)م، اذ أصبح منافساً و منازعاً قوياً لمحو كيانه، لذا التهم



الشيخ حسن، و قال بأنه يريد ان يكون معبد لألش بديلا لمدينة مكة المكرمة حتى لا يتم دعم هذا الكيان من قبل المسلمين، هكذا استغل بدرالدين لؤلؤ الجانب الديني لمصلحته، وكذلك استغل الصراع الديني والقتال القائم آنذاك بين شيوخ الأدانية والقاتانية على السلطة، والأصلاحات الدينية التي أجراها الشيخ حسن، و بهذه الطريقة أنتصر بدرالدين لؤلؤ على الشيخ حسن.

الكلمات الدالة: شيخ حسن الآداني، كيان مستقل، اصلاحات، الاعتقاد، الأدب الديني الأيزدي، بدرا لدين لوَلِقَ.

# Attempts by Sheikh Hassan Adani 1194-1246 AD to Establish an Independent Entity (According to Yazidi Literature and Heritage)

# Abstract:

Sheikh Hassan is the son of Adi son of Sakhar son of Musafir Hakkari, who is known as (Sheikh Hassan Adani) was born around 1194 and is from the Adani branch belonging to the Sheikh caste. He is a well-known Ezidi spiritual leader and an author for the Ezidi's holly book (Jilwah) and many other religious texts and verses (Qawl u Qasida). He remains as a sacred figure among the Ezidi community for his religious devotedness leaving behind followers to the day. In return to his commitments and leadership, Ezidis have established shrines for him in their communities.

Sheikh Hassan Adani has made reformation in various social and regions aspects to create an independent entity at the Kurdistan level through increasing administration and religious positions and ranks such as Sheikhi Wazeer, Mir Hajj, Peshimam, Naqeeb, Chaweesh and Khaznadar in the Ezidi administration, social and religious hierarchy. He also established a council consisting of forty members including religious leaders as well as connecting some of the Kurdish emirates with Lalish. Moreover, sending out Taws (a holy symbol of Ezidis), Qawal and religious men to other Ezidi communities in Iran, Turkey and Syria to strengthen the relationship among the Ezidis, issuance of the tax system for Lalish which became the building block for establishing an independent entity.

Those attempts of Sheikha Hassan created a fear and discomfort for Badr Al-Din Lu'Lu' (1209 - 1262) which led him to become a major opponent and aimed at demolishing the independent entity through accusing Sheikh Hassan by uplifting Lalish to replace Mecca i.e., he used religion to discourage Muslims in supporting Sheikh Hassan and his plans for the unity of Ezidis. Simultaneously, there was a disagreement on religious reform as well as among the Ezidi authorities which exacerbated the negative impact and eventually led to a failure of the unity plans.

**Keywords**: Sheikh Hassan Adani, independent entity, reform, faith, Ezidi literature, Badr Al-Din Lu'Lu'.



# رەنگدانەوەى مێژووى ميرانى كورد لە شيعرى حاجى قادرى كۆييدا

#### د. يەدوڭلا پەشابادى

بهشی زمان و ئەدەبی کوردی/توێژینگهی کوردستانناسی- زانکۆی کوردستان (سنه) /ئیران

يۆختە:

حاجي قادري ڪۆپي (١٨١٧-١٨٩٧) وهڪوو شاعيرٽِڪي نهتهوهيي و رۆشنبير له نٽِو بازنهی ئهدمبی کوردی له سهدهی نۆزدمدا، گرنگايهتييهکی زۆری به مێژوو و وێژه و زانست داوه. لـه نيـوهى دووههمـى تهمهنـى ئهدهبـى و فيكريـى خۆيـدا ئـاورى لـه زانيـاران و ميـران و شـاعيران و نـاودارانی ڪـورد داوهتهوه و خــالله گرنگهڪـانی کارنامهيـانی بـه کـورتی تۆمـاركردووه. ئەم ئێكۆڵينەوەيـە بـه شـێوازى وەسـفى-شـيكارى دەيـھەوێ ئامـاژه و لايەنـە مێژووييهڪاني پهيوهنديدار به ماڵهميراني كوردهوه له شيعري حاجي قادردا لێڪبداتهوه و به هەڭێنجان و دەرخستنى نموونه شيعرەكانى، دەست بداتە بەراوردكارىيەكى زانستى لەگەڭ ئەوەيـدا كـه له سـەرچاوە مێژووييەكـانى وەكوو شـەرەفنامەدا هـاتووە. بەو نيـازەى بتـوانێ هەندېك له سەرچاوەكانى فيكر و هزرى قوولى حاجى بدۆزېتەوە. حاجى قادر جگە له لايەنـى ئەدەبـى و ھـونەرى كـە يەكێـك لـە رەھەنـدەكانى شـيعرى ئەم شـاعيرەيە، بـۆ ھەر بوارٽِڪ له مێـژووي ميـران و تۆمـارڪردني نـاو و يـادي شـاعيران و گهوره مرۆڤـاني ڪـورد هەوڭىداوە و تايبەتمەنىدىيەكى گرنگى ئەو ميىر و شاعير و ئەديبانەى تۆماركردووە. لە گرنگترين ئاكامەكانى ئەم توێژينەوەيە دەتوانين پەنجە بۆ ئەوە رابكێشين كە كتێبى شەرەفنامەى بەدلىسى و ھەندىّ لە دەسنووسەكانى تر، لە كەنار رۆژنامە و گۆڤارى توركى و ئەورووپيدا كە لـە ئەسـتەمووڭ دەسـتى كەوتـووە، سـەرچاوەى رۆشـنبيرى و ئاگاداريى بـوون و توانيويەتى زۆرێڪ له بارودۆخى سەردەم و ناوونيشانى ميران له شيعرى خۆيدا به چاوێڪى رەخنەگرانەوە تۆمارىكات.

**پەيڤێن سەرەكى:** حاجى قادرى كۆيى، مێ ژوو، ميرانى كورد، ميرانى كورد، شيكاريى بەراوردكارانە.



۱- پێشهکی:

حاجى قادرى كۆيى ئاوێنەيەكى فەرھەنگى و مێژوويى و سياسى و تەنانەت ئابووريشى لە سەدەى نۆزدەدا ئامادە كردووە بۆمان. كاتێك لەم ئاوێنەدا ڕابردوو و بارودۆخ و ئاستى ھزر و ڕۆشنبيرى و تێگەيشتنى گەل سەير دەكەين، پەى بە زيرەكى و تيژباڵيى بير و ڕوانينى ئەم شاعيرە ئاگايە دەبەين. شيعر له سەردەمى حاجيدا بووبووە چەكێك بۆ بەرگرى له فەوتان و لەناوچوون (حەداد، ٢٠٠٤: ١٥٢)؛ بە هۆى ئەوەى كە ئمپراتووريى عوسمانى بريارى كۆكردنەوە و لابردنى ميرنشىنە كوردييەكانى دا، ھەستى كرى و كەوتنە پەراويزەو، بالاى بە سەر زمان و فەرھەنگ و ئەدەبيشدا كۆشار

حاجى قادر هەم وەكوو شاعيريّكى نيشتمانپەروەر و كوردپەروەر و هەم لە چەشنى زانا و سياسەتوانيّكى دلسۆز دەناسـريّت (خەزنەدار، ٢٠٠٤: ٢٠٨٤). حاجى قادر بەرامبەر بە داگيركەران ھەللويّستيّكى روون و ئاشكراى ھەبووە و داواى پيّكهيّنانى قەبارەيەكى ديار و بوونيّكى راستەقينەى كردووە (دليّر، ١٩٩٨: ١٨٧). بە خويّندنەوەى شيعرى حاجى جگە لەوانە زۆر بابەت و لايەنى ميّژوويى و فەرھەنگى و نەتەوەييمان بۆ روون دەبيّتەوە كە لە نيّوياندا لايەنى ميّژوويى؛ بە ميّژووى ميرى و ميّژووى ئەدەبيشەوە دوو رەھەندى ئەم بابەتەيە كە لەم كورتە ليّكۆلينەوەيەدا ئاوريّك لە يەكەميان دەدەينەوم.

۱-۱. شرۆڤەى بابەت و پرسيارە سەرەكىيەكانى ئێكۆڵينەوە

لهم وتـارمدا دممـانهوێ بـه لێڪۆڵينهوه و لێڪـدانهوهى شـيڪارانه لهسـهر بنهمـاى شـێوازى تهوسـيفى-شـيڪارى ئامـاژه مێژووييهڪـانى نێـو شـيعرهڪانى حـاجى قـادر شـرۆڤه بڪهيـن. بـۆ ئهم مهبهسـته سـهرمتا بـه خوێنـدنهوهى شـيعرهڪانى حـاجى سـهرجهم گهواهـ و شـايهته شـيعرييهڪانيمان ههڵهێنجـاوه و ئينجـا بـه ڕاڤـه و بهراوردڪـارى لهگهڵ داڪهوتـى



مێژووييدا شرۆڤەمان كردوون تا بزانين حاجى قادر له چ لايەنگەلێكەوە ئاورى له مێژووى ميرانى كورد داوەتەوە و چ تايبەتمەندى و چ رەھەندێكى بۆ گرنگ بووه. تەنانەت بەو نيازەى بەللكوو بتوانين ھەندى له سەرچاوەكانى رۆشنبيرى و تێگەيشتنى حاجى له بەستێنى مێژوودا بدۆزينەوە.

## ۲-۱. پێشينهى لێڪۆڵينهوه

ليَكوَلِينهوه و تويَرْينهوه سهبارهت به خودى حاجى قادرى كۆيى و شيعرى، وه نهبى كاريكى تازەبابەت و بى پچە بيّت. حاجى قادر لەو كەسايەتى و كۆلەكەگەلەى ئەدەبى كوردييە كە لە زۆر لايەن و بە زۆر بۆنەوە ئاورى لى دراوەتەوە و كتيّب و وتار و ليّدوان و بابەت و تيرى لەسەر نووسراوە و ھۆى سەرسورمانى زۆر ليّزان و ليّكۆلەر له جوغرافياى كوردستان و لە ئاستى جيهانيشدا بووە. لە يەكەم پۆژنامەى كوردييەوە (كوردستان-قاھيرە) تاكوو ئيّستاكەش نموونە شيعر و بابەتى سەبارەت بە حاجى پازيّنەرى لاپەرەكان و كۆړ و كۆبوونەوەكان بووە. جگە لە پيتەكىيەكانى سەرجەم چاپەكانى ديوانەكەى و جگە لە مۇروونەوەكان بووە. جگە لە پيتەكەنى سەبارەت بە حاجى پازيّنەرى لاپەرەكان و كۆر و بەرەرەي لە كتيبەكانى ميژووى ئەدەبدا سەبارەت بە حاجى هاتووە، ھەندى كەردىيە و وتار لەم بوارەدا شياوى ئاماژەن:

رەنگە وەكوو يەكەمين بابەتى نووسراو سەبارەت بە حاجى ئەو بەشە بى كە رەفىق حىلمى لە كتێبە بەنرخەكە خۆى *شىعر و ئەدەبياتى كوردى*دا نووسيويە كە بەرگى يهكهمى كه حاجى قادريش ده گريّتهوه له سالى ١٩٤١ له بهغدا چاپ بووه. حيلمى به «بولبولی نیشتمانپهرومری کورد» ناوزمدی دهکات (حیلمی، ۲۰۱۰: ۸۷). به رای حیلمی ههوای نيشتمان پهروهري ههر له مناٽييهوه كهتۆته سهر حاجي و به هاوتاي ناميق كهماڻ شاعيري وەتەنپەروەرى توركى دادەنێت (حيلمى، ٢٠١٠: ٨٧). ھەروەھا جەختى لەسەر شارەزايى حاجى بـە نيسبهتی مێژووی کورد و ميرومهزنانی کردووه (حيلمی، ۲۰۱۰: ۸۹). دوای ئهوه لێڪۆڵينهوهی ديكه سهبارهت به حاجى رەنگە كورته وتارينك بيّت كه محهمهدتهوفيق وردى له سالى ١٩٤٤دا له ژير ناونيشانى «دۆزينەوەى گەنجينەيەك» له *گۆڤارى گەلاوي*تردا، ويراى چەند شـيعريْكى تـازەدۆزراوەى حـاجى، چەنـد خـاڵيْكى زۆر كـورتى تيّـدا نووسـيوە. مـحەمەدى مەلاكەرىم دوو كتيبى ئەم بوارەدا پيشكەش كردووە؛ يەكەميان حاجى قادر شاعيرى قۆناغێڪى نوێيه له ژيانى نەتەوەى كورد (١٩٦٠) كە لێكدانەوەيەكى ورد و شيكارييەكى بهپێزی ههندێ بابهته له شيعرهڪانی حاجيدا، وهڪوو «حاجی و زهبانی ڪوردی» (ل. ۲٤)، «شيعر لای حاج» (ل. ٤٣)، «گەل و نيشتمانپەروەەرى و ھەسـتى نەتەوايەتيى حاجى» (ل٧١٠)». كتيْبهكهى ترى به ناونيشانى هەنگاويّكى تر به رِيْگادا بەرمو ساغكردنەومى ديوانى حاجى قادرى كۆيى(١٩٨٩)، گەرچى زۆرتىر بۆ بۆچوون و تێبينييەكانى خۆى سەبارەت بە شێوه خوێندنهوهی ههندێ وشه و جياوازيی دهسخهتهکانی شيعری حاجی تهرخانی کردووه،



به لام له دوو توێيدا ههندێ كورته ئاماژهى به گرنگيى ميران و ئاوردانهوهى حاجى له باسى مێژوويــى خســتۆتە نێـو وتەكــانى خــۆيەوە. بــێ گومــان لێڪــۆڵينەوەيەكى تێروتەســەلتر و ههمهلايهنتر به دهستی مهسعوود محهمهد نووسراوه که له سێ بهرگدا به ناوی *حاجی قادری* كۆيى له سالانى ١٩٧٤ هەتا ١٩٨٤ بەم لاوە پێشكەشى كردوون. شياوى ئاماژەيـە كە خاليد دلٽِر (١٩٩٨) وهڪوو پاشـڪۆيهڪ بـۆ ڪارهڪهي مهسـعوود مـحهمهد ڪتێبٽِڪي بـه نـاو ستهمڪردن له حاجي قادري ڪۆيي تاوانـه ئاراسـته ڪردووه ڪه زۆر رەخـنهي جيـدديي لهو ڪاره گرتووه. مەريوان وريا قانع جگه لەوەي كە تێزى دوكتۆراكەي لـه سـەر حـاجى قـادرە، له چەند شوێندا نووسينى سەبارەت بە حاجى ئاراستە كردووە كە يەكێكيان وتارێكە لە ژێر ناونیشانی «مەنفای کورد له نێوان سێ نەوه و سێ ئەزموونی مانا جياوازدا» و سـاڵی ۲۰۰۱ نووسيويەتى. گرنگترين خالانى ئەم نووسينەى مەريوان پەيوەندىيدارە بە جېڭەوپېكەى شـوێن بەتـايبەت نيشـتمان و ھەسـتى شـاعير بەرامـبەر بەم چەمـكەوە. رێبـوار سـيوەيليش لـە *کتێبی حـاجی قـادر* (۲۰۱٦)دا دیـارد*هی کـ*ات و شـوێن و دهرکهوته و کـاریگهریی ئـهم دوو دياردەيەى لـه شـيعرى حـاجى قـادردا لـه روانگەيەكـى فەلسـەفييانەوە شـىكـردۆتەوە. وەك دەردەكەوى ئەم لىككۆلىنەوەيەى بەردەست چردەبىتتەوە بە سەر كۆكردنەوەى زانيارىيەكانى پرژوبلاوي نٽو شيعري حاجي لهمهر ميـران و گهورهمـالاني پٽِشـينهوه ڪه به شـٽوهيهڪي تهڪووز و يهڪجێ لهو لێڪۆڵينهوه ناوبراوانهدا نابينرێت.

## ۱-۳. ئامانج و شێوهی لێڪۆڵينهوه

ئامانجی سهرهکیی ئهم لێکۆڵینهوهیه که به شێوهی وهسفی-شیکاری ئهنجام دهدرێت، خستنه پێش چاو و دیاری کردنی زانیاری و ئاماژهکانی حاجی و لێکدانهوهی فهرههنگ و سیمای کورده له بهستێنی میر و حاکماندا بهو شێوهی که له شیعری حاجی قادردا دهرکهوتووه.

#### ۲- تەوەرى باس

هيچ گومانيّكى تيّدا نييه كه حاجى قادر دلّسۆز و خەمخۆرى راستەقينەى خاك و زيّد و زمان و فەرھەنگ و كەلەپوورى خۆى بووە و تەواوى ژيان و مانى بۆ ئەم ئامانجە تەرخان كردووه. وەك دەلّيّن له پيّناو خزمەت كردن به ميللەتى خۆيدا له پيّشەنگى ئەو شاعير و قەلّەمبەستانەوەيە كه شيعريان له ريّى قازانجى گەل و نيشتماندا بەكارهيّناوه (الصويركى الكردى، ٢٠٠٨: ٢/٨). ھەر بۆيەيە كە خۆى جەخت دەكاتە سەر ئەوەى كە چيدى بۆ ئاگاداركردنەوە و ريّ نيشان دان كاريّك نەماوە نەيكا؛

قورِی کوێ کهم به سهر خوٚما له غوربهت! خهوم نایێ له داخی مولّک و میللهت (کوێ کهم به سهر خوٚما له غوربهت! (کوٚیی، ۱۳۹۰: ۲۲۷)



مینی ئهم به تهنگهاتنهی جاریّکی تر دمربریوه و گهرچی زمن دمکا که به هرمی نابی به لام به لیّن دمدا که دمست له چاکهبیّژی و ریّنویّنیی خه لِّک هه لِّنهگریّت: قوری کام جیّ بکهم به سهر خوّدا ( ئهمه لیّم بوویته عیللهتی سهودا

به قسهی چاکه دەستيان دەگرم تەرکی ناکەم بە لۆمە تا دەمرم

(كۆيى، ١٣٩٠: ١٩٦)

باسي مێژوو و فەرھەنـگ و بنەمـاڵەي ميـران يەكـێ لـه گرنگتـرين بابەتەكـانى شيعرى حـاجى قـادره ڪـه ناوهنـاوه لـه شـيعرهڪانيدا پرشـهى داوهتهوه. بـه پێـى گێـرانهوه و بۆچوونى ھەنىدى ئە ئيْكۆڭەران (بروانـە: مـحەمەد، ١٩٧٣: ٢٧) كەم وا ھەيـە حـاجى قـادر بـە نيسبەتى رووداو يا ھەواڭيّكى پەيوەندىدار بـە ميرنشـينان و بەتـايبەت بابـانەوە كەمـتەرخەم بووبٽِت. لـه روانـگهي حـاجييهوه كوردسـتان پـٽِش لـه دهسـتبهسـهراگرتني حكوومهتـه زۆركارەكانى دەوروپشتى، خاوەن قەوارەيەكى دياريكراوى سياسـيى بـووە (مەلاكەريـم، ١٣٩٩: ٧٦). حـاجي بـه شـێوهيهكي جيـددي گرنگيـي بهم بـابهت داوه و گوتـارێكي بـۆ خـۆي پٽِڪهٽِناوه. گوتاري نهتهوهخوازيي حاجي قادر له ژياني رۆشنبيري و شاعيرٽِتيي خوٚيدا له سـێ قۆناغـدا دەركەوتـووە كـﻪ ئەو سـێ قۆناغـﻪ لـﻪ بەسـتێنى سـێ چەشـنى ئەدەبيـى غەزەڵ و قەسىدە و جووتسەروادا رەنگىداوەتەرە (Yaqoobi, 2019: 182). ئەو سەردەمەدا نەھامەت و پەشـێويى حـاڵى كوردسـتان لـه چـاوى حـاجييەوە بـه هـۆى نەبـوونى ئەو قەوارە سياسـى و حوكمـه خۆمـاڵييەوە بـووە (مەلاكەريـم، ١٣٩٩: ٧٨). حـاجى زۆر ھەوڵـى داوە كـه ميرايەتـى و سەربەخۆيى ھەر بمێنێت و تەنانەت بنەماكانى ئەو چەمكەشى ديارى كردووە كە دوانيان «شير» و «قەڵەم»ە. ئەوى شياوى سەرنجە ئەوەيـە كـە قەڵەم و شير لـە بيـر و هـزرى حاجيـدا دوانه و تەواوكەرى يەكتـرن (سـيوەيلى، ٢٠١٦: ٢٦٣) بەتـايبەت لــه پێنــاو پێكهێنــانى ئەو ئامانجه مەزنەدا ئەو دوو ئـامرازە بەلايەوە ھۆكارى سـەركەوتن و مـان و ژيـانن. بەلام مخـابن دەڭى:

شير و قەڵەم شەريكن لەم عەسرەدا، دريّغا شيرم قەڵەمتراشە و كالانييە قەڵەمدان!

(كۆيى، ١٣٩٠: ٩٨)

ديسان لەسەر ئەم مەبەستە جەختدەكاتەوە:

بـــه شــير و خامــه دەوللەت ئەمن خامەم ھەيە شير ناديارە

(كۆيى، ١٣٩٠: ٢٥١)

حـاجی خـۆی ئـه بـاری هـزری و تيـۆرييەوه بـۆ پێڪهێنـانی ئەو مەبەسـتە ئامادەيـه، ڪەچی مەيدانی رەھەندی چەڪدارييەڪەی خاڵی دەبينێت.



۲-۱. ناونیشانی پهیوهندیدار به حاکمان و میرانی کورد له شیعری حاجیدا

له خويّندنهودى پەخنەگرانەى شيعرى حاجى قادر له بوارى ئەم بابەتەوه، دەبى ئاماژه بەوەى بكەين كە ناونيشان و تايبەتمەندىي تاقمىّك لە مىرانى كورد لە شيعرى حاجىدا تۆمار كراون. ديارترين شيعرى حاجى كە ئەم سەردىّپرەى تىّدا ھاتبىخ، شيعرى: «حاكم و مىرەكانى كوردستان/ھەر لە بۆتانەوە ھەتا بابان» (كۆيى، ١٣٩٠؛ ٢١٢) كە ھەندىّ لـه بابەتى سەبارەت بە ئەم دوو مىرنشىنەى خستۆتە پوو. شياوى شرۆقەيە كە لە شيعرى حاجيدا بۆتان و جزير پەيوەستن پىّكەوە؛ واتە مىرنشينىّك بە ناو مىرنشينى جزيروبۆتان لە شيعرى مەركىيدا شوناسى ھەيم. ئىنجا كە جزير يا بۆتان بە تەنيا دىّت، ھەر ھەمان چەمك حاجيدا شوناسى ھەيم. ئىنجا كە جزير يا بۆتان بە تەنيا دىّت، ھەر ھەمان چەمك دەگرىتەوە. لە ئەم شيعرەدا دوو مىرنشىنى بۆتان و مىرنشينى بابان پاستەوخۆ دەركەوتوون (بۆ زىزدەتر شارەزابوون لە پىتىنە و مىرتىينى بۆتان و مىرنشينى بابان پاستەوخۆ دەركەوتوون (بۆ دەمكرىتەوە. لە ئەم شيعرەدا دوو مىرنشىنى بۆتان و مىرنشينى بابان پاستەوخۆ دەركەوتوون (بۆ زىدەتر شارەزابوون لە پىتىينە و مىزوى ئەم دوو مىرنشىنى بابان پاستەوخۆ دەركەوتوون (بۆ مەمەر دەمەريا، دەمەرى بەرىيە، بەرىيە، بەرىرى يەرىيە، بەريانە، بىدلىسى، ٢٠٠٢، ٢١-٣١ و دەمەرى قەرىرە بەرىيەن بەرىيەن بەرىيە، بەرىيە، بەريان يە تەنيا دىتى، سەرەردە، ئەريەر زىزەر بەرەردەر دەرى بەرىرىيەن بەرىرى بەرى مەرىمەرى مەرىرى بەرىرەرى بەرىرى بەرىرە، بەر دەمەرى يەرىرى بەرىرى بەرىرى بەرىرى بەرىرى بەرىرى بەيەرى ئۆر ھەلكەردورەن، سايەرانى مەرىرە يەرى يەرىرەردەر بەرىرىيەنى بەرىرى يەرىرى يە ئەقىيە يەرىرى يە ئەيرانى يە ئىيورە بەرىرى مەركوو عەلى حەريرى يە مەلاى باتەيى بەرەرى يە مەلاى جزيرى يە ئەقىيە يەراخياى سەرىنسىي ئەر ئەمارەتەدا ئياون (أزون، د.ت.: ٩). ھەرومھا مىرىنشىنى سۆرانىش ئەوانەي بەدلىسى، شوينكاتىي ئەم ئەمارەتەدا ئىلەن باتەيى يە مەلاى جزيرى يە ئەيە مەيرىشىيە بىرەنى ئەرىرەنەي بەرلىسى، مەريى ئەماۋەي بەرلىتەي بەردەر بەر زانيارى ئە مەيرۇروى كۆنىنى ئەم مىرىنىيىنە بەرلىتەن. تەرىرى بەرىرەريەر، بەريەرەرى،

له مهجمووعي دووهڻ سۆران و بۆتان له سايهي ئهم ڪتيبه ناسراوه

(كۆيى، ١٣٩٠: ١١٨)

شياوى ئاماژەيە كە «ئەم كتێبە» مەبەستى كتێبى مەموزىنى ئەحمەدى خانىيە كە لە چەند بەيتدا باسى لێوە كردووه. لە شيعرى «خاكى جزيروبۆتان يەعنى ولاتى كوردان/سەد حەيف و سەد مخابن، دەيكەن بە ئەرمەنستان» (كۆيى، ١٣٩٠: ٩٣)دا، جگە لە ناوى ميرنشينى جزيروبۆتان (بروانـه: بدليسـى، ٢٠٠٦: ٣١- ٣٣، ھەروەهـا ٢٧١- ٢٠٩)، ناوى ميرنشينى بابان (كۆيى، ١٣٩٠: ٩٦) و ميرنشينى ئەردەلان (ب شيۆوى واليـى سەنەندەج (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٦) بۆ ئاگادارى لە پەگەز و سيماى ميرنشينى ئەردەلان بروانه: بدليسى، ميرنشينى بابان (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٩) و ميرنشينى ئەردەلان (ب شيۆوى واليـى سەنەندەج ميرنشينى بابان (مەر ئاگادارى لە پەگەز و سيماى ميرنشينى ئەردەلان بروانە: بدليسى، ميرنشينى بابان لەم بارموه لە شيوەى بەگزادەى پەۋاندز (كۆيى، ١٣٩٠ - ٢٣)) ھاتوون. ميرنشينى بابان لەم بارموه لە شيعرى حاجيدا زۆرترين پاتبوونەوەى بەركەوتووە؛ بۆ نموونە شيعرى شانۆتەمورى «لە پۆما كەوتە بەر چاوم كەسيكى ھائيم و حەيران/بە ھەيئەت تيـى-شيعرى شانۆتەمورى «لە پۆما كەوتە بەر چاوم كەسيكى ھائيم و حەيران/بە ھەيئەت تيـى-شيعرى شانۆتەمورى «لە پۆما كەوتە بەر چاوم كەسيكى ھائيم و حەيران/بە ھەيئەت تيـى-مەميرنشينى بابان لەم بارموە لە شيعرى حاجيدا زۆرترين پاتبوونەوەى بەركەوتووە؛ بۆ نموونە شيعرى شانۆتەمورى «لە پۆما كەوتە بەر چاوم كەسيكى ھائيم و حەيران/بە ھەيئەت تيـى-مەرىزىشينى ئەردەلانىش مەم مىرنشينە دەسورپيتەرە و تييدا چەند جاريك ناوى بابان ھاتووە. مىرنشينى ئەردەلانىش



حاجى ئاماژەى بە مىرنشىنى كۆيەش كردووە و بەتايبەتى ناوى قۆچ پاشاى ئى ھىناوە: «ئە قۆچ پاشاوە تا ئىستا ئەمىرىك/ئە كۆى پەيدا نەبوو، ياخود وەزىرىك» (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٥١). ئاكامى ئەم باسە دەبىتە ئەوە كە بنەماللەى مىرانى بابان، ئەردەلان، جزيروبۆتان، سۆران، رەواندز و كۆيە ئە شىعرى حاجىدا خراونەت بەر باس و ئاماژە و رەھەندىكى داب و شارستانيەتيان باس كراوە. ھەروەھا ھاتنى وشەى «گۆران» ئە شىعرى حاجىدا رەنگە ھىمايەت بە خۆيان بورە:

هەر كە تاجى نايە سەر تەختى ئە كوردستان دەبى خەرج و پيتاكى ئە سەر گۆران و سۆران دادەنى (كۆيى، ١٣٩٠: ١٨١)

#### ۲-۲. ئاماژهی جوغرافیایی به میرنشینان

حاجى هەندى وشەى سەرەكىى بۆ ناساندن و باسكردنى مىرانى ئاراستە كردووە كە ئە دوو تويّى ئەم وشەكلىلانەدا ئاقارى جوغرافيايى ھەندى ئە مىرنشىنەكان و بە گشتى ھەندى رووى جوغرافيايى و سنوورى ولاتمان بۆ روون دەبيّتەوە؛ وەكوو ئەوەى كە ئە بەيتى «حاكم و مىرەكانى كوردستان/ھەر ئە بۆتانەوە ھەتا بابان»، ئە قائبى خواستنيّكى ئاراستەييدا، باسى جوغرافياشى تى ئاخنيوە؛ چونكە كاتى ئاماژەى «بەرەو»، واتە ديارى كردنى لايەنى تيدايە، ئە زاتى خۆيدا مەبەست و چەمكىتكى جوغرافيايى ئەخۆگرتووە و دەوروبەرى بۆتان ھەتا دەوروبەرى بابان دەخات و ژيّر ئاماژەكەى. جاريّكى تى عەينى ئەم سنوورداركردنە ئە شىعرى حاجىدا دەبىنىن كە گەرچى ئە باسى شاعىراندايە، بەلام بە ھەر شيرەييەك جوغرافياى فەرھەنگىي كوردمان بۆ روون دەكورەي

| ئەم كتێبــه بچووكــه بەش ناكــا       | ســـاده هەر ناويـــان بـــكەم ئـــيملا |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| پاڪي يهڪ نهزمه پٽي دهٽٽن گۆران        | هەر ئـــه شـــيرازەوە ھەتـــا بابـــان |
| بەيتيــان كــردووه وەكــوو جافــان    | ھەر مووســـڵ ھەتـــا حەددى بابـــان    |
| لەم ھەمــوو بەيتــى مىللەتــى خۆمــان | بەسيە بێ عارى ئەي گەلى خزمان!          |
| ناوی یهکیان به چاکی نازانین           | ئەگەر ئێمـه و سـنه و سـولەيمانين       |
| (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٢٣)                     |                                        |

حاجى ليّرمدا باس له زۆربوونى تەنانەت ناوى ئەو كەسانە دەكات كە لەم ديوانە شيعرەيدا ناگونجيّت. ئينجا سنوور ديارىدەكات و له گرنگىنەدان و كەمتەرخەميى گەلى كورد گلەيى دەكات. شياوى ليّكدانەوەيه كە وەكوو چۆن له شەرەفنامەدا ميرشەرەفخان (٢٠٠٦: ٢١) سنوورمان بۆ ديارى دەكات، حاجيش ھەر بەو شيّوازە له شيرازەوە ھيّليّكمان بۆ رادەكيّشى كە جوغرافياى فەرھەنگيى زمان و ويّژەى كورديمان بۆ نەخش بكات. ھاوكات گلەوگازندەشى لە خەلك، خۆشى لەگەلدا بى، لە بير ناچى كە ئەو ھەموو بەرھەمە ئەدەبىيە ناوودەنگيّكيان لە ناودا نەماوە.



۳-۲. تايبهتمهندی و وهسفی ميرانی کورد

حاجی قادر گەورە و خانەدانی كوردى به ئازا و بەجەرگ و دلێر وەسف كردووە و زۆر جار بێزێدەڕۆيى ھەندێ لەم تايبەتمەندييانەى لە شيعرى خۆيدا پاراستووه. وەك چۆن لـه شيعرى شانۆشـێوەى «لـه رۆمـا كەوتـه بەر چـاوم كەسـێكى هـائيم و حەيـران»دا ميـران و حاكمانى به «پلنگ و شێرى ئازا» ناوبردووه: له پێشا خاكى مە لانەى پلنگ و شێرى ئازا بوو ئەميستا مار و ميروو، گورگ و ريوى ليّى دەكەن سەيران

(كۆيى، ١٣٩٠: ١٠١)

ومسفيّكى ومها سەبارەت بە ميرومەزنانى كورد ئە شەرەفنامەشدا ھاتووە؛ كاتى ئە باسى ميرانى جزيردا بە مەردى و نەبەردى و مەيداندارى و چاپكسوارى ناويان ديّنيّت (بروانه بدئيسى، ٢٠٠٦: ١٧١). چەمكى ھيّز و دەسەلاتدارى و جەربەزەيى ئە باسى ميرانى بابانيشدا زيّدەتر ئە ھەر شويّنيّك ھاتووە و ئە باسى ئازايەتيشدا دەئيّن رۆستەم ئە حاندياندا ناتەوان بووە (ھەروەھا بروانە: ھەمان: ٣٥٧). ئەم بەيتە ئە وەسفى حاكمانى جيّگرى حاكمە كوردەكانيش خائى نييە و تايبەتمەندى و خەسلامتى ئەوانيشى بەدەستەوە داوە. ھەروەھا ئەوى شياوى باسە، ئەوەيـە كە حاجى «رابردوو»ەكەى ئە بير نەكردووە و جەختى ئەسەرى شياوى باسە، ئەوەيـە كە حاجى «رابردوو»ەتكەى ئە بير نەكردووە و جەختى ئەسەرى ئەيانوى باسە، ئەوەيـە كە مخابن ئەميستاكە ئەو بارودۆخە نەماوە و ئەو مير و حاكمانە بابان ئە وەلامنامەكەى سائم بۆ شيعرنامەكەى نائىمان دىنيتەرە يەدەستەوە داوە. ھەروەھا ئەوى بابان ئە وەلامنامەكەى سائم بۆ شيعرنامەكەى نائىمان دىنيتەرە يەدەستەرە مىر و

لهو ساوه حاکمی، به ستهم دمربهدمر کران نهیدیوه کهس له چیهرمیی کهس جهوههری هونهر

(سالم، ۲۰۱۵: ۳۳۳/۱)

رەھەنىدىكى ھىلى رەسىفى مىران و حاكمان كە لە شىعرى حاجىدا رەنگى داوەتەوە، سىماى شادى و خۆشحالى بووە كە لەوانەوە تەشەناى سەندووە بۆ ھەموو خەلك: لە وەقتى خۆى ھەموو شا بوون، سەراپا بىلەم و شا بوون

له جوودا حاتهمی تایی، له شهردا رؤستهمی مهیدان

(كۆيى، ١٣٩٠: ١٠١)

جگه له شابوون و دەسەلاتداربوون، بەخشس و كەرەم و جەربەزەيى له مەيدانى شەردا له تايبەتمەندييەكانى ترى ئەو ميرومەزنانەيـ كە حاجى باسى كردوون. ئەم خەسلەتە لە نيو بنەمالەى ميراندا زۆرتر له ھەمووان وەپال بابانەكان دراوە و ميرشەرەفخان (بدليسى، ٢٠٠٦: ٣٥٧) حاتەمى تايى لە حاند ئەماندا زۆر بىخدەسەلات و دەسقووچاو دەزانيت.



هەروەها له شرۆڤەى زيدەترى ئەم بەيتەدا دەتوانىن بليّىن كە گەشاندنەوە و تەمى خەم رەواندنەوە وەكوو خەسلاەتيّكى رەسەن بۆ مىرانى سۆران نيّوزەد كراوە (بدليسى، ٢٠٠٦: ٣٣٨). تايبەتمەندىيەكى تر كە حاجى بۆ مىرومەزنانى كورد ئاماژەى پىخدەكات، دين-

پارێزى و مافدارييه: حاكم و ميرهكانى كوردستان ههر له بۆتانهوه ههتا بابان يهك به يهك حافيزى شهريعهت بوون سهييدى قهوم و شێخى ميللهت بوون (كۆيى، ١٣٩٠: ٢١٢) يا وهكوو لهم شيعرهيدا: سلامُ اللهِ منِّى كلَّ يوم له ئهسحابانى ساحيب غيرهت و دين

۵ مسحاباتی ساحیب غیرہ و دین (کۆیی، ۱۳۹۰: ۲۲۷)

که بهم تهوسیفانهوه دهچێته سهر باس کردن نه گهورهکانی کورد. نه بهیتی پێشهوهشدا جهختی نه سهر نهوهش کردووه که ههموو «شهریعهتپاریز» بوونه. نهوه نه حالٚیکدا بووه که حاکم و میرانی نمپراتووریی عوسمانی به گورگ و دز و ریّگر وهسف دهکات و بهم کارهی بهراوردیّکی سیفاتی مروّڤانه و تایبهتمهندیی مروّڤدوّستی و نایین-پهروهری نه نیّو گهلاندا دهکات:

موقتەزاى ئاب و ھەواى خاكى ديارى رۆمە ئەھلى سووتاوى مەيە، بەستەيى ئاوازى نەيە موقتەزاى ئاب و ھەواى خاكى ديارى رۆمە موتەرى ئاب و ھەواى خاكى ديارى رۆمە موتەرى ئاب مەيە، بەستەيى ئاوازى نەيە م

(كۆيى، ١٣٩٠: ١٤٦)

حاجى قادر ويّـراى ليّـدوان و باس كردن له ميـران و ميرنشينانى كورد، رووى راسـتينەى دەوللەتـى عوسـمانيى خسـتۆتە بەر چاو و پەردەى لـه سـەر كـردە دزيّوەكانيـان هەلّـداوەتەوە (بـۆرەكەيى، ٢٠٠٨ : ٢٢٨/٢ : ھەروەھا بـۆ ئەم بابەتە لـه شـيّعرى حاجيـدا بروانـه: كۆيى، ١٣٩٠ : ٢٨-٢٩، ١٨٠ - ١٨٤، ١٩٩). لەم شيعرانەى حاجيدا ئيّمه چاومان به بەرزيى ئاستى مرۆڤدۆستى و عەدلّى بنەمـاللەى ميـران بەتايبەت بەرامـبەر بـه خەلكانى تـر ئاشـنا دەبيّتەوە. ئەلبەت نابى ئەوەشمان له بير بچيّت كە حاجى قادر بۆ خۆى له نيشتماندۆستى و گەل-ئەلبەت نابى ئەوەشمان له بير بچيّت كە حاجى قادر بۆ خۆى له نيشتماندۆستى و گەل-رەھەدزىدا لـه رق و نـاحەزى بـه نيسـبەتى گەلـى بالادەست بەدوورە و نەكەوتۆتـه داوى دۆسـتيدا لـه رق و نـاحەزى بـه نيسـبەتى كەلـى بالادەست بەدوورە و نەكەوتۆتـه داوى دۆسـتيدا لـه رق و نـاحەزى بـه نيسـبەتى كەلـى بالادەست بەدوورە و نەكەوتۆتـە داوى پەرەكەزپەرسـتيدۇستى دۆلت و يېشـكەوتۆتـه داوى دۆسـتيدا مەلىرە رەسـوەيلى، ٢٠١٦ : ٢٠٩٢). حاجى زۆر خولياى ئاوەدانيى ولات و پيشكەوتنى پېتەختى عوسمانى واتە ئەستەمبوول گەشە بكات و پيشكەويتر (سوبحان، ٢٠١٢ : ٢٠٩).



خالَيْكى تـر لهم بـابهته كـه حـاجيش زۆر بـه لايهوه سـهيره، ئـهوميـه كـه خـهڵكى عيّراق به كورد و نهكورديهوه زۆرتـر بيّگانهپهرسـتن و بـه ئـاسـتهم لـه دمورى كهسـايهتييهكى خۆيان كۆدەبنهوه:

عەجەبا بۆچى ئەھلى موڭكى عيّراق ئىتتىفاقى بەدەل دەكەن بە نيفاق! بۆئەمىرانى غەيىرە دەبىنە گزيىر نەك لە خۆيان يەكيّكى بيّتە ئەمىر! (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٣٤)

شەر و پێڪدادان و ناتەبايى لە نێو ئەو خەڵكەدا شتێكى ئاسايى بووە. ھەيـبەت و دەســەڵاتى مــاددى و مەعنەويــى ميرانــى كــورد بەتــايبەت لە ھەمــبەر كەسانێكەوە كە خەڵكيان فريودەدا و قازانجى خۆيان لە سەرووى ھەموو شتێكەوە دەديت، تايبەتمەندىيەكى ترە كە لە شيعرى حاجيدا ھاتووە:

| كوردستان هەر لە بۆتانەوە ھەتا بابان | حاكم و ميرانى |
|-------------------------------------|---------------|
|-------------------------------------|---------------|

يهڪ به يهڪ حافيزى شهريعهت بوون سهييدى قهوم و شيّخى ميللهت بوون

سهييد و شيّخهڪان له ترسی ئهوان مونزموی بوون و زاکيری په مان

(كۆيى، ١٣٩٠: ٢١٢-٢١٣)

حاجی لهم بهیتانهدا جهختی لهسهر ئایینپاریّزی و راستیخوازیی میران و حاکمان دهکاتهوه. سیفهتی سهربهخوّیی میرومهزنانی کورد له شیعری حاجیدا دیاردهیهکی حاشاههلّنهگره و به داخوکهسهریّکی زوّرهوه یادی ئهو روّژانه زیندوو دهکاتهوه: کوا ئهو دهمهی که کوردان ئازاد و سهربهخوّ بوون؟

سولٽانی مولک و میللهت، ساحیبی جهیش و عیرفان؟ (کۆیی، ۱۳۹۰: ۹۲)

# ۲-٤. بنهماكاني ميرايهتي

لەم بەينە ئيتتيفاقى پەيدا بكەن بە مەردى

گەر ھيچ نەبى بە ئۆين تابيع بە دەولەتى بن

حاجی هەندێ له بنهما و دابودەستوورەكانی میرایەتی و مەزنايەتیمان بۆ دیاری دەكات. لەوانە يەكگرتوويی و يەكسانيی ھەموو تاكێكی كۆمەلْگايە:

فەرقى نەبىێ شـوان و جووتيـار و ميـر و گـاوان بێگانە چاكە دوشمن نەك دوشمنى لە خۆتان (كۆيى، ١٣٩٠: ٩٥)

لــه روانــگەى حــاجييەوە لــه هەر بارودۆخێڪــدا يەكگرتــوويى گرنگتــرين كۆلەكەى نيشتمان و ميللەتە:

ئىتتىحادى بە ئىتتىفاقى ئەنام سوپەرە بۆ حەوادىسى ئەييام



(كۆيى، ١٣٩٠: ١٩٢)

واته يهكگرتوويى و يهكريزيى هەموو خەڭك لە هەمبەر رووداو و كارەساتەكانى رۆژگارەوە، وەكوو قەڭغانە و دەيانپاريزيّت. ديسان جەخت لەسەر دەور و گرنگايەتيى ئەو يەكگرتووييە دەكاتەوە و دەڭى:

بێ ئەگەر دەستى يەكترى بگرن وەك سكەندەر جيھان ھەموو دەگرن (كۆيى، ١٣٩٠: ١٩٢)

حاجی زۆر جار جەختی لەسەر يەكگرتوويی و هاودنی كردووه؛ بۆيە پنی وايه كه گەر كوردان ئەو دۆزە گرنگە پادەست بكەن، وەكو ئەسكەندەرى مەقدوونى دەسەلاتيان ھەموو جيھان دەگرنتەوە.

٥-٢. دوژمنانی میرومهزنان

حاجی وه کوو پزیش کێکی شارهزا و حاڵزان و خوٚماڵی دهردێکی تـری بـوٚ ديـاری ڪردووين؛ لهوهيـدا ڪـه هوٚڪارێکی ڪـزی و سسـتيی ميرنشـينان چـی بـووه و لـه ڪوێـوه سهریههڵداوه:

عولهمامان به قهولى بىن سەر و پا پاكى خنكا لە بەحرى وشكى ھەوا سەنعەتىك فىر نەبوون لە پاش تەحسىل سەيرى چۆن بۆ مەناھى بوونە دەليا، يەك بە يەك بىونە خائينى دەولەت خائينى مولاك و دوشمنى مىيللەت (كۆيى، ١٣٩٠: ١٣٣٠)

حاجی بۆمان دهگێڕێتەوه که نەزانی و بێکاریی زانایان که زۆرتر هەندێ شێخ و مەلای مەبەسـته و فێرنەبـوونی کار و پیشـەیەک، بـوو بـه هـۆی کشـان بەرەو رەزالەت و خراپەکاری و خیانەت به گەل و نیشتمان.

۲-۲. میرانی بێناونیشان یا ناونیشانون

دياردەيەكى زەق كە ئە شىعرى حاجيدا بە پاشكاوى خۆى دەنويّنيّت، داخ و كەسەر دەربرينە ئە نەمان و فەوتانى زانيارى و بابەت و زۆر دياردە و لايەنى فەرھەنگى و ميّژوويى و سياسى و ئەدەبيى كورد. ئەويش بەس ئەبەر نەنووسران و تۆمار نەكران بووە. بۆيە ئەو شيعرەيدا كە بە «ئەگەر كورديّك قسەى بابى نەزانى» (كۆيى، ١٣٩٠: ١٥٢) دەست-پيّدەكات، ھۆكارى ئەم فەوتان و ئەناوچوون و بىناونيشان بوونە باس دەكات:

کتیّب و دەفتەر و تەئریخ و کاغەز به کوردی گەر بنووسرایە زەبانی مەلا و شییّخ و میرر و پادشامان هەتا محەشەر دەما ناو و نیشانی (کۆیی، ۱۳۹۰: ۱۵۲-۱۵۳)

ليّـرمدا زۆر زانايانـه حـاجی ئهم بابهتـه دمداته بهر خهنـجهری نهشـتهرگهری و شـيی-دمكاتهوه. هۆكاری نهمان و فهوتانی ميـرات و كهلهپوور و زۆر پهههنـدی ميّـژووی نيشـتمانی و



ميلليمان بۆ تۆمارنەكران و نەنووسىن بە زمانى خۆمان دەگەريٚنيٚتەوە. ئەگەل ئەوەشدا تانووت دەگريٚتە ئەو كەسانە، چ خەللكى ئاسايى و چ مير و حاكمانى كورد (ئەم بابەتە شياوى ئيكۆلينەوەيەكى جياوازە)، كە ئە ھەمبەر زمان و فەرھەنگى خۆيان كەمتەرخەمن و خولياى راگرتن و پاراستنى ميراتى بابوكاليان نييە:

| بێ بههره له خوێندن و ڪيتابهت               | هەر كوردە لە بەينى كوللى ميللەت       |
|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| ئەسـرارى كتێبـى خەڵقـى زانـى               | بێگانـــه بـــه تەرجەمەي زەبــانى     |
| نـــاخوێننه <i>و</i> ه دوو حهرفــى كــوردى | يهڪســــهر عولهمــــا، درشـــت و وردى |
| (کۆيى، ١٣٩٠: ٢٥٧)                          |                                       |

له روانگهی حاجییهوه، نووسین و خویندن به زمانی زگماک دهبیته هوی سهرفرازی، و ژیان و مانهوهی گهل و کهلهپوور دهستهبهردهکات (بروانه: سهجادی، ۱۳۹۰: (۳۵۰). لهم نیوهندهدا خهلکی کورد و میران و مهزنانی کورد له سۆنگهی کهمتهرخهمی و گرنگینهدان بهم بابهتهوه لهتمهی زۆریان له خوّیان و کهلهپووریان داوه. بانگیّشتی حاجی بو بهس کردن و کوّتایی هیّنان بهم رهوته و وریابوونهوهی جهماوهره. حاجی لهم بوارهدا وهکوو پهیرهویکی ئهحمهدی خانی دیته ئهژمار؛ چونکه حاجی قادر له باری فیکری نهتهوهیی و پیش کهوتوویی سیاسییهوه دوای ئهحمهدی خانی (۱۳۵۰-۱۳۰۲) به نهفهری دووههم دادهنری و تهنانهت له چهند رهههندیشهوه پیش خانی دهکهویّت (مهلاکهریم، ۱۹۸۹: ۱۳۷۷). نابی ئهوهش لهبیر بکهین که وه همندی له لیکولهران ئاماژهیان پیکردووه (أوزون، د.ت.: ۲۰) حاجی قادر به پرجوّشروخروشترین پهیرهوی ئهحمهدی خانی ناوی دهرکردووه.

له شوێنێڪی تردا حاجی دیسان ئهم نهشتهرگهرییه ڪارناسانهیه دێنێته ئاراوه و پهنجه بۆ هۆڪاره سهرهڪییهڪه رادهڪێشێ:

ئەم فەســــيحانە پــــاكى بــــــــــــناون باعيســـى پێـــت بڵــــێم: نەنووســــراون (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٢٤)

گەرچى ئەمـه لـه باسـى شـاعيراندا دەردەبـرێ، بەلام بـابەتەكەى ھەمـوو تەوەرێكى فەرھەنگى و مێژووييش دەگرێتەوە. داخ و حەسرەتى حاجى قادر لەم بابەتەوە زۆر بەتينە:

گوتی بۆ غوربەت و رووتی نییه ئەفغان و هاوارم له داخی حاکمی خۆمه، له شان و شەوکەتی ( (کۆیی، ۱۳۹۰: ۲۰۰)

خالَيْكى تر كه حاجى له بيرى نهكردووه و شياوى ليْكوٚلْينهوهشه، ئموميه كه كورد بهو هموموو دهردى نهنووسين و نهخويّندن به زمانى خوّيموه، توانيويه تا رادميهكى زوّر ئمو سامان و كەلمپووره دمولّهمهنده بپاريّزيّت و همنديّكى بگويّزيّتموه بوّ نمومكانى دواتر: ئممه همر كورده لايقى تمحسين بى كتيّب و موعملليم و نووسين (كۆيى، ١٣٩٠: ٢٢٥)



بەپاستى كامە گەل و ھۆز لە درىـرايى مىـرودا بى ئەوەى بە زمانى خۆى بخوينى و بنووسى، توانيويە تا ئەو پادەيە لە مىـرودا بمينىيتەوە و لە ژير چەپۆكەسەرى و تەورمى ليـشاو و تۆفانى پۆرگاراندا خۆى پابگريت؟ خاليكى گرنگ كە لە ئامارەكەى حاجيدا ھاتووە و ئەم پاستييە ناوازەيەمان بۆ دەسەلمىنى ئەوەيە كە كورد لەم پووەوە شـياوى پەسـندان و ستايشكردنە.

۲-۷. ميرومەزنانى كوردى بە ناوى غەيرى كوردموە زموتكراو

حاجی قادر سەبارەت بە مێژوو و زمان چەند تێبينيی له شيعريدا بە جێھێشتووه بۆمان. يەكێ ئەوەيە كە ناوی كەسانێك بە شێوازێك باس دەكا كە ھەندێ كەس بە كوردى نەزانيون يا مۆركى كوردبوونيان بەرەو كزى رۆيشتېێ:

ســـــهلاحهددین و نــــوورمددینی کـــوردی عهزیزانـــی جزیــر و مــووش و وانـــی مــوههلههل، ئهردمشــيّر و دميســهمی شــيّر قوبـــاد و بـــاز و ميــری ئهردملانــــی ئهمــانه پاکيــان کــوردن، نيهـايهت لهبهر بـــێ دمفــتهری ون و بــوون و فـانی (کۆيی، ١٣٩٠: ١٥٢)

جەختكردنى حاجى لەسەر كورد بوونى ئەمانە دەتوانى بە دوو هۆكار بووبىت، يەك ئەوەى كە ھەندى كەس نەيانزانىبىت كە ئەم كەسانە كورد بووبىتى و حاجى بىرئانىنىكى بۆ دانابىتىن؛ دوو ئەوەى كە فەرامۆش كرابىت و بەتايبەت گەلانى تر بە ناوى خۆيان يا لانى كەم بە ناوى ئىسلامەوە ھىندە باسى ئەم كەسانەيان كردبىت كە مۆركى كوردبوونيان بەرەو كزى و نەمان رۆيشتبىت. ئەمە نىشان دەدات كە حاجى شارەزاى سەرچاوە مىرۋوييە باوەرپىكراوەكان وەكوو شەرەفنامە بووە (بۆ پشتراستكردنەوەى ئەم بابەتە بروانە: بدلىسى، ٢٠٠٦: ٣٩، ٤١٦). دىسان حاجى نەنووسران و بىدەفتەر و دىوان بوونى كورد بە ھۆكارى سەرەكىي ئەم دەردە دەزانىت.

۸-۲. ميرنشينانى كورد وەكوو كۆڭەكەى مانەوەى دراوسٽِكان

حاجى قادر هەروەها پەنجەى بۆ بابەتێڪ ڕاڪێشاوە كە ڕەنگە لە زاتى خۆيدا بە چاكە و خالٚێكى بەھێز بناسـرێت و بنوێنرێت؛ كەچـى كاتێك لێـى ورد دەبيـتەوە، ديـوەكەى تـرى نەرێنى و هێماى باوەڕبەخۆنەبوون و بەدەردى خۆ نەخواردن دەدا بە دەسـتەوە. ئەويش كەڵك و فايدەى ميرانى كوردە بۆ حكوومەتەكانى دەوروبەريان. لەم بارەيەوە دەڵى:

له پيزى زەبر و زەنگى وان كەسيتكى تر نەبوو بە شير و حيشمەتى كوردە كە ماوە دەولامتى (كۆيى، ١٣٩٠: ١٠١)

نهڪ ههر دمولامتی ئێران ڪه لهم بهيتهی حاجيدا ناوی هاتووه، له چهندين سهردهمی ههسـتياری مێژووييـدا دمولامتـی عوسـمانيش مـان و نهمـانی بهسـتهی ميرومهزنـان و خـانهدانی ڪورد بووه.



٣- ئەنجام

به لیّکدانهوهی رهنگدانهوهی میّروی میرانی کورد له شیعری حاجی قادردا، دهتوانین له چهند تهوهردا ئهنجامهکهی بخهینه پیّش چاو:

- حاجی قادر تا رادهیه کی زور و به شیوهیه کی باوه پیکراو و به لگهمهند شارهزای میژووی میران و حاکمانی کورد بووه.
- ئەو مىرنشىنانەى حاجى باسى ئىخردوون، ئەمانەن: مىرنشىنى بابان، ئەردەلان،
   جزيروبۆتان، سۆران، كۆيە و رەواندز.
- حاجی قادر به شێوهیه کی نه پاستهو خو ئاما ژه ی به پێ کهاته ی گوران وه کوو بنه ما له یه کی میری کردووه.
- چەند تايبەتمەندى و خەسلەتى فەرھەنگى و كۆمەلناسانەى سەبارەت بەم مىرنشىنانە باس كردووە؛ وەكوو مەردى و نەبەرد و جەربەزەيى، ئازايى و دللارى، دلاوايى و كەرەم. ئەم سۆنگەوە بە كەسانى وەكوو رۆستەم و حاتەم وەسفى كردوون.
- هەندى خاللى نەرينى و خەسلەتى نەشياويشى لييان باس كردووه؛ وەكوو نەگرىسى و ناتەبايى و بيكانەپەرستى و يەكنەگرتوويى.
- هەنـديّڪ ناونيشـان و شوناسـی كەسـايەتييە كوردەكانی سـەردەمانی كۆنينی ژياندۆتەوە.
- حاجی ویدپای دەربپینی داخ و کەسەریدی زۆر جەخت لەسەر ئەوە دەکات کە زۆرید له بابەتی فەرھەنگی و میژوویی و ئەدەبیی کورد و کوردستان لەبەر نەنووسران و تۆمارنەکران و بە وتەيەکی تر نەخویندن و نەنووسین بە زمانی خۆ فەوتاوە.
- چەند ھێمايەكى جوغرافيايى بۆ ديارى كردنى سنوور لە شيعرى حاجيدا ھاتووە.
- ميرومەزنانى كورد ئە سەردەمانى جياجيادا پالپشت و هۆكارى مانەوە و ژيانى دەوللەت و حكوومەتانى دراوسى بوون.

سەرچاوەكان

أ) كوردى

- بدلیسی، میر شەرەفخان (۲۰۰۱). شەرەفنامە. وەرگێڕانی ھەژار. چاپی سێھەم، ھەولێر:
   ئاراس.
- بۆرەكەيى، سدىنق (سەفى زادە) (٢٠٠٨). مىنژووى وينژەى كوردى. بەرگى ٢. چاپى
   دووەم، ھەولىر: ئاراس.



- حهداد، عهبدولا محهمهد (۰۰٤). میژووی شیعر و ئهدهبیاتی کوردی له شاری ههولیّر.
   گۆڤاری زانکۆی سلیّمانی، ژماره ۱۳، بهشی B، لل ۱۷۷-۱۸۳.
- حیلمی، رەفیق (۲۰۱۰). شیعر و ئەدەبیاتی كوردى، ۲بەرگ له یەك بەرگدا، چاپى دووھەم، ھەولیر: ئاراس.
- خەزنەدار، مـارف (۲۰۰٤). مێژووى ئەدەبى كوردى. بەرگى ٤. چاپى يەكەم، ھەولێر:
   ئاراس.
  - دلێر، خاليد (۱۹۹۸). ستهمكردن له حاجى قادرى كۆيى تاوانه. سلێمانى: سهفوهت.
- سالم، عهب دولره حمان به (۲۰۱۵). دیوان. ساغ کردنه و لیک دانه وه مهلا
   عهبدول که ریم موده پریس و فاتیح عهبدول که ریم و محه مهدی مه لا که ریم. به رگی ۱.
   سلیمانی: ژین.
  - سوبحان، كامەران (۲۰۱۸). ئە خەيالمەوە بۆ خۆل. ھەوللار [: بن ناونىشان].
- ســهجادى، عەلائەديــن (١٣٩٥). مێــژووى ئەدەبــى كـوردى. چـاپى دووھەم، ســنە:
   كوردستان.
- سيوەيلى، ريبوار (٢٠١٦). كتيبى حاجى قادرى كۆيى. چاپى يەكەم، ھەولير.
   ئاكادىمياى كوردى.
- سەعيد، نەوزادوەققاس (١٩٩٦). بزووتنەوەى شيعرى له كۆيە له سەدەى نۆزدەھەمدا.
   نامەى دوكتۆرا، زانكۆى بەغدا.
- کۆیی، حاجی قادر (۱۳۹۰). دیوان. لێکۆڵینموه و لێکدانموهی سمردار حممید میران
   و کمریم مستهفا شارمزا. چاپی یهکم، سنه: کوردستان.
- محەمەد، مەسعوود (۱۹۷۳). حاجى قادرى كۆيى. بەرگى ١. بەغدا: كۆرى زانياريى
   كورد.
- مەلاكەريم، مـحەمەد (۱۹۸۹). ھەنگاوێكى تـر بە ڕێگادا بەرەو سـاغكردنەوەى
   ديوانى حاجى قادرى كۆيى. بەغدا: وەزارەتى رۆشنبىرى.
- مەلاكەريم، محەمەد (۱۳۹۹). حاجى قادرى كۆيى شاعيرى قۆناغيكى نوييە ئە ژيانى نەتەوەى كورد. چاپى يەكەم. سنە: كوردستان.

## ب) عەرەبى

- أوزون، محمد (د.ت.). بداية الأدب الكردى. ترجمة دلاور زنكى. [نسخة ألكترونية دون مشخصات النشر].
- الصويركى الكردى، محمدعلى (٢٠٠٨). الموسوعة الكبرى لمشاهير الكرد عبر التاريخ. المجلد ٢. الطبعة الأولى، بيروت: الدار العربية للموسوعات.



# ج) English

Yaqoobi, Abdulkhaliq (2019). "The Progressive Process of Kurdish Nationalist Discourse in Haji Qadir Koyi's Poetry". Critical Literary Studies, Vol. 11, No. 1, Autumn and Winter, Pp175-183.

تجلي تأريخ أمراء الكرد في شيعر حاجي قادر الكويي

الملخص;

اهنم حاجي قادر الكويي (1817-1897) كشاعر شعبي مثقف في الأدب الكردي بالتاريخ و الثقافة و التكنولوجيا. فل<sup>نّه</sup> قد عُنِيَ في الفترة الثانية من عمره الشعري بالعلماء و الأمراء و العشراء الكرد و ضبط أهم ميزاتهم و خدماتهم. يسعى هذا البحث في ضوء المنهج التوصيفي – التحليلي إلى العناية بأبعاد شعر حاجي التاريخية ذات العلاقة بأسرة الأمراء و الحكم و الفحص عن ميزاتهم و خصائصهم الحكومية و الاجتماعية في غضون أشعاره و يحاول الغور في مصادر حاجي قادر و ينابيع بنات أفكاره. كان حاجي ذا علاقة وثيقة بالصحف و أخبار التكنولوجيا الواصلة من أوروبا و في خلال ذلك يُشير إلى أنجازات الأمراء الكرد و دورهم في العصور المختلفة و اهتماماتهم بأمر الشعر و الأدب.

# The manifestation of the history of the Kurdish princes in the poetry of Haji Qadir al-Koyi

# Abstract:

Haji Kadir al-Koyi (1817-1897), as a popular poet who was educated in Kurdish literature, was interested in history, culture and technology. In the second period of his poetic life, he was concerned with the Kurdish scholars, princes, and associates, and identified their most important features and services. This research seeks, in the light of the descriptive-analytical approach, to pay attention to the historical dimensions of Haji's poetry related to the family of princes and rulers, and to examine their governmental and social features and characteristics within his poems, and tries to delve into the sources of Haji Qadir and the springs of his ideas. Haji was closely related to newspapers and technology news arriving from Europe, and in the meantime he referred to the achievements of the Kurdish princes and their role in different eras, and their interests in poetry and literature.

Keywords: Haji Qadir Al-Koyi, history, Kurdish princes, comparative analysis.



بررسی جایگاه ایل زعفرانلو در درگیریهای نظامی و چالشهای سیاسی عصر افشار

د. علی رحمتی تاریخ/ جمهوری اسلامی ایران

#### چکیدہ:

بهرغم هم<sup>ه</sup> موفقیتهای نظامی و سیاسی در عرصههای خارجی در عصر افشار، درون کشور مملو از کنشها و واکنشهای ایلات و طوایف مختلف در قالب درگیریهای نظامی و چالشهای سیاسی بود.

به نظر میرسد ایل زعفرانلو یکی از ایلاتی است که در درگیریها و چالشهای عصر دولت افشار حضوری جدی و اثرگذار داشته است. بررسی جایگاه ایل زعفرانلو در تحولات نظامی و سیاسی ایران و نتایج حاصل از آن، محور اصلی این پژوهش است. این ایل که از نیرومندترین ایلات کرد خراسان شمرده میشد با مجموع<sup>6</sup> کوششهای رهبران آن توانست برخی از معادلات سیاسی و نظامی را در مخالفت و سپس در موافقت با حکومت نادرشاه و جانشینانش بههمریخته و در نهایت به یکی از متحدان اصلی دولت افشاریه تبدیل شوند.

شاید تاکنون مطالعه و پژوهش قابل استنادی در خصوص نقش پررنگ ایل زعفرانلو در تحولات عصر افشار انجام نشده باشد. در پژوهش حاضر تلاش میشود با استفاده از روش توصیفی- تحلیلی و از طریق جستجو در متون تاریخی و اسناد گوناگون این نقش مورد بررسی و تحلیل قرار گیرد. نتیج<sup>6</sup> بررسیها و مطالعات گوناگون در این متون و اسناد تاریخی نشان میدهد که طوایف مختلف وابسته به این ایل بهعنوان والیان، فرمانروایان، سرداران، وزرا و پیشقراولان سپاه نادر و جانشینانش بهخصوص در نبرد با افغانها، عثمانیها و سایر نبردهای خارجی و داخلی، حضوری فعال داشتهاند. علاوه بر این کردهای زعفرانلو در شورشهای داخلی همواره در کنار حکومت افشار بودهاند و در سرکوبها نقش داشتند.

مقدمه:

تشکیل دولت افشاریه به دنبال هرجومرجهای ناشی از سقوط سلسلهٔ صفویه، یکی از تحولات مهم تاریخ ایران شمرده می شود. در نتیجهٔ قدرتیابی نادرشاه افشار، ایران دوباره اتحاد خود را به دست آورد و توانست انسجام و یکپارچگی خود را حفظ کند. ایلات



مختلف و بهویژه ایلات ساکن در خراسان، بازوی اصلی نادرشاه در به دست آوردن موفقیتهای مختلف داخلی و خارجی بودند.

یکی از این ایلات که در تحولات سیاسی و نظامی عصر نادری نقش بسزایی داشت، ایل زعفرانلو و طوایف مختلف وابسته به آن بود. این ایل که به دنبال تحولات سالهای پایانی حکومت صفویه در گسترهٔ کوهپایههای ولایت خبوشان خراسان مستقر شده بودند؛ در سالهای آغازین حرکت نادر، نخست مخالفتهایی با او نمودند اما با توجه به تمهیداتی که نادر در تعامل با ایلات و طوایف اندیشیده بود، بهزودی به یکی از متحدان اصلی او تبدیل شدند. مسألهٔ اصلی در پژوهش حاضر این است تا نقشوجایگاه این ایل و کوشش رهبران آن در تحولات عصر نادر و جانشیناش مورد تجزیهوتحلیل قرار گیرد.

شاید تاکنون در مورد نقش ایل زعفرانلو در تحولات این دوره از تاریخ ایران، پژوهشی مستقل و همهسویه صورت نگرفته باشد. منابع عصر افشار از جمله عالم آرای نادری اثرمحمد کاظم مروی، جهانگشای نادری نوشت<sup>ه</sup>ٔ میرزا مهدی خان استر آبادی و نیز پژوهشهای جدید و از آن میان در جلد اول کتاب حرکت تاریخی کرد به خراسان در دفاع از استقلال ایران اثر کلیمالهتوحدی و کتاب ایلها و طایفههای عشایری خراسان تالیف سیدعلی میرنیا، بهصورت کلی نقش کردهای خراسان را در تحولات سیاسی نظامی عصر افشار مورد توجه قرار دادهاند؛ با این حال تاکنون پژوهشی که اختصاصا کوششهای سیاسی و نظامی این ایل را در درگیریهای نظامی و سیاسی آن دوره نمایان کند، انجام نشده است. در پژوهش حاضر کوشش میشود تا با بررسی منابع اصلی و تحقیقات جدید و مورد برسی و تحلیل قرار گیرای شامل فرامین، قبالهها و مکاتبات تاریخی، این نقش مورد بررسی و تحلیل قرار گیرد.

# پیشین<sup>هٔ</sup> تاریخی کردها در خراسان

تعیین این که کردها <sup>دقیقا</sup> از چه تاریخی در خراسان بودهاند کار دشواری است. برخی از منابع به وجود کردها در خراسان در قرون نخستین اسلامی اشاراتی کردهاند. یکی از اصحاب تحقیق بر این عقیده است که طایفهٔ کرد از اوایل اسلام در خراسان بوده است (شاکری ۱۳٦۲، ص. ٥٥). ابومسلم خراسانی را از لحاظ قومی کرد میدانند (یاسمی ۱۳٦۳، ص. ۱۳٦٦). مسعودی در التنبیه والاشراف، خراسان را در کنار مناطق یکی از سکونتگاههای کردها معرفی میکند (مسعودی [بیتا]، ص. ۲۸). اصطخری هم در کتاب مسالک و ممالک خود در بخش مربوط به خراسان به وجود کردها اشاره میکند (اصطخری ۱۳۲۷، ص. ۱۳۱۳). ابن حوقل درست همان مطالب استخری را تکرار کرده است. (اسطخری ۱۳۲۷، ص. ۱۳۱۵). این منابع به اتفاق آراء تصریح مینمایند که کردهای چادرنشین سرگردان در غرب خراسان بودهاند. آنها به سه منطقه برای سکونت این قبایل اشاره



کردهاند. اولین منطقه شامل مناطقی بیابانی، حدفاصل شهرها و روستاهای قهستان، یعنی ایالت هم جوار کرمان معرفی کرده است مینویسد: «سایر شهرهای قهستان که نام بردیم جزء سردسیر میباشند و هم<sup>ه</sup> شهرها و قرای این ایالت از هم پیوسته نیست. در بیابانهای میان<sup>ه</sup> شهرها و مسیرها اکراد و دامداران که صاحبان شتر و گوسفند هستند سکونت دارند.» (پاپلی یزدی ۱۳۷۱، ص. ۷٦). همچنین در معرفی ناحی<sup>ه</sup> جوزجان مینویسد: « [اندخود] شهر کوچکی است واقع در بیابان که هفت قریه دارد و آن خانههای اکراد است که گوسفند و شتر دارند ... (ربان حوقل ۱۳٤۵، ص. ۱۳۵۰). مینان که مینویسد: « [اندخود] شهر کوچکی است واقع در بیابان که هفت قریه دارد و آن خانههای اکراد است (یای گوسفند و شتر دارند ... در زمستان قشلاق و ییلاق میکنند.» (ابن حوقل ۱۳۵۵، ص.

جغرافیدانان در هر دو مورد به شیوهٔ زندگی چادرنشینان پرورش دهنده شتر و گوسفند اشاره کردهاند و در آن فواصل رامهای خراسان سخن میگوید، مینویسد: « از نیشابور تا آخر حد خراسان در طرف قومس قریه الاکراد واقع در نزدیکی اسدآباد هفت منزل و از قریه الاکراد تا دامغان ۵ منزل و از نیشابور تا سرخس ۲ منزل ... .» ممکن است مورد توجه قرار گیرد، اطلاعات «یاقوت» (الحموی الرومی [بیتا]، ص. ۲۱). در مورد دژ «جور اقیل» که به عنوان یک محل سکونت کردها قابل توجه است. هرچند از کردها به عنوان گرومهای قومی در اینجا یادی نشده است (کولسینکف ۱۳۸۱، ص. ۸۱).

حضور نیروهای کرد در لشکرکشیهای برخی از شاهان به این ناحیه نیز خود میتواند مؤید وجود اکراد در ناحیه خراسان باشد. مثلاً در تاریخ بیهقی آمده است که وقتی سلطان مسعود غزنوی امیرطغرل سلجوقی را در حدود قوچان تعقیب میکرد تعدادی کرد در لشکر او بودهاند. (بیهقی ۱۳۵۲، صص. ۸۰٤-۸۰۲). نوشتههای تیمورگورکانی تحت عنوان «منم تیمور جهانگشا» که در مسیر لشکرکشی خود به جانب قوچان به جماعتی برخورد کرده که خود را کرد معرفی کرده بودند (بریون ۱۳۷۲، ص. ۱۵۹).

با توجه به این نوشتهها در مورد حضور کردها در خراسان، به نظر میرسد کردها قبل از صفویه نیز در خراسان ساکن بودهاند.

در اواخر سدهٔ هشتم هجری قمری کلاویخو کشیش و جهانگرد اسپانیایی به قصد دیدار با تیمور گورکانی عازم سمرقند شده، در نزدیکیهای نیشابور به طوایف کرد برخورد کرده مرکب از چهارصد چادر که به گلهداری اشتغال داشتند (کلاویخو ۱۳٤٦، ص. ۱۸۸). در اینجا کلاویخو تصریح میکند که این گروه کرد بودهاند و بخصوص چون در چند روز بعد در دره تجن به چادر جغتائیها برخورد میکند و آنها را توصیف مینماید معلوم میدارد که گروهها را از هم تمیز میداده است (پاپلی یزدی ۱۳۷۱، ص. ۷۸).

ظاهران این چادرنشینان که در زمرهٔ طوایف کوچرو بوده و در مناطق مختلف ایران و از آن میان خراسان پراکنده بودند (روشنی زعفرانلو ۱۳۸۱، ص. ۱٤٥). در جریان



لشکرکشیها به جهت استفاده از احشام آنها کوچ داده میشوند. در زمان سلطان ابوسعید تیموری نیز هزار خانوار از صحرانشینان کرد را که از ظلم و ستم ترکمنان شمال غربی ایران از هستی ساقط شده بودند به یورتها و چراگاههای خراسان کوچانیده شدند (شهبازی ۱۳٦۹، صص. ۹۹-۲۱). این کردان کوچانده شده به خراسان قبل از عصر صفویه به خراسان کوچانده شدند (رحمتی ۱۳۹۲، صص. ۲-۵). قبل از دورهٔ صفویه تعداد معدودی کرد خراسان بودهاند ولی از زمان شاه اسماعیل (و شاه طهماسب) و شاه عباس است که شمار کردان در خراسان افزایش یافته است. از آن جایی که خراسان جزء اولین مناطقی بوده که مورد تجاوز مهاجمان و متجاسران شرقی واقع شده است، پادشاهان صفوی بهویژه کردها را به شمال خراسان کوچاندهاند. بنابراین در شمال خراسان به گروههای مختلف قومی و زبانی برخورد میکنیم که پدران آنها یا از روی رغبت و یا از روی اجبار به صورت گروهی و برای حفاظت از سرحدات شمالی به این نواحی کوچانده شدهاند، که بزرگترین آنها کردها هستند (پاپلی یزدی ۱۳۱۷، ص. ۱۳۹

شاه اسماعیل صفوی در ایام سلطنت خود ٤٥٠٠ خانوار از طوایف قهرمانلو<sup>7</sup>، مامیانلو<sup>3</sup>، پالکانلو و صوفیانلو<sup>°</sup> را به خراسان کوچاند و در مناطقی از دامنههای شاه جهان مرو، شاه جهان خبوشان و هزار مسجد درگز، کلات و درهٔ درونگر (درون) اسکان داد. (پاپلی یزدی ۱۳۷۱، ص. ۷۸). در سال ۹۱۸ ه. ق شاه اسماعیل صفوی یکی از امراء مقتدر خود به نام بیرام بیگ قرامانی (قهرمانلو) را به حکومت خراسان و بلخ منصوب نمود (متولی حقیقی ۱۳۹۰، ص. ۱۳ و ۱۲۶؛ میرنیا ۱۳٦۸، ص. ٤٩).

شاه طهماسب یکم صفوی در سال ۹٦۰ ه. ق منصب امیرالامرائی تمام کردهای داخل ایران را به یکی از رؤسای طایفهٔ سیاه منصوری به نام خلیل خان بیگ داد و گروهی سیاه منصوری را به خراسان کوچاند و در شهرهای اسفراین و مرو اسکان داد (رحمتی ۱۳۷۹، ص. ۱۰۲). ازدیگر گروههای مهاجر کرد به خراسان توسط شاه طهماسب کردهای چگنی بودند که درحد فاصل نیشابور و قوچان اسکان داده شدند (رحمتی ۱۳۹۲، ص. ۲-۲). که از نفوذ خاصی برخوردار بودهاند؛ به طوری که حاکم خبوشان شخصی به نام اغلان بوداغی چگنی یکی از امرای کرد بوده است (اسکندر بیگ ۱۳۵۰، صص. ۱ و ۱۵-۱۳۹).

عصر شاه عباس اول عصر جابهجایی ایلات و طوایف است. وی دست به نقل و انتقال بسیاری از ایلات ایران زد؛ از جمله دمها هزار خانوار کرد را به خراسان کوچاند. حضور کردها در خراسان باعث فروکش کردن حملات ازبکان شد. شاه عباس یکم در برابر این خدمات شاه علی خان منصب امیرالامرائی کردها و لقب شاه قلی سلطان را به او داد (متولی حقیقی ۱۳۹۰، ص. ۱۲٤). در سال ۱۰۱۸ ه. ق حکومت الکای هرات و مرو و چهچهه و مهنه و باورد و نساء و درون را نیز به او سپرد و چهل هزار خانوار اکراد



چمشگزک<sup>۲</sup> را که سهسالی در ورامین الکا داشتند کوچانیده در ناحی<sup>هٔ</sup> مزبوره سکنی داد (اعتماد السلطنه ۱۳۷۳، صص. ۱ و ۱۵۳).

در دوران سلطنت شاه سلطان حسين انحطاط و فروپاشی سلسلهٔ صفويه آغاز شد. براساس كتاب مطلع الشمس برای اولين بار منطقهٔ شمال خراسان در زمان شاه سلطان بين ايلات و طوايف مختلف كرد تقسيم شد.

«در سلطنت شاه سلطان حسين كه امور دولت مختل گرديد اكراد آخال نشين از تاخت و تاز اورگنجی و بخارائی شوریده روی به کوه و معلقهای سخت گذاشتند و در آن زمان ولايت قوچان و شيروان و بجنورد و سملقان مسكن طايفهٔ گرايلي بود. اكراد براي اینکه یورتی به جهة خود بدست آورند، بنای زد و خورد را با طایفهٔ گرایلی گذاشتند و در اندک زمانی آنها را از محالات مزبور خارج ساخته، قراخان پسر محراب بیک بن شاهقلی سلطان که وکیل اکراد چمشگزک و در معنی ایلخانی این طایفه بود بر این نواحی استیلا یافت و شیروان را یورت قرار داده تمام چهل هزار خانوار اکراد چمشگزک را که زعفرانلو ٌ و شادلو ٌ و کاوانلو ٌ و عمارلو ٔ و قراچورلو ٔ باشند، در يورتهاى قوچان و شيروان و بجنورد مضافات ساکن ساختی چنانچه از چناران علیا تا چناران سفلی که در حوالی بجنورد است به زعفرانلو اختصاص يافت. كاوانلو را به سمت مشهد مقدس انداخت و به این معنی که از اول خاک چولای خانه که در شمال مشهد واقع و قلعه یوسف خان که در چهار فرسخی سمت شمال قوچان است امتداد داد، پورت طایفهٔ جانی قریانی باشد و کوه شمال چشمه گل اسب معروف به چشمه گیلاس که کوه عمارت نام دارد و یک سمت آن کلات و درگز است و سمت دیگر جلگه که خط راه قوچان به مشهد در آن واقع است مسـكن كـاوانلو شـود (اعتمـاد السـلطنه ١٣٧٣، صـص. ١ و ١٥٣) و عمارلوهـا در بلـوك. ماروسک نیشابور (پیت ۱۳٦۵، ص. ۳۸٤). در نواحی میاندشت اسفراین و میامی مابین سبزوار دامغان ساکن شدند (مروی ۱۳٦۹، صص. ۳ و ۹٦٤).

آنچه مهم است، آنست که از دورهٔ صفویه و بخصوص بعد از آن شاه عباس عدهای از کردان را به خراسان کوچاند. تعداد کردها و قدرت آنها در خراسان آنچنان مهم شد که در دورهای طولانی از اواخر صفویه، <sup>د</sup>ورهٔ نادری، زندیه و در زمان فتحعلی شاه قاجار بسیاری از جهانگردان و برخی از نویسندگان ایرانی، شمال خراسان کنونی را کردستان یا کردستان شمال شرقی نام نهادند (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۳، ۵۰ و ۸۸ و ۲۰ و ۲۲ و ۲۱ و ۷۷ و ۸۷ و ۸۰ و ۱۱۲۱ و ۱۱۹۳). قلمرو کردستان از چندین دره تشکیل شده است که در حقیقت در شمال سبزوار واقع شدهاند و از طرف شرق تا هرات امتداد دارد. با طول معادل ۱۰ تا ۱۲ روز راه و با عرض متوسط ۲ تا ۳ روز، قسمت اعظم این منطقه توسط کردان مسکون است (لمبتون ۱۳۲۲، ص. ۲۷۸).



فریزر مینویسد: «اگر از جنوب غربی شهر کنونی گرگان خطی به سمت جنوب کشیده و آن را تا <sup>ناحیهٔ</sup> بسطام و شاهرود امتداد دهید، تقریبا ً حدود غربی ناحیه کردنشین را بر روی نقشه معین کردهاید که تمامی آن ... به کردستان شمال شرقی اشتهار داشت.» (فریزر ۱۸۲۵م، صص. ٤٢-٤٤).<sup>۱۲</sup>

تمام مورخان و جهانگردانی که از اواخر دورهٔ صفویه تا قاجاریه به شمال خراسان مسافرت کردهاند جمعیت این خطه را کرد زبان دانستهاند. باید دانست که حتی در زمان صفویه و افشاریه درصد مهمی از این کردان، چادرنشین بودهاند. منتهی در طول زمان این درصد کاهش یافته است.

بیشتر کوچندگان کرد به سبب شیوه زندگی عشیرهای به نواحی سرسبز خراسان، به ویژه نواحی کوهستان شمال خراسان رفتند و شمار بزرگی از آنها هم که در ده و شهر مسکن گزیده بودند رفته رفته با اقوام ترک، ترکمن و فارس خراسان در آمیختند.

به رغم طبقهبندیهایی که از ایلات و طوایف کرد میتوان کرد آنها بر خلاف کردهای ساکن درکردستان عثمانی و ایران صفویه، که عمد<sup>تاً</sup> سنی بودند، همگی شیعه مذهبند و به عنوان نتیجهگیری میتوان گفت عمدهٔ آنها توسط شاهان صفوی در خراسان اسکان داده شدند.

اتحادية چمشڪزڪ "

چمشگزک یا چامشگزک نام یکی از ایلهای بزرگ و امرای حکومتگر قوم کرد شیعه مذهب است (بدلیسی ۱۳۷۷، ص. ۱۳۲). اولیاء چلبی، نام ناحی<sup>هٔ</sup> تحت قلمرو چمشگزک ها، که به ولایت چمشگزک معروف است در مناطق دیاربکر و جنوب ارزنجان زندگی میکردند که امروزه در کردستان ترکیه قرار گرفته اند، آورده است (چلبی ۱۳٦٤، ص. ۲۲۲).

بعد از تاج گذاری شاه اسماعیل اول در تبریز، در سال ۹۱۲ ه. ق حاجی رستم بیگ چمشگزک به خدمت شاه اسماعیل اول رسید. شاه نیز ناحیهای از توابع عراق را در عوض ولایت چمشگزک به او داد (بدلیسی ۱۳٦٤، ص. ۱۳۱٤). اما همزمان جنگ چالدران مابین شاه اسماعیل اول صفوی و سلطان سلیم اول عثمانی درگرفت و حاجی رستم که در رکاب شاه اسماعیل اول بود کشته شد. عمدهٔ امیران و طوایف تحت نظر اتحادیهٔ چمشگزک به نواحی غربی ایران مهاجرت نمودند (چلبی ۱۳٦٤، ص. ۲۲۲). شاه عباس در سال ۱۰۱۱ ه.ق چهل هزار خانوار از آنها را به منظور جلوگیری از حمله ازبکها به مرهای خراسان کوچاند. از این پس سراسر شمال خراسان در اختیار چمشگزکها قرار گرفت (اعتمادالسلطنه ۱۳۷۳، صص. ۱، ۱۹۵۹– ۱۲۰).



براساس نتایجی که از بررسی اسناد و منابع تاریخی به دست آمده، اتحادیهٔ چمشگزک از ۱۰ ایل تشکیل می شد، ایل زعفرانلو در رأس آنان قرار داشت.

ایل زعفرانلو از ظهور صفویه تا استقرار در خراسان:

ایل زعفرانلو بزرگترین ایل کرد ساکن در خراسان بود. این ایل از جمله ایلات اثرگذار میباشد که در شکلگیری دولت صفوی نقش اصلی داشته است (سومر ۱۳۷۱، ص. ۱۸۹) و میتوان از آن بهعنوان یکی از ۳۲ ایل که بازوان اصلی سلسلهٔ صفویه بودند، نام برد (سومر ۱۳۷۱، ص. ۱۹۰). با تاجگذاری شاه اسماعیل اول در تبریز، رستم بیگ نواحی دیاربکر و وان را که در تصرف چمشگزک بود به شاه اسماعیل سپرد (بدلیسی ۱۳۱٤، صص. ۲۲۰-۲۲۰) و با هدایایی رهسپار دربار شاه اسماعیل شد و سپس شاه، حکومت قسمتی از نواحی عراق را به رستم بیگ واگذار کرد و نورعلی خلیفه جانشین رستم بیگ گردید. او مدتی بعد، ستم و تعدی به ایل را در پیش گرفت و جمعی رعیت و امیرزادگان را به قتل رسانید. از این رو مخالفت عمومی مردم با او آغاز شد. ناگزیر چند نفر را نزد رستم بیگ فرستادند تا از او استمداد بجویند. در این اثناء شاه اسماعیل به عزم جنگ با سلطان سلیم، به قصد تصرف تبریز رو به این شهر آورد. حاجی رستم که در یام و محلی از منطقه مرند نزد سلطان سلیم رفته بود، در همان روز با نوه و چهل نفر از مردان صاحب نام ایلش به فرمان سلطان از دم تیغ گذرانده شدند (بدلیسی ۱۳۲۶، صص. ۲۷-۲۱).

پس از کشته شدن حاجی رستم به دست سلطان سلیم، شیعیان آناطولی (سومر ۱۳۷۱، ص. ۳۳) و جمع کثیری از قبایل ساکن در عثمانی که در آن جا مورد اذیت و آزار قرار میگرفتند به ایران مهاجرت کردند (باستانی پاریزی ۱۳۵۷، ص. ۳۳). از جمله ایل چمشگزک که از شیعیان کرد درسیم بودند و در جنوب ارزنجان زندگی میکردند؛ تعداد هزار خانوار به خدمت دولت صفوی درآمدند و پس از مهاجرت نقش مؤثری در تشکیل و قوام دولت صفوی داشتهاند (مینورسکی ۱۳٦۸، ص. ۱۹۲).

موج اصلی مهاجرت کردهای زعفرانلو به خراسان در زمان شاه عباس اول آغاز شد (متولی حقیقی ۱۳۹۰، ص. ٤٢). در اواخر دوران حکومت صفویان و دوران سلطنت شاه سلطان که امور دولت مختل شده بود، طوایف کرد اسکان یافته در <sup>در ه</sup>ٔ آخال مورد تجاوز شدید ازبکان، ترکمانان، اورگنجیها و بخاراییها قرار گرفتند. با توجه به عدم حمایت کافی دولت از این مرزبانان بی اجر و مزد آنها ناگزیر شدند به مناطق جنوبیتر درهٔ آخال شوریده در یورت قوچان و شیروان و بجنورد مضافات ساکن شدند. چنانکه از چناران علیا تا چناران سفلی که در حوالی بجنورد است به زعفرانلو اختصاص یافت (اعتماد السلطنه ۱۳۷۳، صص. ۱ و ۱۵۳).



قبایل و طوایف کرد زعفرانلو، خبوشان را آباد کردند. مدنیت بیشتر به این طرف میل کرد و شیروان تابع خبوشان شد (اعتماد السلطنه ۱۳۷۳، صص. ۱ و ۱۵۳). این طایفهٔ کرد خراسانی که در قوچان مینشینند از طایفهٔ شقاقی آذربایجان محسوب میشوند. اکراد ساکن قوچان در شقاقی آذربایجان هم به همین اسم موسوم و معروف هستند (قاجار ۱۳٦۳، ص. ۱۰).

براساس نتایجی که از بررسی اسناد و منابع تاریخی به دست آمده، ایل زعفرانلو از ۳۲ طایفه تشکیل می شد که عبارتند از: «باچیانلو<sup>۱</sup>، بادلانلو<sup>۱</sup>، بریوانلو<sup>۱</sup>، پالکانلو، پهلوانلو، پیرانلو، توپکانلو<sup>۱</sup>، جلالی، چپانلو<sup>۱</sup>، چوکانلو، خالتانلو، دلیکانلو، رشوانلو<sup>۱</sup>، رودانلو، زاخوری، زیدانلو<sup>۱</sup>، سرحدی، شاطرانلو، شروانلو<sup>۱</sup>، شیخ امیرانلو، صوفیانلو، عربگیرانلو، قهرمانلو، کوخ بینیکلو<sup>۱۲</sup>، هودانلو، کم کیلانلو، کیکانلو<sup>۳۲</sup>، بیچرانلو<sup>۱</sup>، بیوارهای، میلانلو<sup>۳۰</sup>، نامانلو<sup>۲۱</sup> و سیوکانلو.» (رحمتی ۱۳۹۲، صص. ۲، ۱۰–۹۱). طایفهٔ شیخ امیرانلو در رأس آنان قرار داشت.

• ایل زعفرانلو از سقوط اصفهان تا ظهور نادرقلی افشار

با حمله افغانان به اصفهان و سقوط سلطنت شاه سلطان حسین صفوی در سال ۱۱۳۵ د.ق، طهماسب میرزا فرزند او، بعد از فرار از اصفهان با عنوان شاه طهماسب دوم مدعی سلطنت ایران شد. در سال ۱۱۳۱ د.ق شاه طهماسب، محسن سلطان سیاه منصور را به خراسان فرستاد تا در آنجا با ملک محمود سیستانی و خوانین کرد و ترک تماس بگیرد و پیغام شاه طهماسب را به آنان اعلام کند. ملک محمود سیستانی که بر مشهد حکم میراند از پذیرفتن نمایندهٔ شاه طهماسب سرباز زد ولی خوانین کرد و ترک خراسان در خبوشان حمایت خود را از شاه اعلام کند. ملک محمود سیستانی که بر مشهد حکم وراند از پذیرفتن نمایندهٔ شاه طهماسب سرباز زد ولی خوانین کرد و ترک خراسان در میراند از پیارفتن نمایندهٔ شاه طهماسب مرباز زد ولی موانین مید و ترک مراسان در میراند از پیارفتن نمایندهٔ شاه اعلام کردند. شاه طهماسب تصمیم گرفت خود شخصا مروانه شرق گردد. او پس از گردآوری نیرو از گیلان و مازندران به استراباد رفت (مروی روانه شرق گردد او پس از گردآوری نیرو از ایلان و مازندران به استراباد رفت (مروی سپهسالاری سپاه رسید (متولی حقیقی ۱۳۸۷، ص. ۱۳۷). شاه طهماسب، حسنعلی بیگ معیر الممالک را به خبوشان فرستاد تا در آنجا با کردها و با نادر در ابیورد تماس بگیرد و پیغامش را به آنان ابلاغ کند (توحدی ۱۳۸۶، ص. ۱۳۷۳).

خراسان به عنوان یکی از مراکز مهم قدرت ولایت پرآشوب و مغشوشی به شمار میرفت و با دربرداشتن بسیاری از ایلات و طوایف قدرتمند میتوانست زمین<sup>هٔ</sup> مناسبی برای حمایت از شاه طهماسب باشد و همچنین مردم خراسان که به خاندان صفویه وفادار بودند (حزین لاهیجی ۱۳۷۵، ص. ۱٤۱) سبب آمدن شاه طهماسب به خراسان شد. شاه طهماسب در روزهای آخر سال ۱۱۳۸ ه. ق، بعد از ورود به اسفراین به خبوشان رفت (استرابادی ۱۳٦٦، ص.



۷۲٦). در بجنورد نجف قلی خان شادلو (بامداد ۱۳۷۱، صص. ٦ و ۲۷۹) و در گرمخان نجف سلطان قراچورلو با نیروهای خود به او پیوستند (رحمتی ۱۳۷۹، ص. ۷۲). شاه طهماسب با سپاهش در ییلاق کردهای چمشگزک (زعفرانلو) منزل گزیدند (اوری و دیگران ۱۳۷۹، صص. ۷، ٤٦-٤٥). نادر در معیت دو تا پنج هزار سوار کارآمد کرد و ترک که تربیت کرده بود، رهسپار خبوشان شد (حدیث نادرشاهی ۱۳۵٦، ص. ۱۵۸).

حسادت و نگرانی خان قاجار از کردها (اوری و همکاران ۱۳۹۱، صص. ۷، ٤٦-٤٥) به كشته شدن نجف قلى خان شادلو انجاميد (استرابادى ١٣٦٨، ص. ٥٧). قتل خان كرد، خشم كردها را از شاه طهماسب و فتحعلى خان بر انگيخت (قراچورلو ١٣٧٨، ص. ٦). با رقابت نادر با فتحعلي خان قاجار، كردها متوجه نادر شدند و او را در جنگ مشهد با ملك محمود سیستانی یاری کردند. در جریان سلطه نادر بر مشهد و تسلیم ملک محمود، فتحعلی خان در مشهد به قتل رسید (توحدی ۱۳۸٤، صص. ۲۸٥-۲۸٤). خبر فتح مشهد برای شاه طهماسب مژده بزرگی بود. نادر از سوی شاه طهماسب منصب حاکم خراسان را یافت (قدوسي ١٣٣٩، ص. ٨٣). مناسبات نادرقلي با شاه طهماسب بر سر ازدواج با دختر سام خان زعفرانلو وكيل كردهاى خراسان و حاكم خبوشان قابل دوام نبود، شكاف عميقى بين نادرقلی و شاه طهماسب پدید آمد (اشرافیان؛ آرونوا ۱۳٥٦، ص. ٦٢). استرابادی مینویسد: «نادر پس از فراق از کار مشهد کسی برای عقد گوهر مقصود که سابقان در یامتیه خواهشمند آن معامله شده بودند روانه شد... خفیه در صدر اخلال برآمد شاه طهماسب را به خواستگاری این مطلب ترغیب و به جناب نادری رقیب نمودند.» (استرابادی ۱۳٦۸، صص. ٨٥-٨٤). طهماسب ميـرزا بـه خبوشـان رهسـپار شـد، نـادر در مشـهد تنهـا مانـد. وزيـران و اطرافيـان طهماسب ميرزا براي از بين بردن نادر به كوشش خود افزودند. نادر به محض آگاهي يافتن از این اوضاع و اقدامات طهماسب میرزا با شتاب هرچه تمامتر به خبوشان آمد و آنجا را تحت محاصره قرار داد و پس از شکست سختی که به کردهای هوا خواه طهماسب میرزا و وزیرانش در نزدیکی قوچان وارد کرد، شاهزاده چارهای جز آنکه با نادر از درسازش درآید نداشت و حاضر شد که بعد از نادر به مشهد بیاید (قدوسی ۱۳۳۹، صص. ۸۵-۸٤). هنوز مراسم استقبال طهماسب ميرزا در مشهد خاتمه نيافته بود، دوباره كردان خبوشان و سكنه کلات و درگز به سرکردگی شکر بیگ باچوانلو علم طغیان برافراشتند و ابراهیم خان برادر نادر را در تنگهٔ ابیورد به محاصره انداختند. نادر به اتفاق طهماسب میرزا یس از محاصره و تصرف خبوشان به ابیورد روی آورد و ابراهیم خان را از محاصره نجات داد و سپس شورشیان را تا درگز تعقیب کرد. بعد از مصالحه نادر با شکر بیگ، نادرعلت شورش را از او جويا شد. طبق نوشتهٔ محمد كاظم او در جوابش گفت: «در بدايت احوال كه كسى با تو يار و برادر نبود اين غلام در كمال ادارت و اخلاص خدمت نموده، جانفشاني و سربازي در



راه تو نمودم و به تفصيل الهي كه فرمانرواي ممالك خراسان شدي ولايت خبوشان را به تصرف خود درآوردی. محمد حسین خان زعفرانلو و رضاقلی بیگ کپنک لو (کوخ بینک لو) که مکرر [با تو] محاربات نموده، در مقام عناد و خلاف درآمدند، به تربیت آنها پرداخته، صاحب اختیاری ولایت را به ایشان عطا فرمودی.» (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۱۰۸). از گفتار شکربیگ باچوانلو پیداست که او خود را همسنگ سام بیگ وکیل کردهای چمشگزک میدانسته، و پس از اشاراتی به خدماتش به نادر از ابتدا تا بهحال که موجب پیروزیها او در فتح خراسان و خبوشان گردید چنین انتظاری نداشت. محمد کاظم مىنويسد: «عرض ايشان مطمح نواب صاحبقران افتاده، آنها را به خلاع فاخره و تشريفات ملوكانه از كمر و خنجر طلاى مرصع به در و يواقيت سرافراز ساخته، بنا به حقوقگزارى سابقه جبین ایشان را بوسیده، نوازشات از حد فزون نمود… .» (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۱۰۸). در جنگهای خونینی که بین کردهای زعفرانلو و نادر برسر ازدواج با دختر سام خان روی داد، آنها چارهای جز آشتی با نادر نداشتند و سرانجام محمد حسین خان زعفرانلو تدارک همشیرهٔ خود را با نادرقلی دید. به قول محمد کاظم که مینویسد: «با موازی یکصد نضر کنیـزان آفتـاب سـیما و غلامـان قمـر طلعـت یوسـف لقـا و یـک هـزار و دویسـت رأس اسـب و یکصد و بیست هزار گوسفند و چهار صد جمازه کوه پیکر که بار آنها تماما آ جهاز و اسباب دختر… روانه درگاه صاحبقرانی کرد.» (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۷۹–۷۵). نادرقلی که به آرزویش رسیده بود توانست خوانین کرد ایل زعفرانلو و طوایف آن را با خود متحد کند. محمد كاظم مىنويسد: «صاحبقران… و عتبه بوسى شاه عالم پناه مشرف… بعد از فرمان لازمه الاطاعه محمد حسين خان زعفرانلو موازى سه هزار كس به اتفاق شيد قلى سلطان و محمد رضا خان بادلو و حاتم خان زعفرانلو روانه دربار عالى نمود كه آمده به خدمات اشتغال نمودند.» (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۸۰).

## • اتحاد زعفرانلوها با نادرقلى افشار

نادر پس از اتحاد با کردها به جنگ افغانها رفت. در جنگ اول نادر با افغانان در سال ۱۱٤۱ ه. ق، بیست هزار کس از سپاهیان کرد و ترک نادر را همراهی کردند (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۹۳). در نبرد دوم نادر با افغانان ابدالی در کافرقلعه طوایف ایل زعفرانلو نقش بسزایی داشتند.

در نبرد مهماندوست که در سال ۱۱٤۲ ه. ق بین نادر و اشرف افغان روی داد، اشرف افغان با شکست فاحشی روبرو شد (پناهی سمنانی ۱۳٦۸، ص. ۸). نادر امرا و خوانین و سران طوایف را که در این پیروزی نقش داشتند مورد شفقت قرار داد. محمد کاظم از رضاقلی خان کوخ بینکلو و محمدرضا خان بادلانلو دو سردار ایل زعفرانلو نام میبرد



(مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۱۱۲). نادر پس از اتمام کار اشرف افغان، در سال ۱۱٤۳ ه. ق با سپاهش که عمدتا خراسانی بودند به سوی غرب شتافت. زعفرانلوها در جنگهای اول و دوم نادر با عثمانیها در ملایر و همدان حضور پررنگی داشتند. در سومین جنگ نادر با عثمانیها، فرماندهی میمن<sup>6</sup> ارتش ایران با سرداران کرد زعفرانلو از جمله رضا قلی خان زعفرانلو بود (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۱۵۰-۱۳۹۹). در نتیج<sup>6</sup> این جنگ عثمانیها شکست خوردند و تبریز در تاریخ ۲۷ محرم ۱۱٤۳ ه. ق به دست ایرانیان افتاد.

رسیدن خبر طغیان ابدالیها در هرات نقشه نادر را در غرب ایران به کلی به هم زد و او به ناچار باعجله از راه قزوین و تهران عازم خراسان شد. دیگر بار نادر توانست به پشتیبانی ایلات خراسان از جمله طوایف ایل زعفرانلو که محمد حسین خان زعفرانلو در رأس آنان بود، به هرات لشکرکشی کند. در جنگی که در کافر قلعه در نزدیک هرات روی داد افغانان شکست خوردند و به دارالسلطنه هرات عقب نشستند. در این جنگ رضا قلی بیگ کوخ بینگلو فرماندهی سپاه ایل زعفرانلو را عهدهدار بود (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱-۱۷۱) و محمد حسین خان جزء مشاوران ارشد نادر قلی بود (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۱۳۸۹ محاصره هرات، مردم هرات ذوالفتار خان را از شهر بیرون رانده، به حکومت اللهیار خان دست نشانده نادر تسلیم شدند.

نادر پس از پایان کار افغانان به مشهد بازگشت، در روز هفتم ۱۱۴۶ ه. ق از مشهد به سوی گرگان حرکت کرد. در روز ورود او به گرگان خبر رسید که روسها گیلان را تخلیه کردهاند. بدین ترتیب نادر بیش از دوهزار خانوار از طوایف ایل عمارلو، یکی از ایلات اتحادی<sup>6</sup> چمشگزک را در رودبار و توابع اسکان داد تا سد معبری در برابر روسها باشد (قدوسی ۱۱۳۹، ص. ۲۳۳). انتقال کردهای عمارلو به گیلان به فرماندهی ولی خان عمارلو، برای پاسداری از مرزهای گیلان و مانع شدن از بازگشت مجدد روسها به گیلان انجام شد. ولی خان عمارلو به حکومت رودبار منصوب شد. او پیش از رسیدن به حکومت رودبار ص. ۱۳۳۹). در همین سال بعد از فارغ شدن از بازگشت مجدد روسها به گیلان انجام ص. ۱۳۳۹). در همین سال بعد از فارغ شدن از روسها، نادر با کنار زدن شاه طهماسب و به ص. ۱۳۳۹). در همین سال بعد از فارغ شدن از روسها، نادر با کنار زدن شاه طهماسب و به تخت نشاندن پسر شیرخوارهاش شاه عباس سوم، منجر به شورش بختیاریها و کشته شدن احمد خان بختیاری حاکم دست نشانده نادر را تحت امر طهماسب قلی خان جلایر، رضا احمد خان بختیاری داخلو، بیات و جلایر را تحت امر طهماسب قلی خان جلایر، رضا نقلی خان کوخ بینگلو و حاجی سیف الدین خان بیات روانه کرمانشاه کرد و خود با سپاهی عظیم روانه تنبیه شورشیان بختیاری شد و آنها را سخت ایران و تا دور با سپاهی عظیم روانه تنبیه شورشیان بختیاری شد و آنها را سخت گوشمالی و تسلیم کرد (مروی ۱۳۶۹، صص. ۱ و ۲۵۳). نادر با سرعت به غرب شتافت و بغداد را به محاصره درآورد و



روابط احمد پاشا را با دربار عثمانی از جانب شمال و جنوب قطع کرد و بغداد را محاصره کرد (شمیم ۱۳۷۳، صص. ۳٤-۳۳).

در سال ۱۱٤٥ ه. ق در جنگ اول نادر با توپال پاشا سردار عثمانی، رضا قلی خان کوخ بینگلو، دولو خان توپکانلو (توحدی ۱۳٦۸، ص. ۹۵۹) و محمد رضا خان بادلو در رأس سپاه ایل زعفرانلو قرار داشتند (مروی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۲٦۱).

در سال ١١٤٦ ه. ق در جنگ دوم نادر با توپال پاشا، طوايف ارسانلو، باچوانلو، پالكانلو، بیچرانلو، میانلو، نامانلو از زیرشاخههای ایل زعفرانلو نقش داشتند (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۹۷٤). در همين سال با شورش محمد خان بلوچ در فارس و خوزستان، نادر سرداران كرد و تـرك خراسـان را مـأمور دفـن فتنـه محمـد خـان بلـوچ كـرد (مـروى ١٣٦٩، صـص. ١ و ٣٤٣). محمد خان بلوچ که هرگز منتظر رسیدن نادر نبود با نخستین حمله سواره نظام ارتش نادر که از کردهای زعفرانلو و مروی و عربهای خزیمه و لالوئی خراسان بودند، درهم شکست و محمـد خـان بـه لار گريخـت (لارودي ١٣٧٠، ص. ١١٥؛ مـروي ١٣٦٩: صـص. ١ و ٣٤٦). در تعقيب محمد خان بلوچ وي دستگير و تحويل به نادر شد و در اصفهان به قتل رسيد (استرابادی ۱۳٦۸، صص. ٣٠٤-٣٠٣). در همین سال نادر، طهماسب قلی خان جلایر و احمد خان کرد مروی با دوازده هـزار نفـر از سـپاهيان ايـلات و طوايـف ڪرد و تـرڪ خـراسـان بـه جنگ سرخای خان لزگی فرستاد و پس از شکست، او را به سوی کوههای داغستان متواری کردند( مـروی ۱۳٦۹، صـص. ۱ و ۳٦۹) در ادامـه جنگهـای قفقـاز، طوايـف ايـل زعفرانلـو بـه فرماندهی جعفر سلطان زعفرانلو مأمور محاصره گنجه شدند (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۲۲۷). در سال ١١٤٧ ه. ق با تهديد حمله ازبكان و تركمنان به خراسان، نادرقلي افشار، شيدقلي خان شادلو، محمدحسین بیگ بادلو و دیگر خوانین خراسان را مأمور دفع آنان کرد. استرابادی مىنويسد: «در سال ١١٤٧ ه. ق كه نادر مشغول نبرد با عثمانىها در قفقاز بود، ايلبارس خان والي خوارزم، حسين وكيل يموت را بـا سـه هـزار نضر از تركمنهـا مـأمور تاخـت و تـاز بـه خراسان کرد؛ این نیروها به دو گروه تقسیم شدند. گروهی به سمت جلگه مانه و گروه ديگر به سمت آلاداغ و سملقان كه مسكن طوايف كرد بود حمله كردند. غارت و چپاول این عده باعث شد تا حکام منطقه با جمعآوری نیرو در غیاب نادر به جنگ ترکمنها رفته و عدهٔ زیادی از آنها را کشته و اسپر نمایند.» (استرابادی ۱۳٦۸، ص. ۲٤۸). نادرقلی افشار به مناسبت این پیروزیها، فرمانی خطاب به خوانین کرد خراسان صادر کرد و از بابت شکست ترکمنان آنان را مورد عنایت و شفقت خود قرار داد (پیوست سند شماره ۲، ۱۱٤۷ قمرى).



• نقش و جايگاه ايل زعفرانلو در تشكيل سلسله افشار

نادر پس از بیرون راندن ترکها و روسها از سراسر ایران و سرکوب کردن شورشهای داخلی افغانان غلزایی و ابدالی و استراباد و اعاده آرامش و امنیت به مردم مملکت، در حالی که مرزهای قطعی کشور به جز قندهار به حال طبیعی خود درآمده بود (شعبانی ۱۳٦۹، صص. ۱ و ۸۵)، در فکر دستیابی کامل به تاج و تخت برای خویش بود، اما حتی به بهترین و نزدیکترین خویشان و دوستانش هم چیزی بروز نداد. محمد کاظم از نیت باطنی نادر ذکری به میان نمیآورد، اما مجموعه عوامل موجود و اقدامات بعدی نشان میدهد که چنین تصمیمی با طبع پرماجرای نادر سازگار نیست و در عرف سیاسی هم نمیتواند مورد قبول باشد. نادر به خوبی میدید که سلاله صفوی، نه تنها قدرت واقعی را از دست دادهاند، بلکه دیگر درمیان اکثر بزرگان فئودال نیز اعتبار و حیثیتی ندارند (پیکولو سکایا و همکاران ۱۳۵۳، ص. ۲۰۰).

نخستین دعوتنامه ابه خراسان ارسال شدند، اولین آن برای ابراهیم خان برادر نادر که حاکم مشهد بود، دومی برای سام خان وکیل کردهای خراسان، پدرزن نادر بود و سومی برای طهماسب قلی خان جلایر ارسال شد. آمدن نمایندگان به ویژه از خراسان که بسیاری از آنان سران ایلات و طوایف کرد، ترک و عرب خراسان بودند و از جمله باقر خان سیر سپرانلو حاکم کازرون نام میبرد (گاتوغی گوس ۱۳۶۷، ص. ۳۲). نادر زمینه را چنان آماده ساخته بود که لکهارت مینویسد: «... تمامی عرض کردند که ما را پادشاهی و صاحب اختیاری بدون آن حضرت نمیشاید.» (لکهارت ۱۳۵۷، ص. ۱۳۵، ص. ۱۳۶ میاده ساخته بود که لکهارت مینویسد: «... تمامی عرض کردند که ما را پادشاهی و شرکتکنندگان در شورای دشت مغان چارهای جز انتخاب نادر نداشتند، موضوعی است شرکتکنندگان در شورای دشت مغان چاره میده انتخاب نادر نداشتند، موضوعی است که غالب تاریخنویسان معاصر نادر به آن اشاره کردهاند. سرانجام با پافشاری نمایندگان ایران در مجلس مغان، عهدنامه ای مفصل در این باب تنظیم و مهمور گردید که پادشاهی از این پس به نادرشاه و فرزندان او پشت به پشت باقی بماند و مردم از آن رویگردان نشوند (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۲۵۱).

نادر پس از تاجگذاری در دشت مغان، مینا خان بیواره و را به حکومت قزوین منصوب کرد (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۹٤۳). نادرشاه پس از ورود به اصفهان در سال ۱۱٤۹ ه. ق، حاتم بیگ بادلانلو از اعیان و بزرگان زعفرانلو را به ایالت دارالسلطنه اصفهان تعیین فرمود و او به لقب ارجمند خانی سرفراز گردید (مروی ۱۳٦۹، صص. ۲ و ٤٨١). حاتم خان بادلانلو که مردم اصفهان آرزوی آمدنش را داشتند، برای پشتیبانی از سپاه نادرشاه در لشکرکشی به هندوستان، ۵ هزار من سرب، ۵ هزار تفنگ چخماقی و ۱۲ هزارتومان مالیات تهیه و ارسال داشت (فلور ۱۳۹۲، صص. ۸۷–۸۵). در همین سال نادرشاه سپاهیان ترک و کرد خراسان ازجمله طوایف ایل زعفرانلو را به فرماندهی حاجی خان کرد حمزکانلو، مأمور محاصره



قندهار کرد (مروی ۱۳٦۹، صص. ۲ و ٤٨٦). هنگام طولانی شدن محاصره قندهار، زعفرانلوها همچنان در زمره سپاه اصلی ارتش نادر بودند (مینورسکی ۱۳۸۱، ص. ۲۱). در زمانی که حسین شاه افغان در قندهار در محاصره بود، از امیر بلخ کمک خواسته بود و او با سپاهی عازم قندهار و یاری دادن به حسین شاه شد که این خبر به نادرشاه رسید. نادر پسرش رضاقلی میرزا را به فرماندهی ۱۲ هزار نفر خراسانی سروقت بلخ فرستاد. محمدحسین خان زعفرانلو و دیگر امرای خراسانی به همراه رضاقلی میرزا عازم بلخ شدند و با شکست سپاه بلخ، آنجا را تصرف کردند و با گذشتن از جیحون به سوی بخارا پیشروی کردند. رضاقلی میرزا پادشاه ازبک را نیز در آنجا شکست داد و فتوحات درخشانی را به دست آورد اما نادر به او فرمان داد که هر چه زودتر بازگشته و به او ملحق شود (توحدی ۱۳۸۶، ص. ۲۸۹). درهمین سال نادرشاه طی حکمی شاهوردی بیگ را به ریاست طایفهٔ صوفیانلو یکی از طوایف ایل زعفرانلو منصوب کرد و او را مأمور تدراکات حمل و نقل و خواروبار ولایات نمود (پیوست سند شماره ۳، ۱۱۰۰ قمری).

پس از فتح قندهار، نادرشاه به هندوستان لشکرکشی کرد. پس از اینکه چندماهی از رفتن نادرشاه به هندوستان گذشت و خبری از او بازنیامد، وسوسه سلطنت رضاقلی میرزا را بیش از پیش به وجدآورد و با سرکردگان ترک و کرد از جمله محمدحسین خان زعفرانلو، شاه طهماسب و شاهزادگان صفوی را در سبزوار به قتل رساند( مروی ۱۳٦۹، صص. ۲ و ۷٦۹).

در سال ۱۱۰۱ ه. ق هنگام جنگ نادرشاه با سپاه محمدشاه گورکانی، آرایش جنگی ارتش ایران در چهارستون بود که ستون چهارم سواران گارد شاهی و کوهستانیهای کلات و کردهای زعفرانلو بودند (هنوی ۱۳٦۵، ص. ۲۰۲). نادرشاه پس از شکست محمدشاه گورکانی وارد دهلی شد. در فتحنامه هندوستان که از هند برای پسرش نایبالسلطنه ارسال داشته از نقش کردهای خراسان، از جمله صفی خان چپانلو یکی از طوایف زعفرانلو در پیروزی ارتش ایران نام میبرد و مینویسد: «... بالاخره صفی قلی خان چمشگزک چپاولو از نیزهداران زعفرانلو خود را به ناصرخان مذکور رسانیده او را مجروح نموده و به خدمت بندگان اقدس ما حاضرنمود... » (حدیث نادرشاهی ۱۳۵۰، ص. ۱۱۱). درهمین سال حاتم خان با توجه به اینکه مردی لایق و درستکار بود، بعد از کشته شدن ابراهیم خان به دست لزگیها توسط رضاقلی میرزا، از حکومت اصفهان معزول گردید (هنوی ۱۳٤۲، صص. ۱۸۲-۱۸۳).

نادرشاه هنگام بازگشت از هند به هرات آمد و برای لشکرکشی به ترکستان، اولین مأموریت را به سران کرد و ترک خراسان داد (مروی ۱۳٦۹، صص. ۲ و ۷۸۷) و پس از



شکست سپاهیان ابوالفیض خان پادشاه ازبک و ایلبارس خان والی خیوه، ترکستان و خوارزم را به ایران ملحق کرد (لکهارت ۱۳۵۷، صص. ۲۳۲-۲۳۷).

در سال ۱۱۵۰ ه. ق هنگامی که نادرشاه در داغستان مشغول جنگ با لزگیها بود، ازبکها در بلخ به رهبری عصمت الله خان و یک پیشوای مذهبی شورش کردند. نادرشاه، محمدحسین خان زعفرانلو حاکم خبوشان و برادرش الله وردی خان را مأمور دفع شورش کرد (لارودی ۱۳۷۰، ص. ۲۲۳) و پس از شکست شورشیان، عصمت الله پادشاه ترکستان کشته شد و درویش مذکور دستگیر و سیاست شد (استرابادی ۱۳٦۸، ص. ۳۸۰).

در سال ۱۱۰۸ ه. ق نادرشاه از دوصبیه (دختران) محمدحسین خان زعفرانلو را به عقد امام قلی میرزا پسر کوچک خود و یکی را به ابراهیم خان پسر کوچک برادر، درآورد (حدیث نادرشاهی ۱۳۵٦، ص. ۳۳).

نادر شاه در پایان سال ۱۱۵۹ ه. ق ک<sup>م لا</sup> تعادل روحی خود را از دست داده بود و از هیچ ظلم و ستمی برای گرفتن مالیات از مردم ایران خودداری نمیکرد. نویسندگان کتاب دولت نادرشاه افشار آوردهاند که: «نادرشاه مالیات سنگینی در حدود ۲۰۰ الف به چادرنشینان خبوشان بست. خانهای کرد یعنی محمد جعفر خان مژدکانلو و ابراهیم خان کیوانلو و غیره که در قشون نادر خدمت میکردند، پنهانی با یکدیگر قرار گذاشتند که همراه با سپاهیان خویش به خبوشان بگریزند و چنین کردند و در قوچان به محمد حسین خان پیوستند. دامنه قیام وسعت گرفت و تلاش برای سرکوبی آن به نتیجه نرسید. کردهای قیام کننده کار خود را بر دفاع محدود نکرده، غ<sup>اب 1</sup> به قشون شاه نیز حمله میکردند گلههای اسبان شاه را میربودند و آنها را در کوهها پنهان میکردند.» (مروی ۱۳۱۹، صص. ۳ و ۱۱۹۳).

با مرگ نادرشاه در سال ۱۱٦۰ ه. ق خوانین ایل زعفرانلو از جانشینان نادرشاه جهت تداوم سلسل<sup>هٔ</sup> افشاریه حمایت نمودند. بر اساس نتایجی که از بررسی اسناد و منابع تاریخی به دست آمده است، از مجموعه ۳۲ طایف<sup>هٔ</sup> ایل زعفرانلو، هجده طایفه در تشکیل و استقرار سلسل<sup>هٔ</sup> افشاریه نقش داشتند.

## • نقش و جايگاه ايل زعفرانلو در تداوم سلسله افشاريه

با مرگ نادرشاه در سال ۱۱٦٠ ه. ق، کردان زعفرانلو به علیقلی خان پیوستند. اقدامات علیقلی خان در کشتار بازماندگان نادرشاه، کردان را خشمگین کرد و آنها را که در سلطنتش ذیدخل بودند به تمرد واداشت (بازن ۱۳٦۵، صص. ٥٣-٥٤). به سبب مخالفت کردان زعفرانلو، عادل شاه همراه شاهرخ به خبوشان رفت تا او را شفیع قرار دهد (مرعشی



۱۳٦۲، ص. ۹۷). اما کردان آنان را به شهر راه نداده ناامید بازگرداندند. علیقلی خان نیز با ستیز با آنان برخاست (گلستانه ۱۳٥٦، ص. ۲۲).

هنگامی که علیقلی خان از مازندران برای سرکوبی برادرش ابراهیم میرزا راهی غرب شد شاهرخ میرزا درخراسان به معاونت کردان چمشگزک به سلطنت نشست (مرعشی ۱۳٦۲، ص. ۹۸).

ابراهیم خان بعد از پیروزی برعلیقلی خان، برادرکوچکش حسین بیک و محمدرضابیگ قراچورلو را به خراسان فرستاد تا شاهرخ را متقاعد کنند در اصفهان تاجگذاری نماید. خوانین و سرداران خراسان از جمله زعفرانلو مخالفت کرده، رفتن شاهرخ به جانب عراق صلاح ندانسته و اعلام کردند اگر ابراهیم خان برعقیده خود صادق است میتواند در این مراسم در مشهد شرکت کند (قدوسی ۱۳۳۹، ص. ٤١٥). ابراهیم میرزا که تیر تدبیر خود را خطا دید، نیت خود را آشکار کرد. در تبریز به تخت نشست و در جنگی که در حوالی سمنان بین سپاه او و سپاه شاهرخ روی داد، ابراهیم میرزا شکست خورد و بعد به قتل رسید. در این جنگ کردان زعفرانلو جانب شاهرخ را گرفتند (مفتون دنبلی ۱۳۰۰، صص. ۱۳۰۰).

وقتی کار سلطنت شاهرخ یکرویه شد، میرزامحمد را به خراسان فراخواند. چون نیت قتل او را کرد مخالفت عمده ایلات و طوایف خراسان و از جمله زعفرانلوها را برانگیخت که به خلع او از سلطنت و به تخت نشاندن میرزا محمد انجامید (مرعشی ۱۳٦۲، ص. ۱۱۰). وقتی امیر علم خان خزیمه به امر میرزا محمد، شاهرخ را دستگیر و نابینا کرد (متولی حقیقی ۱۳۸۳، ص. ۱۲۷) خشم کردهای زعفرانلو را برانگیخت. آنها از درگز و شمال خبوشان حرکتکرده به فرماندهی جعفرخان کرد میلانلو حاکم چناران، میرزا محمد را دستگیر و نابینا نموده و به جای شاهرخ به زندان افکنده و شاهرخ را بیرون آوردند و به تخت نشاندند (توحدی ۱۳۹۲، ص. ۱۳۹

در سال ۱۱۹۳ ه. ق، وجود نفاق و اختلاف میان سران خراسان، احمدشاه در آنی هرات را پس از نه ماه محاصره متصرف شد و به سوی مشهد روانه گردید. به نظرمی رسد احمد شاه در آنی به پیشنهاد امی رعلم خان عرب عزم تسخیر خراسان را کرد (حسینی جامی ۱۳۸٤، ص. ۱۳۱۳). با مقاومت سخت کردان زعفرانلو مواجه شد (حسینی خاتون آبادی ۱۳۵۲، ص. ۵۰۰). امیرعلم خان با استفاده از موقعیت و اتحاد با بعضی از امرای کرد توانست درجنگی که در کنار مشهد با جعفرخان میلی زعفرانلو نمود، او را دستگیر و نابینا و زندانی ساخت. امیرعلم خان به دنبال این پیروزی ها همشیرهٔ دولی خان شادلو حاکم بجنورد را به همسری خویش درآورد. درحالی که بعضی از امرای کرد با وی درحال جنگ بودند (توحدی ۱۳۹۲، صص ۱۳۹۰، صری ۱ و ۲۱۵). در سال ۱۱۳۷ ه. ق احمدشاه در آنی برای بار دوم متوجه



خراسان و مشهد شد. کردان که از برخورد امیرعلم خان با جعفر خان کرد ناراضی بودند، اطراف او را رها کردند و او را به قتل رساندند (متولی حقیقی ۱۱۸۳، ص. ۱۲۹).

احمد شاه پس از تسلیم کردن دولت و بازماندگان نادرشاه برآن شد تا خوانین کرد را نیز سرکوب کند. وی در این راستا به آبادی گناباد در نزدیکی مشهد برای سرکوبی عوامل جعفرخان کرد، سپاهی فرستاد که کاری از پیش نبردند و مجبور به عقبنشینی شدند. اما در یورش بعدی شش هزار تن از نیروهای افغانی غفلتا ً برسر جماعت کرد ریخته قریب به ده هزار نیزه سر از کردان به اردوی احمدشاهی بردند (گلستانه ۱۳۵۲، ص. ۳۱).

رقابت دو فرزند شاهرخ، نادر میرزا و نصرالله میرزا باعث پریشانی اوضاع خراسان شده بود. خوانین زعفرانلو جانب نصرالله میرزا را گرفتند. احمدشاه با آگاهی از این تحولات خراسان، آخرین سفر جنگی خود به خراسان را در سال ۱۱۸۳ ه. ق آغاز کرد و مشهد را به محاصره درآورد. محاصره مشهد به علت مقاومتهای جانانه سپاه کردهای خراسان از نصرالله میرزا به درازا کشید. اما با رفتارهای ناهنجار شاهرخ میرزا با خوانین کرد، کردها از وی رنجیده شده از او جدا گشتند و به مساکن خود بازگشتند که باعث تندادن شاهرخ به مصالحه با احمدشاه افغان شد (توحدی ۱۳۹۲، صص. ۱ و ۲۱۱).

چندی بعد شاهرخ میرزا طبق نقشه، نصرالله میرزا را نزد کریم خان زند به شیراز فرستاد. او بعد از مرگ کریم خان، به خراسان بازگشت و مورد پشتیبانی ممش خان کرد زعفرانلو قرار گرفت و وارد مشهد شد. نادر میرزا با شنیدن این خبر با سپاهیان افغان به مشهد حمله کرد (غضاری ۱۳٦۹، صص. ۱۳۸۰- ۱٤۱). نصرالله میرزا با کمک و موافقت ممش خان به جنگ با برادر پرداخت و بر وی فاتح گردید. نادر میرزا به شهر توس فرار کرد (قدوسی ۱۳۳۹، ص. ۱۳۵).

در سال ۱۲۰۰ ه. ق پس از فوت نصرالله میرزا، شاهرخ، نادر میرزا را به مشهد فراخواند و به نیابت سلطنت خویش منصوب نمود، ولی ممش خان زعفرانلو اجازه نداد که نادر میرزا یک شب را با این منصب به سحر برساند. وی شبانگاهان به مشهد تاخت و آن شهر را از چنگ نادر میرزا خارج ساخت و خود تا ۵ سال حاکم بلامنازع این شهر بود (ملکم ۱۳٦۲، صص. ۲ و ۳۱۸).

در سال ۱۲۱۰ ه. ق با نزدیک شدن خان قاجار به خراسان، بسیاری از حکام و خوانین محلی این ایالت به اردوی او ملحق شدند (خسروی ۱۳٦٦، صص. ٢٦- ٧٣). با مرگ آقامحمدخان در سال ۱۲۱۱ ه. ق، ممش خان زعفرانلو از نادر میرزا حمایت و مشهد را متصرف شد (شمیم ۱۳۷۳، ص. ۲۳۰). در اواخر سال ۱۲۱٤ ه. ق فتحعلی شاه قاجار برای



تصرف خراسان به آن منطقه لشکر کشید و پس از اینکه نادر میرزای افشار اظهار اطاعت کرد، ممش خان کرد زعفرانلو با او صلح نمود و به تبعیت دولت قاجار درآمد. **نتیجهگیری:** 

بررسی مجموع<sup>هٔ</sup> منابع، پژوهش و نیز اسناد تاریخی عصر افشاریه نشانگر این واقعیت است که ایلات و طوایف متعدد خراسان در تشکیل و سپس تحکیم حکومت افشاریه، نقشاساسی داشتهاند. در میان این ایلات و طوایف، ایل زعفرانلو به عنوان یکی از بزرگترین ایلات پنجگانه کردهای خراسان در زمرهٔ متحدان اصلی نادرشاه و جانشینانش بودهاند و همواره در جنگها و لشکرکشیهای نادر با عثمانیها، هندوستان و قفقازیه نقش پیشقراول داشتهاند.

کردهای زعفرانلو در شکست ملک محمودسیستانی در مشهد، افغانان ابدالی در هرات و نبردهای چهارگان<sup>هٔ</sup> نادر با اشرف افغان، جنگهای سهگانه با عثمانیها و نیز در لشکرکشی نادر به هندوستان و داغستان با همراهی هزاران نفر نیروی آماد<sup>هٔ</sup> خود حضور فعال داشتهاند. علاوه بر این ایل زعفرانلو در سرکوبی محمدتقیخان شیرازی در فارس، لزگیها در داغستان و پیرمحمدخان در بلوچستان و تداوم سلسله افشار نقش نمایانی ایفا کردهاند. محمدحسین خان زعفرانلو، شکرییگ باچوانلو، رضا قلی خان کوخ بینکلو، محمدرضا خان بادلانلو، حاتم خان، ولی خان عمارلو، محمدحسین بیگ بادللو، شاهوردی معمدرضا خان بادلانلو، حاتم خان، ولی خان عمارلو، محمدحسین بیگ بادللو، شاهوردی مهمترین صاحب منصبان و متحدان نادر از ایل زعفرانلو بودهاند. نادر نیز در برابر این مهمترین صاحب منصبان و متحدان نادر از ایل زعفرانلو بودهاند. نادر نیز در برابر این مهمترین صاحب منصبان و متحدان نادر از ایل زعفرانلو بودهاند. نادر نیز در برابر این مهمترین ایل زعفرانلو حکومت مناطقی چون قفقاز، اصفهان، فارس، خوزستان، قزوین، مردانیجان و ولایات خبوشان، رادکان، سبزوار، مشهد در ایالت خراسان را به سران این ایل سپرد. امروزه گرومهایی از کردهای زعفرانلو در مناطقی چون گرجستان، افغانستان، هندوستان، آذربایجان و ایالتهای مرکزی ایران حضور دارند که در نتیج<sup>6</sup> سیاستهای نادر سپرد. امروزه گرومهایی از کردهای زعفرانلو در مناطقی چون گرجستان، افغانستان، مندوستان، آذربایجان و ایالتهای مرکزی ایران حضور دارند که در نتیج<sup>6</sup> سیاستهای نادر در این مناطق اسکان داده شده بودند.

## كتابنامه:

## الف. كتابهاى فارسى

ابن حوقل، محمد. ۱۳٤۵، صورة الأرض. ترجم<sup>ه</sup> جعفر شعار [تهران]: بنياد فرهنگ ايران. اسـترابادی، ميـرزا مهـدی خـان. ۱۳٦٦، دره نـادری تـاريخ عصرنادرشـاه. بـه اهتمـام سـيد جعفـر شهيدی. چاپ دوم، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

استرابادی، میرزا مهدی خان. ۱۳۸۸، فرهنگ ترکی به فارسی سنگلاخ. مقدمه، تصحیح و تحشیه دکتر حسین محمدزاده صدیق، تبریز: یاران.



اسکندر بیگ ترکمان. ۱۳۵۰، عالم آرای عباسی. به اهتمام ایرج افشار. ج ۱ و ۲، تهران: چاپ گلشن. اشرافیان، ک. ز و آرونوا، م. ر. ۱۳۵٦، دولت نادر شاه افشار. چاپ دوم، ترجمه حمید امین [تهران]: انتشارات شبگیر. اصطخری، ابواسحاق ابراهیم بن محمد الفارسی. ۱۳۱۸، مسالک و ممالک. به کوشش ایرج افشار، ج ۱ و ۲، تهران: توس. اصطخری، ابواسحاق حق ابراهیم. ۱۳۷۰، مسالک و ممالک. به کوشش ایرج افشار، تهران: بنیاد موقوفات افشار.

اعتمادالسلطنه، محمدحسن خان. ١٣٧٣، مطلع الشمس. به اهتمام تيمور برهان ليمودهى، تهران: بنياد موقوفات افشار.

اوری، پیتر و دیگران. ۱۳۹۱، تاریخ ایران کمبریج از نادرشاه تا زندیه. چاپ سوم. ج ۷، ترجم<sup>هٔ</sup> دکتر تیمور قادری [تهران]: انتشارات مهتاب.

بازن، پادری. ۱۳٦۵، نامههای طبیب نادرشاه. ترجم<sup>هٔ</sup> علی اصغرحریری [تهران]: شرق. بامداد، م. ۱۳۷۱، شرح حال رجال ایران در قرن ۱۲ و ۱۳ و ۱۶ هجری. ج۲و۶و۲، تهران: زوار.

بدلیسی، ش. ۱۳٦٤، شرفنامه بدلیسی. چاپ اول، تهران: انتشارات موسسه مطبوعاتی علمی.

برهان، (ابن خلف) محمد حسين. ١٣١٩، برهان قاطع. تهران: موسسهٔ مطبوعاتی فريدون علمی.

بريون، مارسل. ١٣٧٢، منم تيمور جهانگشا. چاپ چهارم. ترجمهٔ ذبيح الله منصوری [تهران]: كتابخانهٔ مستوفی.

بيهقی، ابوالفضل. ١٣٥٦، تاريخ بيهقی. تصحيح علی اكبر فياض، مشهد: دانشگاه فردوسی. پاپلی يـزدی، محمدحسـين. ١٣٧١، كوچنشـينی در شـمال خراسـان. چـاپ اول، تـرجم<sup>هٔ</sup> اصـغر كريمی [مشهد]: آستان قدس رضوی.

پناهی سمنانی، ۱. ۱۳٦۸، نادرشاه بازتاب حماسه و فاجعه ملی. چاپ اول، بیجا: کتاب نمونه. پیکولوسکایا، ن. و و دیگران. ۱۳۵۳، ازدوران باستان تا پایان سده هجدهم میلادی. ترجم<sup>هٔ</sup> کریم کشاورز [تهران]: انتشارات پیام.

توحدی، ک. ۱۳۸٤، نادر صاحبقران بر مبنای اسناد خطی. چاپ اول، سنندج: ژيار.

توحدی، ک. ۱۳۹۲، حرکت تاریخی کرد به خراسان. چاپ سوم. ج ۱، مشهد: چاپخانهٔ دانشگاه مشهد.

توحدی، ک. ۱۳٦٤، حرکت تاریخی کرد به خراسان در دفاع از استقلال ایران. ج ۲، مشهد: دانشگاه مشهد.



چلبی، اولياء. ١٣٦٤، سياحتنامه اوليا چلبی، ڪرد در تاريخ همسايگان (سياحتنامه اولياء چلبى). چاپ اول. ترجمه فاروق كيخسروى [اروميه]: صلاح الدين. حزين لاهيجي، شيخ محمدعلي. ١٣٧٥، تاريخ و سفرنامه حزين. تحقيق و تصحيح على دواني، تهران: مركز اسناد انقلاب اسلامي. حسينی جامی، محمود. ١٣٨٤، تاريخ احمدشاهی. به كوشش دكتر غلامحسين زرگری نژاد، تهران: دانشگاه تهران. حسينى خاتون آبادى، سيدعبدالحسين. ١٣٥٢، وقايع السنين و الأعوام. تصحيح محمد باقر بهبودى، تهران: بىجا. حسینی فسائی، حاج میرزاحسین. ۱۳٦۷، فارسنامه ناصری. ج ۱ و ۲. تصحیح و تحشیه از منصور رستگار مهتایی، تهران: امیرکبیر. الحموى الرومي بغدادي، ١. بيتا، معجم البلدان. ج ٣، بيروت: دار صادر. خسروى، م. ١٣٦٦، جغرافياى تاريخى ولايت زاوه (تربت حيدريه). چاپ دوم، مشهد: آستان قدس رضوی. دهخدا، ع. ١٣٥٦، لغتنامه دهخدا. ج ٢، تهران: چاپخانهٔ فرهنگ. رحمتی، ع. ١٣٩٦، بررسی و شناخت ایلات و طوایف کرد در خراسان. چاپ اول. ج ۲، بجنورد: بيژن يورد. رحمتی، ع. ۱۳۹٤، فرهنگ قومی شهرها و آبادیهای خراسان شمالی. بجنورد: بیژن یورد. زريــن ڪـوب، عبدالحسـين. ١٣٩٠، تصـوف ايرانــي در منظـر تـاريخي آن. متـرجم مجدالـدين كيواني [تهرإن]: سخن. زڪي بيـگ، محمـد امـين. ١٣٧١، ڪرد و ڪردسـتان. چـاپ اول. ج ٢، تـرجمهٔ روشـن اردلان [تهران]: انتشارات توس. سومر، فاروق. ١٣٧١، نقش تركان آناطولی در تشکیل و توسعه دولت صفوی. چاپ اول،

سومر، فروق، ۱۳۸۹، عسل فرسان ، فسوی فر سمی [تهران]: نشر گسترده. ترجم<sup>هٔ</sup> دکتر احسان اشراقی و دکتر محمد نقی امامی [تهران]: نشر گسترده. سهام الدوله بجنوردی، یار محمد خان. ۱۳۷٤، سفرنامههای سهام الدوله بجنوردی. چاپ اول. به کوشش قدرت الله روشنی زعفرانلو، تهران: علمی و فرهنگی. شاکری، ر. ۱۳٦۲، اترکنامه تاریخ جامع قوچان. تهران: امیرکبیر. شعبانی، ر. ۱۳۱۹، تاریخ اجتماعی ایران در عصرافشاریه. چاپ دوم. ج ۱، تهران: انتشارات نوین. شمیم، ع. ۱۳۷۳، از نادر تا کودتای رضا خان میر پنج. چاپ دوم، بیجا: انتشارات مدبر. شهبازی، ع. ۱۳۱۹، از نادر تا کودتای رضا خان میر پنج. چاپ دوم، بیجا: انتشارات مدبر. غفاری کاشانی، ۱. ۱۳۱۹، گلشن مراد. به اهتمام غلامرضا طباطبائی مجد، تهران: زرین.



فلـور، ويلـم. ١٣٩٦، حكومـت نادرشـاه (بـه روايـت منـابع هلنـدى). چـاپ اول. متـرجم دكتـر ابوالقاسم سرى [تهران]: انتشارات توس.

قاجار، ناصرالدین شاه. ۱۳٦۳، سفرنامه ناصرالدین شاه به خراسان سال ۱۳۰۰ قمری. به اهتمام محمدحسن خان اعتمادالسلطنه، تهران: ذرالطباعه دولتی.

قدوسی، م. ۱۳۳۹، نادرنامه. چاپ اول، مشهد: چاپخانه خراسان.

كلاويخو. ١٣٤٦، سفرنامه كلاويخو. چاپ دوم، ترجمهٔ مسعود رجب نيا [تهران]: ترجمه و نشر كتاب.

كولسينكف، آ. اى. ١٣٨١، ايران در آستانه يورش تازيان. ترجمه م. ر، يحيايى، [تهران]: آگاه. گاتوغى گوس، آبراهام. ١٣٤٧، منتخب يادداشتها. تـرجم<sup>هٔ</sup> عبدالحسين سـپنتا و اسـتيفان هانانيان [تهران]: انتشارات وحيد.

گلریز، س. ۱۳۳۷، مینو دریاباب الجنة قزوینی. تهران: دانشگاه تهران. گلستانه، ابوالحسن. ۱۳۵٦، مجمل التواریخ. تصحیح مدرس رضوی، تهران: دانشگاه تهران. گمنام. ۱۳٥٦، حدیث نادرشاهی. تصحیح، تحشیه و تعلیقات از دکتر رضا شعبانی، تهران: دانشگاه تهران.

لارودی، ن. ۱۳۷۰، زندگانی نادر شاه پسر شمشیر. چاپ دوم، تهران: انتشارات ایران زمین. استرنج. ۱۳۳۷، جغرافیای تاریخی سرزمینهای خلافت شرقی. ترجم<sup>هٔ</sup> محمود عرفان [تهران]: علمی و فرهنگی.

لكهارت، ل. ١٣٥٧، نادرشاه. چاپ دوم. مشفق همدانی، تهران: امیركبیر. لمبتون، آن ك. بی. ١٣٦٢، تاریخ ایلات ایران. ترجمهٔ علی تبریزی [تهران]: مجموعهٔ كتاب

تېبون، ان سابې ۱۳۳۰ تريخ ايون اورنه تربې دلوي بروري (مروع) ۲۰۰، توري آگاه.

متولی حقیقی، ی. ۱۳۸۳، افغانستان و ایران، پژوهش پیرامون روابط سیاسی و چالشهای مرزی از احمدشاه درّانی در ایران تا احمدشاه قاجار. چاپ اول، مشهد: بنیاد پژوهشهای اسلامی.

متولى حقيقى، ى. ١٣٨٧، خراسان شمالى. چاپ اول، مشهد: انتشارات آهنگ قلم. مرعشى صفوى، ميرزا محمدخليل. ١٣٦٢، مجمع التواريخ. تصحيح عباس اقبالى، تهران: چايخانهٔ احمدى.

مـروی، محمـدڪاظم. ١٣٦٩، عـالم آرای نـادری. چـاپ دوم. تصـحیح محمـدامین ریـاحی، تهـران: نشرعلم.

مسعودى، على ابن الحسين. بىتا، التنبيه و الأشراف. به تصحيح عبدالله اسماعيل العاوى، قاهره: دارالصاوى.



مفتون دنبلى، عبدالرزاق بن نجفقلى. ١٣٥٠، تجربه الاحرار و تسليه الابرار. ج٢-١. تصحيح حسن قاضى طباطبائى، تبريز: تاريخ فرهنگ ايران.

ملڪم، سـرجان. ١٣٦٢، تـاريخ ايـران. ترجمـه ميـرزا اسـماعيل حيـرت [تهـران]: يسـاولى فرهنگسرا.

میرنیا، سیدعلی. ۱۳٦۸، ایلها و طایفه های عشایری کردایران. چاپ اول، مشهد: موسسه آموزشی و انتشاراتی نسل دانش.

مينورسكى. ١٣٦٨، .سازمان ادارى حكومت صفوى با تحقيقات و حواشى و تعليقات. تهران: اميركبير.

مینورسکی. ۱۳۸۱، ایران در زمان نادرشاه. چاپ اول، ترجمه رشید یاسمی [تهران]؛ دنیای کتاب.

هژار (شرفکندی)، ع. ۱۳۸۵، فرهنگ کردی به فارسی ههژار. تهران: سروش. هنوی، جونس. ۱۳٦٥، زندگی نادرشاه. چاپ سوم، ترجمه اسماعیل دولت شاهی [تهران]: بنگاه ترجمه و نشر کتاب.

یاسمی، ر. ۱۳٦۳، کرد و پیوستگی نژادی و تاریخی او. تهران: امیرکبیر. ییت، چارلز ادوارد. ۱۳٦۵، سفرنامه خراسان و سیستان. چاپ اول، ترجمه قدرت الله روشنی زعفرانلو و مهرداد رهبری [تهران]: یزدان.

ب. مقالات:

روشنی زعفرانلو، قدرت الله. ۱۳۸۱، « طوایف کرد خراسان»، مجموعه مقالات تاریخی، اجتماعی، ادبی، جغرافیائی، زیرنظر سید محمد دبیر سیاقی، *اشراقی نامه*، قزوین: حدیث امروز.

متولی حقیقی، یوسف. ۱۳۹۰، «تاملی پیرامون علل و چگونگی مهاجرت کردها به خراسان»، ماهنام<sup>هٔ</sup> مهاباد، سال یازدهم، شماره ۱۲٤.

ج. پاياننامه:

رحمتی، علی. ۱۳۷۹. «نقش ایلات و طوایف بجنورد در دفاع از استقلال ایران»، پایاننامهٔ کارشناسی ارشد، رشته تاریخ دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران مرکزی.

د. نسخه خطی:

ابـن غريـب جرمغـانی. ۱۱۸۱ ق، ديـوان ابـن غريـب. چـاپ نشـده،كتابخانهٔ شخصـی علـی رحمتی.

مهرو، سياوش. بىتا، فرهنگ كرمانجى مهرو. چاپ نشده، كتابخانهٔ شخصى سياوش مهرو.



ه. اسناد
 سند شماره ۱. سال ۱۱۰۰ ه. ق، (مرکز اسناد ملی ایران، شماره تنظیم ۱۰۸۰۰۲، شماره کارت
 ۱۳۲، اندازه سند ۵۱ × ۲۹ سانتیمتر).
 سند شماره ۲. سال ۱۱۰۰ ه. ق، کتابخان<sup>6</sup> شخصی کلیم الله توحدی.
 سند شماره ۳. سال ۱۱۰۸ ه. ق، برگرفته از کتابهای نادرنامه، نادر صاحبقران و ایلها و
 طایفههای عشایری خراسان: (قدوسی، ۱۳۳۹: ۲۰۷-۳۰۲؛ میرنیا، ۱۳۶۹: ۸۸-۸۸ و توحدی، ۱۳۸٤:
 ۱۳۲۰-۲۰۸).
 سند شماره ٤. سال ۱۱۳۸، کتابخان<sup>6</sup> شخصی علی رحمتی.

## و. منابع لاتين:

FRASER, J. B, 1825. *Narrative of a Journey into Khorassan in the year 1821 and 1822*. London.

## پيوستها

- <sup>۱.</sup> ایل (Clan): ایل در جامع<sup>6</sup> عشایری ایران عبارت است از اتحادیهای سیاسی متشکل از تیرهها و طوایف عشایری که به اتکای وابستگیهای خویشاوندی (نسبی،سببی و آرمانی )و یا در بره<sup>6</sup> زمانی خاص، بنا به مصالح و ضرورتهای سیاسی و اجتماعی باهم متحد شده و تشکیل یک ایل را میدهند. معمولاً ایلات دارای سرزمینی و قلمرو ایلی خاص خود بوده و تحت رهبری و مدیریت شخصی یا سمت ایلخان یا ایلبیگی اداره میشدند (آشتی ۱۳٦٦).
- <sup>۲.</sup> طایفه (Tribe): طایفه در جامع<sup>6</sup> عشایری ایران عبارت از یک واحد اجتماعی سیاسی متشکل از چند تیره عشایر (در عربی حموله) است و در سلسله مراتب ردههای ایلی،مهمترین و مشخصترین رده به شمار می رود. در سلسله مراتب اجتماعی عشایر ایران، اکثر طوایف بین ایل و تیره (حموله) قرار می گیرند اما طوایفی نیز وجود دارند که به هیچ ایلی وابسته نبوده و طایفه مستقل نامیده میشوند. طایفه یک سازمان اجتماعی- سیاسی دارای ساختار ردهبندی است. آنان ممکن است یکجانشین، کوچند<sup>6</sup> اجتماعی- سیاسی دارای ساختار ردهبندی است. آنان ممکن است یکجانشین، کوچند<sup>6</sup> را حفظ کند، کوچنده باشند و یک طایفه چنانچه سازمان سیاسی و اجتماعی خود را حفظ کند، کوچنده یا ساکن باشد، فرقی نمی کند و بازهم «طایفه» محسوب می شود.طایفه در اصل زیر مجموع<sup>6</sup> ایل می باشد که غ<sup>†</sup>اب<sup>†</sup> با هم خویشاوندی دور یا نزدیک دارند و در چند نسل پیش به نیای مشترک می رسند. (تکمیل همایون و بلوک باشی دارند و در چند نسل پیش به نیای مشترک می رسند. (تکمیل همایون و بلوک باشی



- <sup>۱.</sup> قهرمانلو (Qahremanlu)؛ افراد این ایل از جنوب آناتولی آمدهاند. مسکن اولیهٔ آنها قرمان بوده است (تاج بخش ۱۳۷۳، ص. ۲۵).
- <sup>۲</sup> مامیانلو (Mamianlu): وجه تسمیه این طایفه، ریشه در نام مامیان یکی از طوایف ساکن در اطراف کوه قرمجق در محال اربیل دارد (مردوخ ۱۳۷۹، ص. ۱۳) و معنی کردی آن مادربزرگ است (مهرو [بیتا]، ص. ۱۳٦).
- <sup>۳.</sup> صوفيانلو (Sufianlu): پيروان فرق<sup>ه</sup> صوفی و از حاميان خاندان صفويه بودند (زرين ڪوب ۱۳۹۰، ص. ۳۸).
- <sup>\*</sup> چمش گزک (Chameshgazak)؛ اط لاق عنوان چمش گزک که ترکها چاموش میگفتند به خاطر داشتن کفشهای چاروخ بوده است (توحدی ۱۳۸٤، ص. ۹٦٢). در ترکی معنی پا افزار معینی را گویند (استرابادی ۱۳۸۸، ص. ۱۹۵). چموش بر وزن خموش، اسب و استر مخفف چاموش هم است که نوعی از کفش و پای افزار باشد (برهان ۱۳۱۹، ص. ۳۹۳). اولیای چلبی نام ناحی<sup>ه</sup> تحت قلمرو چمش گزک، که به ولایت چمش گزک معروف است جمشید گنزک دانسته است، که غلام ثروتمند جمشید، شاه اساطیری ایران آن را بنا کرده بود و بعدها به چمش گزک تغییر یافت و نسب این ایل را به جمشید پادشاه اساطیری ایران میرساند (چلبی ۱۳٦٤، ص. ۲۲۲).
- <sup>۱۰</sup> زعفرانلو (zafaranlu)؛ اصل واژهٔ زعفرانلو، زا خورانلو است، به معنی دارندگان دامهای چراگاهی، دارندگان خورندگان سبزی و علف و معنی پیروز شدن هم میدهد (مهرو [بیتا]، ص. ۷۰).
- <sup>۲.</sup> شادلو (Shadloo): وجه تسمیه، شادلو ریشه در نام محمدبن شداد ، سرسلسل<sup>هٔ</sup> شدادیان دارد که در اربیل و گنجه ساکن بودند و تا سال ۵۹۵ هجری قمری حیات خود را ادامه دادند (یاسمی ۱۳٦۳، ص. ۱۸۲).
- <sup>۳.</sup> کاوانلو (Kavanlou): وجه تسمیه طایفهٔ کاوانلو ریشه در نام کاوه آهنگر دارد که منسوب به درفش کاوه آهنگر دارد (دهخدا ۱۳٤۱، صص. ۱۳ و ۲۳۵٤).
- <sup>\*</sup> عمارٹو (Amarlu)؛ در زبان کردی کرمانجی "ئامار" یا "آمار" به معنای "انبار و ذخیره" است که منسوب به شهر انبار در نزدیکی مداین میباشند (توحدی ۱۳٦٤، صص. ۲ و ۱۹۳).
- <sup>۱۰</sup> قراچورنو (Gharachorlo): معنی شمشیر دو نبه دراز است (دهخدا ۱۱٤۱، صص. ۱۱ و ۱۷٤۸) و معنای دیگر آن صاحبان شمشیرهای سیاه آبدیده است (مهرو [بیتا]، ص. ۱۱۲). ۲۶۲۰ Fraser, 1825, pg. 42-44<sup>۱۲</sup>



<sup>13.</sup> Chameshgazak

<sup>۱</sup> باچیانلو (Bachianlu): باچیانلو (باچ + یای نسبت+ الف و نون جمع+ لو) لو جمع پسوندی است ترکی، که نسبت مالکیت و مکان را میرساند و بنابراین هر یک از نامهای ایلات و طوایف دوبار پسوند نسبت گرفتهاند، یک بار کردی و یک بار ترکی. پس اصل نام باچ است و بدون تردید صفتی مشهور بود که به این گروه از کردها اطلاق شده است (توحدی ۱۳٦٤، صص. ۲ و ۱۲۳).

- <sup>۲.</sup> بادلانلو (Badelanlu)؛ منسوب به منطقهای به نام "بادل" درکردستان عراق است (هژار . ۱۳۸۵، ص. ۳۹).
- <sup>۳.</sup> بریوانلو (Berivanlu): یک واژهٔ کردی است به معنی برادران؛ عجله و شتاب (هژار ۱۳۸۵، ص. ۱۳۸). ص. ۵۳).
- <sup>\*</sup> توپکانلو (Tupkanlu)؛ وجه تسمیه توپکانلو معروف به توپان که جمع توپان است و توپ در کردی کرمانجی به معنای انبوهی از جمعیت با درختان به کار میرود. این خود میرساند که توپان مرکب از انبوهی از تیرمهای فراوان بوده است (توحدی ۱۳٦٤، صص. ۲ و ۱۷۱).
- °. چپانلو (Chapanlu)؛ چپه، نام یکی از روستاهای دهستان سیوکانلو، بخش مرکزی، شهرستان شیروان است (رحمتی ۱۳۹٤، ص. ۱۵۰).
- <sup>۲۰</sup> رشوانلو (Rashvanlu)؛ گلریز در مورد وجه تسمیه این طایفه مینویسد: «میگویند در اصل رشمه (رشوه) بند بوده و از کثرت و استعمال رشوند شده.» (گلریز ۱۳۳۷، ص. ۸۵۹). توحدی معتقد است رشمه در کردی کرمانجی به طناب ظریف و رنگارنگی گفته می شود که سابق به جای کمربند از آن استفاده می شده است (توحدی ۱۳٦٤، صص. ۲ و (۱۷).
- <sup>۷.</sup> زیدانلو (Zeydanlu)؛ نام عشیرهٔ کرد در کردستان است (هژار ۱۳۸۵، ص. ۳۹۳) و نام رشته کوه طولانی در شمال بدلیس است و اهالی کرد ساکن این کوه به همین نام نامیده شدهاند (زکی بیگ ۱۳۷۱، ص. ۲۷).
- <sup>^</sup> شـروانلو (Sharvanlu): ايـن واژه دگرگونشـده شـيروانلو و سـاكنان اوليـه شهرسـتان شيروان خراسان هستند (رحمتی ۱۳۹٤، ص. ۱۸).
- <sup>۱</sup>. كوخ بینكلو (Kookh bineklou): وجه تسمیه كوخ بینكلو همان كوخ در برابر كاخ
   ۱ست. بعضی از مردم عوام كوخنشینها را كلوخنشین می گویند، یعنی خورده پاها، رعایا
   کم بضاعت، مردمانی که با كلوخ و خاک سروكار دارند و از طریق كشاورزی
   مختصر زندگانی خود را اداره می كنند (توحدی ۱۳٦٤، صص. ۲ و ۲۰۱).



- <sup>۲.</sup> كيكانلو (Keikanloo)؛ مسعودى كه در قرن سوم هجرى مىزيست، در مروج الذهب به اين واژه اشاره دارد و مىنويسد: «الكيكان ببلاد آذربايجان.» (مسعودى [بىتا]، صص. ۱ و ۲٦٤).
- <sup>۳</sup> بیچرانلو (Bicaranlu): ترکیبی از دو واژهٔ کردی و ترکی است، به معنی همراه با سپاهیان به کار می رود (مهرو [بیتا]، ص. ۲۷).
- <sup>\*</sup> میلانلو (Milanlu): پیدا نیست که کلم<sup>هٔ</sup> میلان از "که" یا "چه چیزی" گرفته شده است. برخی از میلانیها میگویند: چون مردی میلی نام این را پایه نهاد، از این روز آن را میلان نامیدند و برخی دیگر باور دارند که از مل به معنی کوه گرفته شده است (کلانتری ۱۳٤۵، ص. ۲۵۷).
- <sup>۰۰</sup> نامانلو (Namanlu): این واژه ریشه در قلعه نامان در ترکیه دارد و بعضی آن را برگرفته از نام غاری معروف به "غه واخه نه مان" یا "غار نه ماه" در کنار روستای نامانلو میدانند که در طول سال نه ماه برف دارد (رحمتی ۱۳۹٦، صص. ۲ و ۱۱٦). در کردی سورانی به معنی نهادیم آمده است (هژار ۱۳۸۵، ص. ۷۹٦).

## ئٽيڪۆئينەوەى پٽگەى عەشيرەتى زەعفەرانلۆ ئە ناكۆكييەكانى ئەشكەرى و كٽشە سياسييەكانى سەردەمى ئەفشاريان

## پۆختە:

ویدپای گرنگی پژیم و جینشینی سیاسی له جیهانه دەرەکییهکان له سهردەمی ئەفشاردا، پرن له عەشیرەت و مەزھەب و مەزھەب له چوارچیوەی پژیم و کایه سیاسییهکاندا.

له روانگهی میرساد ئەلزەفەرانلو که یەکێکه له نمونه گرنگەکانی سەردەمی دەولامت و سـەردەمی دەولامت، ئامـادەبوون و کـاریگەرییەکی جـددی له بـنەچەی خـۆی. سـەرۆکايەتی ئەنجـومەنی یاسـای زەعـفەران له نیزامـی ئێـران و ئـالوگۆره سیاسـییەکان و دەرئەنجـامی ئەوەش، میحـوەری سـەرەکی ئەم رەوتە. خەلاکـی ئێـران، پارێزگاکانی کوردی خوراسـان، له لايەن کۆمەلاێـک رێـبەری ئـايينی، که هاوئـاهەنگن لەگەل پرەنسـيپەکانی هاوکێشـه سیاسـی و سیسـتماتیکییهکان، له نـاکۆک و رێککەوتـن لەگەل حکومهتی نادرشـان و جانشـینەکان له خۆيـدا يەکـدەگرن مێـژوو، و له کۆتاييـدا، له کۆتاييـدا، له شـۆوى دەولامتيکى يەکگرتوو و رەسەن.

شەيد تەكنون توێژەرێكى زانا و دەسەلاتدارە، بەتايبەتى ئە نوسىنى بەرنىڭ ئىل زافەرانلو، ئە سەردەمى گۆرانكارىيەكانى سەردەمى ئەفشار ئەنجامدا. ئە ئێستادا پێويست



ناكات كەلآك له میتۆدی وەسفیی-شیكاری و شێوازی لێكۆلێىنەوە له دەقە مێژووييەكان و ئیسباتەكانی گوناگۆن وەربگیرێت كە نووسینەوەی سەرچاوە و شیكردنەوەی برپارەكەيە. دەرەنجام و خوێندنەوەكانی گوناگۆن لەم دەقانە و زنجیره مێژووييەكانی مەزھەبە جۆراوجۆرەكان و ملكەچییان لەم كتێبەدا بەناونیشانی وەلییان و فەرمانرویان و سەردەران و وەزیر و پێشقارولان، سەباحێكی دەگمەن و جانشینانش بەتایبەتی لە نەبەرد لەگەل ئەفغانییەكان و عوسمانیهكان و نەبەردەكانی دیكە، داشهەندی ناوخۆیی و دەرەكی. جگە لەومش زەعفەرانی زەعفەران لە كەنارەكانی ناوموەی حەموارە لە كەنارى حكومەتی ئەفغانییەكان و لە تابوتخانەی نەقش دەشتەندەايە.

پەيڤێن سەرەكى: ئەفشار، عەشىرەتى زەعفەرانلۆ، خۆراسان، كورد، نادرشاه.

## The Presidency of the Zaafaranlu Council in the Nizami and Political Councils of the Afshar Era

## Abstract:

In spite of the importance of the regime and political successions in the external worlds during the Afshar era, they are full of tribes and sects and sects within the framework of the regime and political spheres.

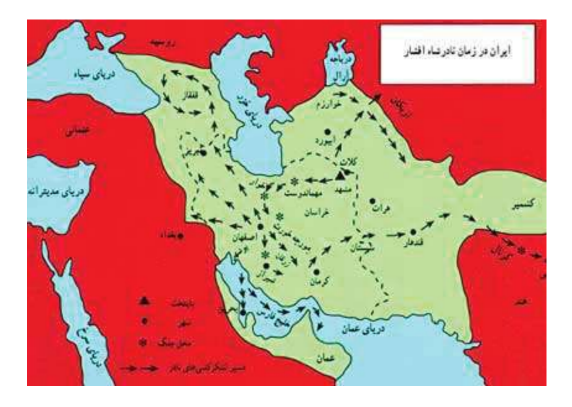
In the view of Mirsad Al-Zafaranlu, which is one of the most important examples of the era of the state and the era of the state, a serious presence and influence of its origin. The Presidency of the Zaafaran Law Council in Iran's regime and political changes and the results of that, the main axis of this trend. The people of Iran, the provinces of the Kurd of Khorasan, are united by a group of religious leaders, who are in harmony with the principles of political and systemic equations, in disagreement and in agreement with the government of Nadershah and the Jansheens in his history, and in the end, in the end, in the form of a united, original state.

Shayid Taknon is a scholarly and authoritative researcher, especially in the inscription of Barrang il Zaafaranlu, during the transformations of the Afshar Anjam era. At present, there is no need to make use of descriptive-analytical methods and the method of investigation in historical texts and attributions of the Gunagon, which is the inscription of the source and the analysis of the decision. Conclusions and readings of the Gunagon in these texts and historical chains of various sects and subordinated to them in this book titled Waliyan, Farmanruyan, Sardaran, Ministers and Peshqarulan, a rare sabbah and Janshinansh in particular in Nabard with Afghans, Ottomans and other Nabardha, internal and external dashhand. In addition, the saffron saffron is in the inner shores of Hamwara in the canary of the government of Afshar Bohand and in the sarcophagus of Naqsh-e Dashtand.

Keywoords: Afshar, Ayl Zaafaranlu, Khorasan, Kurdha, Nadershah



قلمرو ايران در عصر نادرشاه



برگرفته از کتاب ایران در دورهٔ آخرین فاتح شرق (نادرشاه)



تصوير ١

فرمان اعطای کدخدایی طایفهٔ صوفیانلو به شاهوردیبیگ در سال ۱۱۵۰ ه. ق



### تصوير ۲

فرمان نادرشاه به محمد حسين خان كرد زعفرانلو بيگلربيگی و حاكم ايل جليل

الكي من المعاد المعامة - عالم الم مراطف في تعدادون فرفا مراول كشية ما فكون في تعل رادند دوم من مرفق مربود ومدور مرد و مر Section and a sector - all and the the star and the star and in the service بر مرف المرف والم المن والمراجعة المسرور الم د تد و ب تدن مد مر لکرد او مر مر مر مر مر مر مر مر مر مر مر م ويبي ويار مع رف رف رف رد وان با : وم مدوق موت و برون وعفام وكالم وطار the state and is the second الم المرفقان مستجم مراكب في دنا والم mathing is 2 11 for the of the of the

چمشگزک

برگرفته از كتابخانهٔ شخصی كليم الله توحدی

# تصویر ۳ میثاقنامه دشت مغان در سال ۱۱٤۸ قمری

hour - we than you that - that - you is m With the the second in the The contraction of the Frankey - frankland - isan Alexan have the second to a survive This wait and player at the statesticker The second and the second and and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and the second and th the should be not all the stand in the provide a state of the town the spice - approver - and the start want the to for the this inglist inconstances The then to be down a go di - inter a ser a ser a ser Per excision and and prover the shines how in the show the south the



15-me 12come Figure Seconder a man an 10-10 ho R.C. anti Ser -mor a will no de rede 4 = was some along the Sail by an and 144 20 bren galler - survive to be to the file Eldinand - Sor for here in a find the show the the for and a state in the second in the sin her there was half by the factor some and his has Course of Symphical from Minis the information manager side in the part a server in the second

تصوير ٤

فرمان شاه طهماسب دوم به محمد صادق خان میلانلو قورچیباشی، درخصوص تیول قصبه سنخواست، در سال۱۱۳۸ قمری

21/20 200 The ser The and and The strate of the state of the state The wind in the same · w ) round of this !! the and the state of the state of the series of the and the total 200 The Section State State

برگرفته از کتابخانهٔ شخصی علی رحمتی



## اهمیت ژئوپولیتیک مناطق کردنشین ایران در قرون نهم و دهم هجری

يووسف تهكين جامعة دوكوز إيلول- قسم التاريخ والفنون الإسلامية/ الجمهورية التركية سليمه افراسيابى قسم تاريخ ايران- دانشگاه الزهرا(س)/ جمهورى اسلامى ايران

#### چکیدہ:

کردها از جمله اقوام مطرح در ایران هستند که در صحنه های مختلف سیاسی، اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی تاثیرگذار هستند. این اقوام با درگیریهای سیاسی داخلی و گاهی نبود یا عدم توجه حکومت مرکزی قدرت سیاسی می یافتند و حکومتهای کوچک محلی را تشکیل دادند. با هجوم اقوام مغول و از بین رفتن حکومت مرکزی در ایران اقوام کرد قدرت بیشتری یافتند. از انجا که در غرب ایران ساکن و هم مرز با سرزمینهای همسایه ایران هستند، از این رو درگیر تعاملات و نزاعها میشوند. با این وجود این قدرتگیری حکومتهای کرد در غرب ایران چه نفعی برای ایران در قرن نهم و دهم مرز میزهای همسایه ایران هستند، از این رو درگیر تعاملات و نزاعها میشوند. با این وجود این قدرتگیری حکومتهای کرد در غرب ایران چه نفعی برای ایران در قرن نهم و دهم ان است تا ژئوپولیتیک مناطق کرد نشین چه اهمیتی برای ایران داشت؟ این مقاله بر ان است تا ژئوپولیتیک مناطق کرد نشین و همچنین تصمیمگیریهای سیاسی در ان است تا ژئوپولیتیک مناطق کردنشین را مورد بررسی قرار دهد تا از رهیافت این بعد جغرافیای تاریخی تاثیر موقعیتهای جغرافیایی و همچنین تصمیمگیریهای سیاسی در پیدایش و تکوین فضای جغرافیایی مناطق کردنشین را مورد ارزیابی قرار دهد. این مقاله جهت آگاهی از سیر تحولات ژئوپولیتیک تاریخی مناطق کرد نشین و میرد نیزیایی میار داین مقاله متون تاریخی و منابع جغرافیایی به عنوان مهمترین ابزارهای تحقیق، سعی در تبیین زوایای منون تاریخی و منابع جغرافیایی به عنوان مهمترین ابزارهای تحقیق، سعی در تبیین زوایای

كليد واژه: ژئوپوليتيك، مناطق كردنشين، تيموريان،آق قويونلو، قره قويونلو،

#### مقدمه:

مناطق کردنشین ایران اکثرا در سرزمینی کوهستانی و صعبالعبور است که این موقعیت خاص جغرافیایی، همواره مانعی ارتباطی برای این سرزمین بوده است. در این منطقه، هر قدر از جنوب و شرق به سمت شمال و غرب پیش برویم بر ارتفاع کوهها افزوده میشود و این مسئله خود، بر راههای مواصلاتی و حتی بر سیر مکانی تحولات تاریخی این منطقه تأثیر گذاشته است. بنابراین توجه به جغرافیای تاریخی کردستان نه تنها مسئلهای مهم در



جغرافیا است بلکه از این جهت نیز که جغرافیای تاریخی سرزمینی، با این اهمیت راهبردی را بررسی میکند دارای اهمیت فراوانی است. شکل گیری حکومتها مستلزم عواملی است که مکان و جغرافیا از جمله آنها است. جغرافیا عامل اصلی نیست اما در پیشبرد اهداف سرنوشت ساز به ویژه در بدو شکل گیری و استقرار یک حکومت موثر است. شناخت مراتع، دشتها و رودخانه برای دام و کشاورزی، ارزیابی موقعیت دشمن، دژها و قلعهها و رامهای مواصلاتی از مواردی بودند که همواره در طول تاریخ مورد توجه قبایل و حکومتها بود. کردها مجموعه قبایلی پراکنده در غرب ایران بودن که بسیاری از انها ییلاق و قشلاق داشتند البته ایالت کردستان بیشتر اقوام کرد در انجا ساکن بودن ولی نقدادی در ایالت آذربایجان، عراق عجم و عرب پراکنده بودند. از اینرو در این مقاله نقارندگان از کلمه مناطق کُردشین استفاده کرده اند.کتاب و مقالات زیادی در مورد اقوام کرد در تاریخ ایران نوشته شده است از جمله پژوهشی درباره جایگاه کُردهای بزیره و دیاریکر در حکومت آققویونلو نوشته یزدان فرخی و آرش امینپور(1398)، مناسبات قبایل کرد با اتحادیه نظامی قراقویناو نوشته یزدان فرخی و آرش امینپور(1394)،

اما تاکنون مقاله ای در مورد اهمیت ژئوپولیتک مناطق کردنشین ایران در قرن نهم و دهم هجری نگاشته نشده است.

ژئوپولیتیک که از دو واژه ژئو به معنای زمین و پولیتیک به معنای سیاسی تشکیل شده است (عزتی، 1371: 49) علمی است که به مطالعه تاثیر عوامل جغرافیایی در تصمیمگیریهای سیاسی صاحبان قدرت میپردازد(مجتهدزاده، 1379: 23). از دیدگاه تاریخی، تردیدی نیست که گرایشهای ژئوپولیتیک از هنگامی آغاز گردید که قدرتهای بزرگ با گرایشهای جهانی پدیدار آمد (مجتهدزاده، 1381: 123). البته لازم به ذکر است که در طول تاریخ مواردی فارغ از پشتوانه فکری قاعدهمند با علم امروزی است چنانچه در بسیاری موارد پایتخت آنجا شکل میگرفت که مأمن اصلی قبیله بود و از موقعیتیابی همهجانبه امروزی استفاده نمیشد و مجبور میشدند پایتخت را عوض کنند که میتوان به جا به جایی پایتخت حکومت صفویان اشاره داشت.

سرزمین ایران به جهت برخورداری از موقعیتهای ژئوپولیتیکی و همچنین با سابقه تمدنی و فرهنگی چند هـزار سـاله، همـواره در مسـیر تـاریخ بـوده اسـت چراکـه اساسـا ژئوپولیتیک و شیوه های استراتژیک از عوامل تحولات تاریخی هستند (بای، 7، 1388).

ژئوپولیتیک در مفهوم تاریخی و سنتی آن به معنای تقابل تاریخی قدرتها در کنترل و مالکیت سرزمینهاست که در آن نیروی سیاسی هر طرف در منازعه برای رسیدن به اهداف خود از بازنماییهای گوناگون استفاده میکنند. بنابراین موضوع ژئوپولیتیک تاریخی، مطالعه تاثیر مکان بر سرنوشت تاریخ و تمدن است که گفتمان آن براساس روش-



های نوین پژوهشی همان رویکرد ژئوهیستوریک (جغرافیای تاریخی) بر نظامهای سیاسی تاریخی است (همان،1388؛ 11). اما برجستگی جغرافیا در جغرافیای تاریخی عوامل تاریخی را کمرنگ و گاها<sup>5</sup> نادیده میگیرد و نتیجه جغرافیای تاریخی که تعامل جغرافیا و تاریخ باید باشد را از بین میبرد و جغرافیا، عامل پیش بینی شده در حوادث تاریخی به عنوان امری مسلم حاکم خواهد شد و اینگونه پیوند جغرافیا و تاریخ از بین میرود.

از دید نگارندگان محصول جغرافیای تاریخی تعامل بین انسان و مکان است به گونه ای که انسان بر مکان و مکان بر انسان اثرگذار باشد. رخداد تاریخی ایجاد و تطور جغرافیایی حاصل شود و پویایی جغرافیا و تاریخ باید در آن محسوس باشد. حال با چنین رویکردی به ژئوپولیتیک مناطق کردنشین توجه شده است در این معنا نتیجهی پیوند زمان، مکان و انسان تاریخ حوادث سیاسی است.

این مقاله با بهرهگیری از منابع و پژوهشها ابتدا سعی در تبیین جغرافیای تاریخی و زئوپولیتیک مناطق کردنشین ایران دارد سپس به حیات سیاسی کردها در دوره تیموری و ترکمانان میپردازد و در اخر به تقابل ژئوپولیتک و قدرت در مناطق کردنشین میپردازد. 1-حکومتهای سیاسی ایران در دو قرن 15و 16 / از سال 779 مق تا 978 مق:

سقوط دولت ایلخانان، ایران را وارد دورهای از بی ثباتی و پراکندگی سیاسی نمود. در پی مرگ ابوسعید ایلخان در سال ۷۳۱ هوق. نیروهای متعد دی به رقابت بر سر کسب قدرت و تصاحب میراث ایلخانان پرداختند. در نتیجه، کشور ایران میان چندین دولت محل ی تقسیم شد؛ وضعیتی که بیش از نیم قرن و تا پایان قرن هشتم/ سالهای اولیه قرن ۱۰ ادامه یافت. از حکومتهای محلی که بسیار قدرت گرفتند کردها بودند. کردها نیز که از قدیم الایام در غرب فلات ایران زندگی می کردند، در قالب امیرنشینهای لرستان، کرمانشاه (گوران)، اردلان، م گری، بابان، سوران، بدلیس، حکاری و ... خود را مجددا سازماندهی کردند. در این میان هجوم ترکمنهای قراقویونلو و آوقویونلو و جنگهای جانشینی آنان که عمدتا مناطق ک ردنشین را در بر میگرفت، منجر به کوچ اجباری بعضی ایلات به مناطقی دیگر میشد. از طرف دیگر ایلات ک رد نیز از مناقشات داخلی ترکمنان استفاده کردند و شروع به بازیس گیری مناطقی کردند که قبلا آبه تصرف ایلات مغول و ت<sup>ث</sup>ر ک</sup> در آمده بود.

2-پیشینه جغرافیای تاریخی ایالت کردستان در قرون اسلامی تا قرن 15میلادی

در قرون نخستين اسلامى كردستان از مناطق شناخته شده بود و زير مجموعه ايالتهاى ديگر قرار داشت. كردستانات در حوزه ايالت جبال كه خود ناحيه وسيعتري را شامل مي شد ، قرار گرفت .مورخان از ايالت جبال با عنوان كوهستان و عراق عجم نيز ياد كرده اند. ايالت جبال از نقطه نظر تقسيمات اداري و سياسي شامل بخش هايي از استان كردستان



،كرمانشاه، همدان ، مركزي ، اصفهان و تهران است ابن حوقل در صوره الأرض از كردستان با عنوان جبال ياد كرده و شهرهاي كرج ابودولف، بروجرد، نهاوند، شهرزور، حلوان ، قزوين و چند شهر ديگر را در زير مجموعه قلمرو آن ذكر كرده است علاوه بر اين در توصيف منطقه ارمنيه ، آذربايجان و اران اشنويه به عنوان يك شهر كردنشين ياد شده است (ابن حوقل ، ١٣٤: 101 ) يعقوبي نيز در البلدان همانند ابنحوقل از كردستان با عنوان استان جبل يا عراق عجم يادكرده و از جمله شهرهاي آن دينور، نهاوند، حلوان و چند شهر ديگر را نام مي برد( يعقوبي، بي تا : ٤٦). جيهاني در اشكال العالم از كردستان با عنوان استان جبل يا عراق عجم كرده و از شهرهاي آن بروجرد ، نهاوند ، حلوان و چند شهر ديگر را نام مي برد( جيهاني، كرده و از شهرهاي آن بروجرد ، نهاوند ، سيمره ، همدان ، قم و كاشان نام مي برد(جيهاني، كرده و با شهرهاي آن بروجرد ، نهاوند ، سيمره ، همدان ، قم و كاشان نام مي برد(جيهاني، استا ٦٦٨ : ٢٧ه). مقدسي در تعبيري مشابه از اين منطقه با عنوان كوهستان ياد كرده و به دنگر برخي شهرهاي آن پرداخته است(مقدسي، 1364: 67). اصطخرى در مسالك و ممالك با عنوان ديار كوهستان يا جبال از كردستان ياد كرده است و اقليم جهاردهم ياد

حدود جغرافيايى ان را شرح ميدهد (اصطخرى، 1340: 96)

۳-جغرافیای تاریخی مناطق کردنشین در ایران قرن ۱۰ و ۱۲

اگرچه در عصر بعضي از حكومتهاي مستقل ايراني تقسيم بندي فوق دستخوش تغييراتي آن هم به صورت جزئي شد اما كليت اين تقسيم بندي بيشتر بدان دليل كه كردستان و نواحي تابعه آن در اين اعصار در حوضه قدرت خليفه و بغداد بودند تا اواسط دورهٔ سلجوقيان استوار ماند .از اواسط حكومت سلجوقيان و در عصر سلطان سنجر كردستان طي يك تقسيم بندي جديد به عنوان ايالت كردستان مستقل شد.(مستوفي ، ١٣٣٦: ١٢٠) گزارش حمدالله مستوفي جغرافي نگار مشهور قرن ٨ه.ق / ١٥ . ميلادي در نزهه القلوب، كردستان بخشي از ايالت جبال و مركز آن شهر بهار و تعداد ولايت آن ٦٦ مورد است.

کردهای صحرانشین بسیار بودند و در مناطق غربی ایران پراکنده بودند در قرن 8 در نهاوند در سه ناحیه ملایر، اسفیدهان و جهوق کردهای صحرانشین بسیار بودند و سالیانه 12 هزار گوسفند مقرری داشتند(همان: 83). در شهر سلماس(همان: 97) اقوام کُرد وجود دارد و بسیاری از اقوام کرد که به صورت پراکنده در شهر و مناطق ایران ساکن بودند یا ییلاق و قشلاق داشتند.

نخسين منابع محلي كه كردستان را نه از نقطه نظر اداري و سياسي بلكه با تكيه بر عنصر نژاد و كرد بودن و بر اساس ميزان و چگونگي پراكندگي كردها تعريف كرده اند. شرف نامه بدليسي به عنوان نخستين تاريخ محلي كه به توصيف جغرافياي منطقه كردستان و تشريح ويژگيهاي تاريخي و اجتماعي جامعه <sup>كر</sup>د پرداخته حدود اين سرزمين را از يك سو تا خليج فارس و استان فارس و از ديگر سو تا ارمنستان موصل و دياربكر و از سوي ديگر تا عراق عجم و آذربايجان مي داند . وي در تقسيم بندي خود ايات



جمعيت هاي لر را نيز شاخه اي از كردها به شمار آورده و بر همين مبنا سرزمين اكراد را سكونت لرها را نيز جزء مناطق كردنشين محسوب كرده است (بدليسي ، ١٣٦٤ : 23).

به گزارش قلقشندي كردها در قرن هشتم در دره ها و كوههاي جبل كه از همدان آغاز مي شود و به سليستي ختم مي شود يعني در كردستان و نواحي مختلف آذربايجان و بين النهرين در ايالت دياربكر ، موصل ، اربل، ميافارقين ، موش و غيره پراكنده بودند(القلشقندى، 1380: 184-185). البته بايد توجه داشت كه بسيارى از از كردها عشاير بودند و نمى توان مكان جغرافيايى دقيقى براى سكومنت انها در نظر گرفت ولى همه در غرب ايران ييلاق و قشلاق داشتند.

٤-حيات سياسى كردها دوره تيموريان

اوضاع نابسامان و هرج و مرج ايجاد شده در ايران بعد از سقوط ايلخانان مغول و فقدان وحدت سياسي و نبود يك قدرت بزرگ موجب ايجاد فضاي آشفته سياسي و ركود اقتصادي شد و در نهايت به نارضايتي مردم انجاميد در نتيجه مردم آمدن و ظهور يك قدرت بزرگ را طلب مي كردند تا در سايه اين قدرت بزرگ بتوانند آرامش و امنيت را برقرار سازند . تيمور در اينچنين فضايي تهاجم خود رابه ايران آغاز كرد كردستان و قبايل كرد نيز همچون ساير مناطق ايران از يورشهاي تيمور در امان نماندند قبايل كرد و روساي آنها در قبال يورشهاي تيمور فاقد وحدت رويه بوده و به فراخوار موقعيت و جايگاه خود واكنش هاي متفاوتي نسبت به اين رخداد نشان دادند. تيمور 3 يورش بزرگ و متناوب به ايران انجام داد. نخست يورش 3 ساله از 138-900،ق يورش پنج ساله 798-794،ق و يورش هفت ساله از دهمت ساله از 1376، 1214.

يورش نخست تيمور كه در واقع به بهانه راهزني و مختل بودن امنيت مناطق مركزي ايران از جمله حمله به كاروان حجاج توسط ملك عزالدين حاكم لر كوچك صورت گرفت خيلي زود به نواحي غربي ايران كشيده شد و تيمورلنگ پس از سركوبي حاكم لركوچك و احمد جلايري در نخجوان و مسلط شدن بر آذربايجان به منطقه جغرافيايي كردها رسيد . اگر چه ملك عزالدين حاكم وقت منطقه وان و قلعه آن پس ار مقاومتي كوتاه تسليم تيمور شد اما اهالي منطقه به مقاومت و مقابله پرداخته و پس از <sup>۲۷</sup> روز مقاومت سرانجام امير شد اما اهالي منطقه به مقاومت و مقابله پرداخته و پس از <sup>۲۷</sup> روز مقاومت سرانجام امير تيمور دستور تخريب قلعه وان را صادر كرد .سپس تيمور در راستاي سياست اصلي خود بدين صورت كه امراي مناطقي را كه داوطلبانه تسليم مي شدند و اظهار انقياد مي كردند به امارت همان منطقه منصوب مي كرد ملك عزالدين شير را به عنوان حاكم مطلق العنان كردستان منصوب كرد (شامي، 1363؛ 104:158،1987؛ يزدي، 1:356/1336؛



يورش دوم به ايران مشهور به يورش پنج ساله بين سالهاى 799-794 ه.ق صورت گرفت. در طى اين يورش كردستان نيز مورد تهاجم قرار گرفت . تيمور در سال ۷۹۵ ه.ق بعد از فتح مازندران و سمنان و دامغان و ري عازم سلطانيه شد و از آنجا به سمت بغداد مقر حكومت احمد جلايري عزيمت كرد . در اين ضمن تيمور سپاهي را به فرماندهي پير محمد و فرزندش محمد سلطان عازم كردستان و نواحي مختلف آن كرد . در واقع هدف تيمور پاكسازي مسير بغداد از وجود امراي سركش كرد بود . در طي اين حملات هر كس اظهار ايلي ميكرد گرامي داشته مي شد و هر كس كه سرپيچى ميكرد ولايتش غارت مي شد . منابع خبر از اظهار ايلي و اطاعت ايلات و سركردگان كرد در طي اين هجوم مي دهند . ابراهيم شاه از امراي بزرگ كردستان نسبت به تيمور اظهار ايلي كرد و اين ماجرا حاكي از آن است كه امراء و سرداران كرد به قدرت تيمور پي برده بودند و همچنين بر اين حقيقت آن است كه امراء و سرداران كرد به قدرت تيمور پي برده بودند و همچنين بر اين حقيقت آن است كه امراء و سرداران كرد به قدرت تيمور پي برده بودند و همچنين بر اين حقيقت آن است كه امراء و سرداران كرد به قدرت تيمور پي برده بودند و همچنين بر اين حقيقت آن است كه امراء ياري مقابله با او را ندارند لنا از در صلح و سازش با او درآمدند(شامى، 1363 : 100-129 : يزدى، 1336 : 700 ؛ ميرخواند، 1339 : ۲/ 4784).

دور دوم لشكركشي اميرتيمور به كردستان در پي آگاهي شخصي او از غارت و چپاول كاروانهاي مصر و شام و همچنين اموال تجار مكه و مدينه بوسيله اهالي قلعه تكريت صورت گرفت لذا او براي دفع اين غائله در ٧٩٦ مق عازم كردستان شد .حاكمان اربيل و موصل نسبت به تيمور اظهار انقياد كردند.اما اهالي قلعه تكريت به رهبري اميرحسن نامي مدتي چند در مقابل تيمور و سپاهيانش ايستادگي كردند . اما تيمور سرانجام قلعه را فتح و دستور به قتل اهالي داد و قلعه با خاك يكسان شد(شامي، 1363؛ 145؛ يزدي، فتح و دستور به قتل اهالي داد و قلعه با خاك يكسان شد(شامي، 1363؛ 145؛ يزدي، ا336 بقدي تقادي، 1372؛ 686، ميرخواند، 1339؛ يوسف واله قزويني، 1380 ا198 بيمور بعد از فتح قلعه تكريت عازم كركوك شد و حاكم انجا نسبت به تيمور اطاعت كرد. همچنين حاكمان ماردين و رقا نيز از تيمور اطاعت كردند(شامي، 1363؛

اگر چه تيمور به هنگامي كه روانه سركوبي حاكم مصر و شام شد از حاكم ماردين سلطان عيسي خواستار كمك نظامي براي مقابله با مصر و شام شد اما سلطان عيسي از فرمان تيمور سرپيچي كرد و لذا تيمور قبل از حركت به سمت شامات با سفر به ماردين و تسخيراين شهر سلطان عيسي را منكوب كرد سلطان عيسي نيز با توجه به قدرت زياد امير تيمور بناچار نسبت به او اظهار ايلي كرد(يزدى، 1336: 753؛ سمرقندي ،1372 : 690؛ واله اصفهانى، 1380: 204) در واقع تيمور انديشه فتح مصر و منطقه شامات را در سر داشت بخصوص آنكه حاكم مملوك مصر نسبت به تيمور اظهار ايلي نكرده بود و دشمنان تيموري را يعني يوسف اق قويونلو و احمد جلاير را پناه داده بود .لذا بر آن شد تا حكام و مناطق سر راه را به انقياد و تصرف خود درآورد . اگرچه در پيش گرفتن سياست همدلي و سازش باعث



مي شد، پيمان اتحاد و انقياد امراي مسير راه كه سران كرد نيز جزء انها بودند با تيمور مستحكم تر و قوي تر باشد نيازي نبود تا اين مناطق به جنگ انقياد تيمور را پذيرا شوند . اما در سالهاي پايانی يورش ٥ ساله اڪراد نسبت بـه تيمـور تغييـر مـزاج دادنـد بصـورتی ڪه در مناطق مختلف دست به شورش عليه تيمور زدند .سرآغاز اين شورشها كشته شدن فرزند تيمور يعنى عمر شيخ والى مملكت فارس و عراق عجم در نزديكي قلعه خرماتو در چهار منزلي بغداد توسط كردان آن منطقه بود كه تيمور بعد از اين حادثه فرزند ديگرش پيرمحمد را به جانشيني او برگزيد و نعش شاهزاده را به شهر كش برد( يزدي، 1336؛ 753؛ سمرقندي، 1372؛ 690؛ ميرخوانـد، 1339؛ 4809؛ وإلـه اصـفهاني ، 1379؛ 204) درسـت در هـيمن زمـان اهالی ماردین علیه تحصیلدار مالیاتی تیمور دست به شورش زدند و او را به قتل رساندند که ظاهر این طرح با هماهنگی سلطان عیسی حاکم ماردین که به دلیل شکست از تیمور کینه او را به دل داشت و درصدد استفاده از فرصت پیش آمده یعنی مرگ پسر تیمور بود صورت گرفته بود .تیمور دستور سرکوبی سلطان عیسی را صادر کرد اما شورش حاکمان كُرد به اينجا ختم نشد بلك ملك عزالدين حاكم جزيره كه قبلاةً نسبت به تيمور اظهارایلی کرده بود نیز علیه تیمور شورش کرد که در نتیجه این شورش تیمور جزیره را غارت کرد. تیمور بعد از تاراج جزیره عازم ماردین شد و ویرانی زیادی را در این منطقه به بار اورد و سلطان صالح برادر حاكم ماردين را جايگزين عيسى نمود(شامى، 1363؛ 149-150؛ يزدى ، 1336؛ 759-757؛ ميرخواند 1339؛ 693-696). در واقع حاكمان كرد منطقه با استفاده از مشکلات به وجود امده بر سر راه تیمور یعنی مرگ فرزند و بازگشت او به سمرقند سر به شورش برداشته بودند اما خيلي زود اين شورشها سركوب و حاكمان دوباره نسبت به تيمور اظهار ايلي كردند در منابع دورة تيموري اشاره اي به حوادث كردستان بين يورش ه ساله و V ساله نشده است و منابع اطلاعي از كردستان در اين دوره پر اشوب به دست نمی دهند.

يورش هفت ساله كه در واقع آخرين حلقه از سلسله يورشهاي تيمور به خاك ايران بود در واقع به قصد منكوب كردن مصر و پاسخ به دعوت امير نشينهاي اناطولي از تيمور براي رهايي آنها از زير يوغ عثماني بود(ميرجعفرى، 1375 : 102). با اين وجود منابع از حضور تيمور دركردستان سال <sup>٨</sup> ۰<sup>٢</sup> مق بعد از فتح ممالك شام گزارش داده اند . در جريان اين يورش همچون يورش ه ساله حاكم ماردين بار ديگر عليه تيمور شورش كرد بدين صورت كه او از انجام تعهدات خود نسبت به امير تيمور كه همكاري با او جهت حمله به شام بود سرپيچي كرد و به پشتيباني قلعه مستحكم خود عليه تيمور شورش كرد . لذا تيمور تخريب و حمله به قلعه را صادر كرد اما تضرع اهالي ماردين از تيمور و تسليم نمودن كليدهاي قلعه به



تسخير قلعه ماردين در جريان شورش سودمند نبود چرا که تيمور قصد سرکوب مصر و حمله به گرجستان و مغلوب کردن عثمانيها داشت(شامی، 1363: 288؛ 9، يزدی، 1336: 2/ 1091؛ سمرقندی، 1372: 784؛ حافظ ابرو ، 1380؛ 1/ 299) از طرفی حاکم قلعه ماردين نمی توانست خطر چندانی برای تيمور داشته باشد. حاکم ماردين نيز با وجود چندين بار شورش و ايجاد دردسرهاي براي تيمور در بازگشت تيمور از فتح شامات مورد عنايت و شفاعت شورش و ايجاد دردسرهاي براي تيمور در بازگشت تيمور از فتح شامات مورد عنايت و شفاعت ميرانشاه درآورد تيمور سپس حکومت ممالك عراق ، بغداد، کردستان، ماردين ، دياربكر و قبيله اويرات را به ابابكر فرزند ميرانشاه داد و آذربايجان را به برادر او يعني عمر ميرزا داد(شامی، 1363: 255-266؛ يزدی، 1336؛ 1228؛ سمرقندی، 1372؛ 209). در واقع اخرين گزارشي است که منابع از حضور امير تيمور در کردستان مي دهند چرا که تيمور در بازگشت به سمرقند و در جريان حمله به چين در سال ۸۰۷ ه ق درگذشت و کردستان در حوضه قلمرو ميرانشاه فرزند تيمور قرار گرفت.

ه-حیات سیاسی اقوام ، کرد در دوره آق قویونلو ها و قرا قوینلوها

با مرگ تيمور ايران زمين بار ديگر به عرصه و هرج و مرج و رقابت ميان اميرزادگان تيموري و تركمانان مدعى قدرت مبدل گشت .در شرق هـر يـك از فرزنـدان تيمـور در گوشه اي از قلمرو پهناور و در ايالتي اعلام استقلال نمودند در نتيجه اين موضوع درگيري و کشمکش میان جانشینان او بالا گرفت و مانع از استمرار قدرت عصر تیمور در دوران فرزندان او شد از سوی دیگر در غرب ایران نیز امرای آق قوینلو و قراقوینلو نیز که از زمان تيمور پايه هاى قدرت خود را استحكام بخشيده بودند ، حال با مرگ تيمور شروع به بسط قلمرو خود کردند همانطور که ذکر گردید تیمور اندکی قبل از مرگش عراق ، بغداد، كردستان، ماردين ، دياربكر و قبيله اويرات را به ابوبكر ميرزا تفويض كرد وحكومت آذربایجان را در اختیار عمر میرزا قرار داد .اما اندکی بعد از مرگ تیمور ابوبکر میرزا در جدال با احمد جلاير كه در صدد بازپس گيري قلمرو از دست رفته خود بود شكست خورد و پس ازترک عراق به نزد برادرش عمر میرزا در آذربایجان رفت اما اندکی بعد میان دو برادر نیز ناسازگاری و اختلاف پدیدار گشت، زیرا هر دو مدعی قدرت بودند و به راستی دو پادشاه در یك اقلیم نگنجد در جدال میان دو برادر ابوبكر میرزا بر عمر میرزا غالب گشت(حافظ آبرو، 1380: 73، روملو، 1384: 1309/1؛ ميرجعفري، 1381: 146؛ 170) آبوبكر ميرزا آگر چه تبریز را فتح و مدتی هم در انجا حکومت کرد اما حکمرانی وی دولتی مستعجل بیش نبود ودر نبرد با قرا يوسف تركمان آذربايجان را از دست داد و مجبور به فرار به خراسان و سپس سیستان شد بدین سان آذربایجان در نتیجه ستیز و کشمکش میان فرزندان و نوادگان تيمور خيلي زود از دست تيموريان بيرون رفت و قراقوينلوها قدرت گيري خود را در مناطق



شمال غربي و غرب ايران آغاز كردند تلاشهاي شاهرخ و بعدها ابوسعيد نيز در راستاي احياي قدرت تيموريان در مناطق غربي مثمر ثمر واقع نشد و بعد از مرگ ابوسعيد كه توسط اوزن حسن آق قوينلو از ميان رفت براي هميشه قدرت تيموريان از مناطق غربي ايران رخت بربست و گستره جغرافيايي تحت سلطه تيموريان به منطقه محدودي در شرق ايران تقليل يافت و اين چنين بود كه از امپراطوري گسترده عصر تيمور نشاني جز يك حكومت محلي باقي نماند . لذا گستره جغرافياي محل سكونت كردها نيز در حوضه فرمانروايي تركمانان آق قوينلو و قراقوينلو قرار گرفت. از اين پس كردستان و نواحي مختلف آن دائما ميان اين دو قدرت دست به دست شد.

نكته حائز اهميت اين است كه حكام و امراء كرد در اين عصر نيز همچون دورة تيموريان براساس منافع و شرايط و مقتضيات زماني جبهه گيري و اعلام موضع ميكردند و با توجه به شرايط حاكم به قدرتهاي مختلف گرايش پيدا مي كردند .بطوري كه گاه يك يا چند امير كرد به يك حاكم و حكومت و در مقابل يك يا چند امير كرد ديگر به حاكم رقيب گرايش داشتد و در منازعات موجود رو در روي هم قرار گرفتند.

قراقوينلو كه ابتدا در اطراف درياچه وان و حوالی سنجار و شوش و موصل ساكن بودنـد(بهرام نــژاد، 1384؛ 21؛ ميرجعفـری، 1381؛ 270). در زمـان قرايوسـف يكـی از قدرتمندترين امرای اين سلسله موفق شدند ولايات آذربايجان- عراق عرب با تمام توابع و از عراق عجم تا قزوين و حدود همدان و از دياربكر تا زنجان و ترجان و اسپيرا و قراحصار را تحت تسلط خود دراوردند كه حوضه جغرافيايی تعداد زيادی از قلاع كردستان را در تصرف داشتند(بهرام نژاد، 1384؛ 21).

در سال 813ه.ق در نبرد اسد كه ميان قرا يوسف و سلطان احمد جلايري رخ داد در سپاه دو طرف نيروهايي از در نبرد كردها حضور داشتند .به گزارش حافظ ابرو در زيده التواريخ در سپاه قرايوسف شمس الدين بدليسي و ملك عزالدين شير و در سپاه احمد جلاير شاه منصور از سران كرد حضور داشت .كه اين جنگ سرانجام با كشته شدن احمد جلايرى پايان گرفت(حافظ ابرو، 1380: 3/ 401؛ روملو، 1384: 1/ 178)اما همين مورخ در جاى ديگرى از كتابش مى نويسد كه به هنگام لشكركشى شاهرخ به آذربايجان و وقوع جنگ «الشكرد» امراى كرد نسبت به امير تيمورى اظهار انقياد كردند(حافظ ابرو، 1380، 1380).

مرگ قراء يوسف قراقوينلو در آستانه حمله شاهرخ به تبريز سبب ايجاد هرج و مرج در سرزمينهاي قراقوينلوها شد و فرزندان و نوادگان قرايوسف هر كدام به شهر و دياري گريختند. سياستهاي شاهرخ مبني بر ايجاد حكومتي دست نشانده در تبريز به موفقيت منجر شد در اين اوضاع توام با هرج و مرج، آق قوينلوها كه در حال محكم تر كردن پايه



هاي قدرت خود بودند ، فرصت را مغتنم شمرده و به قلمـرو قراقوينلوهـا تعـرض نمودند .در ايـن راستا عثمان بيـگ آق قوينلو به قلمرو كردهاي سليماني و زرقي تعرض كرد و

هشت قلعه از قلعه هاي اكراد و سه هزار خانوار ازكردها را به تصرف خود درآورد .و پسرش با يزيد بيگ را به حكومت آن نواحي منصوب كرد .از سوي ديگر امير اسكندر كه بعد از بازگشت شاهرخ به هرات به تبریز بازگشت و اوضاع همراه با هرج و مرج حکومت و پایتخت را سروسامان داد .اسکندر بعد از بازیابی اقتدار خود بر آن شد که سرزمینهایی راکه آق قوينلوها تصرف كرده بودند بازپس گيرد، لذا او با همكاري و كمك شيخ حسن كُرد چمشگزکی که از ملازمان و مقربان دستگاه اسکندر میزرا بود امراي کرد بدليس-اخلاط -وان -دستان را که به عثمان بیگ آق قوینلو گرویده بودند . در الشگرد با لطایف الحيل دستگير و زنداني ساخت و بعد هم عزم تسخير بدليس كرد، كه در حاكميت امير شمس الدين بيگ قرار داشت .اما اسكندر به دليل استحكام زياد قلعه بدليس موفق به فتح آن نشد و حتى وساطت امير شمس الدين بيگ حاكم بدليس نيز براي تسخير قلعه موثر نيفتاد لذا اسكندر به سوى اخلاط رفت اما موفق به فتح اين شهر نيز نشد، دومين تلاش اسكندر براى فتح بدليس ناكام ماند(ابوبكر طهرانى، 1356: 96-98؛ روملو، 1384: 1/ 249؛ قزوينى، 1383؛ 351)اسكندر بعد از انكه در فتح بدليس و اخلاط ناكام ماند امير شمس الدين بيگ را به خاطر كينه اى كه از او به دل داشت كشت، زيرا او به هنگام حمله شاهرخ به تبريز در زمان قرايوسف جانب شاهرخ را گرفته بود(بدليسی، 1364؛ 475) قساوت و بی رحمیهای اسکندر در مواجهه با کردها بخصوص که در اخلاط و بدلیس از خود نشان داده بود سبب شد تا شیخ حسن کرد از اسکندر مایوس و به دولت شاه بیگ امير كرد بپيوندد. دولت شاه كه در جبهه آق قوينلوها بود و شفاعت شيخ حسن توسط او نزد على بيگ آق قوينلوها مورد قبول واقع شد بدين ترتيب اقدامات بي رحمانه و برخورد خصمانه و بدور از منطق اسکندر سبب شد تا کردها به جبهه مقابل و دشمن قراقوینلوها رانده شوند و او نتوانست از نيروها و امراى كُرد در راستاي منافع و حفظ موقعيت خود استفاده كند ، اسكندر ميرزا به كشتن شمس الدين بسنده نكرد بلكه او ملك محمد حکاری پسر امیرعزالدین شیر را نیز که به همراه شمس الدین هنگام حمله شاهرخ نسبت به او اظهار ايلي كرده بود را نيز سركوب كرد(حافظ ابرو، 1380؛ 1/ 254).

با جلوس جهانشاه بر سر سرير سلطنت قراقوينلوها دورة اعتلاي قراقوينلوها يك بار ديگر همچون عصر قراء يوسف آغاز شد امير مذكور حكومت نسبتا طولاني داشت اما متاسفانه منابع تاريخ نگاري آنچنان اشاره اي به اوضاع كردها و نقش امراء و قبايل كُرد در اين برهه ننموده اند ، بجز انكه در بيان برخي حوادث به صورت فرعي و گذرا به نام چندين تن از امراء آنها اشاره شده است كه خاستگاه قبيله اي آنها نامشخص و مبهم است



جهانشاه در واقع آخرين سلطان قدرتمند قراقوينلوها بود و بعد از او حكومت قراقوينلوها در سراشيبي سقوط قرار گرفت. وقايع عصر او به جنگ آق قوينلوها ابتدا با جهانشاه آق قوينلو و سپس اوزون حسن آق قوینلو گذشت در طی این جنگها سرداران و فرماندهان کرد نیز حضور داشتند که مناطق کردنشین <sup>دائم1</sup> میان آنها دست به دست می شد به گزارش منابع الوند ميرزا فرزند اسكندر ميرزا قراقوينلو بعد از اينكه عليه عموي خود معين جهانشاه شوريد به اربيل كردستان حمله كرد و آنجا را به تصرف خود درآورد الوند ميرزا بعد از شکست از عموی خود به جهانشاه آق قوینلو پناه برد و جهانشاه قراقوینلو نیز سپاهی به فرماندهی امیرعربشاه از سرداران و فرمانداران <sup>گرد</sup> برای تصرف ارزنجان و تهدید جهانشاه آق قوينلو مبنى بر تحويل و استرداد الوند ميرزا روانه آنجا كرد . اين سردار <sup>كرد</sup> موفق به شكست آق قوينلوها در ماردين را به تصرف قراقوينلوها درآورد(طهرانی، 1356؛ 180). اما ماردين مدت زيادي در تصرف قراقوينلوها باقي نماند بلكه خيلي زود جهانشاه آق قوينلو آن را پس گرفت . دیاربکر نیز به تصرف آق قوینلوها درآمد .امیرعریشاه سردار<sup>گرد</sup> حتی در جریان لشكركشي جهانشاه قراقوينلو با جهانشاه آق قوينلو كه به او پيوسته بود عليه اوزون حسن نيز شركت داشت كه بنابه گفته ابوبكر طهراني عربشاه بدليل انكه از رويايي با اوزون حسن ترس و وحشت داشت فرار کرد(همان: 159). همچنین ابویکر طهرانی در جای دیگری در کتابش از فرمانده و سردار کرد به نام حاجی بیگ گاورودی خبر می دهد که در جریان استمداد وكمك جهانشاه آق قوينلو براي مقابله با برادرش اوزون حسن از جهانشاه قراقوينلو، جهانشاه سپاهی را به فرماندهی گالودی به پاری او فرستاد(همان: 409؛ حسین بیگ روملو، 1384: ٦٦٤) گاورودی در نبرد مشهور سنجق از فرماندهان سپاه قراقوینلو بود(طهرانی : 1384: 427). اين امير كرد پس از مرگ جهانشاه قراقوينلو به خدمت پسرش حسنعلي ميرزا درامد و به خاطر درايت و كفايت فوق العاده اى كه در اداره امور داشت به امارت تمام بلاد عراق منسوب شـد(طهراني ، 1356؛ 441؛ روملـو، 1384؛ 1/ 677). گاورودي در جريـان حمله ابوسعید تیموری در قم که برای فتح آن ناحیه بدانجا رفته بود دستگیر شد و با وجود اينكه نسبت به ابوسعيد اظهار اطاعت انقياد كرد خزانه و اسباب او مصادره و خود او به خراسان و به درگاه ابوسعید فرستاده شد(طهرانی، 1356: ٤٤٥).

هر چند نقش آفريني و تاريخ تحولات كردها در دوران قراقوينلوها، محدود به فعاليت هاي اين چند سردار كُرد در دربار سران قراقوينلو نبوده اما متاسفانه تاريخ اين عصر در مورد كُردها اطلاعات بيشتري بدست نمي دهند .با شكست جهانشاه قراقويونلو از اوزون حسن در نبرد سنجق و كشته شدن او به عمر حكومت قراقوينلوها خاتمه داده شد فرزندان جهانشاه اگر چه مدتي در قلمرو حكومت اجدادي خود بودنداما آنها خيلي زود از ميان رفتند و آق



قوينلوها كه با جلوس اوزون حسن بر سرير سلطنت به دوران اوج و اعتلاي خود رسيده بودند درصدد گسترش فتوحات خود در نواحي مختلف برآمدند .

نقش آفرینی و ورود قبایل كُرد در اتحادیه تركمان آق قوینلو را باید از همان آغاز شکل گیری این اتحادیه یعنی عصر عثمان بیگ دانست هنگامیکه عثمان بیگ نسبت به تيمور اظهار اطاعت كرد و به ملازمت وى درآمد و قلعه مستحكم ماردين را تسخير كرد . فرزندش ابراهيم بيگ را جهت تسخير حصن كيف و توابع آن فرستاد و حاضر شد سالانه مال و لشكر به سلطان حصين كيف ملك اشرف تركمان بدهد ابراهيم پس از حصين كيف روانه سليمانيه شد و بعضي پايگاههاي آنجا را غارت كرد و آن منطقه را به تصرف خود درآورد(بابامردوخ، 1372؛ 3/ 363) اما همين امرا كه نسبت به عثمان بيگ اظهار اطاعت کرده بودند به هنگام درگیری و جنگ میان قرایوسف و عثمان بیگ جانب قراء یوسف را گرفتند (طهرانی، ۱۳۵۲: 59) در واقع این امرای <sup>گرد</sup> که در صدد حفظ موقعیت و جایگاه خود بودند و در جنگها همواره جانب قدرت برتر را میگرفتند این بار نیز همچون دفعات قبل چون می دانستند که قدرت قراء یوسف برتر و بیشتر است جانب او را گرفتند .خصلت و ویژگی بارز خود را یکبار دیگر بروز دادند. عثمان بیگ بعد از اینکه نبردش با قراء یوسف به مصالحه انجامید ، به قصد انتقام از موضع گیری امراء کرد در جریان جنگ او با قراء يوسف ، به ماردين حمله كرد و آنجا را مورد محاصره قرار داد. مجدالدين عيسى حاكم وقت ماردین از سلطان حکیم که با عثمان بیگ دشمنی داشت استمداد کمک کرد اما این طلب استمداد و کمک نیز مانع از شکست او نشد و حکم او به همراه حاجی بیگ کرد در این نبرد کشته شدند (طهرانی، 1356 ۲۷۰ ؛ روملو، ۱۳۸٤ : 7135).

بعد از آن عثمان بيگ چندين بار ماردين را مورد يورش و غارت قرار داد عثمان بيگ بعد از حمله به ماردين،حاكم چمشگزگ را كه دچار توطئه و اختلاف خانوادگي بود مورد حمله قرار داد. عثمان بيگ باتوسل به يكي از نزديكان پير حسين كه از ظلم و تعدي شيخ حسين حاكم چمشگزگ متاثر بود وارد چمشگزك شد و آنجا را بعد از تسخير و تصرف به برادرزاده اش نورعلي بيگ سپرد(طهرانی، 1356؛ 94:70.4019). عثمان بيگ بعد از تسخير چمشگزگ به سرزمين كردهاي رزقي وسليماني هجوم برد و پايگاه آنها در ميافارقين و ترجيل و هشت قلعه ديگر را با سه هزاز خانوار به تصرف خود درآورد و با يزيد بيگ پسر خود را به حكومت آن نواحي گماشت امراء <sup>گ</sup>ر<sup>د</sup> كه ناتوان از مقابله با عثمان بيگ بودند به تشويق و تحريك شيخ حسن چمشگزك حاكم بركنار شده به تحريك مان بيگ بودند به تشويق و تحريك شيخ حسن چمشگزك حاكم بركنار شده به تحريك ماكم چمشگزك و اسكندر ميرزا قراقوينلو پرداخته و از آنها ياري و استمداد خواستند اما اسكندر ميرزا همه امراء ك<sup>5</sup>رد را دستگير و زنداني نمود در نتيجه شيخ حسين از اسكندر مايوس شد و به دولت شاه بيگ حاكم اگران و استمداد خواستند اما



بود پناه برد وي با شفاعت اين امر كرد نسبت به عثمان بيگ اظهار اطاعت و فرمانبردارى كرد و عثمان بيگ كه با پيوستن اين امراى كرد ميتوانست اتحاديه خود را قدرتمندتر كند با آغوش باز شيخ حسن را پذيرفت و او را مورد لطف و عنايت خود قرار داد (طهرانى، 1356 : 99). اين در حالي بود كه اتحاد و انسجام خود اين قبايل و سران كرد مي توانست قرار داد به يك كانون قدرت تاثيرگذار در منطقه تبديل شود كه حداقل آنها را براي دفاع از خود بي نياز از ساير قدرتها سازد .بعد از مرگ عثمان بيگ و در عصر سلطان حمزه آق قوينلو بود كه كردها بار ديگر در سلسله نبردهاي ميان كه مابين او « خاتونيه » آق قوينلوها و قراقوينلوها به نقش آفريني پرداختند .بدين صورت كه سلطان حمزه در جنگ با اصفهان بيگ قراقوينلوها به نقش آفريني پرداختند .بدين صورت كه سلطان حمزه در جنگ با اصفهان بيگ قراقوينلوها به نمام ملك بيك قراقوينلوها به نمام ملك ميان كه مابين او « خاتونيه » آن قوينلوها و بيك قراقوينلوها به نمام ملك بيك قراقوينلوها به نمام آفريني پرداختند .بدين صورت كه سلطان حمزه در جنگ با اصفهان بيك قراقوينلوها به نمام آفريني پرداختند .بدين صورت كه سلطان حمزه در جنگ با اصفهان بيك قراقوينلوها به نمام ملك

در واقع مشخص نيست كه كردها و فرماندهان و سران آنها كه همواره به فكر حفظ موقعيت و جايگاه خود بودند و براي حفظ اين جايگاه و موقعيت همواره با قدرتهاي برتر و بزرگتر اتحاد و اتفاق مي كردند ،اين بار جانب حمزه ميرزا و آق قوينلوها را كه نسبت به قراقوينلوها ضعيف تر بودندگرفتند.آنها نميخواستند حاكميت قدرتمندى شكل گيرد پس با استفاده از برترى جغرافيايى و جنگاورى جانب اق قوينلو را گرفتند تا از قدرتمند شدن قراقوينلو جلوگيرى كنند. اينگونه حيات سياسى انها به خطر نمىافتاد .

بعد از صلح آم د که مابین جهانگیر میرزا و سلطان حمزه منعقد شد کردها و امراء آنها به آق قوینلوها خیانت کردند و به همین دلیل اوزون حسن به کُردها یورش برد و آنان را غارت کرد و اموال آنها را به یغما برد. موضع گیري و جبهه گیري کردها حتي بعد از این عجیب تر نیز مي شود چرا که با حرکت جهانشاه آق قوینلو از آذربایجان به سمت خراسان، اوزون حسن که فرصت را مناسب دانسته بود و به آذربایجان حمله برد در حین حرکت به سوي آذربایجان بود که امراء کُرد به استقبال او شتافتند به روایت طهراني شمس الدین بدلیسي و ملک صاصوني و ابراهیم بیگ سلیماني به استقبال او رفتند و یک ماه در خدمت و ملازم او بودند اوزون حسن منطقه حکومتي شیخ حسن چمشگزکي رابه دلیل مخالفت او مورد حمله قرار داد اما چندي بعد این امیر کرد نیز تسلیم و مطیع اوزون حسن

در اين ميان آنچه قابل تامل است برخورد دوگانه، متناقض كردها و حكام آنها در قبال اوزون حسن مي باشد از يك طرف غارت و كشتار كردها توسط اوزون حسن و از سوي ديگر استقبال و ملازمت امراي كُرد از اوزون حسن كه درست مدتي كوتاهي بعد از اين



كشتار رخ داد قبايل و سران كُرد بيش از هر چيز به حفظ جايگاه و موقعيت خود مي انديشيدند . در همين زمان كُردها دچار اختلافات خانوادگي بودند اين امر خود مانع از قدرت گيري آنها مي شد و سران آق قويوينلو نيز بر اين اختلافات دامن مي زدند نمونه اين اختلافات خانوادگي يا اختلافات داخلي ميان امراي حصن كيف و قتل ملك خلف بود كه اوزون حسن با دامن زدن به آن اين سلسله كرد تبار حصن كيف را ساقط كرد.

در دوران اوزون حسن كه قدرت آق قوينلوها به اوج اعتلاي خود رسيد كُردها همچون ساير هم پيمانان اتحاد آق قوينلوها با توجه به قدرت زياد اوزون حسن فرصت خودنمايي و يا شورش عليه دولت مركزي را پيدا نكردند.

اگر چه كاترينوزنو سفير ونيزي كه مدتي در دربار اوزون حسن بود در سفرنامه خود كُردها را عامل شورش اغورلور محمد فرزند اوزون حسن كه مادري كرد نژاد داشت معرفي مي كندو مي نويسد كه كردان در صدد بودند با پراكندن تخم نفاق عظمت حكومت آق قوينلوها برهم بزنند و با شايعه مرگ اوزون حسن پسرش را وادار به شورش عليه پدرش كردند (جوزفا باربار و ديگران ،1349 : 206) اما منابع ديگر دورة آق قوينلوها حتي تواريخ عصر صفويه اين گفته زنو را تاييد نكرده اند و سخني از اينكه كردها عامل اين شورش باشد به ميان نياورده اند و معلوم نيست كه اين حرف كاترينو زنو تا چه حد قابل اطمينان باشد به ميان نياورده اند و معلوم نيست كه اين حرف كاترينو زنو تا چه حد قابل اطمينان باشد به ميان نياورده اند و معلوم نيست كه اين حرف كاترينو زنو تا چه حد قابل اطمينان باشد؟ اوزون حسن در سال 837 مق دو تن از شاهزادگان آق قوينلو به نامهاي حمزه و باشد به ميرزا را در راس سپاهي روانه كردستان نمود در واقع هدف اوزون حسن از اين توطئه بزنند در طي اين حمله ابراهيم بيگ والي بدليس با فرستادن مادر خود به عنوان نائب ، شفاعت صاحبقران را بدست آورد .همچنين امراء تركمان توانستند چندي از قلاع و شهرهاي جزيره بدليس -شوش و اخلاط را فتح بعد تصرف كند(طهراني، 1356: 242، روملو، 1384) جزيره بدليس -شوش و اخلاط را فتح بعد تصرف كند(طهراني، 1356؛ 262، روملو، 1384) مند.

با مرك اوزون حسن ميان فرزندان او بر سر دستيابي به تاج و تخت پدر اختلاف درگرفت و اين اختلافات و درگيريها قدرت آققوينلوها را به انحناء برد اين اختلافات و جنگها به گونه اي بود كه از اين طايفه از 882 تا 907 ه.ق كه شاه اسماعيل به قدرت رسيد هشت تن به قدرت رسيدند و مي توان گفت كه مهمترين و برجسته ترين ويژگي حكومت آق قويونلوها بعد از مرگ اوزون حسن بخصوص در سالهاي پاياني اين حكومت مستجعل و زودگذر بودن حاكميت سلاطين اين سلسله بود.

اگر چه بعضي از مورخين معتقدند كه <sup>گر</sup>دها بعد از مرگ اوزون حسن و آغاز روند تدريجي ضعف آق قوينلوها تا حدودي استقلال خود را بدست آوردند .اما واقعيت انست كه



ك ردها این بار نیز همچون ادوار قبل بدلیل عدم درك درست از اوضاع سیاسی و مقتضیات زمان خود و غفلت از اختلافات داخلی سران آق قوینلو نتوانستند از فرصت پیش آمده برای تثبیت موقعيت خود بهره ببرند و نه تنها از اين فرصت جهت اتحاد و ايجاد حكومت بهره نبردند بلکه به اختلافات خود دامن زدند در واقع تاریخ کردها بعد از مرگ اوزون حسن نیز همچون ادوار قبل از آن تکرار دگر باره جبهه بندی و همکاری انان با امراء مختلف جهت پیشبرد اهداف شخصی و قبلهای خود بود نخستین حضور کُ<sup>ردها</sup> در حوادث بعد از مرگ اوزون حسن در جريان جنگ ميان مراد بيگ آق قوينلو با خليل سلطان آق قوينلو ، کُردها در سپاه مراد بيگ ايفاى نقش كردند(روملو، 1384؛ 1/ 810) به نظر مى رسد علت حمايت كردها از مرادبيگ کینه ای بود که از خلیل سلطان به دل داشتند چرا که کردها قبل از این از مقصود بیگ كه دشمن خليل سلطان بود حمايت كرده بودند و به اين دليل اين مي بايست توسط خليل ميرزا قلع و قمع شدند و حال كه مراد بيگ مخالف خليل سلطان بود كردها از او حمايت می کردند. کردها بعدها در جنگ قدرت میان خلیل سلطان و برادرش یعقوب نیز به صورت غیر منسجم حضور داشتند بدین صورت که چگینی ها از یعقوب و چشمگزکی ها از خلیل سلطان حمايت مي كردند. منصور بيگ چگيني از امراي عالي رتبه يعقوب بيگ و سهراب بیگ چشمگزك كه از امرای خلیل سلطان بود كه خلیل سلطان بعد از شش ماه اریكه قدرت را به يعقوب واگذار نمود(روملو : ۱۸۱۳،۱۳۸۴)

از ديگر امراي کُر<sup>د</sup> که در رقابت ميان امراء نقش آفريني کردند اميرعزالدين شيركُرد مي باشد او در جنگي که ميان صوفي خليل و سليمان بيگ بيژن از امراي بزرگ ترکمان در حوالي وان رخ داد شرکت داشت صوفي خليل با اعزام نماينده اي به نزد عزالدين شيرکرد از او ياري خواست او نيز با نيروهاي خود به صوفي خليل ملحق شد( طهراني ، 1356: ٣٤؛ خنجي، ١٢٣٠١٣٨٢ ؛ ,Sümer, 1992, 117-127;

# ۲-تقابل ژئوپولیتیک و سیاست در مناطق کردنشین

مناطق کردنشین کوهستانی و صعب العبور بود. یکی از مواردی که اهمیت این مناطق را افزایش میدهد علاوه بر کوهستانی و صعب العبور بودن وجود قلاع هستند. در مناطق کُردنشین قلاع بسیاری ساخته شده است اگرچه برخی از قلعهها مانند مثل کلات یا الموت نبود ولی پیشروی نیروهای متخاصم کُند میکرد. چهار قلعه ظَنَلم، پَلَ َنگان، مریوان و حسنآباد به تناوب دارالملک کردستان بوده که در زمان خود، از قلاع محکم عالم بودهاند و هیچ یک از سلاطین روزگار، نتوانستهاند آنجا را به غلبه تسخیر کنند(وقایعنگار، ۱۳۶۴: ۲۷ - ۳۰) علاوه بر قلعههای مذکور در کردستان قلعههای



بسياری همانند قلعه زيويه، كرفتو، قمچقای بيجار، و در حوالی شهر سنندج قلعههای؛ كسوانان آساوله، قلعه باباريز، قلعه كهنه و قلعه زاگرس قرار داشتند (زارعی، 1386: 76).

جدای از ایالت کردستان در ماردین،دیاربکر و اخلاط نیز قلعههای مستحکمی وجود داشت که به سختی تسخیر میشدند. بنابراین هم از قلعهها و نیروهای <sup>کُرد</sup> برای مقابله با دشمن استفاده میکردند. ظاهرا قلعهها علاوه بر اینکه نظامی بودند شهر بودند به عنوان مثال قلعه حسن آباد در تابستان مورد استفاده حاکمان محلی <sup>کُرد</sup> قرار داشته است. وضعیت طبیعی و اقلیمی منطقه هم مؤید این نظر است با توجه به شرایط سیاسی که در دورة صفوی و پیش از آن در این منطقه ایران ایجاد شده، مردم و وابستگان والیان اردلان در این قلعه ساکن شدهاند، به طوریکه حدود تعداد خانههای ساخته شدة آن را دو هزار و جمعیتی در حدود دوازده هزار نفر تخمین زدهاند (Vasilyeva, 2000:4) . یا در خفتبان از ایالت کردستان قلعهای محکم در کنار آب زاب است (مستوفی،1336: 128).

قلعهها یا دژ شهرها مکانی مناسب بودند انها در بالای یک منطقه قرار داشتند و بر وسعت زیادی از مناطق پایین مسلط بودند. برای تامین مواد غذایی و آب در حالت عادی مشکل نداشتند به ویژه قلعههایی که از ان اب رودخانه عبور میکرد و در طول سال ذخیره میکردند.

پس قلعهها پایگاهی محکم برای حاکمین در قدرت بود چنانچه تیمور قلعه ماردین را به عنوان پایگاهی محکم برای حمله به مصر و شامات در نظر داشت ولی حاکم مادرین خیانت کرد و تیمور در حمله ناکام ماند. همچنین اسکندر میرزا به سبب وجود استحکامات قلعهها در بدلیس، وان و اخلاط نتوانست انجا را تسخیر کند و بر فتوحات اق قوینلو بیافزاید.

در دوره ترکمانان بنابر انچه در کتاب دیاربکریه است اقوام کُرد مدام از دستورات سرپیچی میکردند و ادعای قدرت داشتند در نتیجه بارها مورد تعرض تیموریان و ترکمانان قرار گرفتند(طهرانی: 57) یکی از پایگاههای اصلی کردها در غرب ایران ماردین بود. در این دوره ماردین، دیاربکر تحت تسلط اققوینلوها بود. این دو شهر مرز با عثمانی بودند در نتیجه اهمیت زیادی داشتند. علاوه بر اینکه به لحاظ سیاسی اهمیت داشتند به لحاظ تجاری نیز مورد توجه بازرگانان داخلی و خارجی بود. با این وجود ماردین و دیاربکر از حملات در امان نبودند(طهرانی: 57).

قدرتهای زیادی به دنبال برقراری ارتباط با کردها بودند علاوه بر اینکه اقوام جنگجویی بودند بر مناطق استراتژیک مسلط بودند. اوزون حسن در صدد بود تا با دیپلماسی و اقدامات پیشگیرانه در برابر پیوستن برخی از قدرتهای کرد منطقه به حکومت قراقویونلوها صورت دهد. وی موفق شد تا شیخ حسن چمیشگزک را با خود



متحد نمايد(طهرانی، 1356؛ 222). افزون براين وی مجبور شد تا در ناحيه شمال پايتخت خود كردهای ولايت مرديسی به رهبری عيسی بيگ دولتشاه و نواحی ارزنجان به رهبری علی طوقان فرزند عربشاه آيينلو را تنبيه كند(طهرانی، 1356؛ 240-242).

حتى در جريان تصرف آم<sup>2</sup> د به دست اوزون حسن كردهاى آق كچلو و قراكچلو و جماعت كردان اگيل از جهانگير جاندارى كردند در نتيجه اين جنگ به صلح منجر شد(طهرانى، 1356: 235). همچنين اوزون حسن با كمك كردهاى محمودى موفق شد ناحيه الباق از منطقه جزيره را تصرف نمايد(بدليسى، 1377: 301).اوزون حسن از نيروهاى محلى يعنى كردها با فرماندهى امراى كرد استفاده ميكرد تا بر فتوحاتش افزوده شود وى حتى امراى كرد را در جنگها مقابل يكديگر قرار ميداد چنانچه براى الحاق ناحيه الباق از كردهاى محمودى عليه كردهاى بختى استفاده كرد. كردها كه بيشتر در مناطق سخت و صعب العبور بودند ميتوانستند عملكرد بهترى در جنگها عليه يكديگر داشته باشند.

اقوام <sup>گرد</sup> اتحاد قوی نداشتند. هر کدام با گروهی از ترکمانان متحد بودند. آنها پراکنده و عشایر بودند در نتیجه اتحاد به سختی اتفاق میافتاد. گروهی که در نزدیکی قلمرو قراقوقونلو قرار داشتند با انها متحد بودند و اقوامی که در نزدیکی اق قویونلوها بودند با انها متحد بودند(فرخی و امینپور،1398؛ 103) . هیچکدام از ترکمانان در پی حذف کامل اقوام کرد برنیامدند. این اقوام نیروهای کمکی محسوب نمی شدند بلکه نیروهای محلی قدرتمندی بودند که مناطق تحت تسلطشان محفوظ میماند.

#### نتيجه:

در دوره ترکمانان حکومتهای کرد شکل گرفتند. این حکومتها اگر چه مناسبات زیادی باهم داشتند و گاهی هم مرز بودند مثل حکومت بابان و اردلان ولی اتحاد قوی برای شکل گیری حکومت واحد وجود نداشت که این امر نیازمند پژوهش دیگر است. جغرافیای ثابتی شاید نداشتند به ویژه با مهاجرت اجباری توسط حکومتهای قدرتنمند. تلاقی جغرافیا و قوم جنگجوی کرد یک منطقه قدرتمند را شکل داد. سه ضلع مثلث در ژئوپولیتیک در منطقه کرد نشین ایران شکل گرفت، 1- جغرافیای مناسب (کوهستانی، اب و هوای مناسب، قابل کشاورزی، محل عبور کاروانهای تجاری، ساخت قلعه-های نظامی یا دژشهر)، 2-اقوام کرد و قدرت طلب(جنگجو)، 3-زمان مناسب. شکل گیری اولیه حکومتهای محلی به دلیل عدم حکومت مرکزی قدرتمند بود. حکومتهای تیموری و ترکمانان هرگز در پی حذف اقوام ک<sup>\*</sup>رد نبودند بلکه آنها را در یک سیاست دو گانه ترکمانان هرگز در پی حذف اقوام ک<sup>\*</sup>رد نبودند بلکه آنها را در یک سیاست دو گانه موقعیت جغرافیایی در سیاست گذاری نقش پررنگ و برجسته ای ایفا کردند و باعث شد



دژی انسانی و قدرتمند ایجاد کنند و در فراز و فرود روابط دیپلماتیک همواره نقشی معنادار ایفا کردند. حد فاصله میان مرز ترکمانان قلعههای اقوام کرد قرار داشت. این قلعهها تنها نظامی نبودند و برخی از انها دژ شهر بودند. ترکمانان مجبور بودند که با اقوام ک<sup>\*</sup>رد متحد باشند تا از مناطق جغرافیایی صعب العبور مناطق کردنشین در امان باشند و همچنین از انها در جنگ علیه دشمنانشان استفاده کنند. ظاهرا قراقویونلوها با اقوام ک<sup>\*</sup>رد اتحاد بیشتری داشتند. امرای سلیمانی و رزقی که اقوام ضعیفی بودند اما حاکمین قراقویونلو را همراهی میکردند. اتحاد <sup>خر</sup>دها با حاکمین همعصر باعث شد در فراز و فرود جریانات سیاسی و جنگها حضوری فعال داشته باشند و در برخی جنگها امرای ک<sup>\*</sup>رد پیشرو باشند. اقوام ک<sup>\*</sup>ر د در جریانات سیاسی رشد کردند و اهمیت و موجودیت خود را در پیشرو باشند. اقوام ک<sup>\*</sup>ر د در جریانات سیاسی رشد کردند و اهمیت و موجودیت خود را در کرب ایران درک کردند تا حکومت قدرتمندی مثل اردلان روی کار امد و بسیاری از اقوام ک<sup>\*</sup>رد را متحد کرد و دژی محکم و با اهمیت در برابر عثمانی در دوره صفویه قرار گردی.

#### فهرست:

اصطخرى،، ابراهيم، (1346)، مسالك الممالك به اهتمام ايرج افشار، تهران: بنگاه ترجمه و نشر كتاب. ابن حوقل،(1345)، صوره الأرض، ترجمه جعفر شعار، تهران: بنياد فرهنگى ايران. روحانى، بابامردوخ، (1371)، تاريخ مشاهير كُرد، به كوشش ماجد مردوخ روحانيف تهرات:

# سروش.

بای، يارمحمد، (1388)، ژئوپوليتيڪ تاريخی ايـران، تهـران: انتشـارات دفتـر پـژوهشهـای فرهنگی، چاپ اول.

بدليسي، شـرف خـان، (1364)، شـرفـنامه (تـاريخ مفصـل كردسـتان) بـه اهتمـام ولاديميـر ولييامينوف زرنوف، تهران: نشر اساطير.

بهرامنژاد، محسن، (1384)، سرگذشت قراقوينلوها و آققوينلوها، تهران: موسسه فرهنگی اهل قلم،

جيهانى،، ابوالقاسم، (1368)، اشكال العالم، ترجمه على بن عبدالسلام، تهران: آستان قدس رضوى.

جوزفا باربار و دیگران ،( ۱۳۴۹)، سفرنامه ونیزیان ایران، ترجمه منوچهر امیری، تهران: نشر خوارزمی.

حافظ ابرو، شهابالدين، (1372)، زبده التواريخ، تصحيح و تعليقات سيدكمال حاج سيدجوادى، تهران: نشر نى .خنجى، روزبهان، (1382)، عالماراى امينى، تهران: نشر ميراث مكتوب.



روملو، حسين بيگ، (1384)، احسن التواريخ، به كوشش عبد الحسين نوايى، تهران: انتشارات اساطير.

زارعی، محمدابراهیم، (1386)، *سیمای میراث فرهنگی، صنایع دستی و گردشگری* کردستان، سنندج، سازمان میراث فرهنگی، صنایع دستی وگردشگری استان کردستان. سنندجی، میرزا شکرالله، (۱۳٦٦)، تحفه ناصریدر تاریخ و جغرافیای کردستان، به کوشش حشمتاله طبیبی، تهران، امیرکبیر.

سـمرقندی، کمال الدین عبـدالرزاق، (۱۳۷۲)، مطلـع السـعدین و مجمـع البحـرین، بـه اهتمـام عبدالحسین نوایی، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

شامی، نظام۱لدین (۱۳۱۳)، ظفرنامه، به تصحیح فلیکس تاور، به کوشش پناهی سمنانی، تهران: بامداد.

عزتى، عزتالله، (١٣٧١)، ژئوپوليتيك، تهران: انتشارات سمت.

طهرانی، ابوبکر، (۱۳۵٦)، دیاربکریه، تصحیح نجاتی لوغال و فاروق سومر، تهران: کتابخانه طهوری.

القلقشندي، ابوالعباس احمد،(1380)، جغرافياي تاريخي ايراندر قرن نهم ه. ق، ترجمـه محبـوب الزويري، تهران، وزارت امور خارجه،

مجتهدزاده، پیروز، (۱۳۷۹)، ایدههای ژئوپولیتیک و واقعیتهای ایرانی، تهران: انتشارات نی، چاپ اول.

مجتهدزاده، پیروز، (۱۳۸۱)، جغرافیای سیاسی، سیاست جغرافیایی، تهران: انتشارات سمت، چاپ اول.

مستوفى، حمدالله،(١٣٣٦)، نزهه القلوب، تصحيح محمد دبيرسياقى تهران: بىجا. مقدسى، محمد، (١٣٦٤)،احسن التقاسيم فى معرفه الاقاليم، محقق على نقى منزوى، تهران: كومش.

میرجعفری، حسین، (۱۳۸۱)، تاریخ تیموریان و ترکمانان، تهران: انتشارات سمت و دانشگاه اصفهان.

ميرخواند،محمد بـن خاونـد شـاه، (١٣٣٩)، تـاريخ روضـه الصـفا فـى سـيره الانبيـا و الملـوك والخلفا، جلد٦، تصحيح جمشيد كيانفر، تهران: نشر اساطير.

واله اصفهانی، محمد یوسف، (۱۳۸۰)، خلدبرین، به کوشش میرهاشم محدث، تهران: مرکز نشر میراث مکتوب.

وقایعنگار کردستانی، علیاصغر، (۱۳٦٤)، *حدیقه ناصره در تاریخ و جغرافیای* کردستان، محمدرئوف توکلی، تهران: ارژنگ.



یزدی، شرف الدین علی، (۱۳۸۷)، ظفرنامه، تصحیح و تحقیق سعید میرمحمدصادق و عبدالحسین نوایی فر، تهران: کتابخانه ، موزه و مرکز اسناد مجلس شورای اسلامی.

منابع انگلیسی و ترک

Khachatrian, Alexander, (2003), The Kurdish Principality of Hakkariya (14th-15th Centuries), Iran & the Caucasus, 2003, Vol. 7, No. ½, published by: Brill, pp. 37-58. Sümer, Faruk, (1992), Kara Koyunlular, C.1, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara. Vasilyeva, E.I., (2000), The Kurdish City of Sanandaj, Ardalan's Capital' Paris.

Şâmî, Nizamüddin, (1987), Farsça'dan Çeviren: Necati Lugal, 2.Baskı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara.

Tihrani, Ebu Bekr-i, (2014), Çeviren: Mürsel Öztürk, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara.

John E., Woods, (1999), The Aqquyunlu: Clan, Confederation, Empire, Publisher: University of Utah Press, p.156-157.

#### The geopolitical importance of the Kurdish regions of Iran in the 15th and 16th AD

#### **ABSTRACT:**

Kurds are among the prominent ethnic groups in Iran who are influential in various political, economic, cultural, and social scenes. These ethnic groups gained political power due to internal political conflicts and sometimes the absence or inattention of the central government and formed small local governments. With the invasion of the Mongol tribes and the destruction of the central government in Iran, the Kurdish tribes gained more power. Since they live in the west of Iran and border with the neighboring lands of Iran, they are involved in interactions and conflicts. Nevertheless, what was the benefit of this gaining power for the Kurdish governments in the west of Iran for Iran in the 15th and 16th AD? How vital was the geopolitics of the Kurdish regions for Iran? This article aims to investigate the geopolitics of the Kurdish regions in order to evaluate the impact of geographical positions and political decisions in the emergence and development of the geographical space of the Kurdish regions from the perspective of historical geography. In order to know about the historical geopolitical developments of the Kurdish regions, this article tries to explain its various angles by using historical texts and geographical sources as the most important research tools.

Keywords: geopolitical, Kurds, Kurdish regions, political decisions, Iran



الدول والإمارات الكردية في العصرين الوسيط والحديث





# تقديم

# أ. د. هوگر طاهر توفيق

ا. م. د. نزار ايوب حسن

هناك مقولة منتشرة في الأوساط الأكاديمية والعامة بأنه "لم يكن للكُرد دولة في التاريخ"، أو أن الدول والإمارات الكُردية في العصور السابقة كانت أشباه دول فاقدة لقرارها المركزي، انتشرت هذه الفكرة بقوة خلال عصر ظهور الدول القومية في القرنين التاسع عشر والعشرين؛ نظراً لعدم تمكن الكُرد من تأسيس دولتهم القومية على أرضهم التاريخية "كُردستان". استناداً على هذه الفكرة والاتجاه التاريخي فطن مركز زاخو للدراسات الكُردية الى عقد مؤتمره السابع حول موضوع "الدول والإمارات الكُردية في العصرين الوسيط والحديث"، بهدف الغور في حياتها وحضارتها وتأثيراتها. وأدناه ملخصاً تاريخياً عن تلك الدول والإمارات الكُردية التي كانت جغرافية كُردستان متنفساً ومسرحاً لها:

# ١ ١٤ العصر الوسيط الإسلامي

ظهرت في عصر الخلافة العباسية خمس دويلات كُردية كانت تتمتع باستقلال ذاتي في إدارة شؤونها الداخلية والخارجية، وأدت دوراً سياسياً مهماً في أحداث كُردستان خلال تلك المدة، وهي:

١. الدويلة الروادية (٢٣٠-٢٤٦هـ٨٤٢م) في أذربيجان بشرق كُردستان التي عرفت أنها أقدم دويلة كُردية في المشرق الإسلامي، وكانت عاصمتها مدينة تبريز. يقول المؤرخ ابن الأثير عنهم:" ظهرت الأكراد الروادية في أذربيجان وهم من أشراف الأكراد". ومن أبرز أمرائهم " محمد بن حسين الروادي الكُردي، ديسم بن إبراهيم الكُردي الروادي، ابي الهيجاء بن مملان".



- ٢. الدويلة الشدادية الكُردية في اران-يريفان- بشمال شرق كُردستان (٣٤٠-٤٤هـ/٩٥١-١٠٥٤م)، إذ استطاع الكُرد الشدادية أن يقيموا لهم دويلة مستقلة في منطقة اران وهي إحدى المقاطعات التابعة لإقليم أذربيجان وأرمينيا، ومن أبرز أمرائهم "محمد بن شداد الكُردي، مرزبان بن محمد الكُردي، أبو الحسن علي بن موسى لشكري".
- الدويلة الحسنوية الكُردية في همدان (٣٣٠-٣٤١هـ/٩٤١-١٠١٥م) في شرق كُردستان ومن أبرز أمرائهم" حسين البر زكاني، حسنوية بن حسين البر زكاني الكُردي، بدر بن حسنويه".
- ٤٤٠ الدويلة العيارية (العنازية) (٣٨٠-٣٤١هـ/٩٩٠-١٠٥٤م) في مدينة حلوان-زهاو بالقرب من مدن (جلولاء، وخانقين، وقصر شرين) في جنوب كُردستان. ومن أمرائهم" أبو الفتح محمد بن عياز، أبو الشوك-الشوق بن أبو الفتح محمد بن عياز".
- •. الدويلة الدوستكية المروانية الكردية (٣٧٣ ٤٤٦ ٩٨٣ ١٠٠٤م) في دياربكر بشمال كردستان وكانت هناك مدن كثيرة تابعة لها منها (اسعرد خيزان حصن الزوق حصن كيفا ارزن فاقان ديار ربيعة جزيرة ابن عمر ميافارقين رأس العين ملازكُرد ارجيش نصيبين... الخ). يعود الفضل في تأسيس هذه الدولة إلى (باد بن دوستك الكُردي) زعيم الكُرد الحميدية وكنيته (أبو عبدالله أبو شجاع)، وقد قال عنه المؤرخ ابن الأثير : "كان يغزو كثيراً بثغور دياربكر، وكان عظيم الخليم الخليم الخيم الخري وكان في ما المعيم الخري المعرد الحميدية وكنيته الكرد الجميس هذه الدولة إلى (باد بن دوستك الكُردي) زعيم الكُرد الحميدية وكنيته (أبو عبدالله أبو شجاع)، وقد قال عنه المؤرخ ابن الأثير : "كان يغزو كثيراً بثغور دياربكر، وكان عظيم الخلقة، وله بأس وشدة...كان جواداً يذبح الغنم الذي يطعم به الناس فظهر عليه اسم الجواد واجتمع عليه الناس، وكلما حصل له شيء من الغنيمة أخرجه إلي وزعه على أصحابه. فكثر أصحابه... وقد ساعده على نجاح حكمه...حب قومه من الأكراد له وعدله..."، وقال عنه المؤرخ النار أبرخ الخنم الذي يطعم به الناس فظهر عليه اسم الجواد واجتمع عليه الناس، وكلما حصل له شيء من الغنيمة أخرجه إلي وزعه على أصحابه. الخور خالم الخرة الخار أسما منها من الذي يطعم به الناس فظهر عليه اسم الخواد واجتمع عليه الناس، وكلما حصل له شيء من الغنيمة أخرجه إلي وزعه على أصحابه. ولم أرض الحواد واجتمع عليه الناس، وكلما حصل له شيء من الغنيمة أخرجه إلي وزعه على أصحابه... وقال عنه المور خاله المرائم الله أبو الخرار أبو علي حسن بن مروان الكُردي أبو النارة من الرجال". ومن أمرائهم: "باد بن دوستك، أبو علي حسن بن مروان الكُردي (نصر الدولة)".

اسقطت أغلب هذه الدويلات الكردية على اليد السلاجقة الأتراك عند اجتياحهم للعالم الإسلامي في أواخر عصر الخلافة العباسية.

#### -۲-

# الإمارات الكردية في العصر الحديث

تعرضت كُردستان في القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين إلى غزوات المغول التتار، وقد تم تدمير أغلب المناطق الكُردية على يد تيمورلنك (١٣٣٦-١٤٠٤م) الذي أخضع العديد من الإمارات الكُردية لحكمه. أعقب الغزو المغولي ظهور دولتين تركمانيتين حكمتا كُردستان وهي دولة "القرة قوينلو" أصحاب الخروف الأسود وكانت عاصمتها تبريز وحكمت خلال المدة (١٣٨٠-١٣٦٨م)، ودولة "الاق قوينلو" أصحاب الخروف البيض" وكانت عاصمتها تريز الماربكر" وحكمت خلال المدة المدة (١٣٨٨م)، ودولة "الاق قوينلو" أصحاب الخروف البيض" وكانت عاصمتها تريز والي الفارسية الصفوية التر



أخضعت الجزء الشرقي من كُردستان والامبر اطورية العثمانية التي تحكمت في الجزء الأكبر من كُردستان. فكانت من أبرز نتائج المعركة الفاصلة بين الإمبر اطوريتين في سهل جالديران بشمال كُردستان عام ١٥١٤ هو تقسيم كُردستان الى جزئين بين الدولتين الصفوية الإيرانية والعثمانية وقد استمر هذا التقسيم حتى القرن العشرين.

خلال السنوات الأولى من العصر الحديث وحسب المؤرخ والأمير الكردي شرفخان البدليسي حكمت كُردستان في القرن السادس عشر في الجزئين الصفوي والعثماني ما مجموعه (٤٨) إمارة كُردية، كما أوردها في كتابه الشهير الشرفنامة والذي انتهى من تأليفه عام ١٥٩٦-١٩٥٧، لعل أبرزها تلك التي ذكرها في الفصل الثاني من كتابه وهي الإمارات التي قال عنها "في ذكر عظماء حكام كُردستان الذين وإن لم يكونوا قد ادعوا السلطنة والاستقلال إلا أنهم انفردوا أحياناً بالخطبة وضرب النقود باسمهم" وهذه الإمارات هي:" أردلان، هكاري، العمادية، الجزيرة، حصنكيف".

كانت لهذه الإمارات الكلمة العليا في الحياة السياسية في كردستان من القرن السادس عشر وحتى منتصف القرن التاسع عشر، ولعل أبرز ما ميز العديد من تلك الإمارات هي حضارتها التي كانت تضاهي بها العديد من الدول في ذلك الوقت ومنها حضارة إمارة بدليس كما يرويها الرحالة التركي اوليا جلبي في رحلته إلى هذه الإمارة في عام ١٦٥٥ عندما كان يحكمها الأمير عبدال خان، فقد ذكر اوليا جلبي العديد من المرافق الحضارية لهذه الإمارة منها: القصور، الجسور، الينابع، والحلي، والمكتبات، والأسواق...الخ، حتى أنه قال جملة مشهورة في حقها وهي:" فهذا أنا السائح الذي أقوم بالسياحة لمدة أربعين سنة لم أشاهد مثل هذه الأشياء في أي مكان آخر".

موضوع الحضارة الكردية وهو الأكثر أهمية، نظرا لكونه غير مبحوث في العديد من جوانبه، وهو أن حضارة هذه الدول والإمارات الكُردية تعدّ موضوعاً هامشياً إلى الآن عند الخوض في تاريخ الحضارة الكُردية. فالحضارة تلقي الضوء على المستوى الفكري والعمراني التي وصلت إليها أي أمة، وتقاس الأمم والشعوب بمدى تطور حضاراتها عبر التاريخ وبالتالي مستوى تفهمها لواقعها الحالي وما قدمته للإنسانية، دون أدنى شك كان للكُرد حضارتهم خلال ذلك العصر، فما تراه العين من آثار حضارية هي كثيرة ربما لا يمكن حصرها وكتابتها، فكُردستان تقع على جبل من الآثار التاريخية، إلا أن ما يؤخذ على حضارة الكُرد حينذاك أنه لم يتم تدوين آثارها بالشكل الذي يعبّر عنها ويكشف عن حقيقتها ودورها التاريخي سواء في كُردستان أم في خارجها.

المهم في الأمر بأن هذه الإمارات الكردية وعلى الرغم من تقلص عددها واختفاء الكثير منها إلا أن العديد من هذه الإمارات ظلت قائمة تحكم مناطقها حتى منتصف القرن التاسع.



645

سقوط الإمارات الكردية في منتصف القرن التاسع عشر

شهد النصف الأول من القرن التاسع عشر وقوع ثلاث حركات كبرى قادها الأمراء الكُرد ضد الدولة العثمانية، كان هدف تلك الإمارات توسيع حدودها الجغرافية والحصول على مزيد من الاستقلالية في قراراتها.

الحركة الأولى: هي تلك التي قادها الأمير عبد الرحمن باشا باباني (١٧٨٩–١٨١٣)، إذ يعد من أقوى الأمراء الذين حكموا إمارة بابان طيلة عمرها الطويل الذي امتد لحوالي خمسة قرون، تولى الإمارة في سنة ١٧٨٩ وعزل من منصبه لأكثر من ست مرات نتيجة للخلافات داخل الأسرة الأميرية وتدخل الدولتان العثمانية والإيرانية في شؤونها. وصلت قوته ما بين سنوات ١٨١٠-١٨١٢ إلى أن طلب منه أن يتولى ولاية بغداد ولكنه رفض، توفي عبد الرحمن بابان سنة ١٨١٣ بشكل مفاجئ. دخلت الإمارة بعده في عهد ضعف فقد تولى سدة الحكم فيها أمراء ضعفاء كما أن بروز الإمارة الأمارة الذي محمد السوراني قد أثر عليهم كثيراً، وانتهت حكم هذه الإمارة في سنة ١٨٥١.

> يقول الشاعر الكردي الشيخ رضا الطالباني (١٨٣٥–١٩٠٩) عن هذه الإمارة: له بيرم دى سولهيمانى كه دار و مولكى بابان بو نه مهحكوومى عهجهم نه سوخرهكيّشى ئالى عوسمان بوو

أي ما معناه باللغة العربية: أتذكر بأن السليمانية كانت مركز[حكم] وملك بابان لم تكن تحكمها العجم ولم تكن تابعة لأل عثمان

أما الحركة الثانية: فهي تلك التي قادها الأمير محمد السوراني (ميرى گموره-ميرى كوره) (١٨٣٣-١٨٣٦) في البداية عمل على تصنيع السلاح ولاسيّما صناعة المدافع، وبعد أن وحد جبهته الداخلية قاد حرباً على الدولة العثمانية وتمكن من ضم أغلب أراضي إمارات بابان وبهدينان وبوتان وضم ماردين في أيار ١٩٣٣، وتذكر عدد من المصادر التاريخية أن جيشه بلغ في تلك الأثناء (١٣٠) ألف مقاتل. بعد تلك الانتصارات الكبيرة قادت الدولة العثمانية حملة كبيرة بقيادة رشيد محمد باشا على الأمير محمد بك ونتيجة لعدم تكافئ القوتان تمكن الجيش العثماني من القضاء على الأمير محمد وإمارته سوران بحلول سنة ١٣٣٦.

لقد كتب القنصل البريطاني جيمس برانت عن محمد الرواندوزي في سنة ١٨٣٥:" تساءلت كيف وصل إلى هذه الدرجة من الصفاقة في مقاومة رشيد محمد باشا، الذي كان مزوداً بالسلطة الممنوحة له من السلطان. فرد الحاج [رجل من الكُرد] بقوله: إنه لا هو ولا آباؤه قد خضعوا



في يوم من الأيام للباشوات أو دفعوا ضرائب للسلطان وأنه لم يستطع أن يفهم لماذا ينبغي إجباره على ذلك الآن، وهو لذلك يقاوم قدر استطاعته".

أما الحركة الثالثة: فهي تلك التي قادها الأمير بدرخان (١٨٣٨-١٨٤٧) أمير إمارة بوتان ضد الدولة العثمانية في أربعينات القرن التاسع عشر، فبعد أن تمكن من توحيد أغلب الإمارات الكُردية في شمال كُردستان ضمن حلف كُردي وظهرت نواياه في مزيد من التوسع والاستقلالية، جردت الدولة العثمانية حملة كبيرة عليه بقيادة (عثمان باشا) في أيار ١٨٤٧ وبلغ عدد قواته (٢٥) ألف مقاتل، أما قوات بدرخان بك فقد بلغت (١٥-١٧) ألف مقاتل، لم يتمكن بدرخان بك من الصمود أمام الهجمات العثمانية القوية، فاضطر إلى الاستسلام للجيش العثماني في ٢٠ تموز كاهر والذي قام بدوره بإرساله إلى اسطنبول ثم تم نفيه إلى جزيرة كريت بعد ذلك استقر في دمشق حتى وفاته في عام ١٨٦٨.

بهذا الحدث الكبير انتهى العصر الإماراتي في كُردستان وخضعت كُردستان بصورة مباشرة الى حكم الدولة العثمانية، وأخيراً يمكن تلخيص أبرز الأسباب التي أدت الى سقوط الإمارات الكُردية، وهي:

- .١ ضعف عدد الإمارات منذ أواخر القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر.
  - ٢. الصراعات الداخلية داخل الأسر الأميرية جعلت الواحد يتربص بالآخر.
    - ۳. صراع الإمارات الكردية فيما بينها أدت بالنهاية إلى إضعافها جميعها.
- ٤. تأثرت الإمارات الكردية بالسياسية الدولية آنداك حيث تحولت كردستان إلى ساحة للصراع بين الدول الأوربية لاسيّما روسيا التي وصلت إلى حدود كردستان الشمالية وبريطانيا التي كانت تدافع عن مصالحها في الدولة العثمانية.
- ه. نتيجة ضغط الدول الكبرى على الدولة العثمانية عمدت إلى تطبيق سياسة مركزة
   الدولة العثمانية والتي كانت من أبرز نتائجها سقوط جميع الإمارات الكردية في كردستان.

المهم في هذا العرض التاريخي المقتضب ليس بيان تاريخ هذه الدول والإمارات الكردية، بقدر التأكيد على أن أرض الكُرد "كُردستان" كانت في أيدي الكُرد ويحكمها الكُرد وأسسوا عليها دول وإمارات، حتى وإن كانت تابعة لامبر اطورية أو دولة كبرى مثل الدولة العباسية أو الصفوية الإيرانية أو العثمانية، فالكُرد وعلى مر العصور كانوا أصحاب هذه الأرض التي سميت في المصادر التاريخية على اسمهم "كُردستان" وهذا هو بيت القصيد.





# أطباء الدويلات والمدن الكوردية ودرهم في تقدم علم الطب

أ. د. خضير عباس المنشداوي
 قسم التاريخ، جامعة زاخو/ إقليم كردستان العراق

#### الملخص:

للأسف الشديد ان التاريخ العلمي للكورد لم ينال الاهتمام والعناية من قبل الباحثين والمؤسسات العلمية التي قهتم بتاريخ الكورد حيث يبدو واضحا الاهتمام بالجوانب السياسية والإدارية وعلى الرغم من أهمية تلك الجوانب إلا ان التركيز على تلك الجوانب واهمال التاريخ العلمي للكورد يُعد اضرار في تاريخ الكورد.

تأتي هذه الدراسة لتسلط الضوء على العشرات من أطباء الدويلات الكوردية والمدن الكوردية مع ذكر اهم مؤلفاتهم والتحليل العلمي لها للكثير من المفاهيم والمعا لجات الطبية التي توصل لها أولئك الأطباء وكانت من الاصادر الأساسية للمعرفة الطبية سواء على مستوى الحضارة الإسلامية او على الفكر الطبي الغربي فقد سبق الأطباء الكورد غيرهم من الأطباء في التوصل الى إنجازات وابتكارات طبية أضافوها الى العرفة الطبية ومنها على سبيل المثال:

التوصل الى معرفة نظريات ومفاهيم طبية جديدة ورائدة في مجال علم الطب ومنها النظرية التي تتعلق بحالة النبض التي مفادها انه هنا لك حالات نادرة جدا عند الناس يكون النبض مختلف ما بين اليد اليمنى واليد اليسرى من ناحية الضعف والقوة.

- كانوا من الأوا ئل الذين تو صلوا الى فكرة تفتيت الحصى عن طريق المهبل با ستخدام الخصائص الفيزيائية للماس وذلك.
- كانوا من الأوائل الذين بحثوا في أمراض الجدري والحصبة وفرقوا بينهما وفق أسس علمية دقيقة.
- او ضحوا الكثير من أساليب المعا لجات النفسية منها سماع الغناء اللذيذ الملائم، ومجالسة المحبوبين من الأهل والأصدقاء، سماع الأخبار السارة وأشباه ذلك.
- كانوا من أوائل الأطباء الذين الفوا مؤلفات تكون بمثابة دليل طبي لمعا لجة الحلات المرضية الطارئة التي قد تحدث في حالة عدم وجود طبي لمعالجة



- البحث في علم الاجنة وفق صيغ تقترب من الحالات المعاصرة فقد وصفوا حالات الجنين في الرحم وعلا مات نموه وتطوره، كذلك حددوا الوقت الملائم لا سقوط النطفة من الرجل للمساعدة على حالة الحمل.
- تمكنوا من معالجة مختلف الحالات المرضية، ومنها على سبيل المثال المرض المسمى ماذيا وهو الجنون السبعي.
- التمكن من معالجة حالة السكتة الدماغية وفق معا لجات ناجحة للغاية، حتى انهم في بعض الأحيان تمكنوا من إعادة الحياة لمن اعتقد ان السكتة الدماغية قد غلبت عليه ومات.

انه من الواجب القومي والإنساني علينا ان لا نهمل أولئك الأطباء ومؤلفاتهم المتضمنة لعشرات بل المئات من الإنجازات والمعا لجات والأفكار الكبية التي توصل لها الأطباء الكورد التي بدورها أصبحت من المصادر المه مة للمعر فة الطبية وتركت الأثر الواضح على الفكر الطبي المعاصر.

الكلمات الدالة؛ الكرد، الأمارات الكردية، الطبّ، الحضارة، العصر الأسلامي.

تَمْهِيدٌ:

كان للدويلات والمدن الكُردية دورا متقدما في تطور الحضارة الإسلامية عامة والحضارة الإنسانية عامة فقد انجبت تلك الدويلات والمدن الكوردية العشرات من العلماء سواء علماء كورد او من العلماء الذين كانوا من ضمن تلك المدن وتحت رعاية تلك الدويلات وكانت لهم انتا جات علمية متميزة في جميع العلوم والفنون التي شكلت الأساس لتلك الحضارة.

و من ت لك الدويلات والا مارات الكورد ية على سبيل المثال الدولة الأيوبية، والدولة المراوذية، والدولة المراوذية، والدولة المراوذية، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والدولة، والمراوذية، والموانية، والموردية، والموردية، والموردية، والموردية، والموردية، والموردية، والموردية، والموردية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والدولة مراوذية، والدولة المراوذية، والذولة من والإلى مراوت المحمد من المراوذية، والمراوذية، والدولة، والدولة، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، والمراوذية، وال والموانية، والمروانية، والمردلانية، والمرابية، والموتاذية، والمراسيكانية، والمراية، والمراذية، وغيرها من الأمارات الكوردية الأخرى.

إضافة الى ذلك كان للمدن الكوردية أيضا دورا متميزا في تقدم الفكر العلمي، ومن تلك المدن الكوردية: شهرزور، إربل، دينور، قرميسين، سيروقان، حلوان، داقوقا، ديار بكر، ميا فارقين، حصن كيفا، جزيرة ابن عمر، ماردين، ذصيبين، ارزن، سنجار، العمادية، عقرة، بدليس، خلاط، منازكرد، سلماس، اورمية، شيرناخ، اورفا، وغيرها من المدن الكوردية الأخرى.

وكا نت تلك الدويلات والمدن موطنا لقبا ئل كردية كان لها دور كبير في الإدارة والسيا سة والعلم و من تلك القبا ئل الكوردية: الدا سنية، الماراذية، الهكارية، البرزيكاذية، الاشازنجانية، الجلالية، الكيكاذية، الهزباذية، المرواذية، المهراذية، الجوبية، وغيرها من القبائل الكوردية الأخرى\*.



لقد انجبت المدن علماء يشار لهم بالبنان في مختلف العلوم والفنون وتركوا لنا أفكارا وم سائل ومعا لجات ومؤلفات أصبحت من الاصادر الأسا سية لتقدم الفكر العلمي في الحضارة الإسلامية وحضارة الغرب وكانت اثارها واضحة على الفكر العلمي المعاصر.

و من ضمن اوا ئك العلاماء مجموعة من الأطباء الذين اغنوا بأفكارهم وم فاهيمهم ومعالجاتهم ومؤلفاتهم الطبية علم الطب وعلم الصيدلة وساهموا مساهم حقيقية في تقدم تلك العلوم ، ومن أولئك الأطباء:

> المبحث الأول: الأطباء الكورد وأطباء المدن الكوردية: أبو حنيفة الدينوري احمد بن داود (ت ٢٨٢هـ/ ٨٩٥م):

من أوائل العلماء الموسوعيين الذين بحثوا في مختلف العلوم والفنون وا جادوا في تلك العلوم اجادة تامة، ومن تلك العلوم: الطب والرياضيات من حساب وجبر ومثلثات وهندسة إضافة الى علوم الفلك، كذلك كان الدينوري من أوائل العلماء المسلمين الذين اهتموا بدراسة علم الذبات ويعد كتاب الموسوم: (كتاب الذبات) من المصادر الأساسية في دراسة علم الذبات وعلم الحيوان (ابن المنديم،١٩٩٧م، ص١٢٠، أبو الحيان التوحيدي ،١٩٧٠مص٥٩؛ القف طي، ١٩٨٢م، ج٢، ص٣١ للذهبي،١٩٨٥م، ١٩٨٢م، ص٢٠١، أبو الحيان التوحيدي محمود خليل، بيروت ٢٠١٣م، صالح شيخو الهسيناني ، دهوك ٢٠١٢م، ص٢٠١٢م، ٢٠٠

من الدينوري في علم الطب:

- رسالة في الباه

- اسحق بن علي الرهاوي (كان حيا قبل سنة ٣١٩هـ/ ٣٣٩م)

ا سحق بن علي الرهاوي و لد في مدينة الرُها من اعمال الجزيرة، وكان من المهتمين بدراسة كتب اليونان الطبية وخاصة مؤلفات جالينوس في علم الطب ( أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٤٢؛ عبوش،٢٠٠٤م، ص ١٦٢ ).

من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:

- أدب الطبيب
- النبض الصغير
- تركيب الأدوية بحسب أمراض الأعضاء من الرأس الى القدم

أبو العلاء صاعد بن الحسن الرحبي الجزري (ت بعد سنة ٤٦٤هـ /١٠٧١م) من أطباء مدينة الرحبة والمتميزين في صناعة الطب وذلك لذكائه وتقدمه في مجال العلم والمعرفة (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٤٠).



من مؤلفات الرحبى الجزري في علم الطب :

- كتاب التشويق الطبي

أبو العباس احمد بن محمد بن يحيى البلطي (كان حيا قبل سنة ٣٦٨هـ/٩٧٨م)

أبو العباس البلدي من مدينة بلط القريبة من الموصل، كان من المتمكنين من علم الطب من حيث العلاج والمداواة، واهتم على وجه الخصوص بالجوانب الطبية التي تتعلق بالحمل والولادة وعلاج الحالات التي قد تتعرض لهنّ الحوامل او الأطفال حديثي الولادة، فقد تطرق الى الكثير من الأمور المهمة في ذلك المجال منها علامات الحمل والإسقاط والولادة وحالات تعسر الولادة إضافة الى مباحث متطورة في علم الاجنة (ابن سينا،٢٠١٤م،ص٢٠٤م، ابن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٤٣). من مؤلفاته في علم الطب:

- كتاب تدبير الحبالى والأطفال والصبيان وحفظ صحتهم ومداواة الأمراض العارضة لهم<sup>•</sup>. أبو سعيد عبيد الله بن جبرائيل بن عبيد الله بن بختيشوع النصراني (ت حوالي سنة ٤٥١هـ/ ١٠٥٩م)

من الأطباء البارزين في صناعته الطبية بمدينة ميا فارقين وبقي بها طيلة حياته، وعالج عدد كبير من المرضى ورجال الدولة. قال عنه ابن ابي اصيبعة: (فاضلا في صناعة الطب مشهور بجودة الاعمال فيها متقنا لأصولها وفروعها ومن جملة المتميزين من أهلها والعريقين من اربابها) (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص٢١٤؛ السامرائي، ١٩٨٤م، ١٩٣١م–٣٩٤).

من مؤلفاته في علم الطب:

- مناقب الأطباء - الروضة الطبية
- التواصل الى حفظ التناسل
- نوادر المسائل من علم الأوائل في الطب
- تذكرة الحاضر وزاد المسافر في الطب
  - الخاص في علم الخواص في الطب
    - رسالة في بيان حركة النفس
      - الطهارة ووجوبها

ابن دينار الفارقى (ت ٤٥٦هـ/١٠٦٣م)

من الأطباء والصيادلة الذين عاشوا في ديار بكر أيام اميرها ذصر الدولة المرواني وعمل في بيمارستان المدينة طبيبا وصيدلانيا في وقت واحد وكانت له خبره بصناعة وتركيب الأدوية، وأشاد به ابن ابي اصيبعة حيث قال: (كلن فاضلا في صناعة الطب جيد المداواة خبيرا بتأليف الادوية)



(أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص٣٢٩؛ السامرائي، ١٩٨٤م،٤٧٦/٢٤ ؛فؤاد البستاني، بيروت ١٩٨٧م،ص ٣٢٣-٣٣٣؛كحا لة ، ١٩٧٥م،٢٢/٢٨؛هي كل، والا ياس ملي حة، ١٩٩١م، ص٧٧؛ 1 كو مح مد بر هان، ٢٠١٢م، ص٢٢٠):

من ابن دينار الفارقي في علم الطب:

- كتاب الاقراباذين في تركيب الادوية

- كتاب الشراب الديناري

زاهد العلماء أبو سعيد منصور بن عيسى النسطوري النصيبي الفارقي (ت٤٩٠هـ/١٠٩٦م)

كان زاهد العلماء من المقربين الى نصير الدولة بن مروان، وعالج حالات كثيرة، منها: انه تمكن من معا لجة احدى بنات نصير الدولة من حالة مرضية نادرة ومزمنة، وبعد نجاحه في المعا لجة قرر نصير الدولة ان يكافئ زاهد العلماء ما يعادل وزن ابنته ذهبا، ولكن الطبيب زاهد العلماء رفض استلام تلك المكافئة المجزية واقترح ان يقوم الأمير بالإيعاز بإنشاء بيمارستان في ميا فارقين (أ بن أ بي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٧٦م، ص١٩٢٩م، ١٩٨٩م، ٢٠٢٠؛ لله غدادي، ١٩٤٥م، ٢٠٧٢ هي كل، والاياس مليحة، ١٩٩١م، ص١٩٥٦؛ الاسامرائي، ١٩٨٤م، ٢٠١٠؛ اكو محمد برهان، ٢٠١٢م، ص١٧٥ ؛ عبد الرقيب يوسف، ٢٠٠١م، ٢٥٥، الاسامرائي، ١٩٨٩م، ٢٠٥٠).

من مؤلفاته لافي علم الطب:

- كتاب امراض العين ومداواتها
  - كتاب البيمارستانات
  - مقدمة في علم الطب
- الفصول والمسائل والجوابات الطبية
  - في الأمراض ومداواتها
- كتاب فيما يجب على المتعلمين لصناعة الطب علمهِ

بالمظفر نصر بن محمود بن المعرف العين زربي (كان حيا سنة ٥٣٤هـ/ ١١٣٩م)

كان من 11 هتمين بدرا سة علوم 11 طب والا صيدلة 1 ضافة الى علم الكيم ياء والعلوم الفلاسفية (أبن أبي 1 صيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٧٣م، بن خلكان،١٩٦٨م،٢٤/٢ البيه قي، ١٩٤٩م، ص ١٥٢ -١٥٤ الصفدي صلاح الدين خليل بن أيبك، ١٩١١م،ص٢٠٤ : هيكل، والياس مليحة، ١٩٩١م، ص١٠٨ -١٠٩).

من العين زربي في علم الطب:

- كتاب المختارات في الطب

محمد بن محمد الجزري (ت ٥٣٤هـ/ ١١٣٩م)



من أطباء جزيرة ابن عمر ترك مجموعة من المؤلفات ومما وصل لنا من مؤلفاته في علم الطب ( السخاوي شمس الدين، ١٣٥٣هـ، ١١/٢؛ الهسيناني، ٢٠١٦، ص٤٤٩):

- الطب النبوي

محمد بن عمر بن عطاف الجزري (ت ٥٣٤هـ/ ١١٣٩م)

و لد وذشأ في جزيرة ابن عمر، و قد أشاد بمعرف ته الطبية الكثير من المؤرخين و منهم الذهبي فقد وصفه بانه من المؤرخين و منهم ، ٢٠١٢م، الذهبي فقد وصفه بانه من الحاذقين في الطب ( الذهبي، ١٩٩٢م، ٥٤/٢٠ ). ص ٢٢٠).

وترك لنا مجموعة من المؤلفات في علم الطب منها:

- كتاب الطب النبوي

- الاقراباذين في الطب

موفق الدين ابن العين زربي (من علماء منتصف السادس الهجري)

جمع بين أكثر من علم وفن اضافة الى علم الطب كان من المبدعين في علم المنطق وعلم الفلك، وكانت نشأته وولادته في عين زربة ثم انتقل بغداد ومنها الى مصر وأصبح من أكثر أطباء مصر علما في وقته وكانت له معالجات صائبة وتجارب نافعة إضافة الى توافد عليه مجموعة من طلبة العلم في مجال علم الطب الذين أصبحوا فيما بعد من شيوخ علم الطب (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٧٠ النقشبندي،١٩٨١م،ص٢٧٢).

من مؤلفاته في علم الطب:

- الكافي في صناعة الطب
- مقالة في الحصى وعلاجها
- المجربات في الطب على شكل الكناش•
- شرح كتاب الصناعة الصغيرة لجالينوس
  - رسالة في ضرورة وجود الطبيب الفاضل

أبو المؤيد محمد بن محمد بن الصائغ العنتري الجزري (ت ٥٧٠هـ/١١٧٤م)

كان طبيبا مشهورا وعا لما مذكورا من علماء الجزيرة، وذكر عنه با نه كان حسن المعالجة جيد التدبير، وكان خبيرا في وصف وتركيب الأدوية، كذلك كان من المهتمين بدراسة علم الف لك والهيئة إضافة الى علم الفل سفة والمذطق (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٨٩-علم الف لك والهيئة إضافة الى علم الفل سفة والمذطق (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٨٩-الماع يل الماء علم الفلاح الدين،١٩٦٩م،١٩٦٤م،١٩٦٤م، هدادي إسماع يل با شا،١٩٤٥م، ٢٥/٥٦٢، ٢٧٠ الزرك لي، ١٩٦٩م، ٢٤١/٧، الم سيناني صالح شيخو، ٢٠١٦م، ص ٢٨٦، هيكل، والياس مليحة، ١٩٩٩م، ص ٢٦٧).



من محمد الصائغ الجزري في علم الطب:

- كتاب الاقراباذين في الأدوية المركبة

موفق الدين اسعد بن أبي الفتح الياس بن المطران (ت ٨٧هـ/ ١١٩١م)

كان من ضمن الأطباء الذين قربهم السلطان الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب الأيوبي وتقدم عنده ونال غاية الاحترام والتقدير حتى انه اعتنق الإسلام على يده الذي بدوره زوجه أحد حظايا داره واسمها جوزة. وكان للسلطان حسن اعتقاد في ابن المطران لا يفارقه في سفر او حضر (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٢٥١-٦٥٩؛ المقريزي، ١٩٩١م، ١٩٨٢م، حمد عيسى، ١٩٨٢م، ص١٣٥؛ اكو محمد برهان، ٢٠١٢م، ص٢٦٥).

من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:

- المقالة الناصرية في تدبير الصحة

- المقالة النجمية في التدابير الصحية
  - بستان الأطباء وروضة الألباء<sup>•</sup>
    - كتاب آداب طب الملوك
      - الأدوية المضردة

الشيخ السديد رئيس الأطباء أبو منصور عبد الله بن الشيخ السديد ابي الحسن علي ابي المنصور شرف الدين (ت ٥٩٢هـ/ ١١٩٥م)

لقب بشيخ الأطباء وكان قد اشتغل على الطبيب أبي ذصر عدنان بن العين زربي في جزيرة ابن عمر، ثم أصبح علم من اعلام الطب وتنقل في خدمة الخلفاء والأمراء ثم لازم السلطان صلاح الدين الأيوبي الذي أحسن اليه كثيرا واعطاءه مقاما كبيرا يتناسب مع مكاذته العلمية، وكان السلطان يأخذ بنصائحه الطبية وعلاجاته التي يصفها له، وأوكلت له أيضا مهمة الأشراف على البيمارستان النوري الكبير في دمشق (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٥٧٢-٥٣٥؛ المندري،١٩٨٨، محمد البيمارستان الذوري الكبير في مامرة (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٥٢٢م، ص٢٥٦م، المارة الماري، ١٩٨٩، فخر الدين أبو عبد الله محمد بن عبد السلام بن عبد الرحمن المارديني (ت ٤٩هه/ ١٩٧٩م)

كان من اسرة علميه فقد كان ابوه قاضيا على ماردين وجده قاضيا على دُنيّسر، اقام فخر الدين بن عبد السلام المارديني في مدينة حيني سنين كثيرة، وكان في خدمة نجم الدين بن ارتق، وتوافد عليه طلبة العلم ومنهم سديد الدين محمود بن عمر الطبيب الذائع الصيت حيث لازمه في مدينة حيني وقرأ عليه صناعة الطب، وكان له مجلس لتدريس الطب، وكان لا يأخذ ثمن عن التدريس ويقول: (العلم لا يباع اصلاً) وقد حاول الملوك والا مراء التقرب الديه للإقا مة عندهم ومنهم الملك الظاهر غازي بن الملك الناصر لدين الله الذي طلب من فخر الدين المارديني



الإقامة عنده فاعتذر اليه وعاد الى ماردين (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٤٠٢ – ٤٠٣ لصفدي صلاح الدين ، ١٩٦٩م، ٢٥٥/٣ القف طي جمال الدين ، ١٩٠٣م، ١٩٧٣م، ص٢٩١ – ٢٩٢ ابن العبري، ١٩٥٨م،ص٢٩٩ البغدادي إسماعيل،١٩٤٥م،٢٢٣٢ ؛ هيكل، والياس مليحة، ١٩٩١م، ص١٧١).

من مؤلفاته في علم الطب:

- تصحيح كتاب القانون في الطب

- شرح قصيدة ابن سينا في الطب

أبو النجم بن ابي غالب بن فهد بن منصور النصراني الشفائي الحوراني ويعرف بالعيار (ت ٥٩٩هـ /١٢٠٢م)

كان طبيبا مشهورا في زمانه، جيد المعرفة بعلم الطب، له معا لجات طبية جيدة، وهو في الأصل من قرية شفا من ارض حوران، وكان من ضمن أطباء الملك الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب وأصبح من المقربين له وكان يتردد الى دوره ويعالج من يحتاج الى معا لجة (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص١٦٦؛ الاصفدي صلاح الدين، ١٩٩٩م، ١٩٩٦ ؛ هي كل، والا ياس ملي حة، ١٩٩١م، ص٢٨؛ كحالة،١٩٧٧م، ١٩٧٧م، ٢٦/١٣٨؛ لويس شيخو،١٩٨٣م، ص ١٠٤ – ١٠٥).

من مؤلفاته في علم الطب:

- كتاب الموجز في الطب العلمي والعملي

قطب العارفين جمال الدين محمد بن إبراهيم المارديني (من علماء القرن السابع الهجري الثالث عسر الميلادي).

من المهتمين بدراسة علم الطب وكانت له معرفة في معالجة مختلف الحالات المرضية ( أبن حجر العسقلاني، ١٩٥٧م، ٦٣/٣٣؛النقشبندي، ١٩٨١م،ص١٥١).

من مؤلفاته في علم الطب:

- رسالة في الصناعة الطبية

جمال الدين محمد بن إبراهيم المارديني (القرن السابع الهجري)

من أطباء ماردين ترك مجموعة من المؤلفات المهمة (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٥١-١٥٢).

من المؤلفات في الطب:

- الرسالة الشهابية في الصناعات الطبية

وتتكون تلك الرسالة من ثمانين با با تناول فيها الا مراض التي تعرض لجسم الانسان وعلاجها مبتدأ بأمراض الرأس مرورا بباقي ا مراض البدن والعلا مات الدالة على الا مراض ومنها الامراض المنذرة بالموت، كذلك ذكر فيها المعالجات بالأغذية ثم الادوية.



فخر الدين رضوان بن محمد بن علي الساعاتي (ت ٢٠٤هـ/ ١٢٠٧م)

من علماء الدولة الأيوبية الذين اجادوا في أكثر من علم وفن منها علم الطب والفلك والموسيقى والغناء. وقد لازم سلاطين وملوك الدولة الأيوبية وقدم خدماته العلمية لهم،

كذلك خدم الملك الفائز بن الملك العادل ابي بكر بن أيوب وأصبح وزيرا له، وخدم أيضا الملك المعظم عيسى بن الملك العادل بصناعة الطب، وأصبح وزيرا له وكان ينادمه ويضرب له بالعود (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٦٦-٦٦٢؛ ابن سعيد الأندلاسي، ١٩٦٧م، ص١٨٨؛ ياقوت الحموي، ١٩٩٣م، ١٤٢/١١؛ الأتروشي شوكت، ٢٠٠٦م، ص٢١٠).

من مؤلفاته في علم الطب:

- تكملة كتاب القولنج• لابن سينا

- الحواشي على كتاب القانون في الطب

مهذب الدين أبو الحسن علي بن هبل الآمدي المعروف بابن هبل البغدادي الخلاطي (ت ٦١٠هـ/ ١٢١٣م)

من ابن هبل الخلاطي في علم الطب:

- الطب الجمالي
- المختار في الطب

شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبدان اللبودي (ت ٦٢١هـ/ ١٢٢٤م)

من حكماء وأطباء الدولة الأيوبية واتقن الحكمة والطب و خدم الملك الظاهر غياث الدين غازي بن الملك الى ان توقي الملك الظاهر في (سنة ٦١٣هـ) وبعدها اتجه الى دمشق واقام بها يدرّس الطب ويعالج المرضى في البيمارستان الكبير النوري الى سنة وفاته (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص٤٠٧٦٦٢-١٢٣).

من مؤلفته في علم الطب:



- رسالة في وجع المفاصل

- شرح كتاب المسائل الطبية لحنين بن اسحق.

إسحاق بن علي الرهاوي (الربع الأول من القرن السابع الهجري)

من أطباء مدينة الرها ومن المهتمين بدراسة علم الطب وعلم الصيدلة (أبن أبي اصيبعة من أطباء مدينة الرها ومن المهتمين بدراسة علم الطب وعلم المعيدية (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥، من ٣٤٦).

من مؤلفاته في علم الطب:

- أدب الطبيب

- الكناش في تركيب الأدوية

حسنون الرهاوي (ت ٢٢٥هـ/ ١٢٢٧م)

من أطباء الرها اهتم بدراسة علم الطب من الناحية النظرية والعملية. ( ابن العبري، ١٩٨٦م، ٤٤٢–٤٤٢).

من مؤلفاته في علم الطب:

- المختار في الطب النظري والعملي

مهذب الدين عبد الرحيم بن علي بن حامد ويعرف بالدخوار (ت ٦٢٨هـ / ١٢٣٠م)

كان من أطباء الدولة الأيوبية الذين يشار لهم بالبنان وذلك سعة علمه ومعرفته الطبية، وكان شيخه في الطب فخر الدين المارديني حيث درس على يديه ولازمه كثيرا، وان مهذب الدين الدخوار فيما بعد أصبح من كبار الأطباء وتوا فد عليه طلبة العلم للأخذ عنهم، ومنهم موفق الدين ابن ابي اصيبعة صاحب كتاب: (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٤٨٢).

ل قد خدم م هذب الدين السلاطين الأيوبيين وقد لهم ولا عوائهم الكثير من الخدمات الطبية ،ومنهم الملك العادل الذي كان قد انزله منزلة عالية تستحق مكاذته الطبية. كذلك انه عالج زوجة الملك العادل ام الملك الصالح إسماعيل من علة مستعصية كانت بها. يضاف الى ذلك انه في سنة اثنتي عشرة وستمائة عالج الملك الكامل ابن الملك العادل، وقد ولاه السلطان رئا سة أطباء مصر بأ سرها و بلاد الشام (أ بن أ بي اصيبعة ،٥٧٥م، ص٧٢٨-٧٣١ صفدي صلاح الدين،١٩٦٩م، ٢٥/٥٢-٣١٦؛ شمس الدين الذهبي، ١٩٦٤م، ١١٢٥م، ص٧٢٨م، م ١٩٥٤م، م ١٩٥٨م، ٢٠/٢ بكحالة ، ١٩٥٧م، ١٩٨٥م، ٢٠٠٣ بلائت وهي شوكت ،٢٠٠٢م، ص٢٥٢).

من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:

- كتاب الجنينية في الطب - اختصار كتاب الحاوي في الطب - مقالة في الاستفراغ



- المسائل الطبية

- مقالة في ترتيب الأغذية اللطيفة والكثيفة عبد الولي بن قراتكين ابن عبد الله السنجاري الآمدي (ت ٦٢٩هـ/ ١٢٣١م)

ابن قراتكين من الأطباء الذين اتجهوا الى مدينة سنجاروا قام فيها وخدم في عمله في مجال علم الطب عماد الدين زنكي حاكم سنجار (ت ٥٩٤ هـ/١١٩٧م) وابنه قطب الدين محمد (ت٢١٦هـ/١٢١٩م) ثم شاهنشاه ابن قطب الدين بعد وفاته، ونظرا لمكانته الطبية وحرصه على ضمان معا لجة المرضى في سنجار فقد أنشأ مدرسة للطب فيها، وقد غادر سنجار بعد ان استولى عليها المك الا شرف ( عام ٦١٧ هـ/١٢٢م) فقد ا تجه الى آ مد و توفي فيها. ( اله سنياني مو سى،

من عبد الولي السنجاري في علم الطب:

- الحالم في الطب
  - كتاب الباه
- الأرجوزة في الباه
- ارجوزة في التشريح
- شرح كتاب القانون
- اختصار المسائل في الطب لحنين بن اسحق.

رضي الدين أبو الحجاج يوسف بن حيدرة الرحبي الجزري (ت ٦٣١هـ/١٢٣٣م)

ولد رضي الدين الجزري في جزيرة ابن عمر (سنة ٥٣٤هـ) ونشأ بها وتنقل ما بين نصيبين والرحبة، وتقدم في علم الطب وذاعت شهرته حتى انه اجتمع بالملك الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب فحسن موقعه عنده وخصص له في كل شهر ثلاثين دينار وجعله مختصا بالمعا لجة في قلعة القاهرة إضافة عمله في البيمارستان الناصري ( أبن أبي اصيبعة ١٩٧٠م، ص ٢٧٢-١٧٥، الصفدي صلاح ١٩٦٩م، ٢٣١/١٢، شمس الدين الذهبي ، ١٩٥٨م، ٢٣٠/٢٠ حمد عيسى ، ١٩٨١م، ص ٥٩٠؛ خو شناو سلام، ٢٠٠٦م، ص ١٧٠).

من مؤلفاته في علم الطب:

- اختصار المسائل الطبية لحنين بن اسحق
 سديد الدين داود بن ابي البيان (ت ٦٣٤هـ/ ١٢٣٦م)

من الأطباء اليهود الذين كانوا ضمن رعا ية الدولة الأيوبية عمل في البيمارستان الناصري بالقاهرة وكان من اشهر زمانه في تركيب الأدوية ومعرفة مقاديرها وأوزانها على ما ينبغي (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٨٤٤) الاتروشي شوكت . ٢٠٠٦م، ص٢٧١).



من مؤلفاته في علم الطب:

- كتاب الإقرابان في الادوية المركبة

- تعاليق طبية على كتاب العلل والأعراض لجالينوس.

سديد الدين أبو الثناء محمود بن عمر بن محمد الحانوي الجزري ويعرف بابن رقيقة (ت ٦٣٥هـ/ ١٢٣٧م)

ولد ابن رقيقيه الحيني الجزري في مدينة حيني<sup>+</sup> ونشأ بها وذلك (سنة ٢٤هه) وقد أخبر بذلك ابن ابي اصيبعة الذي بدوره ترجم له ترجمة وافية (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٥٠٧-٧١٧) . وكان من تلا مذة الطبيب الشيخ فخر الدين محمد عبد السلام المارديني فقد صحبه كثيرا واشتغل عليه بصناعة الطب وبقية العلوم الأخرى. إضافة الى ذلك وذظرا لمكاذته العلمية العالية فقد حضي أيضا برعاية واهتمام من الكثير من السلاطين والا مراء منهم الملك المنصور محمد صاحب حماة ابن تقي الدين عمر، والملك الأوحد نجم الدين أيوب بن الملك المنادل ابي بكر بن أيوب صاحب خلاط الملك الأشرف أبا الفتح موسى ا بن الملك المادل ابي بكر بن أيوب صاحب خلاط الملك الأشرف أبا الفتح موسى ا بن الملك العادل وقد اوكل له الاشراف الطبي على الدور السلطانية بالقلعة وان يواظب أيضا معا لجة المرضى بالبيمارستان الكبير الذي انشأه الملك الا عادل نور الدين بن زذ كي واط لمق له أ موالا وارزا قا كثيرة، (أ بن أ بي ا صيبعة مە١٩٥٩م،ص ٢٠٣–١٧٧، بن شاكر الكتبي، ١٩٨٤م،٢٠٢٢؛ ابن العماد الحنبلي، د.ت،ه/١٧٧ المبعدادي إسماعيل ، ١٩٥٥م،ه ٢٠٤، الاتروشي شوكت، ٢٠٠٢م، ٢٦٢م، ١٩٥٩م.

- لطف السائل وتحف المسائل في الطب
- شرح كتاب القانون في الطب لابن سينا
  - الاشتباه في ادوية الباه
- الغرض المطلوب في تدبير المأكول والمشروب
  - مسائل واجوبتها في الحميات
    - ارجوزة في الفصد
    - القصيدة الباهية في الطب

نفيس الدين أبو القاسم هبة الله بن صدقة بن عبد الله المعروف بالقاضي نفيس الدين (ت٦٣٦هـ/ ١٢٣٨م)

كان من ضمن أطباء الدولة الأيوبية الذين كانوا من المهتمين بطب العيون واشتهر بصناعة الكحل، وولاه الملك الكامل ابن الملك العادل ربًا سة الطب بالديار المصرية، إضافة الى ذلك كان يقوم بمهمة علاج العيون في البيمارستان الناصري، وكان له مجموعة من الأبناء الذين



ساروا على ذهج ابيهم في طب العيون وصناعة الكحل وأصبحوا أيضا من الأطباء المتم يزين في صناعتهم الطبية (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٥٦٨).

كمال الدين ابن يونس موسى بن يونس الإِرْبِلِيِّ ٦٣٩هـ/١٢٤١م)

كان كمال الدين ابن يونس الإِرْبِلِيّ من العدماء الموسعين الذين جمعوا بين أكثر من أربعة وعشرين عدما وكان على معرفة تامة بتلك العلوم، ومنها علم الحساب والجبر والمثلثات والهندسة والفلك والكيمياء والطب والصيدلة وغيرها من العلوم الأخرى.

وتوا فد عليه طلبة العلم من دا خل العالم الإسلامي وخارجه أولئك الطلبة الذين أصبحوا فيما بعد من كبار العلماء (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م، ص٤١٠-٤١٢؛ لاصفدي صلاح الدين ١٩٦٩م، ١٩٧٥»؛ شمس الدين الذهبي ١٩٩٢م، ١٩٩٢م، طو قان، ١٩٦٦م، ص١٩٦٤، بن كثير ١٩٩٩م، ١٩٨٥م، ١٩٨٢ هونكه، ١٩٦٩م عنه ١٩٦٦م، ص١٩٩٢م، ص١٩٩٩م، ص١٩٩٥م، ١٩٨٥م، ١٩٨٥م، ص٥٩٥م. ١٩٩٩م).

من كمال الدين الإربلي في علم الطب:

- مفردات الفاظ القانون في الطب

أبو منصور بن ابي الفضل بن غازي رشيد الدين الصوري (ت ٦٣٩هـ/١٢٤١م)

كان من المهتمين بدراسة علم الطب وعلم الصيدلة والعمل على تركيب الأدوية وعلى وجه الخصوص الادوية النباذية وذلك لخبر ته الواسعة أيضا بعلم الذبات. وقد خدم بصناعته الطبية وخبرته في تركيب الادوية الملك العادل أبا بكر بن أيوب وحتى انه رافقه كثيرا في اسفاره ومنها رحلته الى مصر (ت٦١٦هـ/١٢١٢م) وبقي في خدمته الى ان توفي الملك العادل ثم خدم بعده ولده الملك المعظم عيسى بن ابي بكر وكان مقربا له وبقي في خدمته الى ان توفي الملك العادل ثم المعظم وملك بعده ولده الملك الناصر داود بن الملك المعظم فقربه أيضا واعتمد عليه فيما يتعلق بالأمور الطبية حتى انه فوض له رئاسة الطب وكان له مجلس للطب يحضره كبار الأطباء وطلبة العلم (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م،ص٧٢٢).

- من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:
- كتاب الفرائد والوصايا الطبية
  - كتاب الأدوية المفردة

رشيد الدين أبو سعيد بن موفق الدين يعقوب النصراني (ت ٦٤٦هـ / ١٢٤٨م)

كان متميزا في صناعة الطب خبيرا بعلمها وعملها، وذظرا لمكاذته العلمية ومعرفته الطبية الواسعة فكان له شأن كبير في الدولة الأيوبية، فكان مقربا من الملك المعظم صاحب دمشق، وكذلك الملك الكامل محمد الذي قدم له الهبات الكثيرة، ثم اتصل بالملك الصالح نجم



الدين ايوب ، وكان مقدما عنده وجعله من ضمن اطبائه (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م،ص٢٩٩–٧٠٣؛ الاتروشي شوكت، ٢٠٠٦م،ص٢٦٦،فتحي مصطفى ، ٢٠٠١م،٢٠٠١م ، ٢٣٦/٣) . من مؤلفاته في علم الطب:

- كتاب عيون الطب

- رسالة في التعاليق على كتاب الحاوي في الطب للرازي.

فتح الدين احمد بن عثمان بن ابي الحوافر (ت ٦٥٧هـ/ ١٢٥٨م)

من مشاهير أطباء العيون في مصر وخدم الملك الكامل محمد وابنه الملك الصالح نجم الدين ألف له كتابه الموسوم :(نتيجة الفكر في علاج ا مراض البصر) وكان ذلك الكتاب يتكون من سبعة عشر با با تناولت مختلف الأ مور التي في ا مراض العين وعلاجاتها إضافة فصول منه تختص بالأمور التشريحية الخاصة بالعين (فتحي مصطفى ، ٢٠٠١م، ٢٠٠٢م). من مؤلفاته في علم الطب:

- نتيجة الفكر في علاج امراض البصر

جمال الدين عثمان بن يوسف بن حيدرة الرحبي الجزري (ت ٦٥٨هـ/١٢٥٩م)

درس على مجموعة من شيوخ الطب وفي مقدمتهم ابيه يوسف بن حيدرة الرحبي الذي كان متميزا بذلك العلم وتنقل ما بين دمشق والديار المصرية وعمل في البيمارستان الكبير الذي اذ شأه الملك الما عادل نور الدين زذ كي وبقي يع مل به سنين كثيرة (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م،ص١٩٧٩، صلاح الدين الصفدي، ١٩٦٩م، ١٩٢٤م، ١٩٢٤ البستاني، ١٨٧٦م، ١٩٢٣م، طفى الجيوسي، ٢٠٥٥م، ٢٩٠٥م).

من جمال الدين الجزري في علم الطب:

- المعالجات في الطب

رشيد الدين أبو الوحش بن فارس ابي الخير بن ابي سليمان بن ابي المنى بن ابي فا نة بن بأبي حليقة (ت ٦٦٠هـ/١٢٦١م)

من أطباء الدولة الأيوبية وخدم بعلمه مجموعة من سلاطينها وملوكها، وكان مولده بقلعة جعبر وذلك في سنة احدى وتسعين وخمسمائة، وكان أبيه من فراسان الدولة الأيوبيين المتقدمين عندها وكان ساكنا بداريقال لها دار ابن الزعفراني عند باب الرها، وكانت هذه الدار ملاصقة لدار السلطان وتوفرت فرصة ان التقى رشيد الدين أبو حليقة عندما كان عمرة ثمان سنين ان يلتقي بالملك الكامل الذي لاحظ عليه امرات الذكاء والنبوغ فقال الملك لأبيه، ولدك هذا ولد ذكي لا تعلمه الجندية فالأجناد عندما كثيرون، وأ نتم بيت مبارك. فجهزه وسيره الى دمشق لقراءة الطب). وبعد دراسته للطب أصبح من كبار أطباء الدولة الأيوبية وخدم الملك



الكامل وهو الذي لقبه بلقب أبي حليقةثم بعده ولده الملك الصالح نجم الدين أيوب ثم بعده ولده الملك المعظم ترشاه.

وكان الملك الكا مل هو الذي أطلق على رشيد الدين لقب أبو حليقة وذلك لكونه كانت حلقة في اذنه وقد بيقت تلك الحلقة مرافقة له طيلة حياته ( أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م،ص١٩٧٥) (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م،ص٥٩٥–٥٩٨ بن شاكر الكتبي، ١٩٦٤م، ٢٣/٢٠؛كحالة، ١٩٧٥م،١٦١/٤ الويس شيخو ١٩٨٣م ، ٤٥–٤٦٤).

من مؤلفاته في علم الطب:

- المختار في ألف عقار في الأدوية المفردة
- الأمراض وأسبابها وعلاماتها ومداواتها
  - مقال في حفظ الصحة
    - مقالة في ضرورة الموت
- مقالة ان الملاذ الروحانية اذ من الملاذ الجسمانية

شرف الدين أبو الحسن علي بن يوسف ابن حيدرة الرحبي الجزري (ت ٦٦٧هـ/)١٢٦٨م)

كان من اسرة طبيه فكما ذكرنا سابقا فان جده حيدرة بن الرحبي الجزري وابيه شرف الدين يوسف ابن حيدرة الرحبي الجزري من كبار الأطباء الذين انجبتهم جزيرة ابن عمر. وأخذ الطب عن ابيه وصبح علما بارزا في علم الطب وكان من ضمن الأطباء العاملين في البيمارستان الكبير الذي أذشأه الملك العادل نور الدين زذكي، كذلك تولى تدريس الطب في المدرسة التي اوقفها الشيخ مهذب الدين عبد الرحيم بدمشق (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥م،ص١٩٥٥-١٨٢؛ لبغدادي إسماعيل ، ١٩٤١م الطب:

- كتاب خلق الإنسان وهيئة أعضائه ومنفعتها
  - تعليقات على كتاب القانون في الطب
  - تعليقات على شرح مسائل حنين الطبية

الصاحب نجم الدين يحيى بن شمس الدين محمد بن عبدان اللبودي (ت ٦٧٠هـ/ ١٢٧١م)

كان من كبار أطباء الدولة الأيوبية وكانت له المنزلة العليا عند ملكوها وسلاطينها وذلك لخبرته ومقدرته الطبية الواسعة، فقد كان من مقدمي أطباء الملك المذصور إبراهيم ابن الملك المجاهد بن أسد الدين شيركوه بن شاذي صاحب حمص وكان يعتمد عليه في صناعة الطب، وزادت منزلته عنده حتى جعله وزيرا له وفوض الايه الكثير من أمور الدولة واعتمد عليه وكان لا يفارقه في السفر او الحضر. وبعد وفاة الملك المنصور (سنة ٦٤٣هـ/١٢٤٥م) توجه الحكيم



ابن اللبودي الى الملك الصالح نجم الدين أيوب ابن الملك الكامل وهو بالديار المصرية، وجعله من أطبا ئه واو كل له مه مة الا شراف على الديوان بالإ سكندرية وبعدها أصبح ناظرا على الديوان بجم يع الاعمال الشامية (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م،ص٦٦٢-٢٦٨ بن الاعبري، ١٩٨٦م، ص٤٨١ أبن شاكر الكتبي، ١٩٨٤م، ٢/٢٩٨ ؛ الأتروشي شوكت ،٢٠٠٦م، ص ٢٨٧):

- من مؤلفاته في علم الطب:
- تدقيق المباحث الطبية
- مختصر الكليات من كتاب القانون في الطب

أبو الفضل لقمان بن كمال الدين سليمان الحتيتي الأسعردي

جمع أبو الفضل الأسعردي بين الطب والاصيدلة و ترك لانا مجموعة من الكتب في موضوعها ومادتها.

- من مؤلفاته في الطب والصيدلة:
- اختصار المسائل في الطب لحنين بن اسحق
  - تهذيب شرح الفصول في الطب لأبقراط
    - الطب بحسب حروف المعجم

مجير الدين بن كاسو الاسعردي

من اط باء مدينة أسعرد درس الطب في المدرسة المستنصرية في بغداد على يد شيخه الطبيب مجد الدين ابن الصباغ (أبن الفوطي، ١٩٦٥م، الترجمة ٦٤٠؛ ناجي معروف،١٩٥٩م،ص ٢٤٨).

شمس الدين أبو العشائر هبة الله بن زين بن حسن بن جميع الإسرائيلي

من أطباء الدولة الأيوبية الذين خدموا الملك الناصر صلاح الدين بن يوسف بن ابي أيوب وحظي في أيامه وكان رفيع المنزلة عنده عالي القدر واعتمد عليه كثيرا في الأمور الطبية. وكان قد اخذ الطب عن شيخ الطب الموفق ابي ذصر عدنان بن العين زربي (أبن أبي اصيبعة ١٩٧٥،مص٥٧٦-٥٩٩، زهير حميدان،١٩٧٥م،١٩٧٣ ؛الأتروشي شوكت ، ٢٠٠٦م، ص٢٦١).

من مؤلفات مجير الدين الجزري في علم الطب والصيدلة:

- الارشاد لمصالح الانفس والاجساد
- التصريح بالمكنون في تنقيح القانون في الطب
  - مقالة في علاج القولنج
    - مقالة في الحدبة
  - الرسالة السيفية في الأدوية المملوكية



- مقالة في الليمون وشرابه ومنافعه

- رسالة في طبع الإسكندرية وحالها وهوائها ومياهها وأحوال أهلها. عماد الدين أبو عبد الله محمد بن عباس ابن احمد الدُنيسري (ت ٦٨٦هـ/ ١٢٨٧م)

ولد في مدينة دُنيسر وهي ناحية من الجزيرة قرب ماردين ونشأ بها واشتغل بعلم الطب إضافة الى العلوم الدينية ومنها علم الفقه وعلوم الأدب واللغة، وانتقل من الجزيرة الى مصر ثم منها الى بلاد الشام، وكان مقربا من ملوك وسلاطين الدولة الأيوبية، وتولى العمل في البيمارستان الكبير النوري بدم شق (أ بن أ بي ا صيبعة ،١٩٧٥م،ص٢٦-٧٦٧؛ ياقوت الحموي، ١٩٧٥م، ٢٨/٢ ؛ أ بن العماد الحنبلي، د.ت،٥/١٣٩لنعيمي عبد القادر ، ١٩٩٠م، ١٣٢/٢ ؛ الحارثي، ٢٠٠٧م، ص ٣٩٨). من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:

- نظم كتاب نظم الترياق الفاروقي في الطب

- كتاب في شرح تقدم المعرفة لأبقراط

- المقالة المرشدة في درج الادوية المفردة

احمد بن علي بن محمد بن صالح الإِرْبِلِيّ (من القرن الثامن الهجري/ الثاني عشر الهجري)

من أطباء اربل اهتم بدراسة علم الطب من الناحية النظرية والعملية (زهير حميدان، ٥٩٧م، ٤/٥٥).

من المؤلفات الطبية التي تركها احمد الإربلي:

- الكفاية في الطب

جمال الدين محمد بن إبراهيم المارديني (من أطباء القرن الثامن الهجري/ الثاني عشر الميلادي)

من أطباء مدينة ماردين وليس هناك معلومات عن حياته ولكن من خلال كتابه في علم الطب الذي وصل لنا ظهرت بوضوح مكانته الطبية فقد تضمن ذلك الكتاب ثمانين با با بحث بها في كل ما يتعلق بجسم الانسان وحالاته المرضية ابتدأ من الرأس الى أسفل القدم مرورا بجميع أجزاء الجسم حيث تكلم عن الحالات المرضية والعلامات الدالة عليها والعلا جات المناسبة لها بما فيها العلاج بالأغذية، كذلك ذكر أيضا الا مراض والحالات التي تنذر بالموت ( النق شبندي مامم، من من المار.

ومن مؤلفاته الطبية التي وصلت لنا:

الرسالة الشهابية في الصناعة الطبية

شمس الدين محمد بن يوسف ابن الحشاش الجزري (ت ٧١١هـ /١٣١١م)



من أطباء جزيرة ابن عمر الذين جمعوا بين علم الطب والصيدلة وخاصة فيما يتعلق بالأع شاب والنبا تات الطبية حيث انتقل الى مصروبها ذاع شهرته الطبية وخبرته في الأع شاب الطبية (الأسنوي، ١٩٧٠م، ١٩٨٦م، ٣٨٣/١، فاضي شهبة، ١٩٨٧م، ٢/ ، كامل قادر أسود، ٢٠١٤م، ص ١٩٠). علاء الدين على بن ركن الدين محمد بن عيسى بن مسعود الإربليّ (ت بعد سنة ١٥٥هـ/١٣١٥م)

من علماء اربل الذين اهتموا بدراسة علم الطب فقد اخذ علم الطب عن ابيه ركن الدين الإِرْبِلِيِّ الذي كان من أطباء اربل المتميزين. ونظرا لمقدرته وسعة علمه في مجال علم الطب فأصبح أحد مدرسي الطب في المدرسة المستذصرية، وقام بتدريس الطب وتوا فد عليه طلبة العلم وكان يجلس في ايوان الطب ا تجاه المدرسة المستذصرية، كذلك تردد عليه المرضى للمعا لجة ذظرا لخبرته الطبية الواسعة ( الفوطي ، ١٩٦٥م، ١٢١/٤ ؛ناجي معروف ، ١٩٥٩م، ص ٢٤٧-٢٤). عز الدين حسن بن احمد الإِرْبِلِيّ (ت ٢٢٧هـ/ ١٣٢٥م)

عز الدين الإِرْبِلِيِّ من أطباء اربل الذين اهتموا بدراسة العلوم الطبية والعلوم الفلسفية، انتقل من اربل الى ماردين ثم تبريز وبعدها دمشق حيث استقر فيها ونعت بالحكيم ( الصفدي صلاح الدين ، ١٩٩٨م،٢/٥٧٥ ؛ابن تغري بردي ، ١٩٥٦م،٥/٥٥ ؛ كامل اسود قادر، ٢٠١٤،ص١٩٠). من مؤلفاته في علم الطب:

- روضة الجليس ونزهة الانيس

- ارجوزة في الدرياق الفاروق

الجزري الحصكى (ت بعد سنة ٧٢٦هـ/ ١٣٢٥م)

من أطباء جزيرة ابن عمر لا تتوفر عنه معلومات تذكر إلا اسم كتابه الذي تركه في علم الطب وهو الكتاب الموسوم:

- خاص الخواص في الطب

أبو عبد الله محمد بن حسن بن احمد المقدسي الكردي

من الأطباء الذين تنقلوا ما بين القدس ومكة وقد ذاع صيته وتوافد على الناس للمعا لجة وذلك نظرا لخبرته الطبية الواسعة ( السخاوي شمس الدين، ١٢٥٣هـ، ٢١٩/٧؛ كا مل اسود قادر، ٢٠١٤، ص١٩٠؛ إبراهيم الرباتي،٢٠٠٤م ص ١٩٠).

عزّ الدين أبو النجم بدر بن احمد بن محمود الأسعردي

عزّ الدين الاسعردي جمع بين علم الطب والصيدلة وكانت له معرفة واسعة في الأدوية وتركيبها وفوائدها العلاجية، قال عنه ابن الفوطي: (كان عارفا بالأدوية والعقاقير وعمل الترياق الكبير وله تركيبات غريبة).وقد تمكن من تركيب مختلف أصناف الادوية بما فيها المعاجين والسفوفات والربو بات وغير ها، وكانت له قابلية حفظ قوية حتى انه تمكن من حفظ جميع الأدوية



وتركيباتها ونسبها وخصادً صها ونسب تكوينها والتي ذكرها ابن سينا في كتاب القانون ( ابن الفوطي، ١٩٦٥م، ٤٣/٤).

من مؤلفاته في علم الطب والصيدلة:

- الأدوية وتركيبها التي ذكرها ابن سينا

أبو الفداء إسماعيل بن أيوب أبو الفداء الملك المؤيد صاحب حماة (ت ٧٣٢هـ/ ١٣٣١م)

أبو الفداء من العلماء البارزين الذين جمعوا بين أكثر من علم وفن مذها علوم التاريخ والجغرافية والطب والصيدلة إضافة الى علم الطب البيطري. وكانت له دراية واسعة في علم الطب ويظ هر ذلك من معالجا ته ومؤلفا ته الطبي، (ابن شاكر الكتبي، ١٩٦٤م، ١٦/١، ابن حجر الع سقلاني، ١٩٥٧م، ١٩٧١م، ١٢٧١ لقر يزي، ١٩٥٨م، ١٩٣٢م، ١٩٢٢، قادر مح مد ٢٠٠٩م، ص٢٩١).

من مؤلفات أبو الفداء الملك المؤيد في علم الطب والصيدلة:

- كتاب في الطب
- الكناش في الطب
- كتاب الموازين في الأدوية
- رسالة العشق الإلهي والطبيعي

شمس الدين محمد بن إبراهيم بن ساعد السنجاري (ت ٧٤٩هـ/١٣٤٨م)

ابن ساعد السنجاري كان من العلماء الذين يشار لهم بالبنان فقد جمع بين أكثر من علم وفن منها علوم الرياضيات والكيمياء وعلم الجمال إضافة الى علم الطب والصيدلة، وتولى في مصر بعد الانتقال اليها أرقي المنا صب العلمية ومنها الأشراف على ١٠٥-الشوكاني محمد بن على: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن التاسع القاهرة، ١٣٤٨هـ.

البيمار ستان المذ صوري في الا قاهرة. ( الا شوكاني، ١٣٤٨ هـ،٧٩/٢ حمد عي سى ، ١٩٨٢م،ص١٩٨٤لنشداوي ، ١٩٨٣م،ص٢١١–٢٥٥؛ المنشداوي ، ١٩٨٨م، ص ٢٧٩–٣٠٤).

من مؤلفات ابن ساعد السنجاري في علم الطب والصيدلة:

- غنية اللبيب عند غيبة الطبيب
  - كشف الرين في أحوال العين
    - النورية في الكحل
- نهاية القصد في صناعة الفصد
- روضة الالباء في اخبار الأطباء
- شرح الفصول في الطب لأبقراط



- مختصر كتاب القانون في الطب لابن سينا

داود بن ناصر الدين الموصلي الحصفكي (ت ٨٢٠هـ/ ١٤١٧م)

كان من ضمن أطباء بلاد ال شام و له معا لجات طبية مه مة (كا مل ا سود قادر، ٢٠١٤، ص١٨٩).

من مؤلفاته في علم الطب:

- روضة الألباء في تاريخ الأطباء

شمس الدين محمد بن محمد بن علي العمري الجزري الشهير بابن الجزري (ت٨٢٣هـ/١٤٢٠م)

من أطباء جزيرة ابن عمر ( الاسخاوي،١٣٥٣ هـ،٩/٢٢٥ ؛ لزركلي،١٩٦٩م،١٦٣/٧ ؛كحا لة ١٩٧٥م،١٩١١م):

من مؤلفاته في الطب:

- الطب على حروف المعجم

غياث الدين محمد بن علاء الدين بن هبة الله بزواري (كان حيا سنة ٨٧١هـ/١٤٦٦م). من مؤلفاته في علم الطب:

- زبدة قوانين العلاج

وذلك الكتب خصصه المؤلف للأمراض وعلاجها، وقد رتبه على أربعة عشر بابا وكل باب تضمن الكثير من الفصول.فرغ من تأليف المؤلف في سنة ٨٧١هـ/ ١٤٦٦م، ومن ذلك المخطوط نسخة نفيسة في خزانة المتحف العراقي محفوظة تحت رقم: (١٢٢٤٣)، ونسخة أخرى محفوظة تحت رقم: (٥٥٥٤) ( النقشبندي، ١٩٨١م،١٧٣–١٧٤).

عبد الغني بن موسى بن احمد الجزري المشهور بعماد الكردي (ت بعد سنة ٩٠٠هـ/ ١٤٩٤م)

من علماء جزيرة ابن عمر اهتم بأكثر من علم وفن منها العلوم الفلسفية وعلم الطب ( السخاوي، ١٣٥٣هـ،٢٤٤/٤؛محمد تمين زكي، ٢٠٠٢م، ٢٨/٢).

محمود بن احمد بن حسن مظفر الدين الأمشاط العينتابي العيني (ت سنة ٩٠٢هـ/ ١٤٩٦م)

من أطباء وعلماء مدينة عينتاب وعرف بابن الامشاطي ذسبة الى جده لأبيه الذي كان يتاجر ببيع الامشاط، جمع بين أكثر من علم وفن منها علم المساحة وعلم الطب وعلم الجمال إضافة الى ابحاثه التي تتعلق بدراسة النفط من حيث خصائصه والأماكن التي يوجد بها تحت الأرض، تولى التدريس بجامع ابن طولون بالقاهرة، وكان له دورا مهما في تقدم المعرفة الطبية (نظم العقيان ص١٧٤، كحالة ، ١٩٧٥م،٢/)١٨٨.).

من مؤلفاته في علم الطب:

- تأسيس الصحة



- ما يحتاج له في السفر من الأمور الطبية

- المنجز في الشرح الموجز لابن النفيس

علاء الدين بن ولي الدين الإِرْبِلِيّ المشهور بابن ولي الدين (ت ٩٢٦هـ/ ١٥١٩م)

كان من أطباء اربل الذين اهتموا بدرا سة علم الطب من الناحية النظرية والعملية وكانت له معالجات صائبة ( شمس الدين الذهبي،١٩٩٢م،٥٩٨٩م،٣٩٨٩ طاش كبري زادة ،١٩٦٨م،١٣٢/٢ ظاهرين إبراهيم السنجاري

من أطباء سنجار الذين كانت لهم معرفة ودراية في علم الطب كذلك مساهمته في التأليف في مجال علم الطب ( محمد امين زكي، ٢٠٠٢م، ٢٤٥/١). من مؤلفاته في علم الطب:

- الإيضاح لبينة الإصلاح في الطب

ادريس بن حسام الدين علي بن عبد الله البدليسي (ات ٩٣٠هـ / ١٥٢٣م)

ادريس البدليسي كان من أطباء بدلس الذين يشار لهم بالبنان لسعة معرفته الطبية في مجال التي المي البدليسي كان من أطباء بدلس الذين يشار لهم بالبنان لسعة معرفته الطبية في مجال التي تأليف والتعلاج (إسماع يل البغدادي، ١٩٤٥م، ٢٩٤٥م، ٢١٧٠م، ص١٤٥م، ٢٤٤ له سيناني صالح ٢٠١٦، ٢٠١٦م، ص١٣٣٥م، ٢٠١٢، ٢٠١٦م، ص١٢٠م، ص١٢٠

- من ادريس البدليسي في علم الطب:
- الإباء عن مواقع الوباء رسالة في الطاعون
  - رسالة في النفس

المبحث الثانى: الإنجازات الطبية للعلماء الكرد وعلماء المدن الكردية:

ساهم علماء الكرد وعلماء المدن الكردية مساهمة فعالة في تقدم علم الطب من خلال ما اضافوه من نظريات وأسس ومفاهيم ومعا لجات طبية كان لها الدور المتميز من تقدم المعرفة الطبية ، ومن تلك الأفكار والمعالجات الطبية التي توصل لها أولئك العلماء:

- دراسة علم الطب من الناحية النظرية والعملية واجراء مختلف العمليات على الكثير من
   الحالات المرضية (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٤٩،٤٩٤،٥٩٣، وغيرها ؛ابن ساعد السنجاري،١٩٨٨م
   ، ص ٦٢،٧١،٧٩).
- وضعوا الكثير من الأفكار الطبية ومنها على سبيل المثال: ليس كل الأمراض تقبل المداواة، ولو قبلت الأمراض كلها المداواة لما مات أحد ( ابن ساعد السنجاري ،١٩٦٨م، ص١٨).
- التوصل الى معرفة نظريات ومفاهيم طبية جديدة ورائدة في مجال علم الطب ومنها النظرية
   التي تتعلق بحالة النبض التي مفادها انه هنا لك حالات نادرة جدا عند الناس ان يكون النبض



مختلف ما بين الايد اليم من والايد اليسرى من ناحية الضعف والقوة (أبن أبي اصيبعة مختلف ما بين اليد اليم من والايد اليسرى من ناحية المعنية (أبن أبي الميبعة ١٩٧٥، مص١٩٧٥)

- يرجع لهم الفضل في تدوين المعلومات الخاصة بكل دواء حيث كان يكتب على علبة او قنينة
   الدواء اسمه ومنافعه ومقدار الشربة (أبن أبى اصيبعة ،١٩٧٥م،ص٥٩٣).
- التحذير من النوم في النهار لكون له اثار سلبية على صحة الإنسان وإنه رديء يبخر الفم، ويبلد
   الذهن ويفسد اللون. وإن كان الإنسان قد تعود على نوم الظهر فمن الممكن تركه بالتدريج
   حفاظا على الصحة (ابن ساعد السنجاري،١٩٨٨م، ص٦٢).
- تو صلوا الى معرفة أكثر حالات الاسهال، ومذها: الاسهال العام، والاسهال المزمن، والاسهال
   الناتج عن قرحة الأمعاء، والاسهال الناتج عن رطوبة في المعدة أو الأمعاء، واسهال الدم (ابن
   ساعد السنجاري،١٩٨٨م، ص٧١).
- كانوا من الأوائل الذين بحثوا في أمراض الجدري والحصبة وفرقوا بينهما وفق أسس علمية دقيقة (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م،ص١٩٧٩ غلا فروق في الاشتباهات في العلل ص٧٧ ،ثابت ابن قرة،١٩٨٨م،ص٢٧٧).
- اهت موا بدرا سة علم الاباه، وأو ضحوا و فق أ سس تجريب ية فوا ئد الج ماع وم ضاره (أ بن أ بي اصيبعة،١٩٧٥م، ٢٢٩٥م).
- اهت موا بشكل واضح بالمعا لجات الطبية الخاصة بالحمل والولادة، ومذها علا مات الحمل والا شتمام في المحمل والاسقاط والولادة، وأسباب عسر الولادة، وحالات احتباس المشيمة بعد الولادة، وغيرها من
   الحالات الأخرى (أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ٢٩٧٥م، ٢٩٩٥م، ٢٠١٤ في ٢٠١٢م، ٢٩٩٥م، ٢٠٩٥م، من ٢٩٩ مال خلل العبيد،١٩٨٩م، ٢٩٣٥م، ٢٠١٢م، ٢٥٠٥م.
- البحث في علم الاجنة وفق صيغ تقترب من الحالات المعاصرة فقد وصفوا حالات الجنين في الرحم وعلا مات نموه وتطوره، كذلك حددوا الوقت الملائم لا سقوط النط فة من الرجل للمساعدة على حالة الحمل (أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص ١٩٩، ٣٢٩، المنشداوي،٢٠١٢م، ص ٢٧).
- تمكنوا من معا لجة مختلف الحالات المرضية، ومنها على سبيل المثال المرض المسمى ماذيا وهو
   الجنون السبعي<sup>•</sup> ( أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص٧٣٢).
- التمكن من معا لجة حالة السكتة الدماغية وفق معا لجات ناجحة للغاية، حتى انهم في بعض الأحيان تمكنوا من إعادة الحياة لمن اعتقد ان السكتة الدماغية قد غلبت عليه ومات (أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٦٦ ؛المنشداوي ، ٢٠١٢م،١٤٨–١٥٠ ؛حكمت نجيب ،١٩٧٧م،ص١٥٠ ).



- العمل على تشريح العين والتطرق إلى الحالات المرضية التي تتعرض لها وطرق معا لجة تلك
   العمل على تشريح العين والتطرق إلى الحالات المرضية التي تتعرض لها وطرق معا لجة تلك
   الحالات (أ بن أ بي أ صيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٧ بن ساعد ال سنجاري، ١٩٨٨م، ص ٦٨ ،م نى
   البزم،١٩٩٩م، ص١١).
- ابتكار مقدح جديد ومتطور لقدح العين وكان ذلك المقدح مجوفا وله عطفة ليتمكن في وقت
   القدح من امتصاص الماء ويكون العلاج به ابلغ، وذلك الابتكار يرجع للطبيب سديد الدين بن
   رقيقة الجزري (أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص٧٣٣ ،ثابت ابن قرة،١٩٨٩م ،ص ٧٥)
- البحث بدقة في الأمراض الجلدية وحالاتها وعلاجها، ومنها حالة البياض او حالة الصفرة التي
   تظهر على البدن (أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص٢٩٨م، ٢٩٩ بثابت بن قرة،١٩٩٨م، ص٣٥).
- معا لجة حالات و جع المفا صل والذقرس و فق معا لجات صحيحة ذات ذ تائج ج يدة (أ بن أ بي أ صيبعة ،١٩٧٥م، ص١٩٩ م، ص١٩٧٥)؛ ١ بن سينا،٢٠١٤م،٣٩٤ لتكريتي، ١٩٩٠م،،ص١٩٩ و ما بعدها ،المجوسي،
   ١٢٩٤هـ، ١٢٩٢/١، ٢٤٥/٢:٣٩٢).
- التمكن من تشخيص حالات تولد الحصى في الكلى والمثانة ومعا لجة بعض تلك الحالات. (أبن أبي أصيبعة ،١٩٧٥م، ص٢٩٨؛ ثابت ابن قرة،١٩٨٩م،ص١٨٠ ؛المنشداوي، ٢٠١٢م، ص١٢٨ ).
- كانوا من الأوائل الذين توصلوا الى فكرة تفتيت الحصى عن طريق المهبل باستخدام الخصائص الفيزياذ ية لل ماس وذ لك بف ضل الطب يب ا بن ساعد الاسنجاري ( ا بن ساعد الاسنجاري، ١٩٦٨م، ١٤٥٥م).
- كانوا من الأطباء الأوائل الذين ساهموا في تأليف الكتب التي تدضمن الصفات والشروط الأخلاقية والأدبية التي يجب ان يتسم بها الأطباء لكون ادب الطبيب يعد جزءا مكملا للعلاج ( القفطى، ١٩٠٣م، ص ٣٢٨؛ عبوش، ٢٠٠٤م، ص ١٦٢).
- التأكيد على أهمية المعا لجة بالغذاء وذكروا انه متى أمكن مداواة مرض بتقدير الغذاء ولا يتعرض للدواء فذلك أفضل وإذا احتيج الى الدواء فيكتفي بالأدوية الغذائية ما أمكن، فان كان ولا بد من دواء فليكن بالأدوية اللطيفة ( ابن ساعد السنجاري، ١٩٨٨م، ص٦٧).
- تو صلوا معرفة حقيقة أثر الأوهام على نفسية الإنسان، فقد ربطوا بين الأوهام والانفعالات النفسية وصحة الإنسان، حيث أوضحوا ان للأوهام أثر كبير فب الانفعالات النفسية التي تتبعها اثار بدنية، فمثلا ان الإنسان الصحيح التميز يمكنه المشيء على جذع ممدود على الأرض، ويعجز عن ذلك إذا ارتفع على شاهق لتوهمه انه سوف يقع (ابن ساعد السنجاري، ١٩٨٨م، ص٧٦ ؛ مادة البقاء في اصلاح فساد الهواء والتحرز من ضرر الأوباء ص٣١٥–٣٢٩).



- معالجة الحالات النفسية الصعبة العلاج وذلك عن طريق علاجات نفسية أيضا ويعد هذا من
   الأ ساليب المبت كرة والا صيلة في أساليب المعا لجات النف سية (ابن ساعد السنجاري، ١٩٨٨م،
   ص٦٧٠ المنشداوي، ٢٠١٢م، ١٤٤ ١٤٧ المقدسي، ١٩٩٩م، ص٣١٥).
- او ضحوا الاكثير من أساليب المعا لجات النفسية منها سماع الغناء اللذيذ الملائم، ومجالسة المحبوبين من الأهل والأصدقاء، سماع الأخبار السارة وأشباه ذلك (ابن ساعد السنجاري، ١٩٨٨م، ص٧٨، هونكه ، ١٩٨١م، ص١٩٨).
- كانوا من أوائل الأطباء الذين الفوا مؤلفات تكون بمثابة دليل طبي لمعا لجة الحلات المرضية الطارئة التي قد تحدث في حالة عدم وجود طبي لمعالجة تلك الحالات، لذا يمكن ان نعتبر تلك الكتب تدخل ضمن ما يسمى بعلم الإسعافات الأولية (أبن أبي أصيبعة ١٩٧٥م، ص٥٧١).
- كان الأطباء الكرد من الأوائل الذين بحثوا بحالة الأمراض الوافدة ومذها مرض الطاعون كما هو الحال بالكتاب الموسوم : (الإباء بمواقع الوباء في مرض الطاعون) لإدريس البدليسي. (صالح شيخو الهسيناني ، دهوك ٢٠١٦م، ص٧٣).

الخاتمة والنتائج:

لقد أسهمت الدويلات والمدن الكوردية مساهمة فعالة في تقدم علم الطب والمعالجات الطبية من خلال الأطباء التي نبغوافي تلك المدن والذين توصلوا الى أفكار ونظريات ومعالجات طبية تمت الإشارة لها من خلال بحثنا ، فقد أصبحت الكثير من انجازاتهم

في مجال الطب من المصادر الأساسية للمعرفة الطبية المعاصرة، وقد تمكنوا من معالجة مختلف الحالات المرضية ومنها الحالات النادرة كما هو الحال بحالة الجنون السبعي، كذلك تمكنوا التفريق ما بين الحالات المرضية المتداخلة من حيث الأسباب والأعراض كما هو الحال بين حالتي الجدري والحصبة.

التأكيد على ضرورة الأحتراز من حالات الأمراض الوا فدة كما هو الحال بحالة الطاعون وكونه من الأمراض الممينة السريعة العدوى والانتشار، كذلك يمكن أن ذشير اذهم تعاملوا مع الأدوية وصناعتها وحفظها وتناولها وفق أسس علمية تقترب كثير من أسس التعامل مع الأدوية وفق مفهوم علم الصيدلة المعاصر فيرجع لهم الفضل في التأكيد على تدوين المعلومات الخاصة بكل دواء حيث تكتب المعلومات على علبة او قنينة من اسمه ومقدار الشربة ومنافعه.

ان المعرفة الطبية التي قدمها الأطباء الكُرد وأطباء الدويلات والمدن الكُردية تشكل جاذبا مهما من جوانب المفاهيم المعاصرة لعلم الطب لكون تلك المعارف كانت تسير وفق أسس علمية دقيقة تقوم على مبدأ الملاحظة والتجربة.



المصادر والمراجع:

المصادر:

- ١-ابن أبي ا صيبعة، موفق الدين ا حمد بن القاسم: عيون الأذباء في طبقات الأطباء، تحقيق: نزار رضا، بيروت، ١٩٧٥م.
  - ٢- ابن الأثير، ابو الحسن عز الدين بن على: الكامل في التاريخ، دار الكتاب العربي، بيروت ١٩٨٦م.
    - ٣-ابن بطوطة محمد بن إبراهيم اللواتى: رحلة أبن بطوطة، بيروت، ١٩٦٠م.
      - ٤-ابن تغري بردي: النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، القاهرة، ٥، ١٩٥٦م.
- ٥-ابن الجزار القيرواني احمد بن إبراهيم بن ابي خالد: الفروق بين الأشتباهات في العلل، تحقيق:
   رمزية الأطرقجي، بغداد، ١٩٨٩م.
  - ٦-ابن حجر العسقلاني شهاب الدين أحمد بن على: انباء الغمر بأبناء العمر، القاهرة ،١٩٧٢م.
- ٧-١ بن خلكان شمس الدين احمد بن محمد: وفيات الأعيان وأذباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان
   عباس، بيروت، ١٩٦٨م.
- ۸-السنجاري شمس الدين محمد بن إبراهيم ابن الأكفاني، ارشاد القاصد الى اسنى المقاصد في العلوم، مصر ١٩٠٠م، كذلك طبعة القاهرة، ١٩٦٨م.
- ٩- ابن ساعد الاسنجاري: غذية اللبيب عند غيبة الطبيب، تحقيق: صالح مهدي عباس، بغداد، ١٩٨٨م.
- ١٠- ابن سعيد الأندلسي أبو الحسن علي بن موسى بن محمد: الغصون الياذعة في محسن شعراء
   المائة السابعة، تحقيق: إبراهيم الأبياري، القاهرة،١٩٦٧م.
- ١١-أبن سينا ابو علي الحسين بن عبد الله: معجم الأمراض والمصطلحات الطبية، درا سة وتحقيق: خضير عباس المنشداوي، الأردن ١٤٣٥هـ/٢٠١٤م.
- ١٢-ابن شاكر الكتبي محمد بن شاكر: عيون التواريخ، تحقيق: فيصل السامر ونبيلة عبد المنعم داود، بغداد، ١٩٨٤م.

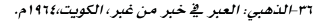
١٣–ابن شاكر الكتبي: فوات الوفيات، تحقيق: احسان عباس، بيروت، ١٩٦٤م. ١٤–ابن العبري غريغوريوس الملطي: تاريخ الزمان، نقله للعربية: اسحق ارملة، بيروت، ١٩٨٢م. ١٥– ابن العبري، تاريخ مختصر الدول، بيروت، ١٩٥٨م. ١٦–ابن العماد الحنبلي أبو الفلاح عبد الحي: شذرات الذهب في اخبار من ذهب، بيروت.

١٧ – بن الفوطي أ بو الفضل عبد الرزاق بن تاج الدين ا حمد، تلخيص مجمع الأداب في مجمع الألقاب، تحقيق: مصطفى جواد، بغداد، ١٩٦٥م.



- ١٨ ابن الفوطي: الحوادث الجامعة والدّجارب النافعة في الما ئة السابعة، تحقيق: مصطفى جواد، بغداد ،١٩٣٢م
- ١٩ بن قاضي شهبة، تقيا لدين بن احمد: طبقات الشافعية، تحقيق: عبد الحليم خان،
   بيروت،١٩٨٧م.
  - ٢٠-ابن كثير، أبو الفداء عماد الدين اسماعيل، البداية والنهاية، مكتبة المعارف بيروت ١٩٩٠م.
    - ٢١–ابن المجوسي على بن العباس: كامل الصناعة الطبية، القاهرة،١٢٩٤هـ.
- ٢٢-ابن المستوقي، شرف الدين ابي البر كات المبارك بن احمد: تاريخ إربل، تحقيق: سامي الصقار، بغداد،١٩٨٠م.
  - ٢٣ بن النديم احمد بن أبي يعقوب: الفهرست، تحقيق: رضا تجدد، طهران، ١٩٧٠م.
- ٢٤-أ بو حنيه فة الدينوري، احمد بن داود: ك تاب الذبات، تحقيق: برذ هارد لا فين، فرا نز شتاير بفيسبادن، ١٩٧٤م.
- ٢٥-ابو حيان التوحيدي، علي بن محمد بن العباس: المقابسات، تحقيق: محمد توفيق حسين، بغداد ١٩٧٠م.
  - ٢٦ الأسنوي جمال الدين بن محمد: طبقات الشافعية، بغداد، ١٩٧٠م.
- ٢٧- البغدادي إسماع يل با شا: إي ضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، إستانبول ،١٩٤٥م.
  - ٢٨ لبغدادي: هدية العارفين في أسماء الكتب والمؤلفين، بغداد، ١٩٤٥م.
- ٢٩-البلدي احمد بن محمد بن يحيى: تدبير الحبالى والأطفال والصبيان وحفظ صحتهم ومداواة الأمراض العارضة لهم، تحقيق: محمود الحاج قاسم محمد، بغداد، ١٩٨٠م.
- ٣٠-البيهقي أبو الفضل ظهير الدين علي بن زيد: تاريخ حكماء الإسلام، تحقيق: محمد كرد علي، دمشق ،١٩٤٩م.
- ٣١- حاجي خليفة مصطفى بن عبد الله: كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون، إستانبول ١٩٤٣هـ.

٣٢–الحراني ثابت بن قرة: الذخيرة في الطب، تحقيق: احمد مزيد المزيدي، بيروت، ١٩٩٨م. ٣٣–الخوارزمي الكاتب أبو عبد الله محمد بن احمد بن يوسف: مفاتيح العلوم، القاهرة ،١٣٤٢هـ. ٣٤–الذهبي شمس الدين محمد بن احمد بن قايماز: تاريخ الاسلام، مصر،١٩٧٧م. ٣٥–الذهبي: سير اعلام النبلاء، تحقيق: بشار عواد معروف وآخرون مؤسسة، الرسالة، بيروت ١٩٩٢م.





- ٣٧-الذهبي: المختار من تاريخ ابن الجزري المسمى ( حوادث الزمان وأنبائه ووفيا الأكابر والأعيان من أبنائه)، تحقيق: خضير عباس المنشداوي، لبنان ،١٩٨٨م.
- ٣٨-السخاوي شمس الدين محمد بن عبد الرحمن: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، القاهرة، ١٣٥٣هـ.
  - ٣٩-الشوكاني محمد بن على: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن التاسع القاهرة، ١٣٤٨هـ.
- ٤٠-المصفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله، الوافي بالوفيات، تحقيق: إحسان عباس، ببروت ١٩٦٩م.
  - ٤١-طاش كبري زاد أحمد بن مصطفى: مفتاح السعادة ومصباح السيادة، القاهرة ١٩٦٨م.
- ٤٢-الفراهيدي الخليل بن احمد: كتاب العين، التحقيق: إبراهيم السامرائي، مهدي المخزومي، بغداد، ١٩٨٠-١٩٨٤م.
  - ٤٣-الفراهيدي: معجم الأمراض والعلل، تحقيق: خضير عباس المنشداوي، مصر ٢٠١٨م.
- ٤٤ الفيروز آبادي مجد الدين محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، رتبه ووثقه: مأمون شيحا، بيروت، ٢٠٠٩م.
  - ٤٥-القفطي جمال الدين ابي الحسن على بن يوسف،تاريخ الحكماء، ليبسك،١٩٠٣م
  - ٤٦- القلقشندي، شهاب الدين ابو العباس احمد بن على: صبح الأعشى، بيروت ١٩٨٣م.
- ٤٧-المقدسي، محمد بن احمد التميمي: مادة البقاع في اصلاح فساد الهواء والتحرز من ضرر الوباء، تحقيق: يحيى شعار، القاهرة، ١٩٩٩م.
- ٤٨-المقريزي تقي الدين احمد بن علي: السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق: محمد مصطفى زيادة، القاهرة ١٩٥٨م.
  - ٤٩-المقريزي: كتاب المقفى الكبير، بيروت،١٩٩١م.
- ٥٠-المنذري زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي: التكملة لوفيات النقلة، تحقيق: بشار عواد معروف، بيروت،١٩٨٨م.
  - ٥١–النعيمي عبد القادر بن محمد: الدارس في تاريخ المدارس، بيروت،١٩٩٠م.
  - ٥٢-ياقوت الحموي، شهاب الدين ابو عبد الله الرومي ،معجم البلدان، بيروت ١٩٧٥م

## المراجع:

- ١–الأتروشي، شوكت عارف: الحياة الفكرية في مصر خلال العصر الأيوبي، الأردن ،٢٠٠٦م. ٢– احمد إسماعيل شكر رسول، الامارة الشدادين الكردية في بلاد الشام
  - ٣- أنور المائي، الأكراد في بهدينان، الطبعة الثالثة، دهوك، ٢٠١٣م.
- ٤- بابان، جمال: أصول أسماء المدن والمواقع العراقية، المجمع العلمي الكردي بغداد، ١٩٧٦م.



٥- لا بابيري، حكيم عبد الرحمن: مدينة خلاط درا سة في تاريخ ها السيا سي والحضاري، أرد يل، ٥٠٠٠ م. ٦-البزم، منى: الوسيط في امراض العين، دمشق ،١٩٩٩م. ٧-البستاني، فؤاد،: دائرة المعارف، بيروت،١٨٧٦م. - التكريتي راجي عباس، الظهار والفصال في التراث العربي، بغداد، ١٩٩م. ٨-توفيق، زرار: القبائل والزعامات القبلية الكردية في العصر الوسيط، أربيل، ٢٠٠٧م. ٩-جرنف يل، فر يمان: التقوم يان اله جري والميلادي، ترجمة: حسام محيى الدين الالوسى، ىغداد،١٩٧٠م. ١١–جواد، مصطفى: جاوان القبيلة الكردية المنسية ومشاهير الجاواوين، بغداد، ١٩٧٣م. ١٢-الجيوسي، مصطفى الجيوسي: موسوعة العلماء العرب والمسلمين واعلامهم، الأردن ،٢٠٠٥م. ١٤-الحارثي، عبد الله ناصر: الأوضاع الحضارية في اقليم الجزيرة، بيروت ٢٠٠٧م. ١٥-حجار، أكرم، موجز امراض الاذن والانف والحنجرة، دمشق،١٩٨٩م. ١٦–حسن، قادر محمد: إسهامات الكرد في الحضارة الإسلامية، دهوك، ٢٠٠٩م. ١٧- حميدان، زهير: اعلام الحضارة الاسلامية في العلوم الاساسية والتطبيقية، دمشق، ١٩٧٥. ١٨-خليل، احمد محمود: تاريخ الكرد في العهود الإسلامية، بيروت، ٢٠١٣م. ١٩-خليل، عماد الدين: الإمارات الأرتقية في الجزيرة والشام ٢٠-خوشناو، سلام حسن طه: جزيرة ابن عمر، هولير، ٢٠٠٦م. ٢١ – للدملوجي، صديق: إمارة بهدينان او إمارة العمادية، الموصل، ١٩٥٢م. ٢٢-رسول، احمد إسماعيل شكر: الأمارة الشدادية الكردية في بلاد الشام، أربيل، ٢٠٠١م. ٢٢ – لزركلي، خير الدين الزركلي: الأعلام، الطبعة الثالثة، بيروت ١٩٦٩م. ٢٤-زكى محمد ا مين زكى: تاريخ ا لدول والا مارات الكردية، تر جمة: محمد على عونى، مصر ۱۹٤۸م. ٢٥-زكى، محمد امين: مشاهير الكورد وكوردستان، ترجمة: سائحة زكى بك، دمشق، ٢٠٠٢م. ٢٦ السامرائي، كمال: مختصر تاريخ الطب العربي، بغداد،١٩٨٤م. ٢٧-طوقان، قدري حافظ: تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك، بيروت ١٩٦٦م. ٢٨-العباسي، محفوظ محمد عمر العباسي: امارة بهدينان العباسية، الموصل ،١٩٦٩م. ٢٩-عبوش، فرهاد حاجي: المدينة الكوردية، دهوك، ٢٠٠٤م.

٣٠-العلياوي، عبد الله: كردستان في عهد المغول؛ الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى ١٤١٧هـ/١٩٩٧م.



٣١-عيسى، احمد: تاريخ البيمارستانات في الإسلام، الطبعة الثانية، بيروت ،١٩٨١م. ٣٢-عيسي، معجم الأطباء، الطبعة الثانية، بيروت، ١٤٠٢هـ/١٩٨٢م. ٣٣-الفراهيدي الخليل بن احمد، كتاب العين: التحقيق: إبراهيم السامرائي، مهدي المخزو مي، بغداد، ١٩٨٤م. ٣٤-الفراهيدي، معجم الأمراض والعلل: تحقيق: خضير عباس المنشداوي، مصر ٢٠١٨م. ٣٥-فرشوخ، محمد امين: موسوعة عباقرة الأسلام في الفلك والعلوم البحرية وعلم الذبات وعلم الميكانيك، بيروت ١٩٩٥م ٣٦-كحالة، عمر رضا: : معجم المؤلفين، دمشق،١٩٧٥م. ٣٧- لمائي، أنور: الأكراد في بهدينان، الطبعة الثالثة، دهوك، ٢٠١٣م. ٣٨-مجموعة من الباحثين: الموسوعة الطبية الحديثة، ترجمة: ١ حمد عماروا خرون، القاهرة ،۹۷۰۰م. ٣٩-محمد، اكو برهان: الحياة الثقافية في ديار بكر في العصر العباسي، أربيل، ٢٠١٢م. ٤٠-محمد، سوادي عبد: الأحوال الاجتماعية والاقتصادية في بلاد الجزيرة، بغداد،١٩٨٩م. ٤١-مح مود، ١ حمد عبد العزيز محمود، الإ مارة الهذباذية الكردية في أذربيجان وارديل والجزيرة الفراتية ٤٢- للدرس، عبد الكريم محمد: علماؤنا في خدمة العلم والدين، بغداد ١٩٨٢م. ٤٢-مرعى، فرست: الإمارات الكردية في العصر العباسي، دهوك، ٢٠٠٥م. ٤٤-معروف، ناجى: تاريخ علماء المستنصرية، بغداد،١٩٥٩م. 🗸 ٤٥-المنشداوي خضير عباس: العالم الموسوعي كمال الدين ابن يونس الإربلي وأ ثره في تقدم الفكر العلمي، ضمن كتاب تاريخ أربيل ودورها الحضاري، اربيل، ٢٠١٤م. ٤٦-المنشداوي، الفكر العلمي عند أبو حنيفة الدينوري، مجلة جامعة زا خو، المجلد السادس، العدد الثاني، ٢٠١٨. ٤٧-المنشداوي: معالجات طبية إسلامية، الأردِن، ٢٠١٢م. ٤٨-نعمة الله، هيكل، والياس مليحة: موسوعة علماء الطب، بيروت،١٩٩١م. ٤٩-النقشبندى، أسامة نا صر: مخطوطات الطب والصيدلة والبيطرة في مكتبة المتحف العراقى، بغداد،۱۹۸۱م.

٥٠-الهسيناني، صالح شيخو: علماء الكورد وكوردستان، دهوك ٢٠١٦م.

٥١- الهسنياني، موسى مصطفى: سنجار دراسة في تاريخها السياسي والحضاري، أربيل ٢٠٠٥م.



٥٢-هونكه، زيغريد، شمس العرب تسطع على الغرب، ترجمة: فاروق بيضون، الطبعة الثانية، بيروت، ١٩٦٩م.

٥٣-يوسف، عبد الرقيب: حضارة الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى أربيل، ٢٠٠١م.

#### الهوامش:

- عن المدن والدويلات والقبائل الكوردية ، أنظر: مصطفى جواد، جاوان القبيلة الكردية المنسية ومشاهير الجاوانين ؛فرست مرعي، الإمارات الكردية في العصر العباسي؛ محفوظ محمد العباسي، امارة بهدينان العباسية؛ عماد الدين خليل ، الإمارات الأرتقية في الجزيرة والشام ؛ احمد عبد العزيز محمود، الإمارة الهدباذية الكردية في أذربيجان وارديل والجزيرة الفراتية ؛عماد الدين خليل الامارة الارتقية ، احمد إسماعيل شكر رسول، الامارة الشدادين الكردية في بلاد الشام ؛ زرار توفيق، الكورد في العصور الوسطى؛ كوردستان في القرن الثامن الهجري ؛صديق الدملوجي، إمارة بهدينان او إمارة العمادية ؛ أنور المائي، الاكراد في بهدينان؛ عبد الله العلياوي كردستان في عهد المغول ؛عبد الرقيب يوسف، الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى ؛ جمال بابان، أصول أسماء المدن والمواقع العراقية .
- الباء: النَّكاحُ، الحُظوةُ في النَّكاحِ؛ ومن الكلامِ: طلبنّ الجاهَ إذ فاتهُنَّ الباء، الباء: الجماع، الذكاح وبآهها:
   جامعها ( الفراهيدي ، ١٩٨٠م ، مادة : باه؛ الفيروز ابادي، ٢٠٠٩ ،مادة : بوه ).
- صنف ذلك الكتاب للوزير ابي الفرج يعقوب بن يوسف المعروف بابن كلس وزير الحاكم الفاطمي
   العزيز بالله((أبن أبي اصيبعة ،١٩٧٥م، ص ٣٣٣).
  - كناش: كلمة سريانية معناها الجامع او الحاوي( فنديك ادوارد، ١٨٨٦م، ٧٦/١).
- ذ سخة خط ية من ذ لك الك تاب محفو ظة في خزا نة المت حف العرا قي تحت رقم: ١٠٨٦١ (
   النقشبندى،١٩٨١م، ص٤٤).
- القولنج: اعتقال الطبيعة لانسداد المعي المسمى قولون ( أبن سينا، ٢٠١٤م، ص ٣٣٤؛ الخوارزمي الكاتب، 1824هـ، ص٨٩).
- حاني: مدينة معروفة بديار بكرفيها معدن الحديد ومنها يجلب إلى سائر البلاد ( ياقوت الحموي
   ۲۰۸/۲٬۵۱۹۷۵،
- الحدّبة: وتسمى أيضا رياح الأفرسية وهي زوال الفقرات إما الى داخل الظهر او الى قدام، وهو حدبة المقدم، وقوم يسمونه التقصيع. (أبن سينا،٢٠١٨م).
- من ذلك المخطوط ثلاث نسخ خطية محفوظة في خزانة المتحف العراقي محفوظة تحت الأرقام:
   (٢٢٤٣٧–٢،٨٠٣٥–١، ٢٠٦٧) ( النقشبندى ،١٩٨١م، ص ١٥١–١٥٢).
- السَفُوفٌ: كل دَواء يؤخذ غير معجون فهو سَفُوفٌ بفتح السين مثل سَفُوفِ حبّ الرُّمان ونحوه والاسم السُّفَّةُ والسَّفُوفُ واقْتماحُ كل شيء يابس سَفٌ والسَّفوفُ اسم لما يُسْتَف ( ابن منظور ،١٩٥٥م، مادة: سفف).



- الرُبُّ: هو دبْسُ كل ثَمَرَة وهو سُلافةُ خُتَارَتِها بعد الاعتصار والطَّبْخ والجمع الرُّبُوبُ والرِّبابُ ومنه سقاءً مَرْبُوبٌ إذا رَبَبْتَه أَي جعلت فيه الرُبَّ وأَصلاحتَه به (المصدر السابق، مادة: ربب).
- الماذيا بحسب ما ذكره ابن سينا: الماذيا هو الجُنون السبعي، وأن ا لمادة الفاعلَّة للجُنون السبعي هو من جَوْهُر ا لمادة الفاعلَّة للمالنخوليا، لأن كليهما سوداويان، إلا أن الفاعل للجُنون السبعي سوداء محترق عن صفراء، أو عن سوداء، وهو أردأ. وأكثر ما يكون الماذيا إنما يكون بحصولها في مقدم الدَّماغ وجَوْهُره، لأن وصوله إلى الدَّماغ كو صول مادة قرانيطس، والماذيا إنما يكون بحصولها في مقدم الدَّماغ وجَوْهُره، لأن وصوله إلى الدَّماغ كو صول مادة قرانيطس، والماذيا إنما يكون بحصولها في مقدم الدَّماغ وجَوْهُره، لأن وصوله إلى الدَّماغ كو صول مادة قرانيطس، والماذيا إنما يكون بحصولها في مقدم الدَّماغ وجَوْهُره، لأن وصوله إلى الدَّماغ كو صول مادة قرانيطس، والماذيا كله اضطراب وتوثّب وعبث وسبعيه وذظر لا يشبه نظر الناس، بل أشبه شيء به نظر السباع، ويفارق صنفاً من قرانيطس يشبهه في جُنون صاحبه، بأن هذه العلَّة لا يكون معها حُمَّى في أكثر الأمر، وقرانيطس لا يخلو عنها. معجم الأمرُاض والمصطلحات هذه العلَّة لا يكون معها حمَّى عامر الأمر، وقرانيطس الا يخلو عنها. معجم الأمرُاض والمصطلحات الطب ية ص ٥٥ ٥٣٢، عن ال فرق بين الماذيا و قرانيطس اذ ظر: ابن ا لجزار القيروا ني، الا فروق بين المادين الا مراب قرابي من المادين والمحمول مادة قرانيطس وقرانيطس لا يخلو عنها. معجم الأمرُاض والمصطلحات هذه العلَّة لا يكون معها حمَى في أكثر الأمر، وقرانيطس لا يخلو عنها. معجم الأمراض والمصطلحات الطب ية ص ٥٥ ٥٣٣؛ عن المرة بين الماذيا وقرانيطس، اذ ظر: ابن ا لجزار القيروا ني، ال فروق بين الأشتباهات في العلل ص٣٣ ٣٤.

## Doctors of Kurdish states and cities and their dirhams in the advancement of medical science

## Abstract:

Unfortunately, the scientific history of the Kurds did not receive the attention and care of researchers and scientific institutions that are interested in the history of the Kurds, as it seems clear that they are interested in the political and administrative aspects.

This study comes to shed light on dozens of doctors of Kurdish states and Kurdish cities, with a mention of their most important books and scientific analysis of many of the medical concepts and treatments reached by those doctors, and they were among the main sources of medical knowledge, whether on the level of Islamic civilization or on Western medical thought, as the Kurdish doctors preceded Other doctors have contributed to medical achievements and innovations that they added to medical knowledge, including, for example:

-Reaching knowledge of new and pioneering medical theories and concepts in the field of medical science, including the theory related to the state of the pulse, which states that there are very rare cases in people where the pulse is different between the right hand and the left hand in terms of weakness and strength.

-They were among the first to come up with the idea of breaking up stones through the vagina using the physical properties of diamonds.

-They were among the first to research smallpox and measles and differentiate between them according to accurate scientific bases.



They explained many methods of psychological treatments, including listening to appropriate and delicious singing, sitting with loved ones among family and friends, listening to good news, and the like.

-They were among the first physicians to write books that serve as a medical guide for treating emergency medical conditions that may occur in the absence of a medical treatment.

-Research in embryology according to formulas that approach contemporary cases. They described the conditions of the fetus in the womb and the signs of its growth and development. They also determined the appropriate time for the fall of the sperm from the man to help the pregnancy.

-They were able to treat various medical conditions, including, for example, the disease called Mania, which is the seven-fold insanity.

-Being able to treat stroke cases according to very successful treatments, so that sometimes they were able to restore life to those who thought that the stroke had overcome him and died.

It is a national and human duty that we must not neglect those doctors and their writings that contain dozens, but hundreds of achievements, treatments and great ideas reached by Kurdish doctors, which in turn became an important source of medical knowledge and left a clear impact on contemporary medical thought.

Keywords: Kurds, Kurdish emirates, medicine, civilization, Islamic era.

#### پۆختە:

مخابن ههتا نوکه مێژوويا زانستييا کوردان و گرنگيدانا کوردان ب لايهنێ زانستی ژلايێ ڤهکولهر و سازيێن زانستيڤه هاتيه پشتگههئێخستن، و پتر تهکهزييا خوه داناينه سهر لايهنێ سياسی و کارگێری و ئهڤێ چهندێ زيانهکا مهزن ل پێگههێ زانستيێ کوردان دايه.

گرنگييا قى قەكولينى د ھندىدايە كو روناھى بەردايە سەر دەھان ژ نوژداران د ميرگەھ و باژيرين كورداندا، دگەل دياركرنا گرنگترين بەرھەم و پەرتووكين وان، وئەو چارەسەريين وان نوژداران ژ بو چەندين نەخوشيان ديتينە، و گەلەك ژ ئەنجامين نوژدارين كوردستانى گەھشتينى ل سەر ئاستى جيھانا ئيسلامى وروژئاقا ژى پيشەنگ بوون. ژ گرنگترين وان ئەنجامان:

- پەيداكرنا زانياريٽن نوى و دەگمەن د بوارى نوژداريدا، ژ وان بيردوزا جياوازييا لشينا دەمارٽن خوينى د دەستى راست و چەپيدا.



- هندەك نوژدارين كورد ئيكەم كەس بوون كو هزر د شكاندنا بەركى گولچىسكين ژنان ب ريكا دەھمەنا وان كرين، ئەوژى ب ريكا بكارئينانا هندەك ساخلەتين فيزيكيين ئەلماسى.
- نوژدارين ڪورد ژ پيشهنگين ڤهڪوڻينٽ ڻ سهر نهخوشيين خوريڪان و ئيشا زراڤ بوون.
- ژلايێ نهخوشيێن دمرونيڤه ڤان نوژداران ئاماژه ب ئارامبوونا دمرونێ نهخوشی دايه ب رێڪا بهيستنا موزيڪێ يان تێڪههڻيا دڪهڻ خوشتڤييان و ڪوهلێبوونا دمنڪوباشێن خوش و دلڤهڪهر.

لمورا ئەركەكى نەتەوەيى و مروڤايەتىيە كو ئەوان نوژداران و بەرھەميّن وان كو ب دەھان و سەدانە ژبير نەكەين، و روناھيى بەردەينە سەر شاكاريّن نوژداريّن كورد كو بووينە ژيّدمر ژ بو زانستى نوژداريى و كاريگەريا خوە ل سەر نوژدارييا ئەڤرو ژى ھەيە.

پەيڤێن سەرەكى: كورد، مىرگەھێن كوردى، نوژدارى، شارستانى، سەردەمى ئىسلامى





## ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية – السياسية خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠ – ١١م)

أ.د. فرهاد حاجي عبوش
 قسم التاريخ – كلية العلوم الإنسانية – جامعة دهوك إقليم كُردستان/ العراق

#### الملخص:

تعد الألقاب ظاهرة حضارية إنسانية عرفتها معظم الشعوب والأمم منذ أقدم العصور ثم تطورت كبقية الظواهر حتى غدت ظاهرة عالمية تمتلك خاصية التراكم عبر الثقافات، والكُرد واحداً من تلك الأمم التي عرفت هذه الظاهرة وتأثرت بها، حيث من المعروف أن بلاد الكُرد شهدت قيام العديد من الإ مارات الكُردية في القرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)؛ اللذان يعدان من أهم القرون في التاريخ الإسلامي بالنسبة للكُرد، حيث تجلى فيهما بروزهم السياسي والحضاري من خلال قيامهم بتأسيس الإمارات في بلادهم، والتي أصبحت من القوى السيا سية التي تحسب لها حسابها وا تخذت مكانتها بين القوى الإسلامية الأخرى في النطقة.

ا تخذ الأمراء الكرد العديد من الألقاب الرسمية أُسوةُ بأمراء وملوك الدول والإمارات الإسلامية الذين سبقوهم أو عاصروهم، وتلك الألقاب على درجة كبيرة من الأهمية في دراسة تاريخ الكُرد الإسلامي، لأذها تعكس الأوضاع السياسية السائدة في مناطق حكم هؤلاء الأمراء، وتوضح شخصية الأمير وقوته وذفوذه وتظهر منجزاته الحضارية، وتبين ذظرة الخلفاء والأمراء المعاصرين له إليه.

رغم كثرة الدراسات التي تناولت التاريخ السياسي للكرد في العصر الوسيط، إلا أن هناك العديد من المواضيع التي لم يتوقف عندها المؤرخون والباحثون الكُرد، ومن بينها موضوع درا ستنا (ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية – السياسية خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠–١١م)، الذي لم يلق عناية كبيرة من قبل المؤرخين والباحثين الكُرد، فلم يكتب فيها شيئاً، على الرغم من كونها وردت في مؤل فاتهم إلا أنهم لم يقفوا على دلالاتها ولم يُظهروا أهميتها السياسية والدينية إلا بشكل عابر، وحسب علم نا لا تو جد أية دراسة أكاديم ية تهتم بدراسة ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية – السياسية بشكل خاص.

لذا جاءت الدراسة (ألقاب الأمراء الكرد ودلالاتها الدينية – السياسية) لتسليط الضوء على أهم تلك الألقاب خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)، كما تهدف هذه الدراسة إلى توضيح مدلولات تلك الألقاب، ومعرفة أهمية اللقب والأسباب التي جعلت الخلفاء العباسيين يمذحون



تلك الألقاب للأمراء، ونتائج ذلك راجع إلى أن اللقب أصبح يشكل عاملاً مهماً في إثبات الشرعية لسلطة هؤلاء الأمراء ، وأيضاً لضمان سيطرت العباسيون وبقاء نفوذهم في تلك الإمارات التي ذشأ فيها حكم مستقل أو شبه مستقل عن مركزية الخلافة في بغداد، بدليل أن ألقابهم المضافة إلى مفرد تي الدين والدولة قد جمعت الاسلطتين الدينية والسيا سية تحت أيديهم. وتكمن أهمية الموضوع في كونها تكشف لنا بوضوح ميول الأمراء ونز عاتهم، كما لا ذبالغ في القول إن دراسة الألقاب في الإمارات الكردية يساعد على تصحيح بعض الحقائق التاريخية التي ذكرها المؤرخون، حيث إن الألقاب لها علاقة بتفسير الظواهر الدينية والاجتماعية والأحداث السياسية.

الكلمات الدالة: تاريخ الكُرد الإسلامي- ألقاب الأمراء الكُرد - دلالاتها الدينية - السياسية.

المقدمة:

شهدت بلاد المكُرد خلال الع هد البويهي (٣٣٤-٤٤ هـ/٩٤٥-٥١٥٩) قيام العديد من الامارات والزعامات الكُردية فيها، بسبب السياسة اللامركزية التي أنتهجها أمراء آل بويه الأوائل، الى جانب أسباب أخرى كثيرة كضعف وتفكك الدولة العباسية، حيث ساءت أحوا لها، وأزداد ذفوذ الأمراء البويهيين وتدخلوا في شؤون الدولة، ولم يبق بيد الخليفة غير السلطة الدينية، أما السلطة الفعلية فقد أصبحت بيد هؤلاء الأمراء وقادة الجيش، وذلك ما نتج عنه إرباكاً سياسياً وإدارياً واقتصادياً للدولة العباسية، حيث دب الخلاف بين الأمراء وتجزأت إلى حكومات متفرقة، ثم دخلوا في صراعات داخلية طاحنة فيما بينهم، مما شجع بعض الأمراء التابعين لهم على الخروج عن طاعتهم والاستقلال عنهم، ومنهم زعماء القبائل الكُرد؛ الذين استغلوا فرصة انقسام البويهيين، فأ قاموا إ مارات في مناطقهم، وتمكنًوا من بسط ذفوذهم على أجزاء واسعة من الأراضي التي بحوزتهم.

رغم كثرة الدراسات التي تناولت التاريخ السياسي للكُرد في العصر الوسيط والزاخر بالمعلومات عن تطورات وخفايا ذلك التاريخ، إلا أن هناك العديد من المواضيع التي لم ينل اهتمام المؤرخين والباحثين، ومذها موضوع " أل قاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الديذية – السياسية خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠-١١م)"، في كونها توضح جانباً مهماً من تاريخ الكُرد في العصور الاسلامية التي لم يركز عليه المؤرخين، وجاء مبعثراً في المصادر المعاصرة والمتأخرة عن حقبة الدراسة، وبمعنى آخر لم يتم التطرق الى هذا العنوان حسب علم صاحب الدراسة المتواضعة، ولم تكتب فيه بحوث علمية تشفي الغليل.

ي عد مو ضوع " أل قاب الأ مراء ال كرد ودلالاتها الديد ية – السيا سية خلال ال قرنين (٤-٥هـ/١٠-١١م)" من الموضوعات المهمة في تاريخ الكُرد الاسلامي، في كونها تكشف لنا بوضوح ميول



الا مراء ونزا عاتهم، كما لا ذبالغ في ال قول أن درا سة الأل قاب في الإ مارات الكُردية يساعد على تصحيح بعض الحقائق التاريخية التي ذكرها المؤرخون، حيث إن الألقاب لها علاقة بتفسير الظواهر الدينية والاجتماعية والأحداث السياسية.

أ ما الإطار الزماني المحدد بالقرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)، اللذان يعدان من أ هم القرون في التاريخ الإسلامي بالنسبة للكُرد، حيث تجلى فيهما بروزهم السياسي والحضاري من خلال قيامهم بتأسيس الإمارات في بلادهم، وأصبحت تلك الإمارات من القوى السياسية التي تحسب لها حسابها واتخذت مكانتها بين القوى الاسلامية الأخرى في المنطقة، وصارت مستقلة ذات السيادة والسلطان.

ق سمت الدراسة الموسومة " أل قاب الأمراء الكرد ودلالاتها الديذية – السياسية خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)" الى المقد مة والخاتمة، فضلاً عن ثلاثة مباحث، خصص المبحث الأول منها للحديث عن اللقب في اللغة والاصطلاح وموقف الاسلام منه بشكل موجز، بينما ركز المبحث الثاني على أسباب منح الالقاب للأمراء الكُرد خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)، أما المبحث الثالث فتناول أل قاب الأمراء الكُرد مع بيان دلالاتها الديذية – السياسية، والذي قسم بدوره إلى أربع محاور، خصص الأول لأل قاب الأمراء الروادية، وتطرق الثاني إلى أل قاب الأمراء الحسنويهية البرزيكاذية، بينما أهتم المحور الثالث بدراسة أل قاب الأمراء المراء الما مراء المراء الدينية السياسية، والذي قسم المراء الحسنويهية المحور الرابع والأخير ألقاب الأمراء العنازية الشاذيجانية.

اعتمدت الدراسة على عدد غير قليل من المصادر والمراجع، والتي قدمت مادة علمية أغنت الدرا سة، ومذ ها حسب تسل سلها الزمني: كتاب " تجارب الأ مم وتعا قب اله مم " لمكويه (ت: ١٢٤هـ/١٩٣٩م)، وكتاب "سفر نامه" للرحالة ناصر خسرو (ت: ٤٨١هـ/١٩٩م)، وكتاب "ذيل تجارب الامم" للروذراوري، (ت: ٨٨هـ/١٩٩٩م)، وكتاب "تاريخ الفارقي" لابن الازرق الفارقي (ت: بعد ٧٧ههـ/ ١٩٨٩م)، وكتاب "المنتظم في تاريخ الملوك والامم " لا بن الجوزي (ت: ٩٩ههـ/١٩٩م)، وكتاب "الكامل في التاريخ " لا بن الاثير (ت ٢٠٦هـ/ ١٩٢٩م)، وكتاب " مرآة الزمان في تواريخ الأعيان" للسبط ا بن في التاريخ " لا بن الاثير (ت ٣٠٢ هـ/ ١٢٣٣م)، وكتاب " مرآة الزمان في تواريخ الأعيان" للسبط ا بن المجوزي (ت: ٤٥٢هـ/ ٢٢٩م)، وكتاب "الأعلاق الخطيرة في ذكر أ مراء الشام والجزيرة " لا بن شداد (ت: ٤٢هـ ١٩٨٩م)، وكتاب "البداية والنهاية" لا بن كثير (ت ٤٧٢هـ/ ١٣٧م)، بالإضافة الى ذلك المجوزي (ت ١٢٥٢هـ/ ١٢٩٩م)، وكتاب "البداية والنهاية" لا بن كثير (ت ٤٢٢هـ/ ١٣٧٣م)، بالإضافة الى ذلك متمت الإفادة من عدد من المراجع التي تتفاوت في أهميتها وصلتها بالموضوع، كانت لبعضها أهمية تمت الإفادة من عدد من المراجع التي تتفاوت في أهميتها وصلتها بالموضوع، كانت لبعضها أهمية كبيرة في ايتمام هذه الدراسة، منها: كتاب "الامارات الكُردية في العصر العباسي الثاني" للدكتور فرست مرعي، وكتاب "الامارات الكوردية في العهد البويهي" للدكتور قادر محمد حسن، وكتاب "الألقاب الاسلامية في التاريخ والوثائق والآثار" للدكتور حسن باشا، وغيرها من المادر والمراجع



المبحث الأول - اللقب في اللغة والاصطلاح وموقف الاسلام منه بشكل موجز:-

اللقب من الناحية اللغوية بمعنى النّبزُ، اسم غير ما سُميّ به، والجمع الألقاب، وقد لقبه بكذا فتلقب به (الفراهيدي،١٤١٨هـ: ١٩٢٨؛ ابن منظور، ١٩٩٩ : ٢٦٧/١٢)، وعلى هذا قالوا: إن الذّبزُ واللقب واحد ( ١ بن قتيبة،١٩٧٨ : ٢٦٤؛ الطبري، ١٩٩٥ : ٢٦٧/٢٦؛ ١ بن عطية، ١٩٩٣ : ٥/١٥٠)، في حين ذهب آخرون إلى أن النّبزُ غير اللقب، فالنّبزُ هو قذف بالمكروه أو بما يكره، أما اللقب فقد يدل على المدح والذم ( النيسابوري، ٢٤١هـ: ٢٦٦ ؛ الخطيب الشربيني، ٢٨٢ : ٤/٨٢)، أي أن هناك فرقاً بين كلمتي اللقب والذبزُ، ذلك أن اللقب يسمل المدح والذم، أما النّبزُ فهو يذكر عيوبه أي يرتبط المدح والذم ( النيسابوري، ٢٤١٢هـ: ٢٦٦ ؛ الخطيب الشربيني، ١٨٦ : ٤/٨٦)، أي أن هناك فرقاً بين كلمتي اللقب والنّبزُ، ذلك أن اللقب يشمل المدح والذم، أما النّبزُ فهو يذكر عيوبه أي يرتبط الخلفاء والسلاطين، وضرب على سبيل التعبير، وهو المقصود في الآية الكريمة وَلَا تُنَابَزُوا بالْأَلْقَاب (سورة الحجرات، آية ١١ ؛ الأصفهاني، ١٤٠٤ : ٢٥٤)، أي لا تدعوا الرجل إلا بأ حب أسمائه إليه، كما الخلفاء والسلاطين، وضرب على سبيل التعبير، وهو المقصود في الآية الكريمة وَلَا تُنَابَزُوا بالْأَلْقَاب (سورة الحجرات، آية ١١ ؛ الأصفهاني، ١٤٠٤ : ٢٥٤)، أي لا تدعوا الرجل إلا بأ حب أسمائه إليه، كما (ابن فارس، ١٩٩٧ : ٢٥٠). وهناك من يرى بأن اللقب يحتمل تفا سير أخرى إضافة لما سبق، فقد يكون فقيل بأن اللقب يطلق لا ثلاثة أضرب: ضرب مدح، وضرب ذم، وضرب تدقع الإنسان لفعل يفعله" (ابن فارس، ١٩٩٠ : ٥٠). وهناك من يرى بأن اللقب يحتمل تفا سير أخرى إضافة لما سبق، فقد يكون فومنه تعريف بعض علماء اللغة مثلاً كسيبويه (ت١٩٨ م. ٢٩٩م) والمبرد (ت٢٠٢ه هـ ٢٩٩م)؛ لأنه لا ومنه تعريف بعض علماء اللغة مثلاً كسيبويه (ت١٩٨ م. ٢٩٩م) والمبرد (تـ٢٠٢ه هـ ٢٠٩م)). أنه لا

وي بدو أن ه ناك تقار باً كبيراً بين اللغة والا صطلاح في تعريف اللقب، فقد عرفه الجرجاني (ت:٨١٦ه/ ١٤١٢م) بأن اللقب " ما يسمى به الإنسان بعد اسمه العلم، من لفظ يدلُ على المدح أو الذم لمعنى فيه " (١٩٠٣: ١٩٠)، وعرفه ابن حجر العسقلاني (ت:٥٥٨ه/ ١٤٤٨م) بقوله: " اللقب لفظ يشعر بضعة أو رفعة، لان اللفظ يشعر بذلك لدلالته على المعنى، والمعنى هو في الحقيقة هو المقتضي للضعة والرفعة " (١٩٥٩: ٢٢٢/١١)، أما الخطيب الشربيني (ت:٩٧٩هـ/ ١٥٥٨م) فقد عرفه بقوله: " اللقب اسم ما يدعى الاسم به يشعر بضعه المسمى أو رفعته، والمقصود به الشهرة، فما كان مكروهاً ذهي عنه " (١٩٢٤: ١٤٢/١٠). وإن اللقب عملياً هو اسم ضم إلى الاسم الحقيقي، وغالباً ما يغلب اللقب على الاسم فلا يعرف الشخص إلا به.

من الثابت أن وجود الألقاب قديم جداً، ولا يستبعد أن يكون وجودها مع وجود الإنسان، حقِدَم وجود الأسماء، فقد ثبت تلقيب الأنبياء بألقاب معروفة ومشهورة، فتلقب إبراهيم (عليه السلام) بـ(الخليل)، وموسى (عليه السلام) بـ(الكليم)، وعيسى (عليه السلام) بـ(المسيح)، وغيرها من الأنبياء (عليهم المسلاة والسلام)، كما عُرِفَت الألقاب قبل الإسلام، حيث شاعت في العصر الجاهلي، حتى شغلوا بها تفاخراً وتنابزاً (القلقشندي، ١٩٧٨: ١٥/١١؛ عبد الرحيم، د.ت: ١٠).



والآية وحيدة التي أشارت إلى الألقاب هي في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّنِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمٌ وَلَا نِسَاءٌ مِنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَ أَ وَلَا تَلْمِزُوا أَنْفُسَكُمْ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ أَ بِئُسَ اللِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ أَ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فَأُولَ خِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (سورة الحجرات، آية ١١)، وأ شارت كتب الحديث والتفسير الى سبب نزول الآية، وأكدت على أن أهل الجاهلية كانوا يسمون الرجل بأسماء عدة، فدعا الرسول (ه) رجلاً باسم من تلك الأسماء، فقالوا: يا رسول الله إنه يغضب من هذا الاسم، فنزلت الآية الكريمة (ابن ما جه، د.ت: تلك الأسماء، فقالوا: يا رسول الله إنه يغضب من هذا الاسم، فنزلت الآية الكريمة (ابن ما جه، د.ت

أ قرّ الإسلام بعض الألقاب وحرَّم ما كان سيئاً منها، أي أن الألقاب هي على نوعين: الحسنة منها وهي التي يرضى صاحبها إذا دُعي بها، وألقاب مكروهة منهي عنها وهي التي لا يرضاها الشخص إذا دُعي بها، وقد أباح الإسلام النوع الأول وندب إليه فيما ذهى عن النوع الثاني. وإن الرسول(ﷺ) لقب بعض أصحابه: فتلقب أبا بكر بن أبي قحا فة(ت:١٣ هـ/١٣٥م) بـ(الصديق)، ولقب عمر بن الخطاب(ت:٢٤ هـ/١٤٥م) بـ(الفاروق)، ولقب عثمان بن عفان(ت:٣٥هـ/٢٥م) بـ(ذي النورين)، وغيرهم من الصحابة (رضي الله عنهم) (القلقشندي، ١٩٧٨: ١/١٥١٤؛ عبد العال، ٢٠٠٩ النورين)، وغيرهم من الصحابة (رضي الله عنهم) (القلقشندي، ١٩٧٨: ١/١٥١٤؛ عبد العال، ٢٠٠٩ يُلَقب به أو عن صفة موجودة في صاحبها ولذلك يُلَقب بها.

المبحث الثاني- أسباب منح الألقاب للأمراء الكُرد خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠-١١م):

إن العلا قات السياسية للإمارات والزعا مات الكُردية مع الخلافة العباسية كانت ودية دادَماً، وذلك بسبب العا مل الديني الذي رسم تلك العلاقات، حيث كانوا يدينون للخليفة العباسي، ويظهروا احتراماً له أمام رعيته بسبب الطابع الديني الذي يسود المجتمعات قاطبة آنذاك، فكانوا يخط بون له على منابر إماراتهم، ويضربون الذقود باسمه، ويدفعون له جزءاً من خراج إماراتهم، حتى يحصلوا على مرسوم اعتراف الخلافة العباسية بولايتهم، مع منح الألقاب وعهود التولية لهم(للمزيد عن ذلك ينظر: حسن، ٢٠١١: ٥٥- ٨٨).

ويبدو أن كثرت الألقاب الممنوحة من الخلفاء العباسيين إلى أمراء وحكام الدويلات والإمارات الإسلامية قد تعرض الى انتقادات من قبل المؤرخين، حيث وصفها البيروني(ت:٤٤٠هـ/ م١٠٤٨م) بأنها كاذبة وبأنها السبب في ضياع هيبة الخلافة وضعفها، إذ قال:" وبنو العباس، لما لقبوا أعوانهم بالألقاب الكاذبة، وسوُّوا فيها بين الموالي والمعادي، ونسبوهم إلى الدولة بأسرهم، ضاعت دولتهم، فإنهم أفرطوا فيذ لك..." (١٣٧٩ هـ.ش:١٧١)، في حين ذكر الصابئ (ت:٤٤٠ هـ/ ١٠٥٩م) كلام الخليفة العباسي القائم بأمر الله (٢٢٢ -٢٢٧ هـ/١٣٠١مم) عن كثرة هذه الألقاب أنه قال:" لم تَبقَ رُدَ بةَ لِم ستحقِ" (د.ت: ١٦٩)، كما انتهد التقد الوزير في الموالي الموالي قال: الما الما الما ال



(ت:٤٨٥ هـ/١٠٩٢م) كثرة الألقاب الممنوحة إذ قال:" فكثرت الألقاب كثرة هائلة، وكلَّما كثرت ذهب بهاؤها، وقلّت أهميتها..."( ٢٠٠٧ : ١٨٥). ويتضح مما سبق بأن كثرة الألقاب ومنحها دون تمييز أو تقدير الحقيقي إلى المانح كان دليلاً على ضعف الخلافة العباسية آنذاك.

أما بالنسبة إلى أسباب منح الألقاب لأمراء الإمارات والزعامات الكردية خلال القرنين (٤-٥هـ/١١-١١م) فيعود إلى أن اللقب أصبح يشكل عاملاً مهماً في إثبات الشرعية لسلطة هؤلاء الأمراء لا سيما في العصر العباسي، ويأتي في مقد مة تلك الأسباب؛ السبب الديني، حيث ظهر في القرن (٤ هـ/ ١٠م) الا شيعة الا فاطميين في بلاد المغرب وم صر وأد عو بالخلا فة، وألا قت تلك الاد عاءات بظلالها على السلطة الدينية للعباسيين، وأ صبحوا يجارونهم في منح الألقاب ودرجات الشرف، أي أن كلا تا الخلا فتين؛ العباسية في بغداد والفاطم ية في الا قاهرة كاناتا تتنافسان في مجال منح الألقاب في محاولة منهم لتأكيد وتعزيز مكانتهما الدينية آ نذاك، حيث كانت الماينية اللخلفاء العباسيين لم تزل عظيمة في ذلك الوقت، ولذلك كان الأمراء الكرد يعتر فون بالسيادة العليا للخليفة وينظرون إليه على أنه السلطة الروحية المواته، ولذلك كان الأمراء الكرد يعتر فون بالسيادة على الشرعية في الحكم (البيروني، ١٣٧٩هـش: ١٧١؛ محي الدين، ٢٠١٣.

إن ضعف الخلافاء العبا سيين وع جزهم في إدارة الدولة، كان سبباً آخراً لمنح الألقاب للأ مراء الكُرد، حيث إن ذلك الضعف أدى إلى عدم قدرة الدولة العبا سية الحكم على الأقاليم الإسلامية، ومن ضمنها بلاد الكُرد، لذلك أغدقوا الألقاب على أمرائهم في محاولة منهم لضمان استقرار الأوضاع هناك، وبقاء نفوذهم في تلك البلدان؛ التي نشأ فيها حكم مستقل أو شبه مستقل عن مركزية الخلافة في بغداد، وبالمقابل نجد أن أمراء الكُرد يتهافتون إلى تلك الألقاب الرسمية، لأذهم شعروا بالحا جة إلى تقوية سلطانهم بها، بدليل أن ذلك اللقب عادة ما كان يرافقه الامت يازات، فاللقب المضاف إلى مفرد تي الدين والدولة إنما يقصد به أن الخليفة قد جمع السلطتين الدينية والسياسية تحت أيديهم (حسن، ٢٠١١، ٢٠).

ك ما أن سوء الأو ضاع الاقة صادية في الدو لة العبا سية كان سببا آخر لمنح الأل قاب للأمراء الكُرد، فالخليفة هو مصدر الألقاب والتكريمات والتي كانت تمنح مقابل الهبات النقدية والهدايا النفيسة، وجزء من خراج إماراتهم، فضلاً عن ذكر اسم الخليفة العباسي على المنابر، مع ضرب اسمه على نقودهم، حتى يحصلوا على الألقاب وعهود التولية لهم (للمزيد عن ذلك ينظر: حسن، ٢٠١١: ٢٢- ٢٣).

ويرجع اسباب منح الخليفة العباسي ألقا باً رسمية إلى الأمراء بشكل عام وأمراء الكُرد بشكل خاص إلى تقليد العباسيين للممارسات التشريفية الفارسية القديمة، ويؤكد البيروني على ذلك من خلال حديثه عن ملوك الفرس وألقابهم عندما قال:" ... ومُلحق بأ سمائهم ألقابهم، إذ



هم المُختصون بذلك دون سائر الملوك، فإن غيرهم، وإن وجد له لقب، فهو عام لطبقته، يشترك هو فيه، وغيرهُ من القائمين مقامه، والألقاب العامة توازي لقب الشاهاذشاهية للفرس"، ثم استكمل البيروني روايته حول ملوك الفرس وألقابهم بقوله:" وأ ما الألقاب الخاصة، فليست قبل دولة الإسلام إلا للفرس..." (١٣٧٩هـ.ش:١١٥، ١١٨).

## المبحث الثالث- ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية – السياسية:

كان المجتمع الكردي في العصر الإسلامي الوسيط، بصورة عامة، يتكون من عدد كبير من القبائل والعشائر والطوائف، موزعة على أقاليم عديدة من بلاد الكُرد، كإقليم الجبال الغربي، وإقليم الجزيرة، وإقليم أذربيجان وأرمينيا وأران، وإقليم لورستان، وغيرها، وبرزت في مطلع القرن (٤هـ/ ١٠م) العديد من تلك القبائل والعشائر، لا سيما في عهد السيطرة البويهية على مقاليد الخلا فة العباسية، خلال الحقبة (٣٣٤-٢٤١ هـ/ ٤٥٥-٥٥١م)، وحظيت بممارسة دور فعال في سير الأحداث، وأثبتوا و جودهم بشدة، واستطاعت الكثير منها في تكوين وتأسيس إمارات وكيا نات سياسية كُردية كبيرة و صغيرة، ومعتر فة بها من قبل الخلا فة العباسية، و من أهمها: الإ مارة الأحداث، وأثبتوا و جودهم بشدة، واستطاعت الكثير منها في تكوين وتأسيس إ مارات وكيا نات المدادية (٢٠١-٥٩٥ هـ/ ١٩٩م-١٩١٩م) في إقليم أران، والإ مارة الروادية (٣٤٣-٣٢٦ هـ/ ٩٥٩م) في سياسية كُردية كبيرة و صغيرة، ومعتر فة بها من قبل الخلا فة العباسية، و من أهمها: الإ مارة إقليم أذربيجان، والإمارة الحسنويهية البرزيكانية (٣٤٣-٢٠١ هـ/ ٩٥٩م) في غربي إقليم الجبال وشهرزور، والإمارة الموانية الدوستكية (٣٧٣-٢٧٩هـ/٢٨٩م) مي إقليم الجالي الميازة العاذرية العنازية الشاذنجانية (١٣٩-١١٥ هـ/١٩٩م) عنه غربي إقليم الران والإ مارة الروادية (٣٤٣-٢١٩هـ) مارة العنازية وشهرزور، والإمارة الموانية الدوستكية (٣٧٣-٢٥٩هـ/٢٨٩م) مارة الروادية الجزيرة، والإ مارة العنازية والميرزور، والإمارة الموانية الدوستكية (٣٧٣-٢٥٩هـ/٢٨٩مـ ١٩٨٩م) في إقليم الجزيرة والإ مارة العنازية الشاذنجانية (١٣٩هـ/١٩٩م) عنها أوربي وتوابعها، وغيرها من الأمارات والزعامات الكُردية التي أذشأت على ماساس قبلي(للمزيد عنها ينظر: أحمد، ١٩٩٤: ٢٥٣-٢٥٣؟؛ مرعي، ٢٠٥٠: ١٥٢-٢٥٤؛ توفيق، ٢٠٠٢. ٢٠٠ ماساس قبلي(للمزيد عنها ينظر: أحمد، ١٩٩٤: ٣٥٣-٢٥٧٩، مانهارات والزعامات الكُردية التي أذشأت على

ود بدو أن تر لك الإ مارات ظهرت نتد جة للترطورات السياسية والترحولات الاقتر صادية والاجتماعية التي شهدتها الدولة العباسية خلال القرن (٤ هـ/١٠م)، علاوة على توفر شروط قيام الإمارات المحلية في بلاد الكُرد، حيث القبائل الكُردية المُتنفذة، والمناطق الجبلية الوعرة، والإمكانات الاقتصادية الكافية، وتكاتف الكُرد حول زعا ماتهم القبلية، فضلاً عن بُعد مناطقهم عن بغداد مركز الخلافة العباسية (للمزيد عن ذلك ينظر: حسن، ٢٠١١: ٥٧- ٥٧).

أ ما بالذسبة إلى ألقاب الأمراء الكرد فقد تلقب معظم من حكم الإمارات والزعا مات الكُردية خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠–١١م) بلقب الأمير أو الملك، حيث أشار ابن فضل الله العمري (ت:٩٤٩هـ/١٣٤٨م) إلى أن الأمراء الكُرد قد جمعوا بين لقب "الأمير" ولقب "الملك" (٢٦٠/٣، ٢٠٠٣)، كما أكد برنارد لويس (ت:٢٠١٨م) بأن لقب " الملك" هو اللقب الرسمي، إذ ظهر في الكتا بات والع ملات النقد ية في المنت صف القرن (١٠م/٤هه) بعد أن فقدت سلطة الخلا فة المركز ية



للإمبر اطورية الإسلامية تحكم ها على الولايات والأقاليم؛ والتي حكم ها حكام، بدءوا كحكام وراثيين وسرعان ما تحولوا إلى أسر حاكمة ( ١٩٩٣ : ٨٨ – ٨٩). وذلك ما نجده عند ديسم بن ابراهيم الكُردي (ت:٣٤٥هـ/ ٩٥٦م) الذي أعلن نفسه أميراً على أفراد قبيلته الهذبانية وقبائل أخرى، ثم شكل سلطة الديسمية (٣١٥ – ٣٤٥هـ/ ٩٢٧ – ٩٥٦م) في أذربيجان وبعض مناطق أرمينية وآران؛ والتي كانت تعد من السلطات السياسية الكُردية المبكرة التي ظهرت بين الكُرد في تلك الفترة (مسكويه، ٢٠١٣). م/٢٤٩ – ٢٥٣؛ ابن الأثير، ٢٠١٢: ١٠٤ /١٥٤؛ سعيد، ٢٠١٤: ٣٧٣ – ٢٧٥؛ بيكوف، ٢٠٢٠: ١١٥ – ١١١).

وعلى الرغم من أن المعلومات عن ألقاب الأمراء الكُرد خلال حقبة الدراسة، كانت قليلة وغير مفصلة، إذا ما قورنت بالمعلومات الواردة عن ألقاب الأمراء في الإمارات الإسلامية في المشرق والمغرب، فقد كانت مجرد إشارات عابرة ومتناثرة هنا وهناك، حيث لم تذكر المصادر التاريخية ألقاب كثير من أمراء الإمارات والزعا مات الكُردية، فضلاً عن عدم ذكر دلالات تلك الألقاب الدينية – السياسية، ولكن ذلك لا يعني الإقلال من أهمية تلك المعلومات، لأنها لعبت دوراً بارزاً في بيان الأحداث السياسية ولكن ذلك لا يعني الإقلال من أهمية تلك المعلومات، لأنها لعبت دوراً بارزاً وذلك ما سوف يتضح لنا من خلال الوقوف على ما ورد وذكر من الألقاب ودلالاتها بسياسية والدينية:

## أولاً – ألقاب الأمراء الروادية:



ومما يجدر ذكره أن المصادر التاريخية لا تمُدنا بمعلومات عن اسم الخليفة والسنة الذي لقب الأمير وهسوذان بتلك الألقاب، إلا أن حمد الله مستوفي (ت: ٥ ٧٥هـ/١٣۴٩م) قد أشار إلى أن الخليفة العباسي القائم بأمر الله (٢٢٢-٢٦٧هـ/١٠٣١م-١٠٧٥م) قد عهد له بحكم المناطق التي في حوزته من إقليم أذربيجان (١٣٦٢: ٥٧)، واستناداً إلى ذلك يرجح أن الخليفة القائم بأمر الله؛ هو الذي لقب الأمير وهسوذان بتلك الألقاب.

كما لقب الأمير وهسوذان من قبل الشاعر قطران الأزدي التبريزي(ت: ٤٣٨ هـ/١٠٢ م) في أشعاره بـ" سير دو لت" أي أ مين الدو لة، و" ستون دين ودو لت" أي عماد الدين والدو لة"، و" جراغ طرطريان" أي مصباح العروش( كسروي، ١٣٨٨ ه: ١٨٢ - ١٨٢ ؛ النقشبندي، ٢٠١٢ : ١١٢)، وتدل تلك الألقاب التي كان يوصف بها الأمير وهسوذان من قبل ذلك الشاعر على علو هيبته وازدياد نفوذه، وكان لها مدلول عسكري بجانب ما تحمله بداخلها من معاني النصرة والفوز، وإلى جانب معانيها الدينية، حيث إن لقبا عماد الدين والدولة من ألقاب التعظيم والتفخيم التي يشترك فيها أر باب الاسيوف والأ قلام جميعاً، حيث كان نت تُ منح للأ مراء وا لوزراء والقا ضاة في العصر الإسلامي(القلقشندي، ١٩١٥: ٢/٦٩، ٢٩١ السيد، ٢٠١١: ٣٢٢).

## ثانياً- ألقاب الأمراء الحسنويهية البرزيكانية:

ظهرت الإمارة الحسنويهية في غربي إقليم الجبال وشهرزور في المنتصف القرن (٤ هـ/١٠م)، وقد سب الى البرزيكان؛ التي هي من القبا ئل الكُردية الكبيرة والمعروفة (للمزيدعنها ينظر: مرعي،٢٠٠٥: ٢٥٥-٢٢٠؛ النق شبندي، ٢٠١١: ٢٦١-٢٠، توف يق، ٢٠١٣: ٢٥٥-١٨٣)، لا تمُدنا المصادر التاريخية بمعلومات كافية عن ألقاب أمراء تلك الأمارة، بإستثناء الأمير بدر بن حسنويه (٣٦٩-٢٠٥هـ/٢٩٩-٢١٤م) الذي لقب في سنة (٣٨٨هـ/٩٩٩م) من قبل الخليفة العباسي القادر بالله (٣٨٩-٢٠٤هـ/٢٩٩-١٠٤م) الذي لقب في سنة (٣٨٨هـ/٩٩٩م) من قبل الخليفة العباسي القادر بالله فرحملت إليه الخليا الجميلة، ويظهر بأن بدراً لم يرغب في ذلك اللقب وسأل أن يلقب بناصر الدولة فأجا به الخليفة في ما بعد ولق به ب" نا صر الدين والدولة" (١ لروذراوري، ٢٠٠٣: ٢٦/١٠١٠) بنا الجوزي،١٩٩٢: ٥١/٥-٩٠)، الن الاثير، ٢٠١٢، ١٠٥٠ بن كثير، ١٩٩٨، ١٠٥٠.

ويظهر أن لقب " ناصر الدين والدولة" من ألقاب المدح والتعظيم والتفخيم التي كانت تُمنح للملوك والأمراء في عصر الدولة العباسية، وأذها ذو مغزى ديني ودذيوي، ف "ناصر الدين" يدل على أهمية شأن الأمير بدر من الناحية الدينية ذظراً لخدما ته في ذلك المجال، حيث يعد الأمير بدر من أ برز أ مراء عصره وأ شهرهم ذكراً في مجال خد مة الدين وإ علاء شأن الا سلام (للمزيد عن دوره الديني ينظر: ابن المجوزي، ١٩٩٢: ١٠٢/١٥-١٠٢؛ سبط ابن المجوزي، ٢٠١٢: مواف



الخليفة كلمة "الدين" الى لقبه، أما إضافة كلمة "الدولة" الى لقبه فقد أعطاه مغزاً دنيوياً، ويعد إعترافاً من جانب الخليفة بخدماته السياسية للدولة الاسلامية، كما يدل اللقب على علو شأن الأمير بدربين أمراء عصره، إذ يعد من الأمراء القلائل من غير البويهيين ممن حصل على إعتراف الخليفة والتقليد بحكم مناطقهم في ذلك العصر (النق شبندي، ٢٠١١: ١٨١-١٨٢؛ السيد، ٢٠١١: ٩٣۴؛ حسن، ٢٠١١: ٧٧-٧٩).

كما لقب الأمير بدر بن حسنويه بلقب آخر وهو "الأمير الأجل"؛ حيث وجد ذلك مكتوبا على قنطرة كاشكان؛ التي تقع في غرب إيران بين خرم آباد وانديمشك، فكان النص كالآتي:" بسم الله الرحمن الرحيم، هذا ما أمر ببنانه الأمير الأجل أبو النجم بدر بن حسنويه بن الحسين، أطال الله بقاءه، في سنة تسعة وثمانين وثلاثمائة، وفرغ منه في سنة تسعة وتسعين وثلاثمائة على رسول الله وآلة كلهم "، وكان لقب "الأمير الأجل" قد أطلق في العصور الأسلامية الأولى على أصحاب النه فوذ من ر جال الدو لة؛ الذين يتمة هون بنه فوذ و سلطات وا سعة. (البدليه سي، ١٠٠٢: ١١٤) الباشا، ١٩٨٩: ٢٢٢؟ النقشبندي، ٢٠١١: ٢٢٢-٣٢٩؟ حسن، ٢٠١١؛ ومن

## ثالثا- ألقاب الأمراء المروانية الدوستكية:

ظ هرت الإ مارة المرواذ ية الدو ستكية في إق ليم الجز يرة في الذصف الثاني من القرن (٤هـ/١٩)، وتنتمي أمراؤها إلى قبيلة الجهاربختية الكُردية (للمزيد عنها يذظر: التكريتي، ١٩٧٠: ٥٥-١٤) مرعي، ٢٠٠٥: ٢٢٣-٣٢٦؛ توفيق، ٢٠١٣: ٢٠٦-٢٣٣)، وكان أمراء الإمارة المرواذية على علاقة جيدة وودية مع الخلافة العباسية وحصل بعضهم على الاعتراف والتقليد والألقاب، منهم الأمير باد بن دوستك الكُردي (ت: ٣٨٠ هـ / ٩٩٠م) مؤسس الإمارة، حيث ذكر أحد الباحثين بأنه لما استولى باد الكُردي على آمد وميا فارقين في سنة (<sup>٨٥</sup> هـ/<sup>٩</sup> ٩) مؤسس الإمارة، حيث ذكر أحد الباحثين بأنه لما المجاورة وكناه الخليفة بـ"أبي شجاع" وخطب في المنابر بأسمه وأسم الخليفة (موكريانى، <sup>١٩</sup> ٩) المجاورة وكناه الخليفة بـ"أبي شجاع" وخطب في المنابر بأسمه وأسم الخليفة (موكريانى، <sup>١٩</sup> ٩) المحاورة وكناه الخليفة بـ"أبي شجاع" وخطب في المنابر بأسمه وأسم الخليفة موكريانى، <sup>١٩</sup> ٩ في المادر المتاحة لدينا، ولعله أخذ عن بعض المصادر التي استقى منها تلك المعلومة، حيث لم نجدها مترجماً لبعض الكتب الفارسية.

ويبدو أن الأمير ممهد الدولة أبي منصور بن مروان (٣٨٧- ٢٠١٠هـ / ٩٩٧ - ١٠٠ م) هو أول من لقب من الأمراء المروانيين من قبل الخلفاء العباسيين، حيث أكدت بعض المصادر بأنه راسل الخليفة العباسي القادر باللّه وأعلن ولاءه له، فجاءه التشريف من الخليفة و من الملك البويهي بهاء الدو لة (ت: ٣٠٢ هـ / ١٢ ١ م) وو لده (الا فارقي، ١٩٥٩ : ٢٢ ؛ ١ بن شداد، ١٩٧٨ : ٣٣٢ / / التكريتي، ١٩٧٠ : ٧٧)، ولقب " مُمَهً له الدو لة" يقصد به الذي يمهد الملك و يُدوَقِّها، وكانت من الألقاب الرفيعة والعظيمة التي تُمنح لكبار الرجال العسكريين كنواب السلطنة والأمراء والملوك



في الع صر العباسي (المقلق شندي، ١٩١٥: ٣٠/٦؟ الباشا، ١٩٨٩: ٥٠٩-٥١٠ السيد، ٢٠١١: ٨۴٩).

أما الأمير أحمد بن مروان (( ۴۰ - ۴۵۳ هـ/ ۱۰ - ۱۰ م) فقد أوردت المصادر التاريخية عدة ألقاب لذلك الأمير، حيث أشارت إلى أنه لقب في سنة ( ۴۰ هـ / ۱۰ م) من قبل الخليفة العباسي القادر باللّه بلقب" ذصر الدولة وعمادها ذي الصرامتين" مع إرساله الخلع والتشريف والمنشور بحكم منطقة دياربكر جميعها (الفارقي، ۱۹۵۹: ۱۰ ما ؛ ابن الجوزي، ۱۹۹۲: ۲۰/۱۹، ابن شداد، ۱۹۷۸: ۳/۱۱/۳-۳۵۲)، كما لقب في نفس السنة من قبل الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله ( ۴۸۴-۲۱۱ هـ/ ۹۹۴-۲۱ م)، كما لقب في نفس السنة من قبل الخليفة الفاطمي الحاكم الكثير من الهدايا والتحف والخلع (الفارقي، ۱۹۵۹: ۱۰۹)، ويبدو أن إضفاء الألقاب على الأمير أحمد بن مروان كان جزءاً من عملية الصراع والتنافس بين الخلا فة العبا سية والفاطمية، ومحاولة كل منهما جر الأمير إلى جانبها أو كسب وده على أقل التقدير، ولكن الأمير فضل أخذ الله قبار لذي من حمالات الخليم العباري المي المائية العباسية والفاطمية، ومحاولة حكم منهما جر الأمير إلى جانبها أو كسب وده على أقل التقدير، ولكن الأمير فضل أخذ المرامتين" (مرعي، ۲۰۰۵؛ ۲۰۱۰؛ البامرني، ۲۰۱۲؛ ٢٠٠، اله "ذ

كما ذكر ناصر خسرو ألقاباً أخرى للأمير أحمد بن مروان، حيث زار مدينة ميا فارقين في سنة (٣٣٨ه / ٢٠ ٢م)، وأكد بأن اسم ذلك الأمير يذكر في الخطبة:" الأمير الأعظم عز الإسلام سعد الدين نصر الدولة وشرف الملة أبو نصر أحمد" (سفرنامه، ١٩٧٠: ٢٢)، وعلاوة على ذلك، وجدت ألقاباً أخرى للأمير أحمد بن مروان مكتوبة على سور ميا فارقين منها: لقب " نصر الدولة أبو نصر مولى أمير المؤمنين أطال الله بقاءه وعز نصره"، ولقب " الأمير السيد الأجل نصر الدولة اختيار"، ولقب " سعد الدين نصر الدولة ركن الملة مجد الأمة شرف الأمراء أبو نصر أحمد بن مروان" وغيرها (للمزيد عن ذلك ينظر: التكريتي، ١٩٧٠: ٢٤ – ٣٢).

يتضح مما سبق بأن تلك الألقاب كان لها مغزى ديني ودنيوي، وأذها ساعدت الأمير أحمد بن مروان في توطيد ذفوذه في المنطقة وازدياد هيبته في الداخل والخارج، وأن ألقا به المضافة إلى كلمتي "الدين" و" الإسلام" لها مدلولات دينية تتعلق بدور الأمير أحمد في خد مة الدين الإسلامي وتطبيق الأحكام الدينية في بلاده، فضلاً عن شيوع الأمن والرفاهية الاقتصادية التي شهدتها إمارته إبان حكمه (للمزيد عن خدما ته الدينية ينظر: الفارقي، ١٩٥٩: ١٠٨، ١٢٠ مهدتها إمارته إبان حكمه (للمزيد عن خدما ته الدينية ينظر: الفارقي، ١٩٥٩: ١٠٨، ١٢٠ كلمة "الدولة" فتُعد اعترافاً من جانب الخليفة بخدماته السياسية للدولة الإسلامية، كما يدل على علو شأنه بين أمراء عصره، أما الألقاب المضافة إلى "شرف" فتدل على حفظه لشرف المسلمين من الأخطار الخارجية الموجهة من دارا لحرب، ذظراً لوقوع إمارته على ثغر من الثغور المهمة ضد



۱ لروم الب يزنطيين، وأ نه ع مر ت لك الث خور وعزز ها و ضبطها وأمذ ها (التكريتي، ١٩٧٠: ١٣٨- ١٣٩؛ حسن،٢٠١١: ٨١).

أشار عدد من الباحثين الى بعض الألقاب التي تلقب بها أمراء آخرين في الإمارة المرواذية، دون ذكر المصادر التي استقوا منها تلك المعلومات من جهة، كما أذهم لم يشروا إلى اسم الخليفة والسنة التي وردت فيه تلك الألقاب من قبل الخلافة العباسية من جهة أخرى، ومنهم: الأمير أبو الحسن محمد بن نصر الدولة أحمد بن مروان، كان ولياً للعهد في آمد سنة (٤٥٣ هـ/ ١٠٢ م) والذي لقب بـ"سعد الدولة "(زامباور، ١٩٨٠: ٢٠٧؛ الشهابي، ١٩٩٥: ٤٨)، والأمير أبو القاسم نصر بن نصر الدولة أحمد بن مروان(٤٩٣-٢٩٢هـ/ ١٠٢ الشهابي، ١٩٩٥: ٤٨)، والأمير أبو القاسم نصر بن

رابعاً- ألقاب الأمراء العنازية الشاذنجانية:

ذشأت الإ مارة العنازية في الذصف الثاني من القرن (٤ هـ/١٠) في غربي إقليم الجبال وشهرزور أيضاً، وقد قامت هذه الإمارة كسابقتها على أساس قبلي، فأمرائهم ينتمون إلى قبيلة الشاذنجان الكُردية (للمزيد عنها ينظر: مرعي، ٢٠٠٥: ٣٣١-٢٢٤؛ النق شبندي، ٢٠١ - ٢٠٤، ٢٥٢ توفيق، ٢٠١٣: ١٨٤-٢٠٥)، ولا تسعفنا المصادر الإسلامية بإشارات صريحة حول منح من قبل الخلافة العباسية ألقاب لامرائها، ولكن بعض المصادر ذكرت ثاني أمرائهم بلقب "حسام الدولة أبو الشوك فارس بن محمد بن عناز" (٢٠١ - ٣٣٢هـ/ ٢١١ - ٢٠٠ مار) (ابن الأثير، ٢٠١٢، ٢٠١٧، مرهب؛ ابن الفوطي، ١٩٦٤: ١٢٣/ ٢/١٢ - ١٣٣٩ هـ/ ٢١١ - ١٠٤، مار) (ابن الأثير، ٢٠١٢، ١٧٤/٧، عن أسم الخليفة والسنة الذي لقب الأمير أبو الشوك فارس بذلك اللقب، واستناداً إلى ما وردت عند ابن الأثير (ت٠٣٦ هـ/ ٢١٢م) في حوادث سنة (٤١٤ هـ/ ٢٠١ مار) مار) من القب المعلومات عند ابن الأثير المناد الذي المار الأمير أبو الشوك فارس بذلك اللقب، واستناداً إلى ما وردت عند ابن الأثير (ت٠٣٦ هـ/ ١٣٢م) في حوادث سنة (٤١٢ هـ/ ١٠١ مار) مارك مارك مارك، مارك، مارك، ٢٠٠٤، ٢٠٢٠

ويظهر أن الألقاب المضافة للدولة ك"حسام الدولة" كانت تعد من ألقاب الفخرية والرفيعة التي كانت تُمنح لقواد الجيش والنواب السلطنة والأمراء واللوك في العصر الإسلامي (نظام الملك، ٢٠٠٧: ١٩٣٣؛ القلق شندي، ١٩١٥: ٩/ ٤٩٤؛ البا شا، ١٩٨٩. ٢٥٨- ٢٥٩؛ السيد، ١٩٩٠: ٨٩).

إلى جانب الألقاب السابقة كانت هناك ألقاب أخرى لأمراء الإمارات الكردية الأخرى، إلا أن المصادر التاريخية لم تذكر معلومات حول تلقيبهم من قبل الخلافة العباسية، ومنهم: الأمير أبو النجم بدر بن ورام الكُردي ا لجاواني (٤٥٥–٤٧١ هـ/١٠٦٣–١٠٧٨م) أحد أمراء الإمارة الجاواذية (٣٩٢–٢٥٦هـ/١٠٠٢–١٢٨٨م) الذي لقب بـ "سيف الدولة" ( ابن الأثير، ٢٠١٢: ٨/٧٧٠؛ توفيق،٢٠٠٧: ٢٢)، كما ذكر أحد الباحثين ألقاب بعض الأمراء الشدادية دون الإشارة إلى المصادر التي استقى منها



معلوماته، منهم: الأمير فضلون بن محمد بن شداد (٣٧٥-٤٢٢ هـ/٩٨٥-١٠٣١م)، 1 لذي لقب بـ"الملك المنصور"، والأمير الفضل الثالث بن الفضل الثاني بن شاور بن فضلون بن محمد بن شداد (ت: بعد ٤٨١هـ/١٠٨٨م) آخر أمراء الإمارة الشدادية، 1 لذي لقب بـ"الملك المظفر" ( السيد، ٢٠١١ : ٢٩٤، ٨٧٠).

#### الخاتمة:

توصلنا من خلال دراستنا لموضوع " ألقاب الأمراء الكُرد ودلالاتها الدينية السياسية خلال القرنين (٤-٥هـ/١٠-١١م)"، إلى عدة نتائج منها:

أولاً – الألقاب ظاهرة قد يمة قدم الإنسانية، وهي اسم غلب على المُسمى بعد اسمه الأول، وقد ورد ذكرها في القرآن الكريم، إذ أشار إلى العديد من الأنبياء بألقابهم، وهو ما يدلل على شيوعها في المجتمعات القديمة. ولما جاء الإسلام اعتنى بالألقاب فرغب في بعضها إذا كان القصد التعريف بها ليتميز عن غيره بقصد عدم الذم، ومنع من بعضها التي فيها نوع من العيب والسخرية.

ثاذياً – أو ضحت الدراسة بأن ظاهرة الألقاب بدأت في العالم الإسلامي منذ أن أصيبت مؤسسة الخلافة العباسية بالضعف، فأخذ الولاة يبادرون بالمطالبة بالألقاب الفخرية لإظهار مكانتهم وإبراز فضلهم على الخلافة باعتبار أنها تحتاج إلى دعمهم ومساندتهم، وبلا شك فإن اعتراف الخلافة قد أدى إلى تقوية مركزه السياسي داخلياً وخارجياً.

ثالثاً – كشفت الدراسة أن الألقاب قد شغلت حيزاً واضحاً واهتما ماً كبيراً في حياة الأمراء الكُرد على اختلاف إ ماراتهم وزعا ماتهم، ونقلت لنا جوا نب مهمة من الأحداث التاريخية التي كا نت سائدة آ نذاك فكا نت بمثا بة مرآة عكست واقع الأحداث التي عا شها الإ مارات والزعا مات الكُردية خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠-١١م)، كما كا نت تلك الألقاب الفخرية والذعوت التشريفية التي اتخذها الأمراء الكُرد، هي امتداد لألقاب الأمراء في العصر العباسي.

رابعاً – يعد منح الألقاب وعهود التولية أو التقليد من قبل الخلافة العباسية لبعض أمراء الكُرد، مظهراً من مظاهر العلاقة الودية بين الطرفين، كما تعبر في الوقت نفسه عن مظهر التبعية الاسمية والمذهبية، واعترافاً من جانب الخلافة بخدمات ودور أولئك الأمراء في أحداث وتطورات عصرهم.

خامساً – كثرة الألقاب الممنوحة من جانب الخلفاء العباسيين إلى الأمراء الكُرد خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠ – ١١م) يعود إلى أن ضعف الخلفاء العبا سيين وعجزهم في إدارة الدولة المترامية الأطراف، كما أن منحهم الألقاب كان تحدياً لاسلطة الفاطميين التي منحت الألقاب ودرجات الشرف إلى



مؤيديها، وأيضاً لضمان سيطرتهم وبقاء ذفوذهم في تلك الإمارات التي ذشأ فيها حكم مستقل أو شبه مستقل عن مركزية الخلافة في بغداد، كما أن سوء الأوضاع الاقتصادية في الدولة العباسية كان سبباً آخر لمنح تلك الألقاب، إلى جا نب تقليد العبا سيين إلى ممارسات تشريفية فارسية قديمة.

سادساً – كان للأمراء الكُرد نصيب لا بأس بها من الألقاب التي ذكرها المصادر التاريخية، وذلك لدورهم الكبير ومكانتهم في المجتمع، وكان الأميران بدر بن حسنويه وأ حمد بن مروان من أكثر الأمراء الكُرد استخداماً للألقاب، وذلك بسبب إنجازاتهما السياسية والدينية والعمرانية، فضلاً عن مكانتهما ونفوذهما بين الأمراء عصره.

سابعاً – كانت الألقاب الأمراء الكُرد وعاء يستوعب الأحداث السياسية والاجتماعية والدينية في الإمارات والزعا مات الكُردية خلال القرنين (٤-٥ هـ/١٠ – ١١م)، وأن عدداً كبيراً من تلك الألقاب تطورت في العصر الحديث من باب اللقب إلى الاسم مثل (صلاح الدين وحسام الدين وسيف الدين) وغيرها.

ثامناً – أظهرت الدراسة أن الغالب على ألقاب الأمراء الكُرد الطابعين الديني والدنيوي، لذلك كانت مضافة إلى مفردتي الدولة والدين لتعطي دلالة واضحة على جمع بين السلطتين السياسية والديذية تحت أيديهم، وأن ألقاب مضاف كلمة " الدولة" هي أكثر من ألقاب مضافاً كلمة " الدين"، وذلك دليل على أن الأمراء الكُرد كانوا من رجال السياسة المُحنكين.

تاسعاً- من التوصيات الناتجة عن هذه الدراسة، نأمل أن يكون بداية لمشاريع بحثية أخرى للباحثين ليأ خذوا طريقهم في إما طة اللمثام عن تلك الألقاب لبقية الأمراء والزعماء الكُرد في العصر الإسلامي.

قائمة المصادر والمراجع: القرآن الكريم أولاً – المصادر الاولية : ١ – ابن الأثير، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم الجزري (٢٠١٢م)، الكا مل في التاريخ، بيروت: دار الكتاب العربي، حققه وأعتني به: عمر عبد السلام تدمري. ٢ – الأصفهاني، الراغب (١٤٠٤هـ)، مفردات غريب القرآن، د/م، ط٢.



- <sup>٣</sup>- البدليسي، الأمير شرف خان بن الأمير شمس الدين بن شرف خان الروذ كى (٢٠٠١م)، شرفنامه، أرديل: ط٢، مؤسسة موكرياني للطبا عة والذشر، ترجمة: محمد جميل الملا أحمد الروذبيانى.
- ٤- البيروني، أبو الريحان محمد بن أحمد الخوارزمي (١٣٧٩ هـ.ش)، الآثار الباقية عن القرون الخالية، همدان: تحقيق وتعليق: برويزاذ كائى.
- ٥- الجرجاني، السيد الشريف علي بن محمد بن علي الحنفي (٢٠٠٣م)، التعريفات، القاهرة:
   مكتبة القرآن، ضبط نصوصها وعلق عليه: محمد علي أبو العباس.
- ٢- ابن الجوزي، أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد القرشي (١٩٩٢م)، المنتظم في التاريخ الملوك والأمم، بيروت: دار الكتب العلمية، دراسة وتحقيق: محمد عبد القادر عطا ومصطفى عبد القادر عطا.
- ٧- ابن حجر العسقلاني، شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد (١٩٥٩م)، فتح الباري في شرح
   صحيح البخاري، بيروت: دار المعرفة.
- ٨- الخطيب الشربيني، محمد بن أحمد (١٨٩٦م)، السراج المنير في الإعانة على معرفة بعض المعانى كلام ربنا الحكيم الخبير، القاهرة .
  - ٩- (١٩٩٤م)، مغنى المحتاج إليه إلى معرفة ألفاظ المنهاج، بيروت: دار الكتب العلمية.
- ١٠- ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد (١٩٦٨م)، وفيات الأعيان وأذباء أبناء
   الزمان، بيروت: دار صادر، حققه: إحسان عباس.
- ١١- أبو داود، سليمان بن الأشعث (د.ت)، سنن أبي داود، بيروت: المكتبة العصرية، تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد.
- ١٢- الروذراوري، ظهير الدين أبو شجاع محمد بن الحسين (٢٠٠٣م)، ذيل تجارب الأمم، بيروت: دار الكتب العلمية.
- ١٣- سبط ابن الجوزي، شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قزأوغلي التركي (٢٠١٣م)، مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، بيروت: دار الرسالة العالمية، حققه وعلق عليه: محمد أنس الخان وكامل محمد الخراط.
- ١٤- ابن شداد، عز الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن إبراهيم الأذصاري (١٩٧٨م)، الا علاق الخطيرة في ذكر أ مراء الاشام والجزيرة، دم شق: وزارة الثقا فة والإر شاد الا قومي، حققه: يحيى عبارة.
- ١٥- الصابئ، أبو الحسن هلال بن المحسن بن إبراهيم الحرا ني(د.ت)، الوزراء أو تحفة الأمراء في تاريخ الوزراء، د/م: مكتبة الأعيان، تحقيق: عبد الستار أحمد فراج.



- ١٦- الطبري، محمد بن جرير (١٩٩٥م)، جامع البيان عن تأويل آية القرآن، بيروت: دار الفكر، تحقيق: صدقى العطار.
- ١٧- ١ بن عطية، عبد ١ لحق بن أ بي بكر الأندلسي (١٩٩٣م)، ١ لمحرر ١ لوجيز في تفسير الكتاب العزيز، بيروت: تحقيق: عبد السلام محمد.
- ١٨ ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي (١٩٩٧م)، الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامها، د/م: الناشر محمد علي بيوض.
- ١٩- الفارقي، أحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق (١٩٥٩م)، تاريخ الفارقي، القاهرة: الهيئة العا مة لشؤون المطابع الأميرية، حققه وقدم له: بدوي عبد اللطيف عوض.
- ٢٠- الفراهيدي، أبو عبد الرحمن خليل بن أحمد (١٤١٠هـ)، العين، د/م: ط٢، مؤسسة دار الهجرة للنشر، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي.
- ٢١- ١ بن فضل الله العمري، شهاب الدين أحمد بن يحيى القرشي العدوى(٢٠٠٣م)، مسالك الأبصار في مما لك الأمصار، أبو ظبي: المجمع الثقافي للذشر، تحقيق: أحمد عبد القادر الشاذلي.
- ٢٢- ابن الفوطي، كمال الدين أبو الفضل عبد الرزاق بن أحمد (<sup>٩ ٩ ٩</sup> م)، تلخيص مجمع الأداب في معجم الألقاب، دمشق: تحقيق:مصطفى جواد.
- ٢٣ ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري (١٩٧٨م)، غريب القرآن، مصر: دار الكتب العلمية، تحقيق: أحمد الصقر.
- ٢٤- القلقشندي، أبي العباس أحمد بن علي (١٩١٥م)، صبح الأعشى في صناعة الإذشا، القاهرة: مطبعة الأميرية.
- ٢٥- ابن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي (١٩٩٨م)، البداية والنهاية، جيزة: دار الهجر، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي.
- ٢٦- ابن ماجه، أبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني (د.ت)، سنن ا بن ما جه، بيروت: دار الفكر، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٢٧- مسكويه، أبي علي أحمد بن محمد بن يعقوب (٢٠٠٣م)، تجارب الأمم وتعاقب الهمم، بيروت: دار الكتب العلمية، تحقيق: سيد كسروي حسن.
- ٢٨ ١ بن منظور، محمد بن مكرم بن علي بن أحمد الأذصاري (١٩٩٩م)، لسان العرب، بيروت:
   ط٣، دار إحياء التراث العربي، تصحيح: أمين محمد عبد الوهاب ومحمد صادق العبيدين.
- ٢٩- ناصر خسرو، أبو معين الدين القبادياني المروزي ( ١٩٧٠م)، سفر نا مه أو رحلة نا صر خسرو، بيروت: ط٢، دار الكتاب الجديد، ترجمة: يحيى الخشاب.



- ٣٠- نظام الملك، أبي علي الحسن بن علي بن إسحاق الطوسي (٢٠٠٧م)، سير الملوك أو سياست نامه، إربد: ط٢، ترجمة عن الفارسية: يوسف بكار.
- ٣١- النيسابوري، الحسن بن محمد (١٤١٦هـ)، غريب القرآن ورغائب الفرقان، بيروت: تحقيق: الشيخ زكريا عميرات.

ثانياً- المراجع العربية والمعربة:

- ١- أحمد، جمال رشيد (١٩٩٤م)، لقاء الأسلاف الكُرد واللان في بلاد الباب وشيروان، د/م: رياض الريس
   للكتب والنشر.
- ٢- البا شا، حسن (١٩٨٩م)، الألقاب الإسلامية في تاريخ والو ثائق والآثار، القاهرة: ١ لدار الفذية للذشر والتوزيع.
- ٣- الابامرني، كارزان محمد حسين رشيد (٢٠١٦م)، الأمير الكردي نصر الدو لة المرواني، دهوك: دار سبيريز للطباعة والنشر.
- ٤- توفيق، زرار صديق(٢٠٠٧م)، القبائل والزعا مات القبلية الكردية في العصر الوسيط، أربيل: مؤسسة موكرياني.
- ٥- حسن، قادر محمد (٢٠١١م)، الإ مارات الكوردية في العهد البويهي دراسة في علاقاتها السياسية والاقتصادية (٣٣٤-٤٤هـ/ ٩٤٥-٥١٥م)، أربيل: مطبعة رؤذهة لات.
- ٦- زام باور، المستشرق (١٩٨٠م)، مع جم الأذساب والأسراث الحاكمة في التاريخ الإسلامي، بيروت: دار الرائد العربي، أخرجه وترجمه: زكي محمد حسن بكوحسن أحمد محمود وسيدة إسماعيل كاشف وحافظ أحمد حمدي وأجمد ممدوح حمدي.
- ٧- السيد، فؤاد صالح (٢٠١١م)، معجم ألقاب السياسيين في التاريخ العربي والإسلامي، بيروت: مكتبة
   حسن العصرية.
- ٨- (١٩٩٠م)، مع جم الألا قاب والأسماء الاستعارة في التاريخ العربي والإسلامي، بيروت: دار العلم للملايين.
- ٩- الشهابي، قتيبة (١٩٩٥م)، معجم ألقاب أرباب السلطان في الدول الإسلامية من العصر الراشدي حتى بدايات القرن العشرين، دمشق: منشورات وزارة الثقافة في الجمهورية العربية السورية.

١٠– عبد الرحيم: محمد (د.ت)، خفايا ألقاب الآباء، بيروت: دار الراتب الجامعية.

١١- لويس: برنارد (١٩٩٣)، لغة السياسة في الإسلام، د/م: دار قرطبة للنشر والتوثيق والأبحاث، ترجمة:
 إبراهيم الشتا.



- ١٢- لين بول، المستشرق الإنكليزي إستانلي (٢٠٠٦م)، تاريخ الخلفاء والسلاطين والملوك والأمراء والأشراف في الإسلام من القرن الأول حتى القرن الرابع عشر الهجري/ العا شر إلى التاسع عشر الميلادي، بيروت: الدار العربية للموسوعات، ترجمه للفارسية: عباس إقبال، ترجمه عن الفارسية: مكي طاهر.
- ١٣- محي الدين: خانزاد صباح (٢٠١٦م)، علاقة الدولة الفاطمية بالكرد(٣٥٨-٥٦٧ هـ/٩٦٨-١١٧١م) دراسة سياسية حضارية، د/م: المكتب الجامعي الحديث.
- ١٤- مرعي: فرست (٢٠٠٥م)، الإ مارات الكُردية في العصر العبا سي الثاني ٣٥٠-٥١١ هـ/٩٦٠-١١١٧م، اردِيل: مطبعة وزارة التربية.
- 10 النقشبندي، حسام الدين علي غالب(٢٠١٢م)، أذربيجان إيران في العصر السلجوقي (٤٢٠-٦٢٤ هـ/ ١٠٢٩-١٢٢٧م) دراسة في أحوالها السياسية والإدارية والعسكرية، السليمانية: مؤسسة الزين.
- -١٦- (٢٠١١م)، الكُرد في لُرستان المعنرى (الشمالية) وشهرزور خلال العصر الوسيط (٣٤٨-٥١١ هـ/٩٥٩-١١١٧م) دراسة سياسية وحضارية، السليمانية: مؤسسة الزين.
- ١٧- يو سف، عبد الرقيب (٢٠٠١)، الدولة الدوستكية في كُرد ستان الوسطى، الجزء الثاني- القسم الحضاري، أربيل: ط٢، دار أاراس للطباعة والنشر.
  - ثالثاً- المصادر والمراجع الكردية والفارسية:
    - أ- المصادر والمراجع الفارسية:
- ١- حمد الله مستوفى، حمد الله بن أبي بكر بن محمد بن نصر مستوفى قزويني (١٣٦٢ هـ)، نزهة القلوب،
   تهران: دنياى كتاب، بسعى واهتمام وتصحيح: طاي ليسترلنج.
  - ٢- كسروي، أحمد (١٣٨٨هـ)، شهر ياران طمنام، تهران: ضاب دوم، مؤسسة انتشارات نطاة.
     ب- المراجع الكردية:
- ١- توفيق، زرار صديق (٢٠١٢م)، كورد وكورد ستان له رۆژ گارى خيلا فهى ئيسلاميدا (١٦-١٥٦ك/٦٣٧ ١٢٥٨ز)، هەولير: چايى سسيەم، چايخانەى رۆژھەلات.
- ۲ موڪر يانی، ح سين حز نی (۱۹٦٢م)، ديٽري کی پي شکهوتن، هموڻيز: چاپی دووه ميين، چاپخانههی کوردستان.
  - رابعاً- الرسائل الجامعية غير منشورة:
- ١- التكريتي، مح موديا سين أحمد (١٩٧٠م)، الإمارة المرواذية في ديار بكر والجزيرة، بغداد: رسالة ماجستير، جامعة بغداد، كلية الآداب.
- ٢- عبد العال، شيماء محمد جمعة ( ٢٠٠٩ م)، الوظائف الرئيسية والألقاب في العصر الإسلامي من فترة (٣٥٨هـ الى ٩٢٣هـ)، المنيا- مصر: رسالة ماجستير، جامعة المنيا، كلية دار العلوم.



خامساً- البحوث والمقالات:

- ١- بيكوف، 1.1. ، (٢٠٢٠م)، عملات الأمير ديسم ابراهيم الكردي، ترجمة عن الروسية: مصلح البوتاني،
   تقديم ومراجعة: زرار صديق توفيق، طؤظارا ذين، سليَماني، بنطةهيَ ذين، ذمارة (١١).
- ٢- الجيشي، باسم صالح نجم (٢٠٢١ م)، أسماء وكنى وألقاب الرسول (صل الله عليه وسلم) للخلفاء
  ١ الرا شدين (رضي الله عنهم)، الاسامراء: مجلة الملوية للدرا سات الآثارية والتاريخية، المجلد (٨)،
  العدد (٢٤).
- ٣- سعيد، عمر أحمد (٢٠١٤م)، إمارتا العي شانية ودي سم الكَردي في إقليم أذربي جان (٣٠٠-٣٧٥ هـ/٩١٢-٥٩٨٥م)، مجلة أبحاث كلية التربية الأساسية، المجلد (١٣)، العدد (٢).
- ٤- الشمراني، أمال بنت صالح (٢٠٢٠م)، الأمير أبو النجم ناصر الدولة بدر وإصلاحاته الداخلية (٣٦٩ ٤٠٥هـ/٩٧٩-١٠١٤م)، مجلة عصور، المجلد (١٩)، العدد (١).
- ٥- محافظة، حسين علي- قزق، حسين يوسف (٢٠١٣م)، في الألقاب الإسلامية دراسة لغوية تاريخية، الأنبار: مجلة جامعة الأنبار للعلوم الإنسانية، العدد (٢)، حزيران.

ناسناڤێن ميرێن ڪورد ورامانێن وان يێن ئايني وسياسي ل چمرخێن (٤-٥مش/ ١٠-١١ز)

پۆختە:

دانا نا ناس نا قان ديارده يه کا شارستانی مرو قی يه پتر يا گه ل ومللهتان د ديرو کی دا بکارهيناينه، پاشی ئه قد يارده بهر به لا ق و جيگربويه وبويه ديارده يه کا جيهانی د نا ق که لتوری مرو قايه تی دا، وملله تی کورد دَينک ژوان ملله تان بويه يين قی دياردی جهی خو دا نا ق دا کری وکار تيکرنه کا ديار لی کری، کو يا زانايه چهندين ميرنشينين کوردی ل چهرخين (٤-٥ مش/ ۱-۱۱ز) ل وه لا تی کوردا په يدا بون، هه تا کو ئه ق هه ر دوو چه رخه بوينه گرنکترين چه رخ ديرو کا کوردا ئيسلامی دا، ژبه ردياربونا رو لی وا نی سيا سی و شارستانی بريد کا دامه زرا ندنا وان ميرنشينين ئهوين بوينه هنده که هيزين سيا سی و شارستانی بريد کا دامه زرا ندنا وان ميرنشينين ئهوين بوينه هنده که هيزين سيا سی و جهی خو د نا ق کوره پا نا سيا سی يا ئيسلامی دا کری لده قه ری و پی گه کی ديار بده ست خو قه ئينايی.

ميريّن كوردان ژى وەك ھەمى ميرى و شاھيّن ميرنشينيّن و دەولەتيّن ئيسلامى ييّن بەرى وان وھەف جەرخيّن وان چەندين نا سناڭ بو خو دا نان يان بدە ست خو قە ئي نان ژ لا يى خيلا فەتا عەباسى قە كو يى ھاتنە بەخشين ژ بەر رولى وانا يى كاريگەر، بى گومان قان نا سناقا بھا يەكى مەزن ھەيە ژ بو قەكولينا ديروكا كوردا يا ئيسلامى، ژ بەر كو وەك خوديكەكى يە بارودوخى



سياسى يىّ دە قەريّن دەستەھلاتا وان بو مە قەدگھويّزن، ھەروەسا كەسايەتيا ميرى وھيّزا وى و دەستھەلات ودەستكەفت وكارو چالاكيّن وى ييّن شارستانى بو مە ددەنە دياركرن، ديسان بەرخودا ھلويستىّ خەليفە وميريّن ھەفجەرخيّن وى ژى دھيّتە دياركرن.

سەرەراى ھەبونا گە لەك قەكولىنا لدور ديروكا كوردا يا سيا سى ل چەرخين ناقين، بەلى قىيشتا چەندىن بابەت ژى ماينە كو ديروك نقيس و قەكولەرين كورد بەحس لى نەكريە، ژ وان بابەتان بابەتى قى قەكولىنى يە " ناسناقين ميرين كورد ورا مانين وان يين ئاينى وسيا سى ل چەرخين (٤-٥ مش/ ١٠-١١ز)"، كو ئە قە ئيك ژوان بابەتا نە گرنكيەكا باش بى نە ھاتيە دان ژ لايى د يروك نقيس و قەكو لەرين كورد قە و چو لسەر ناھتيە نقيدسين يان ژى بلەزد سەر قان ناسناقان را چوينە يى كو را مانين وان يين ئاينى وسيا سى بدروستى بدەنە دەرھينان ود ياركرن، ھەروەسا لديف پى زانين مە ھەتا دھو چو قەكولينين ئەكادمى لدور ناسناقين ميرين كوردا ورامانا وان يا ئاينى و سياسى بشيوەكى تايبەت نە ھاتيە نىيى بەرەر سى بەروستى بە مەنە دەرھينان ود ياركرن،

ژ بەر قى چەندى ئەق قەكولىد نە ھەولدا نە كە بوئىخ ستنا سىناھىەكى لەسەر كۈنكترىن وان نا سناقىن ئاينى وسىا سى يىن مىرىنى كوردان وە كرتىن يان دانايد نە سەر خول چەرخىن (٤- ٥ مش/ ١٠-١١ز)، ھەر وە سا ئەق قەكولىد نە ھەولدا نە كە بو دياركر نا راما نا وان نا سناقان وكرنكىلى پى دا وان نا سناقەيان ژ لايى خەلىفىينى عەبا سى قە بو مىرىنى كوردان، وئەكەرىن وى چەندى، وديسان دياركرنا ئەنجامىنى قى پىدانى كو يا ديارە ئەو ناسناق ھوكارى دانپىدانى بويە بو بدەستەلاتا مىران ژ لايى خىلاڧەتى قە بىتاييەت لىسەر دەمى عەباسيان. ھەر وەسا ئەق چەندە ھىماو كرنتيا ما نا دەستەلاتا عەباسى ل وان د قەرىنى مىردىشىن ئىم. چە سەربەخو لى پەيدابوين بو نمو نە كو ئەو ناساقىن پا شكرى ئاينى ودەو لەتى پىنە دەمى عەباسيان. ھەر وەسا ئەق چەندە ھىماو كرنتيا ما نا دەستەلاتا عەباسى ل وان د قەرىنى مىردىشىن ئىم. چە سەربەخو لى پەيدابوين بو نمو نە كو ئەو ناساقىن پا شكرى ئاينى ودەو لەتى پىنە راما ناوى ئەوە كو ھەر دوو ئەق چەندە ھىماو كرنتيا ما نا دەستەلاتا عەباسى ل وان د قەرىنى مىردىشىن ئىم. چە سەربەخو لى پەيدابوين بو نمو نە كو ئەو ناساقىن پا شكرى ئاينى ودەو لەتى پىنە داما ناوى ئەوە كو ھەر دوو نىيىتە دىندە رەوى ھەرىنى مەرىنى كەردە خەياستەنى وە مەر ئەين پەيدابوين بو نمو نە كو ئەرە تى ئەردە بىزى ئەينى ودەو لەتى پىنە بىنى مىردىيى ئىم. چە ھەردەو بەيدى بىيى ئەيدە يەرە كەر ئەستى مىران دانە، دىسان ژ لايەكى دىيە كەرىكىيا قى بابەتى بو وى پەيدىنى دىۋىرىت كو مەزىن مىرىن كورد وخوا ستىنى وان يىن سياسى تىدا دىار دىيىتە ھەر دوو نابىتە زىدە رەوى ھەكەر ئەم بىزىن كەرد كەن ئەينى وەرە لەتى بىنەلى مىرىنى كورد دىيىتە ھەر دول نابىتە زىدە رەوى ھەكەر ئەم بىزىن كەردى كەردە مەلىنى ئەلەر ناساناقىن مىرىنى كەرد دىيە ھەكىرايەن، ۋەر كى بەر را سىتەھكىرنا كە لەك شا شىنى وىرە كى يىن ھە نەك مە يرۋو نەتى سا ھەمىيەر .

**پەيڤێن سەرەكى:** مێژوويا كورد يا ئيسلامى، ناسناقان ميران، ئاماژەيێن ئايينى و سياسى، ميرگەھێن كوردى، سەردەمى ئيسلامى.



# Titles of Kurdish princes and their religious-political connotations During the two centuries (4-5 AH / 10-11 AD)

## Abstract:

Surnames are a human civilizational phenomenon that most peoples and nations have known since ancient times, and then developed like the rest of the phenomena until it became a global phenomenon that has the property of accumulating across cultures, and the Kurds are one of these nations that knew this phenomenon and was affected by it, as it is known that the country of the Kurds witnessed the establishment of many Kurdish emirates in the two centuries (4-5 AH / 10-11 AD). That are considered among the most important centuries in Islamic history for the Kurds, as their political and civilizational prominence was evident in them through their establishment of the Emirates in their country, and those Emirates became among the political forces that reckoned with and took their place among the other Islamic forces in the region.

The Kurdish princes took many official titles, similar to the princes and kings of the Islamic states and emirates who preceded or lived with them, and these titles are of great importance in the study of Islamic Kurdish history, because they reflect the prevailing political conditions in the areas ruled by these princes, and clarify the personality of the prince, his power, influence show his civilizational achievements, show the view of the caliphs and princes contemporary to him.

Despite the large number of studies that dealt with the political history of the Kurds in the Middle Ages, there are many topics that Kurdish historians and researchers did not stop at, and among these topics is the subject of our study (the titles of the Kurdish princes and their religious-political connotations during the two centuries (4-5 AH / 10-11 AD). This topic did not receive much attention from the Kurdish historians and researchers, and nothing was written about it, so they may have rushed through these titles without caring about explaining their implications, or some of them might stop a little to write something simple about them, and as far as we know, there is no academic study concerned with studying the titles of princes The Kurds and their religious-political connotations in particular.

Therefore, this study came as an attempt to shed light on the most important religious-political titles adopted by the Kurdish princes during the two centuries (4-5 AH / 10-11 AD). The study reveals the reason for granting the Abbasid caliphs these titles to these princes, and the results of that are due to the fact that the title has become an important factor in proving the legitimacy of the authority of these princes, especially in the Abbasid era, and



also to ensure the control of the Abbasids and the survival of their influence in these emirates that arose. It has an independent or semi-independent rule from the central caliphate in Baghdad, as evidenced by the fact that their titles added to the terms religion and state brought the religious and political powers under their hands. The importance of this topic lies in the fact that it clearly reveals to us the inclinations and tendencies of the princes, and we do not exaggerate in saying that the study of surnames in the Kurdish emirates helps to correct some historical facts mentioned by historians, as surnames are related to the interpretation of religious and social phenomena and political events.

**Key Words**: The Islamic History Of The Kurds - The Titles Of The Kurdish Princes -Their Religious-Political Implications, The Kurdish Emirates, The Islamic Era



# تمرد الأمير شروه بن مم

#### أ.د.درویش یوسف حسن

قسم التاريخ - كلية العلوم الانسانية – جامعة دهوك/ إقليم كردستان العراق

## ملخص البحث:

تتناول هذه الدراسة فترة قصيرة و غامضة من تاريخ الإمارة المرواذية، بحيث لم تتجاوز سنة، وهي فترة انتقالية مابين مقتل الامير ابو منصور سعيد بن مروان سنة ( ٤٠١ هـ/ ١٠١٠م) وبداية ولاية اخيه نصر الدولة أحمد بن مروان، اذ قام خلال تلك الفترة أحد رجال هذه الإمارة، وهو (شروه بن مم) بالانقلاب على السلطة الشرعية وقتل الامير المرواني ابو منصور الملقب ب ( ممهد الدولة) وتفرد بحكم الإمارة، بعد استيلائه على مركز الحكم مدينة ميا فارقين. كما حاول القضاء على الامير احمد بن مروان المنفي في مدينة اسعرد. غير أن والي مدينة ارزن الخواجا ابو القضاء على الامير احمد بن مروان المنفي في مدينة اسعرد. غير أن والي مدينة ارزن الخواجا ابو القاسم الاصفهاني تصدى للإمير شروه وطموحا ته واما له، وا ستطاع ان يعيد الحكم الى الا سرة المروانية من جديد.

الكلمات الدالة: الامير شروة، نصر الدولة، ممهد الدولة، ميافارقين، أبو القاسم الاصفهاني.

#### المقدمة:

حفل العصر البويهي بأ سماء العديد من الا مارات الكردية المشهورة، وأن ظهور تلك الإمارات بشكل لافت، مايدل على التسامح البويهي تجاه الكرد، ومن بين تلك الإمارات على سبيل المثال الشدادية و الحسنوية و العنازية والهمذانية والامارة المروانية، وبلغ من هذا التسامح البويهي تجاه الكرد الى حد ( مستوى) دفع بأحد مؤرخي البويهيين بالقول ان دولتهم كانت مقرونة بدولة الاكراد. وبالرغم من ان البويهيين في بداية الامر قد دخلوا في صراع عسكري مع مؤسس الإمارة ( باد بن دوستك) الا ان العلاقات بين امراء البويهيين و حكام الإمارة قد تحسنت ووصلت الى مرحلة متقدمة خاصة في عهد ممهد الدولة المرواني.

وتأتي اهمية هذه الدراسة ان الإمارة المروانية قامت في ارض كردستان، وهذه التسمية أو التعبير كانت شائعة وسائدة في هذا العصر، لأن اراضي الإمارة وخاصة في عهد أبو علي الحسن و اخ يه مم هد الدو لة، كا نت ت شمل الا ناطق الواقعة بين ميا فارقين وا مد، و بالتحد يد مقاط عة ميافارقين والتي كانت تعرف بأسم كردستان، ثم اتسعت اراضي هذه الإمارة فيما بعد حتى ادخلت



ضمن حدودها مدينة الرها، وهذا ماصرح به احد نواب الأمير نصر الدولة المرواني اثناء الاجتماع به و قال له ( ان كردستان بأجمعها في حالة صعبة). ومن المحتمل ان اراضي هذه الإمارة كانت تدخل ضمن حدود كردستان التي اشار اليها الاستوفي القزويني لا نه يشير بان حدودها اي ( كردستان) يتصل أو يسير الى دياربكر، فضلاً عن ذلك عندما قتل جلال الدين منكبر تي في احدى قرى ميا فارقين، يشير المؤرخ السالف الذكر أنه قتل في كردستان بمعنى ان التسمية موجودة و شائعة وان ميافارقين كانت ضمن حدودها.

وتسعى هذه الدراسة القاء الضوء على فترة حكم الأمير المتمرد ( شروه – شروين) بعد العثور على عدد من المسكوكات التي ضربها في ميا فارقين لأن العملة تعد احدى أهم المصادر الأساسية لدراسة التاريخ فهي تبين الجوانب الغامضة وتضيف اليه معلومات مهمة مالم يذكره المؤرخون سواء عمداً او اهمالاً أو لأسباب سياسية وغيرها.

قسم هذا البحث الى مبحثين، تناول الأول ذبذة عن الأمارة المرواذية ودور الأمير شروه ووالده (مم) في حكم الإمارة واحداثها . أما المبحث الثاني تم التطرق الى تمرد شروه بشكل مفصل وكيفيه قتله الأمير المرواني، وتفرده بالسلطة وجوانب من سياسته وكذلك اخفاقه في حركته ومقتله.

المبحث الأول:

نبذة عن الامارة المروانية ودور الامير شروه ووالده فيها:

من المعروف ان الإمارة المرواذية، الشبه مستقله، قامت في منطقة دياربكر وبالتحديد في مدينة حصن كيفا وميافارقين وارزن، ثم اتسعت شيئاً فشيئاً حتى ضمت مدن اخرى مثل نصيبين و جزيرة ابن عمر والرها وغيرها من البلدات.

ويعد الا مير باد بن دو ستك المؤسس الاول لهذه الا مارة، الذي تمكن بفضل شجاعته وكرمه من جمع عدد كبير من ابناء العشائر الكوردية مثل البشنوية و الحميدية فضلاً عن أبناء قبيلته الحاربختية، المقيمة في منطقة حيزان و المعدن، واعتمد عليهم في إقامة إمارته ( الفارقي، ٢٠١٤، ٤٤٩ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٧/ ٤١٥ – ٤١٦).

استغل الأمير باد بن دوستك الظروف السياسية غير المستقرة التي تمر بها بلاد الجزيرة، حيث كان الحمدانيون حينذاك قد قرب ذهايتهم، فضلاً عن وفاة الأمير البويهي عضدالدولة في اواخر سنة (٣٧٣ه / ٣٨٣م) اقوى الأمراء في بلاد الجزيرة و العراق، حينذاك فأ ستطاع الأمير باد في تلك الفترة من السيطرة على مدينة ميا فارقين و نصيبين و امد، وتمكن من تحقيق النصر على البويهيين في معركة باجلى ( قرية على نهر الخابور) في سنة ( ٣٧٣هـ/٩٨٤م) ( ابن الأثير، ١٩٩٨، ٧/ البويهيين البرية معركة باجلى ( قرية على نهر الخابور) في سنة ( ٣٧٣هـ/٩٨٤م) ( ابن الأثير، ١٩٩٨، ٧/



لنشأه الإمارة الدوستكية – المرواذية، إذ بسط بعده سيطرته على منطقة دياربكر، وأصبح الطريق مفتوحاً اما مه للتوجه الى الموصل، واستولى عليها في سنة (٣٧٣هـ/ ٣٨٣م) بمساعدة اهلها رغبة منهم في التخلص من الحكم البويهي. ( ابن الاثير، ١٩٩٨، ٧/ ٤١٥- ٤١٦ ؛ ابن العبري، ١٩٩٧، ١٥١؛ ابراهيم مرجونة، ٢٠١٠/ ٣١٨).

لم يحالف الحظ الأمير باد بن دوستك، إذ وقف ضده كل من البويهيين و الحمدانيين، ثم ا ستعان الا خيرون بالعقيليين، وط لب منهم الم ساعدة الع سكرية حيث قتل الا مير باد بيد الحمدانيين في منطقة من خارج الموصل سنة (٣٨٠هـ/ ٩٩٩م) بعد ان حكم دياربكر قرابة ثمان سنوات ( الروذراوري، ٢٠٠٣، ٦/ ٢٠١؛ الفارقي، ٢٠١٤، ٤٥١ - ٤٥٢). وو صف ا حد المستشرقين دو لة الا مير باد بقوله :(( وقد وصلت الدولة الدوستكية – المروانية على عهد باد بن دوستك الى مرحلة كبيرة من الرخاء و الاستقرار وكانت نموذ جاً ممتازاً للدويلة المستقلة استقالاً ذاتياً)) ( Huqh kennedy, 2004 p.260

بعد مقتل الأمير باد بن دوستك سنة ( ٣٨٠ه/ ٩٩٩م) توجه ابن اخته الأمير ابو علي الحسن بن مروان الى حصن كيفا، مقر إقامة الأمير باد ، وطلب من زوجة خا له، ان تسمح له بالدخول و اعلمها بما حدث عن مقتل خاله باد، واتفق معها على إعادة تنظيم قواته من جديد، و القيام بإ عادة السيطرة على مناطق ذفودهم، كما طلب منها الزواج منه، فوافقت على ذلك، وبذلك تمكن الأمير ابو علي المرواني من فرض سلطته على جميع املاك خاله ودانت معظم البلاد ( الفارقي، ٢٠١٤، ٤٥٣ ؛ ابن الأثير، ١٩٩٨، ٧/ ٤٤٤) وبذلك تحول الحكم من الأسرة الدوستكية الى الأسرة المروانية.

وأستطاع الا مير ابو علي الحسن بن مروان من تسلم زمام الا مورو السلطة بعد خاله، بحكم انه كان قائد ومقدم جيش باد، فضلاً عن شجاعته، و استغلاله الفرصة المناسبة با لذهاب مسرعاً الى مقر حكم الإمارة -حصن كيفا- وبسط سيطرته عليها بشكل سلمي، كما و علينا ان لاننسى ان الذي ساعده ايضاً ابناء عشيرته الحاربختية وكان لوا لده (مروان) ثلاثة ابناء اخرين وهم ( سعيد وا حمد و كك) بالا ضافة الى كبيرهم ا بو علي الحسن، ولكل من هولاء الابناء جماعة تؤيده، ولهم خبرة في الحروب و القتال وشاركوا في جميع حروب باد ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٥٣؛ الهمداني، ٢٠٠٨، ٢٨٦).

وأول عمل قام به الامير ابو علي الحسن المرواني، انه ترك حصن كيفا لاحد نوابه، وتوجه الى مدينة ميافارقين وسيطر عليها، بعد سماعه من أنباء عن توجه الا مراء الحمدانيين للاستيلاء على المدينة، لكن أبا علي سبقهم، وحارب الحمدانيين و أنتصر عليهم ثم جعل من مدينة ميا فارقين عاصمة لإمارته، بعد ان بسط سيطرته على مدينة ا مد و الحصون المجاورة ( الفارقي، ٢٠١٤، ٤٥٣ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٧/٤٤٤).



بقي ابو علي الحسن يحكم الإمارة المرواذية قرابة سبع سنوات، حيث تمكن خلال فترة حكمه، من إقامة علاقات حسنة مع القوى السياسية المعاصرة له، فكانت علاقاته طيبه مع الخليفة الفاطمي العزيزبالله ( ابو الفداء، ١٩٩٧، ٢٠١١) كما كان لة اتصالات مع الامبرا طور البيزدطي ( سبط ابن الجوزى، ٢٠١٤، ٢٧/١٨).

بالرغم من ان الأمير ابو علي الحسن المرواني تمكن من احكام قبضته على زمام الأمور، الأ انه قتل نتيجة مؤامرة دبرها زعيم مدينة امد يدعى (عبد البر) مع احد أعوانه يدعى (ابو طاهر يوسف بن دمنه)، اثناء ذهاب الأمير ابو علي الحسن الى مدينة امد سنة ( ٣٨٧هـ/ ١٩٩٩) لإقامة عرسه هناك، وخلال عبور الأمير من باب الماء ( احد ابواب مدينة امد) قتل علي يد ابن دمنه ثم اغ لق الم تامرون ا بواب المدينة، ثم رميت رأ سه و جث ته الى الخارج، فأ خذها شروه و عاد بها الى ميافارقين، وتولى اخاه ابو منصور سعيد بن مروان حكم الإ مارة ولقب ب ( ممهد الدولة) وذلك في اواخر سنة ( ٣٨٧هـ/ ١٩٩٩) (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٦٠ - ٤٦١ ؛ ابن العبري، ١٩٩٧، ١٥١).

بعد ان استلم الأمير ممهد الدولة أبو منصور المرواني السلطة، اول عمل قام به هو أحكام قبضته على ميا فارقين، وا ستولى على الا موال و الخزائن الموجودة فيها، ثم فرض سيطرته على جميع مناطق ذفوذ الإ مارة عدا مدينة ا مد ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٢)، حيث ا صبحت المدينة تحت سيطرة (عبد البر وابن دمنه)، ثم انقلب الاخير على عبد البر ودبر خطة وأغتاله، رغم انه كان صهره، ثم تفرد ابن دمنه بحكم امد، كما وارضى، الامير ممهد الدولة ، حيث اتفق معه على ارسال مبلغاً كبيراً من المال له مع ذكر اسمه في الخطبة وسك العملة با سمه مقابل الاعتراف بحكمه على ا مد، (الفارقي، ٢٠١٤) أ ما الا مير ممهد الدولة فقد كان على درجة من الذكاء و السياسة فلم يرد ان يدخل معه في حرب، لانه عرف انه أحكم قبضته على المدينة وانه كسب رضا المالي امد، ووزع عليهم الاموال وأحسن اليهم ( الفارقي، ٢٠١٤ ، ٢٠١٤ ؛ , ٢٥١٤).

وبعد ان وطد ممهد الدولة دعائم ملكه، حسن علاقا ته الخارجية مع القوى السياسية المعاصرة له، فاتصل بدار الخلافة العباسية، التي بعثت اليه التشريف، كما راسل الأمراء البويهيين البارزين وهم بهاء الدولة وابنه فخرالملك، وفتحت علاقات مع الخلافة الفاطمية التي ارسلت اليه الهدايا (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٦). كما كان للامير ايضاً اصلاحات على النواحي الداخلية وخاصة الاعمال العمرانية منها تجديده لسور ميافارقين وتشييد الكثير من المباني و التحصينات وغيرها ( الفارقي، ٢٠١٤ ؛ ابراهيم مرجونة، ٢٠١٠، ٣٣٧؛ محمود ياسين التكريتي، ١٩٧٠، ١٨٤).

ظل الأمير ممهد الدولة يحكم الإمارة المرواذية حتى سنة ( ٤٠١هـ/ ١٠١٠م) حيث قتل في هذه السنة على يد حاجبه شروه وهو ما سنعالجه في المبحث الثاني.



وقبل الحديث عن دور الأمير ( مم وابنه شروه) في أحداث الإمارة المرواذية على عهد الأميرين ( ابو الحسن علي واخيه ممهد الدولة) لابد من الإشارة الى ملاحظة مهمه وهي ان المصادر المعاصرة لفترة الإمارة بل وحتى كتب التراجم لم تقدم اية معلومات عن سيرة ( مم وابنه شروه) ومكان إقامتهم الأولى هل كانوا من اهالي مدينة ميا فارقين؟ أو قدموا اليها من مدينة اخرى مجاورة، ولم نعثر ايضاً الى اسم العشيرة الكردية التي ينتسبون اليها.

و مع عدم توفر الذصوص التاريخية بشأن ذلك فنرجح ان الا مير (مم) أما ان يكون منتسباً الى احدى العشائر الكردية التي انضمت تحت لواء الا مير ( باد بن دوستك) وهم الحار بختيه و البشنوية و الحميدية، أو من احدى العشائر الكردية القاطنة في ميا فارقين، لكن الباحث يميل الى الرأي الاول اي انه ينتسب الى القبيلة الحاربختية، ومن المحتمل جداً ان ( مم) شارك مع الامير (باد) في حروبه حتى مقتله، ثم انضم الى قوات الا مير أبو علي الحسن المرواني، ومما يدعم رأينا في ذلك، ان الامير ابو علي اسند اليه منصب (الحاجب) وهو وظيفة مهمة وخطيرة ولايسند الإ لشخص ذو أمانه وخبرة لان حياة ومصير الحاكم او الامير بيديه، والاهم من ذلك هناك رواية مهمة لاحد المؤرخين القريبين من مركز الإمارة إذ يشير: (( وكان مم شيخاً مقداماً مجرباً شهماً من الرجال قد حنكته التجارب وبقي يسوس دولة أبي علي ويدبرها احسن تدبير)) (الفارقي، ٢٠١٤،

ومن جهة ا خرى ان الا مير ا بو علي المروائي كان يعتمد على (مم) في إدارة الا ماكن و المراكز الحساسة في إمارته حيث جعله والياً على برج الملك (أحد ا براج ميا فارقين) ، بالإضافة الى ذلك لما توجه الامير ابو علي الى امد لإقامه عرسه هناك في سنة ( ٣٨٧هـ/ ٩٩٩م) عين الا مير (مم) مكانه في حكم ميا فارقين، وفي ذفس الوقت جعل ابنه شروه حاجباً له مكان وا لده (الفارقي، ٢٩١٤، (٤٦٠). وهذه المناصب المهمة التي شغلها ( مم وابنه شروه) في دولة الامير ابي علي دلا لة واضحة على مكانة هذه الاسرة، ومحل ثقة الامير بهم.

وتبين من اسم الأميرين ( مم و شروه) انهما من الكرد، لأن ( مم) تسمية يسخدمه أو يتلفظه الكرد فقط، للدلا لة اعلى التخفيف أو التحبب ومعنى ( مم) يدل على ان اسمه كان (محمد)، نفس الشيء مع ابنه شروه فأسمه الحقيقي هو أبو شجاع شروين بن محمد، ويستدل ذلك من الدراسة التي اجراها احد المستشرقين لمجموعة من النقود المضروبة في ميافارقين في عهد الإمارة المروانية، وأحدى هذه القطع النقدية عليها اسم الأمير بهذه الصيغة أي أبو شجاع شروين بن محمد (Stefan Heidemann, ARAM,9-10,1997-1998,p.600)

وتجدر الإشارة أن أسم (شروين بن محمد) لم يرد في المصادر التاريخية، أنما ورد بصيغة ( شروه بن مم) ( الفارقي، ٢٠١٤، ٤٦٠ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٧/ ٤٤٥ ؛ أبن شداد، ١٩٧٨، ٣/ق/ ٣٣٦).



بينما انفرد احد المستشرقين بذكر اسمه ( أبو شجاع برويز ابن محمد) ( زامباور، ٢٠٢٢، ٢٠٧). لكن يبقى الاسم الصحيح هو أبو شجاع شروين بن محمد استناداً الى ماورد في العملة النقدية التي ضربت في عهده.

وفيما يخص دور (مم وشروه) في احداث الإمارة المرواذية يرجع الى عهد الامير أبو علي الحسن، سبق ان اشرناً ان الامير ابو علي الحسن عين (مم) حاجباً له واعتمد عليه في إدارة دولته، كما كان بمثابة مستشار عنده ويعمل برأيه عند الشدائد، و خير مثال على ذلك لما شق اهل ميا فارقين ع صا الطاعة ع لى الامير ابو ع لي في سنة ( ٣٨٤ هـ ١٩٩٢) وذلك لما شق اهل الحمدانيين، فبعد ان زدادت قلاقلهم ومشاكلهم وتعديهم على رجال الامير، فأراد الاخير ان يقضي عليهم بالقوة ويها جمهم، اشار عليه حاجبه (مم) ان يتركهم الى يوم العيد، فلما خرج الناس للعيد والصلاة، اغلق عليهم الباب، ولاتمكن من الدخول الا من تريد الايقاع به، ونفذ الامير خطته، ونجح في دخول المدينة، وقبض على شيخ ميا فارقين المدعو (محمد بن ابي الصقر)، والقى به من انتقامه، وبهذه الطريقه احكم سيطرته على الدينة، وحكم بلا منازع وظلت الامور هادئه في أمر على انتقامه، وبهذه المرية، وقبض على من كان معه، وا ستباح المدينة هو وجيشه فأستاسلم الها الافيا من

برز دور شروه لأول مرة في الأحداث التي شهدتها الإمارة كانت في سنة ( ٣٨٧هـ/ ٩٩٧م) لم اراد الأ مير ا بو علي في هذه الاسنة ا لذهاب الى مدينة ا مد لإقا مه زفا فه هناك من بنت الأ مير الحمداني سعد الدولة، وقبل ذهاب الأمير الى امد عين (مم) نائباً على ميافارقين إثناء غيابه، وأخذ معه شروه وجعله حاجباً لله مكان والده، وسار الأ مير ا بو علي مع اخو ته واقاربه قا صداً ا مد و لما وصلوا الى تل علوي بالقرب من امد استراحوا هناك، وهنا قدم اليه زعيم امد ( عبدالبر )، فا ستقبله الأمير المرواني بحفاوة بالغه وخلع عليه وقدم للأمير مايلزمه، ثم انفرد شروه بزعيم ا مد، وا ستطاع ان يوقع بين الأمير المرواني وعبدالبر بعد ان اقنع الأخير بأن الأمير المواني قادم للايقاع بأهل ا مد ما فعل باهالي ميافارقين قبل ذلك، ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٠١٤).

والسؤال الذي يطرح نفسه لماذا قام شروه بهذه الدسيسه؟. هل كان يطمح في السلطة ويرغب ان يأ خذ الحكم من بني مروان؟ أم عمل بهذه الدسيسة لنقل السلطة الى اخ الا مير ا بو منصور سعيد لا نه حسب اشارة احد المؤرخين كان المنصور سعيد أحب الايه من أخيه ا بو علي الحسن ( الفارقي، ٢٠١٤ ، ٤٦٠). وعلى ما يبدو ان هدفه من هذه الدسيسة هو القضاء على حكم ال مروان، فأستشعر بان الامير ا بو علي كان قوياً وشخصاً مهيباً فأراد ان يقتله بيد اخرين، ويتبرأ



فيما بعد، حينما يقوي نفوذه في دولته، ثم يدبر مقتله، وهذا ما حدث فيما خطط شروه وحقق ما كان ينوي عليه.

على اية حال تأمر شروه وعبدالبر وابن دمنه، وقتلوا الأمير المرواني أبو علي الحسن عند أبواب امد سنة (٣٨٧هـ/ ٣٩٧م) وعاد شروة بعد التخلص من الأمير المرواني مع قوات الأمير المقتول، واعلم اخاه ابو منصور، الذي تولى السلطة بعده ولقب ب ( ممهد الدولة). وتولى السلطة بحضور شروه ووالده مم ، وابناء اسرة الأمير، ثم عين شروه حاجباً له ومنحه صلاحيات واسعة في دولته ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٢ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٤٤٥٧). ولم تتحدث المصادر بعد تولي ممهد الدولة الحكم أية معلومات، عن والد شروه (مم) ودوره في الأحداث الجارية، وهل انه استلم منصباً اخراً أم لا؟ لان ابنه شروه تولى وظيفة الحجا بة محله، يظهر انه اصبح شخصاً طاعناً في السن ولم يستلم أي منصب في عهد ممهد الدولة، ولهذا يكتنف الغموض حول مصيره.

- ثانياً :
- تمرد الامير شروه وتوليه السلطة:

وفي الوقت الذي تمكن شروم من تدبير خطة لاغتيال الامير ابو علي الحسن المرواني، وبالتخطيط مع زعيم امد عبدالبر ورجاله، خاف ان ينفرد اعوانه بالسلطه دونه، ثم الانقلاب عليه (مرجونه، ٢٠١٠، ٣٣٤) ومن اجل ان ينفي التهمة عنه، تقرب من الامير المرواني ابا منصور سعيد وسلم حكم الإمارة اليه كما اشرنا.

ومن جهه اخرى سارت الأمور والأحداث في مدينة أمد لصالح شروه، حيث دبر ابن دمنه مؤامرة داخلية وتمكن من قتل عبدالبر، وتفرد ابن دمنه بحكم مدينة امد دون منافس، ثم اتصل بشروه حتى يقنع الأمير المرواني ممهد الدولة للأعتراف بسلطته على امد مقابل مبلغ كبير من المال يدفعه سنوياً له وان يحكم با سم الأ مير المرواني ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٤ ؛ ابن الأثير، ١٩٩٨، الإيراني ( الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٤ ؛ ابن الأثير، ١٩٩٨)

ومنذ ان تولى ممهد الدولة حكم الأمارة المروانية، تقرب من شروه، وسلم جميع امور امارته الايه، وأحبه حباً شديداً واطلعه على ذسائه وجواريه وبلغ درجة التقرب بينهما حتى قال الأمير لشروه (( روحي دون روحك يا أبا شجاع ويومي قبل يومك)) (الفارقي،٢٠١٤، ٤٦٦). وازدادت سلطة شروه الى درجة كبيرة حتى وصفه المؤرخون بانه اصبح قائد جيوشه واحد كبار أمراءه ( ابن فضل الله العمري، ٢٠١٠، ٢٦/ ١٨٦ ؛ المقريزي، ٢٠٠١، ١/ ٣٠٤).

وبلغ من نفوذ شروه في الإمارة، انه عين احد اصحابه مسؤولاً على شرطة ميافارقين يدعى ( ابن فيلوس)، رغم ان الامير ممهد الدولة كان لايحب هذا الشخص ويكرهه، وهم أن يقتله، الا انه احتراماً لشروه أبقاه في منصبه (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٦٦ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٧/ ٤٤٥). وعندما علم ابن



فيلوس ان ممهد الدولة يكرهه ويحقده ويضمر له الشر، اخذ من جانبه يفكر في قتل الأمير، فسعى في الايقاع بينه وبين شروه وقال له: (( اعلم ان حياتي مقرونة بحيا تك وأعلمك ان قد صح عندي ان رأي الأمير قد فسد فيك وفي وهذا التقريب كله من الأمير لك مكر، وخديعة الى أن يتم مايريد ثم يبطش بنا...فقال له شروه وما الرأي؟ قال: نقتله وتأ خذ لنفسك والأهلكنا جميعاً)) (الفارقى، ٢٠١٤، ٢٦٦).

وبالرغم أن شروه رفض خطة ابن فيلوس بقتل الامير ممهد الدولة ، واكد له ان الامير انعم عليه وقدمه على سائر امرائه واطلعه على نسائه وجواريه، فما يمكنني الغدر به ، خاصه وان ا هالي ميا فارقين جميعهم علـ موا م كانتي ع ند الا مير (الـ فارقي، ٢٠١٤، ٢٦٤ ؛ ا بن شداد، ١٩٨٧، ٣٣٧/٣).

يظهر ان ابن فيلوس نجح في تثبيت هذه الفكرة في ذفس شروه ، اي قتل الأمير المرواني، بعد ان ألحَّ عليه بالقول: ((مهجتك ا حب اليك من قربه ومحبته ، ولم يزل يردد هذا في نفسه ايا ما حتى اثبته في ذفس شروه)) (ال فارقي، ٢٠١٤، ٢٦٤ ؛ ابن شداد، ١٩٨٧، ٣٣٧/٣) ، وعلينا ان لا ننسى ان ابن فيلوس ذكر لشروه قبل ذلك عبارة أخرى وهي ((نقتله وتأخذ لنفسك)) اي بعد قتل الأمير سينقل السلطة اليك ، وهذه العبارات التي ذكرها ان فيلوس اثناء الاجتماع السري بينها اثرت كثيرا على نفسية شروه ، خاصة وان هذا الرجل حسب وصف احد المؤرخين ((كان جلدا حازماً ذا رأي وجلد)) ، (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٠١٤).

بعد أن تمكن ابن فيلوس من اقناع شروه بقتل الأمر ممهد الدولة ، حاول الاول الامر ان يقتله عن طريق سقيه السم ، لكنه لم يفلح في ذلك (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٦٧) ، وا خيرا دبر شروه مع صديقه ابن فيلوس خطة سرية لقتل الامير ، عن طريق دعوته إلى قلعة الهتاخ (احدى قلاع دياربكر بالقرب من ميافارقين) وهذه القلعة اقطعه الامير لحاجبه شروه ، وأ عد الاخير وليمة ضخمة من المأكل والمشرب ومغذيات ، كما وأ مر شروه ابن فيلوس ان يرتب جما عة من اصحابهم بحرا سة شديدة على باب القلعة لا يسمحون لاحد من أصحاب الأمير أن يدخلوا القلعة في تلك الليلة ، وكان مع الامير عدد من ابناء عمومته ، وبعد تناولهم الطعام والشراب سكر الجميع وكان شروه يأ خذ كل من سكر من اقرباء الأمير الى ا ماكن خاصة دا خل القلعة ، ويسجنهم ويخبرهم ان يأ خذ كل من أوا مر الامير ، ولم يبق مع الا مير سوى مغنين وثلا ثة ذفر وعلى رأ سهم خادم الا مير الخاص المدعو (مشرق) وبعد ذهاب الامير الى ا ماكن خاصة دا خل القلعة ، ويسجنهم ويخبرهم ان وكان مع الامير ، ولم يبق مع الا مير الى اماكن خاصة دا خل القلعة ، ويسجنهم ويخبرهم ان الخاص المدعو (مشرق) وبعد ذهاب الامير الى سوى مغنين وثلا ثة ذفر وعلى رأ سهم خادم الا مير الخاص المدعو (مشرق) وبعد ذهاب الامير الى سريره ، وغلب عليه النوم ، قال ابن فيلوس لشروه هذا فرصتك لقتل الامير ، لكن شروه رفض ذلك ، وطلب من ابن فيلوس ان يقدم هو لقتل ممهد الدولة ، وشارك الاثنان في الجريمة وقتلوه في أوا خر سنة (٥٠٠ هـ / ١٠٠ م) (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٠٢ ؟ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٢/٥٤ ؛ ابن خلكان، ١٩٩٨، ١/٧٢).



وبعد ان تخلص شروه و صديقه من الا مير ممهد الدولة ، القى القبض على خاد مه (مشرق) ثم ايقض الجند الذين يثقون به واعلمهم بما حدث ، وسجن اقرباء الا مير الموجودين ، ثم توجه شروه في وقت السحر الى ميافارقين واخذ معه (مشرق الخادم) حتى يخبر حراس قصر الا مير بفتح الباب ، وعن طريق خادم الا مير دخل شروه ميا فارقين ، وفا جأوا اهلها با ستيلائهم على قصر بني حمدان ، وهو المركز الاداري للمدينة ، وعلى الخزائن والجند. (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٨ ؛ ابن شداد، بني حمدان ، وهو المركز الاداري للمدينة ، وعلى الخزائن والجند. (الفارقي، ٢٠١٤ ، ٥٤ ؛ ابن شداد،

وبعد سيطرة شروه على ميا فارقين ، ارسل مجموعة من جنده الى مدينة اسعرد حتى يقبضوا على اخ الامير المقتول ، وهو احمد بن مروان ، الذي كان منفيا فيها من قبل اخيه الامير ، وفي نفس الوقت ارسل قوات اخرى للسيطرة على باقي قلاع وحصون الامارة ، وتمكنت تلك القوات من تسليم جميع القلاع والبلاد بخاتم الامير ، ولم يبقى سوى مدينة ارزن التي يحكمها حينذاك الوالي خواجا ابا القاسم الاصفهاني ، الدي كان يحكم المدينة منذ عهد ابو علي الحسن واخيه المهد (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦٩؛ محمود ياسين التكريتي، ١٩٧٠، ٢٢- ٨٣).

واثناء توجه قوات شروه للقبض على الأمير احمد بن مروان ، ارسل ايضا جيشا اخرا بقيادة عبدالرحمن بن الورد الدونبلي إلى ارزن لكي يخدع اميرها ابا القاسم ويستولي على المدينة ، لكن عبدالرحمن لم يتمكن من التأثير على ابا القاسم ، وارسل الأخير بشكل سري ، الى الأمير احمد بن مروان طالبا منه المجيء الى ارزن قبل وصول قوات شروه ، وفعلا تمكن الأمير احمد من ان يذجي بنفسه ، وو صل الى ارزن سالما ، ور غم محاولات قوات شروه مها جمة ارزن لكن ابا القاسم استطاع ان يهزمهم ويطاردهم الى ان اذ سحبوا الى ميا فارقين. (ابن شداد، ١٩٧٨، ٣/قا/ ، ٣٤٣ – (٣٤٣).

وبعد انسحاب قوات شروم من حول ارزن ، جمع حاكم ها ا با القاسم ا هالي المدينة والعساكر وسلم حكم ارزن ودياربكر للأمير ا حمد بن مروان ، بحضور القاضي والشهود ووصل العشائر الكردية في المنطقة الى ارزن ، واعلنوا جميعهم ولاءهم للامير ا حمد بن مروان ودخلوا في طاعته. (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٧٠ ؛ ابن الاثير، ١٩٩٨، ٤٤٦/٧).

قبل ان يدخل الا مير احمد بن مروان في مواجهة عسكرية مع شروه ، استحلف رؤساء العشائر الكردية في ارزن واطرافها ، ان يكونوا مساندين للأمير وان لا يطلبوا شيئا حتى يقضي على شروه و تمرده ، وبعد موافقتهم على ذلك ، بدا الا مير احمد بالتجهيز للقتال ضد شروه ، واول هجوم عسكري على ميا فارقين ادى الى اندحار شروه ، ثم قامت قوات الا مير بنهب اطراف المدينة وحصلوا على غنائم كثيرة ، حيث وزعهم على قواتهم. (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٧٠ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨،



وفي الهجوم الثاني للأمير احمد بن مروان مع والي ارزن الخواجا ابا القاسم ، حول اطراف ميا فارقين ، ندم شروه على تمرده ، ولم يبقى اما مه وسيلة اخرى سوى توزيع الا موال على ا هالي ميا فارقين والاحسان عليهم ، حتى لا يقفوا ضده في دا خل المدينة ، كما ا شار عليه حليفه ا بن فيلوس بمرا سلة ملك الروم ويطلب مساندته ، وبعث له الهدايا والتحف ، وعندما علم ا هالي ميا فارقين ، بذلك ضاق صدرهم ، ولعنوا شروه وا بن فيلوس وثبت لديهم ان شروه يريد تسليم المدينة الى ملك الروم والايقاع بالمسلين. (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٧١ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨، ٣مقاري).

ولم يكتف شروه بما اقدم عليه من مراسلة ملك الروم ، بل اجرى اتصالات مع حاكم مدينة آمد (ابن دمنه) وحليفه في قتل الامير المرواني ابو علي ، وطلب منه ان يحفظ عنده الا موال والمجوهرات التي سيبعثها اليه ، على سبيل الوديعة ، فوافق ابن دمنه على طلبه وتعهد له ان يبقى محفوظا عنده ولا يسلمه الى احد. (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٧١).

و لما سمع اهالي ميا فارقين بما عمله شروه ، ازدادت بسخطهم على شروه وا بن فيلوس ، وظهرت حالات القلق والتذمر عند اهالي ميا فارقين ، لذا استغل الاهالي عندما حضر ا بن فيلوس لصلاة الجمعة ومعه خلق كثير ، وهاجموه فهرب الى قصر شروه واحتمى به ، وطلب منه تسليم ابن فيلوس لأنه رأس الفتنة والفساد ، ولما رفض طلبهم ، نشب قتال بين الاهالي وقوات شروه ، لذا ترك شروه قصره وفر هاربا الى برج الملك (احدى ابراج ميافارقين الحصينة) وتحصن بها ، اما ابن فيلوس فقد قبض عليه وقتل ثم جر الصبيان جثته في المدينة ومثلوا بها ، ود خل الاهالي قصر شروه ونهبوا ممتلكاتها. (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٧١ – ٢٧٢ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨، ٣/ق/٥٥ – ٣٤٦).

وفي تلك الفترة عاشت ميافارقين حاله من عدم الاستقرار والفوضى والقلق ، ومن ناحية ا خرى خاف شروه على نفسه ، لان الاوضاع صارت لا خير صالحه ، لذا تو سل بشيوخ ميا فارقين ووجهائها ، وطلب منهم الامان على نفسه فأمنوه، وطلب منهم ان يتوسطوا لدى الا مير ا حمد بن مروان ، واجتمع شروه مع وجهاء المدينة في منزل ا حد اغنيائها وا شرافها يدعى ابو الطيب محمد بن عبيد بن المحور ، وطلب منهم شروه ان يقسموا له طلب الامان من الامير احمد بن مروان ، وبعد خروج شروه من هذا الاجتماع ، لا مه الناس ، ونهبوا قصر العتيق (مقر شروه) وهدموه ، رغم ما نهاهم ابو الطيب بالكف عن اعمال السلب والنهب. (ابن شداد، الاعلاق، ٣رقاره).

وبسبب استمرار الفوضى السائد في ميافارقين ، راسل شيوخ المدينة الأمير احمد بن مروان ، ودعاه الى الاجتماع بهم من اجل الصلح والنظر في مصير شروه ، فحضر الامير المرواني واجتمع مع شيوخ ميا فارقين في ظاهر المدينة ، وطلب احمد بن مروان تسليم شروه الايه ، لكنهم رفضوا ذلك، واشاروا اليه بانهم منحوا الامان على شروه وما له ، و عاد الامير المرواني الى ارزن ، في حين اضطربت احوال ميافارقين وحصل خلاف بين اعيانها ، مما دفع بابي الطيب المحور بالنأي عن هذا



الا مر، وذ هب الى بيته دون تدخله في هذا الموضوع. ونتيجة لتأزم الاوضاع في ميا فارقين ، اختار وجهاء المدينة شخصا آخرا للنظر في اصلاح الامور ، وهو (ابو طاهر ابن الحمامي) الذي وصف بانه كان رجلا محتر ما ، لكنه لم يستطيع ان يفعل شيئا بسبب اختلاف في وجهات النظر حول ا مر ( شروه) وتسليمه للأ مير المرواني ، فانسحب ا بن الحمامي ايضا من هذا الا مر واعتزل في بيته ، فاجتمع اعيان المدينة مرة اخرى حول شخصيه اخرى معروفة لدى اهل ميافارقين ، وهو ابو الحسن احمد بن وصيف ، الذي كان مقدما ومشرفا على سوق القماش ، وكان لا بي الحسن هذا صديق يدعى (ابن ابي الريحان) وكان للأخير جماعة واتباع يقفون معه ويؤازرونه ، فاتفق ابن وصيف مع ابن ا بي الريحان لا تولي الا شراف على حفظ المدينة وحمايتها من الله صوم وا صحاب الفساد. (الفارقى، ٢٠١٤، ٢٧٢ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨، ٣رق/ ٣٤٦ – ٣٤٢).

ومن جهة اخرى استفاد احمد بن مروان من الفوضي السائدة في ميا فارقين ، وعاد ثانية الى مها جمة المدينة وحا صرها وقطع الميرة عنها ، و عانى اهلها الاشدائد ، فخاف ابن و صيف ان يتصل اهلها بألامير المرواني ، ويسلمون اليه المدينة، ويبقى هو العدو ، لذا را سل ابن وصيف ا حمد بن مروان وطلب منه الصلح ، شريطه ان يكتب الا مان له ، وبعد موافقة الأمير المرواني على عقد الصلح معهم ، اجتمع ابن وصيف مرة اخرى بشيوخ المدينة في الجامع ، وطلب منهم ، المشورة في حل هذه المشكلة الذي قال لهم: ((الي كم نصبر تحت الحصار والي متى نحن فيه وقد خربت بيوتنا وإملاكنا ...)) الا أن أعيان المدينة أصروا على موقفهم بعدم تسليم شروه للا مير المرواني، وبسبب البرد والثلج انسحب احمد بن مروان مع قسم من قواته 😫 شهر تشرين الثاني الي ارزن ، مع تركه قسم من جيشه لإبقاء الحصار عليهم ، وبقى الا مر هكنا حتى انتهى شهر شباط وعاد الا مير المرواني ثانية الى تشديد الحصار على المدينة واجبارهم على التسليم ، عند ئذ استشار ابن وصيف ثانية وجهاء المدينة واخبرهم ان هذا الأمير مصر على اقتحام المدينة عنوة ، وطلب منهم الموافقة على تسليم المدينة بشكل سلمي وقال لهم: ((فلا نتلف انفسنا من اجل شروه)) أي ذضحي باهدنا وممتلكاتنا من اجل شروه ، فوافقوا على اجراء الصلح مع الامير ، وعن طريق وفدهم المفاوض ا بدوا استعدادهم على تسليم المدينة وفتح ابوابها له ولقواته شريطة الأمان على اهلها والعفو عن شروه ، رضي احمد بن مروان ، على شروطهم ، وهكذا سيطر الامير المرواني على مدينة ميا فارقين ، ودخلها في آخر شهر سنة (٤٠١ هـ / ١٠١٠ م) حيث نزل دار شروه ، لان دار الا مارة قد خربت ، ثم جاءه شروه ـ نازلا من برج الملك ، وبعد مدة قصيرة القي القبض على شروه ونقله الى قلعة هتاخ وقتل هناك ، وقتل ايضا عدد من اتباعه ، كما طرد من المدينة جماعة من اهل الفساد والفتن ، واستقرت ا حوال ميا فارقين بعد هذه الاحداث ، ثم جعلها عاصمة لإمارته. (الفارقي، ٢٠١٤ - ٤٧٤ - ٤٧٤ ؛ ابن شداد، .( TEN - TEV/1, 3/T, 19VA



وبعد ان انتهينا من عرض تاريخي لتمرد شروه على سيده ، علينا توضيح اشكالية هذا التمرد من ناحية التحديد الزماني والمكاني ، ودوا فع قيا مة بهذا العمل ، وهل كان لهذا الثائر علاقات سياسية مع جهات خارجية من اجل اضفاء الشرعية على حكمه ؟ وهل ان رؤساء العشائر ووجهاء المنطقة ورجال الدين وعلماؤها وغيرهم من الفئات التي ساندوه ووقفوا الى جاذبه اضافة الى ذلك هل يمكن ان نعد احد امراء الامارة المروانية ؟

بالنسبة للفترة الزمنية التي اعلن فيها شروه نفسه اميرا محل الأمير ممهد الدولة غير واضحة هل هي سنة (٤٠٠ ه او ٤٠١ ه / ١٠١٠ م) معظم المؤرخين اشاروا انها كانت سنة (٤٠١ ه / ١٠١٠ م). بينما حددها احد المؤرخين المحليين بشكل دقيق حيث ذكر ان شروه قتل الأمير ممهد الدولة في آخر سنة (٤٠٠ ه / ١٠٠٩ م) ويشير كنلك ان احمد بن مروان دخل مدينة ميا فارقين في آخر شهر من سنة (٤٠١ ه / ١٠٠٩ م) واستلمها من وجهائها بشكل سلمي ، ثم امر بعد مدة قصيرة بقتل شروه في قلعة الهتاخ. (الفارقي، ٢٠١٤ ، ٢٧٢ ، ٢٧٤ – ٢٧٤). مما سبق يتضح ان فترة حكم شروه امتدت قرابة سنة كاملة أي من نهاية سنة (٢٠١ م) الى نهاية (٢٠١ م).

اما المدن والبلدات التي حكمها شروه خلال فترة حكمه ايضا غير معلومة لكن الأشارات التي وردتها في المصادر ، تظهر ان شروه بعد قتله الأمير ممهد الدولة سيطر على مدينة ميا فارقين وجعلها مركزا لحكمه ، وبقيت المدينة تحت سيطرة نفوذه حتى مقتله ، فضلا عن ذلك ، فهناك اشارة ايضا في احد المصادر تظهر ان شروه تسلم جميع القلاع والبلاد بخاتم الأمير ولم يبقى غير مدينة ارزن ، إذ كان يحكمها الخواجا ابا القاسم ، فضلا عن مدينة آمد حيث كان يحكمها صديق وحليف شروه ، وهو ابن دمنه (الفارقي، ٢٠١٤ ، ٢٦٨ – ٢٦ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨، ٣/قا/١٣٣٩ ، ١٢ ؛ ابن الأثير، ١٩٩٨/٧/١٩٩ ). اذن يمكن القول ان معظم مناطق ذفوذ الأمير ممهد الدولة دخلت تحت سيطرة الأمير شروه عدا ارزن وآمد ، اما مصير مدينة اسعرد فغير واضحة هل سيطرت عليها قوات شروه ام لا ؟ علما ان الأمير احمد بن مروان تركها ، بعد مقتل اخيه ، فلا نعلم هل عين شخصا عليها قبل مغادرته للمدينة ام لا ؟ ومن المرجح لم يسيطر عليها شروه بحكم قربها من ارزن.

اما الاشكالية الأخرى في هذا التمرد ، وهي لماذا قام شروه بهذا الانقلاب على سيده الأمير المرواني ؟ يظهر ان الدافع الشخصي و طموحه للسلطة كان السبب الأول للقيام بتمرده هذا ، فقد سبق انه هو الذي اشار على عبدالبر زعيم آمد للقيام بقتل الأمير المرواني ابو علي الحسن ، فلما نجحت خطته بالقضاء على هذا الأمير ، شجعته ايضا القيام بالتمرد على ممهد الدولة وقتله ، خاصة وكان له نفوذ وسلطة قوية في عهده ، بحكم اطلاق يده على جميع الأمور ومن ضمنه جعله حاجبا خاصا له ، ووصل درجة الصداقة بينهما انه اطلعه على نسائه وجواريه، ومما دفعه وشجعه ايضا للقيام بقتل الأمير المرواني ، ابن في لموس صاحب الشرطة ، حين قال له ((نقتله وتأ خذ



لنفسك)) أي التفرد بالحكم ، كما قال له ايضا حين تردد على قتله ((مهجتك احب اليك من قربه ومحبته)) أي ان استلامك للحكم والسلطة افضل من قرب الامير ومحبته اليك ، ولم يزل شروه يردد هذه العبارة في نفسه عدة ايام ، حتى ثبت في نفسه باتخاذ القرار النهائي وهو قتل الامير ، أي من ا جل السلطة والتفرد بالحكم. (الفارقي، ٢٠١٤، ٢٦ – ٢٢ ؛ ابن شداد، ١٩٧٨، ٣/ق ٣٣٧).

و من جهة ا خرى اراد شروه ان يخرج من عزلته ، وا جرى اتصالات مع القوى السياسية الكبرى المعاصرة له ، من اجل اضفاء الشرعية على حكمه من جهة ، وكذلك طلب المساعدة منهم ان دعت الحاجة اليه ، ولهذا راسل الامبر اطور البيزنطي وارسل له الهدايا الفاخره وتحف واعرب عن استعداده في تسليم المدينة له (الفارقي، ٢٠١٤، ٤٧١). ويتضح من احدى القطع النقدية التي ضربها شروه في ميافارقين ، انه اعرف بالتبعية لكل من الحاكم البويهي بهاء الدولة (٣٩٧ – ٤٠٣ هـ / ٩٨٩ - ١٠١٢ م). والخليفة العباسي السني القادر بالله (٣٨١ – ٢٢٢ هـ / ٩٩١ – ١٠٣١ م). مثلما فعل الحكام المروانيين السابقين له حيث ضرب اسماؤهم على عملته. (Stefan, Heidemann, 1988, p. 599).

وما دمنا بصدد الحديث عن العملة التي ضربها شروه ، خلال فترة حكمه ، التي وصلت قرابة سنة كاملة ، فإنها القت الأضواء على عدة امور من حوادث هذا التمرد من الناحية التاريخية ، حيث كانت شخصية شروه قبل ذلك يكتفها الكثير من الغموض منها انها كشفت اسم هذا الثائر الحقيقي وكنيته وهو ابو شجاع شروين بن محمد ، في حين ان المصادر تذكر بصيغة (شروه بن مم) ، كما ان هذه العملة تظهرانه اتخذ لقب الأمير في قصر ضحيته ، كما اتخذ اثباتا رسميا على السيادة أي سك النقود – وبما ان شروين يملك خزينة ميافارقين ، ولذا كانت لديه الوسائل الكافية لسك عملة تحمل اسمه – ويظهر من الكتابات الموجودة على عملته ، انه ضربها من مدينة ميافارقين في سنة (٥٠١ هـ /١٠١ م) ، وضرب هذا العملة على غرار العملات الموانية السابقة بنفس الوزن تقريباً وهي (٤٨٥) غرام و (٢٧ ملم) أي قطر الدائرة. ( . 599 , 599 , 603).

بالرغم من ان شروه نجح في قتل الأمير المرواني وجعل نفسه حاكما مكانه وكذلك ضرب عملة نقدية با سمه بالإضافة الى فتح علاقات سيا سية مع القوى الخارجية مثل الخلافة العباسية والبويهيين والروم. الا ان الأحداث برهنت انه لم يكن يملك قا عدة شعبية داخلية تؤازره وتقف الى جانبه ، ورغم انه كان ينتمي الى الكرد ، لكنه في نفس الوقت لم تكن لديه روا بط عائلية مع الا سرة المرواذية الحاكمة ، كما انه لم يكن يعرف كزعيم او رئيس عشيرة مهمة له اتباع كثيرة وقفوا الى جاذبه (604 . 1988 ما نهم الفهم سيساعدونه حتى ينتقم من قاتل اخيه (الفارقي، الكردية الى جاذبه الأمير المرواني وحلفوا له انهم سيساعدونه حتى ينتقم من قاتل اخيه (الفارقي،



٤٧٠، ٢٠١٤). مما يتضح ان العشائر الكردية في منطقة دياربكر قد ايدوا انتقال السلطة بين افراد الاسرة الحاكمة بالوراثة وليس اغتصاب السلطة من قبل شخص آخر عن طريق قتل الملك او الحاكم (Stefan, Heidemann, 1988, p. 604).

وفيما يتعلق بمسألة وقوف بعض وجهاء وشيوخ ميافارقين مثل ابو الطيب وابن الحمامي وابن وصيف البزاز الى جانب شروه في الايام الاخيرة من تمرده ، فان هذا لا يعني اذهم ساعدوه ووقفوا الى جانبه ضد الامير احمد بن مروان ، بل ان هؤلاء قاموا بدور الوساطة بين الطرفين من اجل اذهاء حالة الفوضى الني تشهدها المدينة ، وحماية ميا فارقين من السلب والذهب ، واصحاب الفتن ، ولما اشتد الحصار على المدينة ، سلموا شروه الى الامير المرواني الذي بدوره امر بقتله وصلبه (الفارقى، ٢٠١٤، ٢٧٢ – ٤٧٤).

#### الخاتمة:

بعد الانتهاء من كتا بة هذا البحث عن تمرد شروه تو صل الدرا سة الى الملاح ظات الختامية التالية:

- ١- او ضحت الدراسة ان الا مير باد بن دوستك و ضع اللبنات الاسا سية للإ مارة المرواذية، ثم
   ١كملته مابناه ابن اخته ابو علي الحسن بن مروان، بعد مقتل خاله باد بن دوستك اثر
   تعاون عدة قوى أقليميه في بلاد الجزيرة.
- ٢- كشفت الدراسة ان مناطق ذفوذ الإمارة خلال فتره هذا البحث هي المنطقة الجغرافية المحصورة مابين امد وميافارقين (كردستان) مع مدينة حصن كيفا، بالإضافة الى القلاع والحصون الواقعة في هذه البقعه، ولم يتسع نفوذ الإمارة الافي عهد نصر الدولة المرواني.
- ٣- بينت الدراسة ان الأميرين المروانيين ابو علي الحسن واخيه ممهد الدولة اللذين حكمتا الإمارة المروانية (احدى وعشرون سنة) ذهبا ضحية مؤامرة دبرها شروه بن مم من اجل الوصول الى الحكم.
- ٤- اظهرت الدراسة ان شروه قام بهذا التمرد أو الاذ قلاب بحكم اتصاله المباشر من الاسرة المروانية، فقد ورث عن والده وظيفة الحجابة، واطلع على خفايا الامور في بلاط المروانيين، مما مكنه من استدراج الامير المرواني الى اقطاعه في قلعة الهتاخ ثم اغتيا له بالاتفاق مع صاحب شرطته.
- ٥- بالرغم من ان شروه تمكن من القضاء على الامير المرواني ممهد الدولة، وسك العملة باسمه وباسم الخليفة العباسي والامير البويهي، كما راسل الامبرا طور البيزدطي، الإانه لم يحصل على سند شعبي ود عم للعشائر الكردية، ولهذا فشل في مشروعه ولم يحتفظ بالسلطة سوى سنة او اقل من ذلك.



٦- او ضحت الدراسة ان شروه لم يكن لد يه ا ية روا بط عائلية او حتى مصاهرة مع الاسرة المروانية، وبسبب عدم امتلاكه أي حجة للوصول الى السلطة، فلذلك لا يمكن إضافته او عده ضمن قائمة حكام الإمارة المروانية رغم انه بقى في الحكم قرابة سنة.

قائمة المصادر و المراجع:

- ابن الاثير، ابو الحسن على بن محمد بن محمد الشيباني الجزري ( ت٦٣٠هـ/ ١٢٣٢م) - الكامل في التاريخ، راجعه محمد يوسف القاق، دار الكتب العلمية (بيروت: ١٩٩٨). - الروذراوري، محمد بن الحسين بن محمد الملقب يظهير الدين (ت ٤٨٨هـ/ ١٠٩٥م). - ذيل تجارب الامم، دار الكتب العلمية، منشورات محمد بيعون ( بيروت: ٢٠٠٣). - ابن خلکان، احمد بن محمد بن ابراهیم ( ت٦٨١هـ/ ١٢٨٢م) - وفيات الاعيان واذباء ابناء الزمان، تحقيق يوسف على طويل، دار الكتب العلمية، ( بيروت: .(1991) - سبط ابن الجوزي، شمس الدين يوسف بن قزاوغلى، ( ت٢٥٤هـ / ١٢٥٦م) مراة الزمان في تواريخ الاعيان، تحقيق محمد انس وكا مل محمد الحراط، مؤسسة الرسالة، ( دمشق: ٢٠١٣). - ابن شداد، عزالدين محمد بن علي بن آبراهيم ( ت٦٨٤هـ/ ١٢٨٥م) - الا علاق الح طيرة في ذ كر ا مراء ال شام والجز يرة، تحق يق يح يي ع بارة، وزارة الثقا فة و الأرشاد، (دمشق: ١٩٧٨). - ابن العبري، ابو الفرج غريغوريوس بن اهرون الملطيَّ ( توم٦٨هـ/ ١٢٨٦ م) - تاريخ مختصر الدول، وضع حواشيه خليل المنصور، دار الكتب العلمية، (بيروت: ١٩٩٧). - الفارقي، احمد بن يوسف بن على ابن الازرق (ت بعد ٥٧٧هـ/ بعد ١١٨١م) - تاريخ ميافارقين، تحقيق كريم فاروق الخولي ويوسف بالوكن، نوبهار ( اسطنبول: ٢٠١٤). - ابو الفداء، عمادالدين اسماعيل بن على بن محمود الايوبي (ت ٧٣٢هـ/ ١٣٣١م) - تاريخ ابي الفداء ( المختصر في اخبار البشر)، علق عليه محمود ديوب، دار الكتب العلمية، ( بيروت: ١٩٩٧). - ابن فضل الله العمري، شهاب الدين احمد بن يحيى ( ت ٧٤٩هـ/ ١٣٤٨م) - مسالك الابصار في مما لك الامصار، تحقيق كا مل سلمان الجبوري ومهدي النجم، دار الكتب العلمية (بيروت: ٢٠١٠). - المقريزي، تقى الدين احمد بن على (ت٥٤٨هـ/ ١٤٤١م)



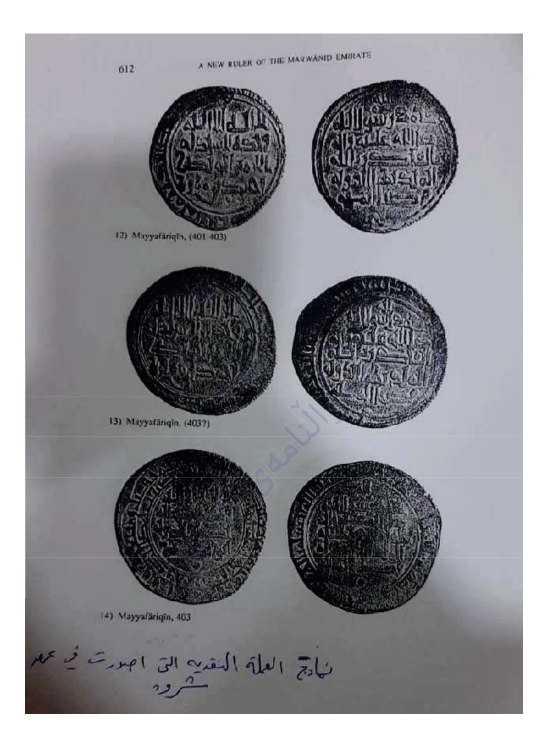
- إتعاظ الحذفا بأخبار الأدمة الفاطميين الخلفا، تحقيق محمد عبدالقادر عفا، دار الكتب العلمية (بيروت: ٢٠٠١).
 - الهمداني، ابو الحسن محمد بن ابي الفضل عبدالملك ( ت٢٩هه/ ١١٢٧م)
 - عنوان السير في محا سن اهل البدو، تحقيق شايع الهاجري، دار الغرب الاسلامي، ( تونس: ٢٠٠٨).

# قائمة المراجع:

Kennedy, Hugh

8- The Prophet and the Age of the Caliphates (London: 2004) Heidemann, stefan9-A new Ruler of the marwanid Emirate in 407/ 1010 and further considerations on the Legitimizing power of Regicite, ARAM, 9-10 (1997-1998)







# ياخيبوونا مير شرومين كوري مهمى

يۆختە:

ئەق قەكۆلىنە بەحسا سەردەمەكى كورت و نەزەلالا دىرۆكا مىرنشىنا مەروانىان دكەت، كو ژ سالەكى دەرباس نەبوو، كو د ناقبەرا كوشتنا مىر ئەبوو مەنسوور سەيد بن مەروان د سالا (١٠١ ھجرى / ١٠١٠ مىلادى) و دەستپىكا ئەمرى برايى وى نەسر ئەل-دەولە ئەھمەد بن مەروان، وەك كو د وى سەردەمىدا يەك ژ زلامىين قى مىرنشىينىيە، و ئەو (شروەيى كورى مەم)ى ل دژى دەستەلاتداريا رەوا دەركەتيە و ئەمىرى مەروانى ئەبوو مەنسوور ب ناسناقى ئەبوو مەنسوور دكوژيت. (مومەهد ئەل-دەولە)، و وى حوكمى مىراتيىى، پشتى دەستەسەركىزا ناقەندا حوكومەتى، باژارى مەيافارقينى، دەستنىشان كر. ھەر وھا ھەول دا مىر ئەحمەد بى مەروانى كو ل باژارى ئەسرادى مەيافارقينى، دەستنىشان كر. ھەر وھا ھەول دا مىر ئەحمەد بى مەروانى كە بور ئەل-دەرلە مەيافارقينى، دەستنىشان كر. ھەر وھا ھەول دا مىر ئەحمەد بى مەروانى كو ل باژارى ئەسرادى مەيافارقينى، دەستنىشان كر. ھەر وھا ھەول دا مىر ئەحمەد بى مەروانى كە يەر كە يەزىرى مەيافارقينى، دەستىيىسان كر. ھەر وھا ھەول دا مىر ئەحمەد بى مەروانى كە يەر بازارى مەيافارقىنى، دەستىيە يەر ئەمىرەت. بەلىي والىي باۋارى ئارزانى ئەل-دەوجە ئەبوو ئەل-قاسم ئەل-مەيافارقىنى، دەستىيە يەل باۋارى دەريەت. بەلىي والىي باۋارى ئەسرادى ئىسفەھانى بە مىر، خوەستەك و ھىقىيىن يەر رو بەر يەر يەر يەيد يەرى جارەك دى دەستەلاتداريى ئىسفەھانى بە مىر، خوەستەك و ھىقىيىن يەي رە رو بەر يەر مەيەم يەرى جارەك دى دەستەلاتدارىي

**پەيڤىێن سىمرەكى:** ميـر شـروە، نەسـر ئەلـدەولە، مۆمەھـد ئەلـدەولە، مەيافـارەقين، ئەبوولقاسـم ئەلئەسفەھانى.

#### Prince Shruh bin Mam rebelled

#### Abstract:

This study deals with a short and ambiguous period of the history of the Marwanid emirate, which did not exceed a year, which is a transitional period between the killing of Prince Abu Mansur Saeed bin Marwan in the year (401 AH / 1010 AD) and the beginning of the mandate of his brother Nasr al-Dawla Ahmed bin Marwan, as during that period one of the men This emirate, and he is (Shrouh bin Mam) by turning against the legitimate authority and killing the Marwani Emir Abu Mansur, nicknamed (Mumahd al-Dawla), and he singled out the rule of the emirate, after his seizure of the center of government, the city of Mayafariqin. He also tried to eliminate Prince Ahmed bin Marwan, who was exiled in the city of Asrad. However, the governor of the city of Arzan, Al-Khawaja Abu Al-Qasim Al-Isfahani, confronted the prince, his ambitions, and his hopes, and was able to restore the rule to the Marwanid family again.

**Key words**: Prince Shrwa, Nasr al-Dawla, Momahd al-Dawla, Mayafaraqin, Abu al-Qasim al-Isfahani.



# أثر الصراعات الداخلية للإمارة العنازية على سياستها العامة ٣٨٠-٣٩٠/٥٤٤ - ١٠٥٤م

ا. د. بشار اكرم جميل قسم التاريخ- كلية الاداب- جامعة الموصل/ العراق

#### الملخص:

كان للصراعات الداخلية في الإمارة العنازية دور كبير وواضح على سياستها العامة ، فقد شكلت علاقة الإمارة العيارية مع القوى الخارجية محور اساس من محاور سياستها ، وربما علاقتها بالخلافة العباسية تأتي في مقدمة تلك العلاقات ، والتي لم تكن على افضل وجه كون الإمارة العنازية قد نشأت خارج إرادة الدولة العباسية ، كما أن قيام تلك الإمارة كان في وقت ضعف الدولة العباسية وتحكم البويهيين في مقدراتها ، ولا سيما في حكم الخليفة العباسي القادر بالله (٢٨١-٢٢١ه/١٩٩-٢١٠١م) والخليفة القائم بأمر الله (٢٢٤-٢٢ه/١٠١٢- ١٠٧٥م) ، فقد استغل ابو الفتح محمد بن عنازذ لك الضعف فأ سس إمارته في منطقة حلوان العراق والتي شملت مدن كثيرة فيما بعد ، إلا انه تو جب على ذلك الأمير الكردي إقا مة علاقات مع الخلا فة العباسية كونها المثل الروحي للمسلمين .

إن المحور الأساس الذي سيؤكد عليه البحث هو الصراعات الداخلية على السلطة بين ابناء الإمارة ، والتي انعكست على سياسة الإمارة العامة وعلاقاتها مع الامارات الاخرى فضلاً عن علاقتها مع البويهيين الحكام الحقيقيين من الجانب السياسي مقابل الخليفة العباسي الذي مثل الدولة العباسية روحياً .

المبحث الأول: الجغرافية والنشأة:

رغم اختلاف المؤرخين في تسمية حكام تلك الإمارة إلا ان ارجح الآراء اشارت الى تسميتها بالعيارية والتي تبناها مؤلف كتاب "الشرفنامة في تاريخ الدويلات الكردية" (البدليسي،١٩٩،١١٩) ، فيما ضبط ابن الاثير الاسم بعناز(١٩٩،جه وج٢) ، وضبطه ابن خلدون تحت اسم عنان(١٩٩،/١٩٨) ، وقيل انهم سموا بالعنازيون نسبة الى ترييتهم للماعز ، إلا ان الارجح هو تسميتهم بالعيارين نسبة الى مؤسس الاسرة محمد العيار ، إذ تعني كلمة العيار عند الكورد الداهية او الفطن الذكي ، ولهذا اعتبروا ان هذا الاسم اصح من عناز الذي قالوا انه خطأ(شرفخان،٢٠٦٤).



لقد ساعد في قيام الإمارات والدويلات الكردية في تلك المدة التي رافقت حكم الخلافة العباسية التفاف بعض الفئات حول بعض القادة مما يعكس ايمان تلك الفئات ان ذلك القائد كان يتحسس مشاكلهم بصورة اكثر واقعية من الآخرين ، و شكلت حادثة مقتل الخليفة المتوكل على الله العباسي (٢٣٢-٢٢٧ه/٨٤ - ٢٢٨م) على يد قادة جيشه الاتراك بداية مشاكل الدولة العباسية مما ادى الى ظهور بعض الدويلات والإمارات الإسلامية والتي استقلت عنها ومن بين تلك الدويلات والإمارات الإمارة العيارية والتي تأسست شمال غرب بلاد فارس وبالتحديد في منط قة حلوان جنوب غرب إقليم الجبل(الدينوري،١٣٣ ، ١٩٦٠) وفي شهرزور الواقعة على الجهة الجنوبية الشرقية من مدينة السليمانية الحالية على الحدود (الايرانية العراقية) ، وكا نت السلطات الكردية الحاكمة في تلك المناطق كما في على المحدود (الايرانية العراقية) ، وكا نت السلطات الكردية الحاكمة في تلك المناطق كما في غيرها من اماكن سيطرة الكرد غير خاضعة لحكم الخلفاء العباسيين(بولاديان،٢٠١٣) .

وقامت الإدارة الجديدة للمنطقة بقيادة بني عناز بنقل عاصمتها إلى مدينة حلوان ، وفي الوقت الذي كانت نهاية بني حسنويه<sup>(۱)</sup> حتمية بسبب كثرة الحروب والمشاكل التي عصفت بها ، فبعد ان توفى مؤسس الإمارة الحسنوية حدث صراع بين ابنائه على خلافته مما اضعف الإمارة الكردية وفتح الباب امام التدخل البويهي الذي حقق الانتصار على قوات فخر الدولة احد ابناء حسنويه فيما انصاع الابن الاخر نصير الدولة لأوا مر البويهيين وتحالف معهم ليستفاد من ذلك في توسيع حدود دولته حتى سيطرت على املاكه قوات بني عيار (عناز)(حسن، ٢٠١١).

حدد الجغرافيون والمؤرخون موضع مدينة حلوان تارة في إقليم الجبال وتارة في التقسيمات الإدارية للعراق ، ويصف اليعقوبي الطريق من بغداد إلى حلوان بالقول: " من اراد من بغداد إلى حلوان اخذ من جسر النهروان ذات اليسار فصار إلى دسكرة الملك وبها منازل لملوك الفرس عجيبة البناء جليلة حسنة... " ، كما وصفها المؤلف نفسه بأنها " مدينة جليلة كبيرة وأهلها اخلاط من العرب والعجم من الفرس والاكراد وافتتحت ايام عمر بن الخطاب 50 " (٧٣،٥١٤٢٢).

#### المبحث الثاني : الصراعات والسياسة العامة للإمارة:

اسهمت الإمارات الكردية بدور فعال في التاريخ الإسلامي وفي الحضارة الإسلامية بشتى ميادينها ، فضلاً عن الحفاظ على مصالحهم حسب الظروف الراهنة آنذاك ، فكان لأغلبها دور مشرف في نصرة الإسلام ، كما اسهمت في تقريب وجهات النظر بين القوى الإسلامية في المنطقة ، و من بين ذلك الإ مارات الإ مارة العنازية وا لتي قا مت على ارض حلوان في العراق و هي متعددة الخيرات وأ هم مايميز مناز لها اذ ها مبذية من الطين مع بعض الابذية المبذية من الحجارة (زكى،١٩٤٨،٤٤).



اتسمت سياسة الإمارة العنازية منذ تأسيسها بالمحداقة مع جيراذها والإمارات الأخرى حيناً وبالعداء وا لحروب أحيان أخرى ، إلا ان ماميز حكمها هو كثرة الصراعات الداخلية وا لتي اسهمت في تحديد سياستها العامة ، وأول من تسلم حكم الإمارة ابي الفتح محمد بن عناز وا لذي لاينة مي الى القبيلة (البزريكاذية) الحسنويون ا لذين سبق ان حكموا في تلك المناطق ، وا تخذ الامير العنازي مدينة حلوان مقراً له ، فيما كانت عاصمة ملكه في قومش<sup>(۲)</sup> تارة وفي شهرزور تارة اخرى ، وفي رواية ان ابو الفتح محمد بن عناز (۳۸-۲۰۱۰ه-۱۰۱۹م) كان صديقاً لأبو الفوارس بهستون بن ذرير (صاحب الشرطة) ، وا لذي يسارع لنجدته كلما تعرض لخطر (حسن، ۲۰۱۱، وقد صادف ان ها جمت قوة قاد مة من الجبل ابو الفتح محمد فا ستنجد بأبو الفوارس بهستون والذي ا مده بجند من اهله وا صحابه ، وبعد عودته نزل بمدينة الخالدية<sup>(۳)</sup> التي كانت إ حدى إقطاعاته وصادف نزو له ان ها جمت مجموعة من خيل بني سيار حضيرة ابقار بالخالدية وسرقت الاعرار مع وعد ومادة من الحبل ابو الفتح محمد فا ستنجد بأبو الفوارس بهستون والذي ا مده بجند من الهله وا صحابه ، وبعد عودته نزل بمدينة الخالدية<sup>(۳)</sup> التي كانت إ حدى اقطاعاته وصادف نزو له ان ها جمت مجموعة من خيل بني سيار حضيرة ابقار بالخالدية وسرقت الذي ا مده بجند من الهله وا صحابه ، وبعد عود ته نزل بمدينه الخالدية الموارس بهستون مجموعة كبيرة منها و عبرت بها شرق ديائى ، فما كان من بهستون الا ان تحرك مع اخو يه الاعرابي والفارضي نحو اولئك السراق واشتبكوا معهم إلا ان بهستون الا ان تحرك مع اخو يه محموي الموار بي والفارضي المائلة و من ثم دخلت بغداد لتقام مجالس العزاء على روحه (ابن الثرها ، فحملت جثته الى الخالدية و من ثم دخلت بغداد لتقام محالس العزاء على روحه (ابن

وكانت للأمير ابي الفتح محمد مع زهمان بن هندي صاحب خانقين منازعات كان المنتصر فيها ابي الفتح محمد ، إلا ان ذلك الامر انتهى بالصلح بينهما وتقرب ابو الفتح محمد من زهمان واولاده حتى اطمئنوا فأعتقلهم جميعاً وسجنهم في قلعة البردان<sup>(۱)</sup> ، فتفرق على اثر ذلك اصحاب زهمان فملك عليهم ابو الفتح محمد ، إلا ان ذلك الأمر لم يدم طويلاً فقد تمكن اولاد زهمان من كسر قيودهم و حاولوا السيطرة على القائمين على حراستهم ومن ثم السيطرة على القلعة ، إلا ان الحراس نادوا على اصحابهم وتمكنوا من قتل اولاد زهمان الثلاثة أمام ابيهم الذي نقل على اثر ذلك الى بيت سُجن فيه حتى توفى بعد ايام قليلة (مسكويه ، ٢٠٠٠ ، ٧ / ٢٠٠) .

كان لابي الفتح محمد بن عيار (عناز) دور ايجابي في مجال تقوية العلاقات السياسية مع ال بويهيين ، ففي سنة ٩٩٨/٥٩٨٩ اشترك ذلك الأمير في الحم لمة التي وجه ها بهاء الدولة البويهي بقيادة ابي جعفر الحجاج نائبه على العراق لمحاربة بني عقيل في الموصل ، فبفضل قوة الامير ابي الفتح في حلوان ومساعدته العسكرية لل بويهيين حصل اعتراف منهم لذلك الامير فقلدوه على اثره حماية الدسكرة ، وحينما دخل صاحب الجيش ابو جعفر الى املاك بني عقيل رتب امورها ومنع السلب والذهب كما منع الاعتداء على سكانها ، ومن ثم خرج لتتبع اثار ابن مزيد الذي هرب الى موضع يسمى (شق المعزى) ، فلحقته الجيوش وعلى راسها كبار القادة ومنهم ابو الفتح محمد بن عناز ، وحالما وصلت تلك القوات الى الموضع الذي يتوا جد فيه ابي مزيد



شاهدته وهو يضع حلله وعدته توقفوا وضربوا خيامهم وتهيئوا للحرب ، وكان ابن مزيد قد راسل ابو الهوا اسود بن سوادة الشيباني ومعه ابي الفتح محمد بن عناز لكي يتآمروا على ابي جعفر وينسحبوا من المعركة بعد بدئها ، وهو ماحصل فعلا حينما ترك ابي الفتح الجيش وانسحب من المعركة وتبعه عدد من الكُرد ، ليبقى ابا جعفر في ثلاثين مقاتل من اقاربه فقط ، بعد ان كان قد جلب له ابي الفتح محمد قبل انسحابه مائتي فارس من الأكراد الشاذنجانية ومائتي فارس من الكورد الجاوانيين ، ونتيجة لذلك الانسحاب خسر ابي جعفر المعركة ا مام ابن مزيد (مسكويه ، ويمرد ، بر ٢٠٠٠ ، ٧ /٢٨٩).

كما ساعد العنازيون في سنة ١٠٠٧/٥٣٩٧ م بهاء الدو لة البويهي<sup>(\*)</sup> في القبض على ا بو العباس بن واصل ، فقد القى القبض عليه ابو الفتح محمد بن عناز في مرقد علي بن ا بي طالب وسلمه الى ا صحاب بهاء الدو لة (ابن ا لجوزي ، ١٩٩٢ ، ١٥ / ١٩٠ ؛ ا بن ا لجوزي ، ١٣٦/٥/٥٠ / ٢٣٦) ، كما اسهم الا كراد و منهم العنازيون في تخليص مدينة دقوقا<sup>(\*)</sup> من حكم شخصان ذصرانيان سيطرا عليها واستعبدا سكانها ، فما كان من علية القوم الا ان اجتمعوا الى رجل يُدعى جبر ديل وقالوا له ا نك تمت لك القوة والشجاعة و نحن ذساعدك للقضاء على هذان الذصرانيان ، وف علا ها جمت تلك القوة دقوقا وانتصرت واصبح جبر ديل هو الحاكم حتى استلم الحكم بعده المُقلد ثم محمد بن عناز ثم قراوش لينتقل بعدها الحكم الى فخر الدولة ابي غالب ليعود بعدها جبر ديل الى البلد ، وحال وصوله اجتمع مع أمير من الا كراد أ سمه موصك بن جكويه<sup>(\*)</sup> وقررا مها جمة فخر الدولة وابعاده عن السلطة ، إلا ان بدران بن المقلد استطاع بعد ذلك ان يبعد امير الا كراد موصك ومعه جبر ديل عن حكم دقوقا(ابن الاثير،٤٩٤/١٩٩٧؛ الطقطقي،١٩٧٧/٢].

وكان ابو الفتح محمد بن عناز قد استولى على قرميسين والتي كانت من املاك ابا النجم بدر الحسنوي خلال اذشغال الاخير بمعارك استرداد املاكه من ابنه الأمير هلال الذي استولى على السلطة بمساعدة بعض الكرد والجند بعد ان اسر والده في معركة جرت بينهما في الدينور عام ٢٠١٠/٥٢٠١ ، إلا انه رفض قتل والده ولم يصغ لتحريضات جنده له ودعوتهم له لقتل والده ، فأظهر والده التنازل عن العرش له وطلب منه ان يعطيه قلعة ليقضي باقي ايا مه فيها ، وفعلاً منحه إحدى قلاع الجبل ومبلغ من المال ، فاستقر الأمير بدر فيها وعمرها وحصنها وبدأ بمراسلة من يؤيده من الا مراء الكرد لاسترداد حكمه من ابنه هلال ، كما اضطرا با النجم بلاستعانة بالسلطان البويهي بهاء الدولة (٣٨٨–٣٠٢ه/١٠٩٩) والذي ارسل له جيشاً مجهزاً بأف ضل الا سلحة بقد يادة وز يره ف خرالا لكا بي غا لب وا لذي هزم جيش هلال (ا بن



وقبل بدء المعركة حاول عيسى بن شاذي ان يثني هلال عن الخروج للقتال والدخول في طاعة السلطان البويهي بهاء الدولة وتقديم الهدايا له حتى يتراجع عن مساعدته لأبيه ابا النجم لكنه رفض واتهمه بالخيانة وقتله ، وما ان حل الليل حتى باغت هلال جيش الوزير فخر الملك فكان الجيش البويهي بالمرصاد لهلال وجيشه حتى تمت هزيمته ، فحاول هلال استرضاء الا مير البويهي فكتب له رسالة قال فيها " إنني ماجئت لقتال وحرب ، إنما جئت لأكون قريباً منك ، وأنزل على حكمك ، فترد العسكر عن الحرب ، فإنني ادخل في الطاعة "(ابن الاثير، ١٩٩٧ ، ٥/٧٥) .

وعلى أثر ذلك وافق الوزير فخر الملك على الصلح مع هلال وارسل رسالة الى ابي النجم بدر يخبره بما حصل ، لكن راودته الشكوك في ذية ابنه هلال وقال انها خدعة ، فعادت الحرب مرة ثانية بين هلال والوزير فخر الملك ، فوقع هلال اسيراً لكنه توسل بأن لا يتم تسليمه لأبيه فوا فق الوزير مقابل الحصول على القلعة التي كانت تحت سيطرة الأمير هلال ، وحال دخو له فيها نهبها وأسر هلال وسجنه في شهرزور ثم قتله عام ٥٠٤ه/١٠١٥م بأمر من شمس الدولة البويهي ، كما قتل والده في نفس العام خلال حصاره حصن كوسجة الذي طال كثيراً دون نتيجة ، فقرر ا صحاب ا بي النجم قتله حتى يرتاحوا من ذلك الحصار ، وسرقوا الكثير من المقتنيات الموجودة في الحصن وفروا تاركين جثته ملقاة على الارض حتى أمر الحسين بن مسعود الكردي رجا له فكفنوه ودفنوه في مشهد الخليفة علي بن ابي طالب ﷺ (ابن الاثير،١٩٩٧، ١٩٩٧) .

ولم ينتهي الأمر بمقتل ابي النجم بدر، بل تم ملاحقة حفيده طاهر بن هلال والذي طالب بأملاك جده ابا النجم بدر، وقد عمل السلطان شمس الدولة البويهي على ملاحقته حتى القى القبض عليه وزجه في السجن واستولى على املاكه وا ملاك جده ، و ما لبث ان قتل بعد خروجه من السجن بمؤامرة دبرها له الا مير ابو الشوك بن عناز الكردي واصبحت املاك الإ مارة الحسنوية تابعة للدولة العنازية الكردية(ابن خلدون،١٩٨٨ ،٦٢/٤

وفي سنة ١٠١١/٥٤٠١م توفى ابو الفتح محمد بن عناز بحلوان<sup>(//</sup> بعد ان حكم لعشرين سنة ليتولى حكم الإمارة بعده ابنه ابو الشوك فارس بن محمد الملقب بحسام الدولة (٤٠١–١٠١٥/١٠٤ محكم الإمارة بعده ابنه ابو الشوك فارس بن محمد الملقب بحسام الدولة (٤٠١–١٠١٥ محكام) ، وكان ابو الشوك ووالده ابو الفتح من كبار قادة الدولة الحسنوية وقد شقا عصا الطاعة وثارا عليها ، وقتل ابو الشوك فارس طاهراً واستولى على املاكه ، كما خاض ابو الشوك حسام الدين الحرب ضد علاء الدين بن كاكويه الذي غزا همدان وما يجاورها ، وتابع زحفه الى دينور لكن جيشه تقهقر فعاد مسرعاً نحو حلوان واستنجد بالوزير شرف الدولة ، والذي ما ان سمع به علاء الدين حتى سحب قواته عائداً نحو همدان (بولاديان،٢٠١٣،هامش رقم ١٢٠/ ١٢٠) .

وفي سنة ١٠٢٩/٥٤٦٠م وقف ابو الشوك حسام الدين بوجه الغز الأتراك الذين شنوا هجوما عنيفاً على دينور في ذلك العام فجهز جيشاً بقيادة اخيه ابي الفتح للتصدي لهم ، وقد تصدى



ذلك الجيش لهجوم الغزوشتت شملهم الأمر الذي اسهم في علو شأنه ورفعة مكاذته ، وحينما سمع الخليفة العباسي القادر بالله (٣٨١-٩٩٢/٩٩-١٣١٩م) في بغداد بذلك الذصر خلع عليه بسيف مرصع واطلق عليه لقب حسام الدولة ، وفي سنة ١٠٣١م/٥٤١ متمكن حسام الدولة من الاستيلاء على ولاية قومش ، ولم يزل يوسع بلاده حتى ضم إليها سنة ١٠٣٥م/١٠٣٩م قرميسين (ڪرمنشاه) وبلاد الجبل ومدن أخرى وا تخذ ابنه ابي الفتح ولياً لعهده ، إلا ان ولي العهد ذاك والذي كان والياً على دينور نيابة عن ابيه بدأ يتطاول على الا مراء المجاورين له ، فغزا قلعة بكورا واحتلها كما احتل حصن بيزار شاه ونواحي سند وصامغان ومدن اخرى من يد اخيه مهلهل ، إلا ان اخ يه مه لهل انتصر عليه و سجنه حتى مات في سجنه (١٠٣٩م) على الا بولاديان،٢٠١٣م،هامش رقم (١٢٠/٣١م).

وخلال حكم حسام الدولة ابو الشوك كانت مدينة دقوقا تخضع لحكم ابي الما جد مهلهل بن محمد بن عناز ، فارسل حسام الدولة ابو الشوك ولده سُعدى <sup>(٩)</sup> لقتال عمه واذتزاع المدينة منه سنة ١٠٣٩/٥٤٦٩ ، فحا صرها إلا ان جنود المهلهل قاتلوا بشرا سة ، فا ستدعى سُعدى وا لده حسام الدولة ابو الشوك ليساعده في حصارها ، فنقب سورها ودخلها عنوة وذهب اصحابه بعض البلد ، و سيطروا على سلاح الكرد وثيابهم ، وا قام حسام الدولة ليلة هناك لي عود بعدها الى حلوان والبندنيجين<sup>(١٠)</sup> خوفاً من ضياعها من يده ولاسيما بعد ان هاجم ا خاه سرخاب بن محمد بن عناز على عدة مواضع من ولايته بعد ان حالف الجاواذية ضده ، فأرسل حسام الدولة رسالة الى جلال الدولة يطلب فيها المساعدة فارسل اليه جنداً فحموا بلاده (ابن الاثير،٢١/١٩٩٧).

وي سنة (٣٧ه، ١٠٤٥م) توفى ابو الشوك فارس بن محمد بن عناز بقلعة السيروان<sup>(١١)</sup> فوقف الكرد مع اخيه مهلهل بن محمد ضد ابنه سُعدى(ابن الوردي،١،٣٢٩/١٩٩٦) ، وقد تسلم مهلهل بن محمد الحكم سنة (٣٧ه-٤٤٤ه/١٠٥٥-١٠٤٥م) متخذاً من شهرزور مقراً له ، وبعد ان سجن طغرل بك السلجوقي اخيه سرخاب بن محمد توجه إليه سنة ٢٤٥ه/١٠٥٠م ليتوسط فيه لإ طلاق سراحه ، وفعلاً استجاب السلطان السلجوقي لمطلبه واطلق سراح سرخاب ، وكان مهلهل يكنى بابي ماجد والذي تولى على عهد أخيه حسام الدولة ابو الشوك حكم مدينة بكورا ، وقد جرى بينه وبين ابو الشوك حروب كثيرة انتهت باسره لابي الشوك ووفاته في سجنه ، كما هاجم مهلهل بعد وفاة ابي الشوك ابنه سُعدى وانتزع منه جميع بلاده(بولاديان،٢٠١٣،هامش رقم ١٢٥/١٥).

وفي شهر شعبان من سنة (١٠٤٥/٥٤٣٧م) استنجدت زوجة صاحب قدعة بلوار التي يحكمها الكُرد بمهلهل بن محمد بن عناز بعد ان علمت انها عاجزت عن حمايتها ، وذلك لصد هجوم ا بي الفتح بن ابي الشوك الذي فتح عدة مدن وقلاع حتى وصل الى بلوار ، وحينما وصل الرسول الى مهلهل سأله هل وصل ا بي الفتح بن ا بي الشوك الى القلعة بنفسه ام عسكره ، فأخبره الرسول ان



ابن ابي الشوك عاد وترك عسكره هناك ، فسار مهلهل اليها فوجد ان ابي الفتح قد عاد اليها ايضاً ، فسار عنها لايوهم ا بي الفتح ان غايته ليست القلعة ثم ا نحرف و عاد إليها ليلتقي الجمعان في معركة كبيرة لمس منها ابو الفتح تغير اصحابه عليه فولى هارباً ، وقتل جيش مهلهل من بقى من جند ابي الفتح ثم لاحقه حتى القي القبض عليه وحبس لدى مهلهل(ابن الاثير،١٩٩٧، ٧٩٦/٧).

وفي سنة (١٠٤٧/٥٤٣٨) استولى ابو الماجد مهلهل بن محمد بن عناز على ورث ال حسنويه حينما هاجم بدر بن طاهر الحسنوي وانتزع منه كرمنشاه وا صبحت تحت ا ملاك الإ مارة العنازية الكردية بعد ان كانت تابعة لدو لة بني حسنويه ، كما دحر جيش إ براهيم ينال<sup>(١٠)</sup> الذي جاء لمساعدة بني حسنويه سنة ١٠٤٥/١٠٥١م(ابن مسكويه،٢،٠٠٠ ٢٢٤) ، وكان مهلهل بن محمد بن عناز قد توجه قبل عام من ذلك التاريخ اي سنة ١٤٢٥/١٠٥٠م الى الاسلطان طغرلبك وقدم له فروض الطاعة ، فأقره على بلاده ومنها السيروان ودقوقا وشهرزور والصامغان ، وكان طغرلبك قد اطلق سراح اخو مهلهل واسمه سرخاب بن محمد بن عناز ليؤازر اخاه (ابن الوردي،٢،١٩٩٦).

وحيذما تخلص سرخاب بن محمد بن عناز من سجنه التحق بحكومة ماهكي (وهي عشيرة كردية تسكن حوالي كرمنشاه وحليلان) ، وكان سرخاب قد استفاد من المنازعات بين اخيه حسام الدولة ابو الشوك فارس بن محمد وبين علاء الدولة كاكويه فاستولى على داكوكا (دا قوق) ، وحيذما ا غار إبراهيم ينال على جيش ابي الشوك حسام الدين وهزمه انتهز سرخاب الفرصة وسار الى ابنه سعدي وانتزع منه بندنيجين (مندلي) و غنم اموا له ، ثم اود عه السجن بعد حروب دامية بين الجانبين ، ومالبث ان ذشبت بين سرخاب وابنه ابي عسكر معارك انتهت بانتصار ابي عسكر على ابيه ولا سيما بعد ان استعان بقبيلة ماهكي الكردية ، وحالما اسر وا لده ارسله إلى إبراهيم ينال والذي سمل عينيه وعاقبه ، وبعد ذلك تشفع له اخاه مهلهل بن محمد فتم الإ فراج ع نه ومن حه قد عة ماهكي ، وه ناك من ا شارا نه قتل في نفس العام الما براهيم ينال (ا لنهبي ع نه ومن حه قد عة ماهكي ، وه ناك من ا شارا نه قتل بي ذ فس العام إبراهيم ينال (ا لنهبي

وبعد ان احتمى سُعدى بن ابي الشوك بإبراهيم ينال الذي امده بجيش من الغز استطاع ان يسيطر على حلوان ويقيم الخطبة فيها لإبراهيم ينال ، لكنه مالبث ان فرح بنصره حتى ها جمه عمه مهلهل وطرده من حلوان فلم يبقى له الا ان يشن غارات السلب والنهب على بلاد عمه سرخاب ، إلا ان سرخاب ظفر به وسجنه وبقى فيه حتى انقذه ابنه ، وحا لما تخلص من السجن هاجم حلوان مرة ثانية وسيطر عليها ، كما منحه السلطان السلجوقي طغرلبك قلعة رادندبين<sup>(١٢)</sup> ، إلا ان تلك الانت صارات اعقبتها حروب بي نه و بين مه لمل انتهت بانت صار مه لمل عليه وا سره ور فض طلاباً



وحينما ادرك طغرلبك ان مهلهل وسرخاب معاً لن ينفعانه بعد اليوم فسلم حكم الإمارة إلى الأمير ابي منصور بدر بك بن مهلهل وسيره بجيش لقتال مهلهل فاشتبكا وخاضا حرب دامية لم تنتهي بانتصار احد ، وتمكن بدر بك من تجميع قوا ته وتحقيق انتصاراته وضم مناطق عدة ومنها ممتلكات الأ مير سُعدى وانتزعها منه شيئاً فشيئاً حتى استولى عليها بشكل تام سنة (١٩٤٥/١٩٤٩م) فانهارت سلطة الحسنويين (البرزيكانية) وبنو عنان واصبحت حكومة تابعة للدولة الاسلجوقية وتقلد ز مام حكمها بدر بيك بن هلال واخذ يدير شهرزور وحلوان ودينور(ابن الوردي،١٩٦٦/١٩٩٦م).

وتولى سرخاب بن بدر بن مهلهل والذي كان يكنى بأبي الفوارس والاعروف بابن ابي الشوك ولاية شهرزور وقوما ، وعمل في سنة ١٩٥٥/١١١٠م على غزو قلعة جقندكان والتي خرجت عن طاعتهم منذ مدة طويلة فاسترجعها بما يمتلكه من قوة كبيرة ومعدات هاذلة ، وكان ابو الفوارس قد تولى حكم الإمارة بعد وفاة ابيه ولاسيما بعد مساندة طغرلبك له ليتولى إدارة الحكم في شهرزور وخفتيذكان (درينديخان) ودكوكا (داقوق) ، وفي سنة ١٩٥٥/١١٩ متعرضت بلاد ابو الفوارس له جوم احد امراء التركمان المدعو القراب لي سلغر والذي اراد الرعي في اراضي بلاد سرخاب إلا انه منع من ذلك فغضب وعاد ليجلب المساعدة من قومه التركمان ويهاجم سرخاب ، وفعلاً عاد الى بلاد سرخاب بقوة كبيرة ، إلا ان سرخاب صد هجومه وهزمه ، كما عاود القرابلي الهجوم وهزم مرة ثانية ، إلا انه لم ييأس فعاود الهجوم بجيش كبير جداً لينتهي الهجوم بانتصاره ، حتى قيل ان نحو الف رجل من الاكراد قد قتلوا بعد مرور اربعة ايام من القتال ، وفي تلك انتهز احد قادة سرخاب والذي كان اميراً على قلعة خفتينكان الفرصي ويهاجم الاثاناء الهجوم وهزم مرة ثانية ، إلا انه لم ييأس فعاود الهجوم بجيش كبير جداً لينتهي الهجوم بانتصاره انتهز احد قادة سرخاب والذي كان المي العروب عد مرور اربعة ايام من القتال ، وفي تلك الاثاناء الهجوم وهزم مرة ثانية منا الكراد قد قتلوا بعد مرور اربعة ايام من القتال ، وفي تلك الاثناء انتهز احد قادة سرخاب والذي كان اميراً على قلعة خفتينكان الفرصة و خرج عليه وسيطر على انتهز احد قادة سرخاب والذي كان اميراً على قلعة الما يدانيذ الفريبان . والك المنطقة وسرق ماموجود في القلعة من الذخائر والمعدات(بولاديان، ٢٠١٣/١٢٠).

وحيذ ما ادرك السلطان برك ياروق بن ملك شاه السلجوقي (٤٨٧-١٠٩٤م-١٠٩٤م) خطورة الأمر جهز حملة عسكرية لمحاربة الأمير الثائر ، وانتصرت عليه وحصلت منه على مئة الف دينار ذهب ، ولم يبق لأبي الفوارس سرخاب غير شهرزور وداقوق ، وصادف ان تحارب الأمير الثائر مع احد قاد ته وقتل احدهما الاخر ، فارسل القاتل رسالة يبين فيها فروض الطاعة لسرخاب ووعده بتسليم القلعة على ان يغفر له جريرته فطمأنه سرخاب واسترد قلعته ، وفي سنة ٤٩٩ه/١٠٥٩م توغل بلك بن بارام بن ارتق في املاك سرخاب بن بدر بن مهلهل ، فحاصره سرخاب ثلاث مرات متالية واخفق في جميعها ثم صالحه واعاد إليه القلعة (ابن الاثير،١٩٩٧مم).

وبعد وفاة سرخاب بن بدر بن مهلهل تسلم الحكم اخيه ابا منصور بن بدر والذي نهض ببلاده شهرزور زراعياً واقتصادياً وبالغ في عمرانها وادارها في استقلال تام حوالي العشرين عام، وبقي حكم البلاد في يد تلك الاسرة حوالي المئة والثلاثين سنة ، أ ما نها ية العياريين فكا نت على يد



طغرلبك حينما انتصر عليهم في معركة نهر سيروان والذي يطلق عليه ايضاً ذهر ديالى (حسن ، ٢٠١١، ٩٧ ؛ بولاديان،٢٠١٣، ١٢٣).

الاستنتاجات:

- أ الإمارات الكردية عموماً نشأت تحت راية الإسلام وهي جزء لايتجزأ من الدولة العباسية ، إلا ان ضعف سلطة الخلافة في الأطراف اسهمت في حدوث انقطاع في العلاقة بين تلك الإمارات مع بغداد.
  - ٢- الموقع الجغرافي للإمارة العنازية مهم واكسبها دور كبير في تاريخ المنطقة .
- <sup>٣</sup> الإمارة العنازية عانت من مسألة استفحال امر البويهيين وسيطرتهم على الساحة السياسية وعلى القرار السياسي في بغداد .
- <sup>ع</sup> الصراع على السلطة كان السمة الابرز في سياسة الإمارة الداخلية والذي انعكس سلباً على ديمومتها وبقاءها.
  - <sup>0</sup>- رغم المشاكل الداخلية إلا ان الإمارة العيارية كانت تمتلك قوة عسكرية كبيرة .
- <sup>٦</sup> حاول ا مراء تلك الإ مارة كسب ود البويهيين لدرجة انهم شاركوا في المعارك التي خاضها البويهيين.

المصادر والمراجع:

أولاً : المصادر الاولية:

- ١ ١ بن الاثير: ١ بو الحسن علي بن ١ بي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد
   ١ الشيباني عز الدين (ت ٦٣٠ه)
  - الكامل في التاريخ ، تحقيق:عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت١٩٩.

۲- البدلیسی ، شرف خان(ت ۱۰۱۱ه).

- شرفنامة في تاريخ الدول والإمارات الكردية ، ترجمة : محمد علي عوني ، مراجعة : يحيى
   الخشاب ، دار الزمان ، ط٢ ، ٢٠٠٦.
  - ٣- ابن الجوزي، جمال الدين ابو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد(ت ٥٩٧ه)
- - ٤ ابن خلدون، ابو زيد ولى الدين عبد الرحمن بن محمد بن محمد الحضرمى(ت ٨٠٨ه) -
- ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربرومن عاصرهم من ذوي الشأن الا كبر ،تحقيق خليل شحادة، دار الفكر،بيروت١٩٨٨.

٥- الدينوري ، ابو حنيفة احمد بن داؤد(ت ٢٨٢ه).



732

- سىرىز،۲۰۰۵.
- ۱ إسماعيل ، فرست مرعى الا مارات الكردية في العصر العباسي الثاني ٣٥٠-٥١١ه/ ٩٦٠-١١١٧م دراسة سياسية حضارية،
- معجم البلدان،دار صادر،بيروت١٩٩٥. \_

تاريخ دمشق،تحقيق سهيل زكار،دار حسان للطباعة والنشر،دمشق١٩٨٣.

الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، دار إحياء الكتاب العربي، القاهرة، ١٩٦٠.

٦- الذهبي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان بن قايماز (ت٧٤٨ه)

تاريخ الاسلام ووفيات المشاهير والأعلام،تحقيق عمر عبد السلام تدمري،بيروت١٩٩٣

الفخري في الاداب السلطانية والدول الإسلامية ، تحقيق : عبد القادر محمد مايو، دار القلم

۲- ابن الطقطقى ، محمد بن على بن طباطبا (ت ۷۰۹ه).

- تجارب الأمم، تحقيق ابو القاسم إمامي، سروش ٢٠٠٠ .
- ۱ ابن مسکویه، ابو علی احمد بن محمد بن یعقوب (ت۵۶۱).
- البداية والنهاية،تحقيق:على شيرى،دار إحياء التراث العربي،بيروت ١٩٨٨.

۸- ابن القلانسی، حمزة بن اسد بن علی بن محمد ابو یعلی (ت٥٥٥٥).

- ٩- ابن كثير ، ابو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشى (ت ٧٧٤).
- ۱۱ ابن الوردی، ابو حفص عمر بن مظفر بن عمر بن محمد بن ابی الفوارس (ت۵۷۶۹).
- - - تاريخ ابن الوردى،دار الكتب العلمية،بيروت ١٩٩٦ .
  - ١٢ ياقوت الحموى، ابو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي (ت٦٢٦ه).
  - ١٣ اليعقوبي ، احمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح (ت ٢٩٢ه) .
    - تاريخ اليعقوبي،دار الكتب العلمية،١٤٢٢ه.

# ثانياً : المراجع العربية والمعربة:

العربي،بيروت،١٩٧٧ .

- ۲- بولاديان ، أرشاك
- الأكراد في حقبة الخلا فة العبا سية في القرنين ١٠ و ١١م، ترجمة: الكسندر كشير شيان، دار اراس للطباعة والنشر، ط٢، اربيل٢٠١.
  - ۳- حسن ، قادر محمد .
- الإ مارات الكورد ية في الع هد ال بويهي درا سة في علاقاتها السيا سية والاقت صادية (٣٣٤-٩٤٥/٥٤٧–٥١٠٥م) ، مؤسسة مركزياني ، اربيل،٢٠١١.



- ٤- زکی ، محمد امین
- تاريخ الدول والإ مارات الكردية في العهد الإسلامي، تعريب : محمد علي عوني ،مطبعة
   السعادة، القاهرة، ١٩٤٨ .
  - <sup>0</sup>- المهدي ، دعاء محمد يوسف
- الا مارات الكردية وعلاقتها بالقوى السياسية في بلاد العراق والشام في القرنين الرابع
   والخامس الهجريين ، رسالة ماجستير، جامعة القاهرة، ٢٠٠٧ .

## الهوامش:

- (<sup>()</sup> بني حسنويه: دولتهم الحسنوية وهي إمارة كردية حكمت غرب ايران وشمال بلاد مابين النهرين، حكمت للفترة (٥٠٠–٩٦١/٥٢٩–١٠٤٧م) وعاصمتها مدينة دينور الواقعة شمال شرق مدينة كرمنشاه الحالية في ايران ، سميت بالحسنوية نسبة الى حسنويه بن حسين والذي كان رئيس قبيلة برزيكاني الكردية . (زكى،١٢٦، ١٩٤٨) .
  - (٢) قومش : وتسمى قوماش في بعض الأحيان ، كما تسمى قوما .(زكى،١٩٤٥،١٢٧) .
- (<sup>۳)</sup> الخالدية: قرية من اعمال الموصل ينسب اليها ابو عثمان سعيد وغيره والخالديان الشاعران المشهوران .
  ينظر: ياقوت الحموى،٢،٥٩٥/١٩٩٥.
- <sup>(٤)</sup> قلعة البردان : وهي في اقصى بلاد بني عقيل ، وقيل هي في السماوة دون الجناب وبعد الحني من جهة العراق . ينظر : (ياقوت الحموى،١٩٩٧،١) .
- <sup>(°)</sup> بهاء الدولة البويهي : هو ابو نصر فيروز بن عضد الدولة بن بويه ، وهو امير البويهيين في العراق وفارس وكرمان ، ومدة حياته (۳٦٠-٣٦٢/٩٧٩-١٠١٢م) . ينظر : (ابن كثير،١١،٨٨/١١) .
- <sup>(٦)</sup> دقوقا: وتسمى ايضاً دقوقاء بفتح اوله وضم ثانيه ، وهي مدينة بين اربل وبغداد ، وكان لها ذكر في الاخبار والفتوح وفيها إحدى وقعات الخوارج . ينظر : ا بو عبد الله ياقوت الحموي ، معجم البلدان ، بيروت ، د/ت ، ج٢ ، ص٤٩٥ .
- (<sup>۷)</sup> موصك: وهو امير الأكراد الذي اتفق مع امير مدينة دقوقا وساعده في الدفاع عن مدينته بوجه فخر الدولة . (الذهبي،١٩٩٣،ج٤١،ص٢٣٢) .
  - (^) حلوان : وهي اخر حدود السواد مما يلي الجبال من بغداد . (ياقوت الحموي،٢،٩٩٥/ ٢٩٠)
- <sup>(٩)</sup> سعدي: هو سعدي بن حسام الدولة ابي الشوك ، كان يتولى على عهد والده حكم مدينة مندلي (بندنيجين) والتي اغار عليها عمه سرخاب وانتزعها منه ، وحينما توفى والده وتولى عمه مهلهل الحكم لجأ سعدي إلى إبراهيم ينال ليعيد إليه حكمه ، فأمده بجيش كبير من الغز فاغار على حلوان وسيطر عليها .(ابن كثير،١٩٨،١٢) .



- <sup>(۱)</sup> البندنيجين: وهي بلدة مشهورة في طرف النهروان من ناحية الجبل في اطراف بغداد ، وهو اسم يطلق على عدة محال متفرقة غير متصلة البنيان وكل واحدة منفردة ، إلا ان نخلها متصل واكبر محلة فيها تسمى باقطنايا . ينظر (ياقوت الحموى،١،٥٩٥/١٩٩) .
- <sup>(۱۱)</sup> السيروان: بلد في الجبل أو كورة في الجبل وهي كورة ماسبذان ، كان يحكمها الفرس حتى ارسل سعد بن ا بي و قاص جيش بق يادة ضرار بن الخ طاب الف هري اليها ففتح ها . يذ ظر ( ياقوت الحموي،١٩٩٩،ج٣،ص٢٩٦)
- (<sup>۱۱)</sup> إبراهيم ينال: وهو اخ طغرلبك لأمه، وكان جندياً مطيعاً لأخيه حتى سنة ٥٤٣٧/ حينما ارسله طغرلبك الى همذان والمناطق الغربية المجاورة لها لإخضاعها لنفوذ السلاجقة إلا ان نفسه حدثته على التمرد والسيطرة على المدينة والانفراد بحكمها ، وقد بقى الأمر على حاله حتى تحرك طغرلبك لينهي تمرد اخيه بنفسه سنة ١٤٤٥/١٠٥٠م وما ان اقترب منها حتى ارسل الى اخيه يطلب منه الاستسلام فاستسلم وعفا عنه . ينظر (ابن القلانسى،١٤٦٢) .
- <sup>(١٣)</sup> رادندبين : ريما هي الراوندين في كتاب الكامل في التاريخ (ابن الاثير،١٩٩٧، ٩/٥٧ه) ، إلا ان تعريفها لم يرد في معجم البلدان ولعلها الراوندان وهي قلعة حصينة وكورة طيبة معشبة من نواحي حلب(ياقوت الحموي،١٩/١٩٩٥).

#### پوخته:

پەيوەندى مىرنشىنى خەلافەت ئەگەڭ زئەيۆرە دەرەكىيەكان مىحوەريكى سەرەكى سياسەتەكەى پيككدەھىنا و رەنگە پەيوەندىيەكەى ئەگەڭ خەلافەتى عەباسى ئە پيشەنگى ئەو پەيوەندىانەدا بىت، كە بە باشترين شيوە نەبوون چونكە مىرنشىنى خەلافەت ئە دەرەوەى ئىرادەى... دەوڭەتى عەباسى، ھەروەك چۆن دامەزراندنى ئەو مىرنشىنە ئە سەردەمى لاوازى دەوڭەتى عەباسىدا بوو بويدەكان دەستيان بەسەر تواناكانىدا گرت، بە تايبەت ئە كۆتايى دەسەلاتى خەلىفەى عەباسى ئەئقائىم خودا و سەرەتاى فەرمانرەوايى ئە خەلىفەى قادر بىلا.ئەگەڭ خەلافەتى عەباسى كە نوينەرى رۆحى موسلمانان بەھەر

هەرومها توێژينەومكە باس لە پەيومندى ميرنشين لەگەڵ بويدمكان دمكات، كە لە لايەنى سياسييەوە فەرمانرمواى راستەقينە بوون، بە پێچەوانەى خەليفەى عەباسى كە لە رووى رۆحييەوە نوێنەرايەتى دموڵەتى عەباسى دمكرد، جگە لەومش ئەو ميرنشينە پەيومندى سياسى لەگەلدا ھەبووە دەسەلاتەكانى ديكە، و سياسەتى ناوخۆيى و رێگاكانى چارەسەركردنى كێشە ناوخۆييەكانى دمولاەت و خەبات بۆ دەسەلاتيش باس دەكرين.



# Abstract:

Summary: The Emirate Al Ayariah formed a relationship with the external forces a basic axis from its policy axes ,and maybe its relationship with Abbasid Caliphate which comes in the introduction of these relationships, which it was not the perfect way because the Emirate Al Ayariah have arisen out of will of the Abbasid Caliphate, as that the establishment of that emirate was in time of the Abbasid state weakness and controlling of Buyids of its supplies and properties, especially in the end of the rule of the Abbasid Caliph Al Qaem for Allah, Abu Al Fateh Mohammed Bin Anaaz exploited that weakness so he established his state in the area of Halwan Al Iraq which included many cities later, however, the kurdish prince had to establishing relations with the Abbasid Caliphate as it the spiritual representative of Muslims . The research will also deal with the emirate's relationship with the Buyids who where the real rulers from the political side beside the Abbasid Caliph who represented the Abbasid state spiritually, besides that the emirate has political relations with other powers, it will also be touched upon the internal policy and ways to address the state's inner conflicts and the struggle for power





# أخبار الحسنويين الكُرد أصحاب الإمارة الحسنوية من خلال كتاب الكامل في التاريخ لإبن الأثير دراسة تاريخية

## أ. د. خطاب إسماعيل أحمد

قسم التاريخ- فاكولتى العلوم الانسانية جامعة زاخو/ إقليم كردستان العراق

## ملخص البحث:

الغرض من هذا البحث دراسة تاريخ الحسنويين الكرد، وأبرز أخبارهم والأحداث التي كان لهم دور فيها، من خلال كتاب الكامل في التاريخ لابن الأثير (ت: ٣٣ه/ ١٢٣٣م)، وهو يعد من المصادر المهمة لتاريخ الأمم والشعوب والإمارات والدول في العصر الوسيط، فمن تلك الإمارات (الإمارة الحسنوية)، التي ذكر ابن الأثير أخبارها، إذ أسرد في ذكر أخبار حسنويه بن حسين الكردي، مؤسس الإمارة الحسنوية والتي سُميت نسبةً إليه، وأبنا ئه وأحفاده وأحفاد أبنا ئه الذين كان لهم دور كبير على أرض الواقع آنذاك.

وتهتم هذه الدراسة ببيان منهج ابن الأثير في تناول أخبار الحسنويين، ومصادره في ذلك، وطبيعة تعامله مع مصادره عن الحسنويين، و من ثم إيراد ما ذُكر في الاصادر الأخرى عن الحسنويين سواءً السابقة أو المعاصرة أو اللاحقة لا بن الأثير، وأخيراً إيراد تفا صيل أخبار الحسنويين لدى ابن الأثير في كتابه (الكامل في التاريخ).

من أبرز الموضوعات التي تم التطرق لها في هذه الدراسة هي: أمراء الحسنويين الذين تولوا زمام الحكم في الإمارة الحسنوية، لا سيما حسنويه وابنه بدر بن حسنويه، ودور هم على مستوى العلاقات الداخلية والخارجية، وطبيعة علاقتهم مع الأمراء البويهيين التي إتسمت بالمد والجزر، والخلافة العباسية، فضلاً عن طبيعة العلاقة بين أمراء الأسرة الحسنوية نفسها، وطبيعة علاقتهم مع شعبهم، والقبائل الكردية المجاورة لا سيما العنازيين وهم من الكُرد، تلك العلاقة التي كانت تتسم بالعداء الدائم، ويظهر من خلالها أسباب سقوط الإمارة الحسنوية، ومقتل معظم أمراءها، وقد ركَّزت الدراسة على إيراد كل المعلومات الوارد ذكرها عند ابن الأثير، في كتابه (الكامل في التاريخ)، مع ترتيبها بصورة تُمَّكِنُ من تكوين صورة واضحة عنهم.

هذا وقد قسمت هذه الدراسة على المحاور الآتية: أولا . إعطاء ذبذة تعريفية مختصرة عن ابن الأثير، وبعدها ذبذة عن كتابه الكا مل في التاريخ، ومنهجه في التأليف فيها، وبيان لطبيعة ذكر إبن الأثير أخبار الحسنويين الكُرد وإ مارتهم في كتا به (الكا مل في الاتاريخ)، فضلاً عن



تخصيص عنوان عن مصادر أخبار ابن الأثير عن الإمارة الحسنوية، وبعدها ذكر المصادر التي وردت فيها أخبار الحسنويين، وأخيراً ذكر تفاصيل أخبار الإمارة الحسنوية من خلال كتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير.

الكلمات الدالة: الخلافة العباسية، الحسنويين، ابن الأثير، البويهيين، العنازيين.

المقدمة:

يهدف هذا البحث إلى دراسة تاريخ الحسنويين الكرد، وأبرز أخبارهم والأحداث التي كان لهم دور فيها، من خلال كتاب الكا مل في التاريخ لا بن الأثير (ت: ٦٣٠ هـ/ ١٢٣٣م)، و هو يعد من المصادر المهمة لتاريخ الأمم والشعوب والإمارات والدول في العصر الوسيط، فمن تلك الإمارات كانت (الإمارة الحسنوية)، التي ذكر ابن الأثير أخبارها، إذ أسرد في ذكر أخبار حسنويه بن حسين الكُردي، مؤسس الدولة الحسنوية والتي سُميت نسبةً إليه، وأبنا ئه وأحفاده وأحفاد أبنا ئه الذين كان لهم دور كبير على أرض الواقع آنذاك.

ذكر ابن الأثير أخبار الحسنويين إبتداءً من سنة (٣٥٩هـ/ ٣٧٩م)، لـ(٢٤) مرة، إذ سلط ابن الأثير فيها الضوء على أربعة شخصيات من الأسرة الحسنوية، وهم: حسنويه بن حسين الكُردي، وبدر بن حسنويه بن حسين، وهلال بن بدر بن حسنويه، وطاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه، وهذا ما ستركز الدراسة عليه.

آخر حدث مهم عن الحسنويين ورد ذكره عند ابن الأثير يعود إلى سنة (٤٠٥هـ/ ١٠١٥م)، وهذا يعني بأن الحكم الفعلي للإمارة الحسنوية قد استمر مدة (٥) عقود وذصف العقد من الزمن، ولك نه في الوقت نف سه لا يعني أن آ ثار الحسنويين قد إنقط عت بعد هذه المدة، إذ يبدو أن آ ثار الحسنويين قد بقيت بعد ذلك بحوالي ثلاثة عقود وذصف من الزمن، لا سيما أن ابن الأثير قد ذكر ضمن أحداث سنة (٤٣٩هـ/ ١٠٤٨م)، أنه عندما توفي صاحب قلعة سرماج وهو من ولد بدر بن حسنويه، وبعد وفاته سُلمت القلعة للسلاجقة.

كذلك ستهتم هذه الدراسة ببيان منهج ابن الأثير في تناول أخبار الحسنويين، ومصادره في ذلك، وطبيعة تعامله مع مصادره عن الحسنويين، ومن ثم إيراد ما ذُكر في المصادر الأخرى عن الحسنويين سواءً السابقة أو المعاصرة أو اللاح قة لا بن الأ ثير، وأ خيراً إيراد تفا صيل أخ بار الحسنويين لدى ابن الأثير في كتابه (الكامل في التاريخ).

يُعدَّ كِتابا (تجارب الأمم وتعاقب الهمم) لابن مسكويه (ت: ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م)، و(ذيل تجارب الأمم) لظ هير الدين الروذراوري (ت: 488هـ/ 1095م)، الاصدران الرئيسان اللذان ذقل عنه ما ابن الاثير معلوماته وأخباره عن الحسنويين، كما صرَّح هو بذلك بنفسه.



وأبرز المصادر الأخرى إلى جانب ابن الأثير التي إهتمت بذكر تفاصيل مهمة عن الإمارة الحسنوية، هي كتاب (البداية والنهاية) لا بن كثير (ت: ٧٧٤هـ/ ١٣٧٣م)، وكتاب (العبر وديوان المبتدأ والخبر ...) لا بن خلدون (ت: ٨٠٨ هـ/ ١٤٠٦م)، فضلاً عن مجموعة من المصادر والمراجع الأخرى.

من أبرز الموضوعات التي تم التطرق لها في هذه الدراسة هي: ما ورد عن أمراء الحسنويين الذين تولوا زمام الحكم في الإمارة الحسنوية، ودورهم على مستوى العلاقات الداخلية والخارجية، وطبيعة علاقتهم بالأمراء البويهيين، والخلافة العباسية، فضلاً عن طبيعة العلاقة بين أمراء الأسرة الحسنوية نفسها، وطبيعة علاقتهم مع شعبهم، والقبائل الكردية المجاورة لاسيما العنازيين وهم من الكُرد أيضاً، تلك العلاقة التي كانت تتسم بالعداء الدائم، وكذلك أسباب سقوط الإمارة، ومقتل معظم أُمراءها، وقد ركزت الدراسة على إيراد كل المعلومات الوارد ذكرها عند ابن الأثير، في كتابه (الكامل في التاريخ)، مع ترتيبها بصورة تُمَّكِنُ من تكوين صورة واضحة عنهم.

هذا وقد قُسمت هذه الدراسة على المحاور الآتية: أولاً. إعطاء نبذة تعريفية مختصرة عن ابن الأثير، وبعدها ذبذة عن كتابه الكا مل في التاريخ، ومنهجه في التأليف فيها، وثالثاً. بيان لطبيعة ذكر إبن الأثير أخبار الحسنويين الكرد وإمارتهم في كتابه (الكامل في التاريخ)، فضلاً عن تخصيص عنوان عن مصادر أخبار ابن الأثير عن الإمارة الحسنوية، وبعدها ذكر المصادر التي وردت فيها أخبار الحسنويين، وأخيراً ذكر تفاصيل أخبار الإ مارة الحسنوية من خلال كتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير.

وقد تم إعتماد مصادر عديدة في هذه الدراسة أبرزما، كتاب (تجارب الأمم وتعاقب الهمم) لا بن مسكويه، وكتاب (ذيل تجارب الأمم) للروذراوري، وكتاب (المنتظم في تاريخ الملوك والأمم) لا بن الجوزي، وكتاب (تاريخ الإسلام) للذهبي، و(البداية والنهاية) لا بن كثير، وكتاب (العبر) لا بن خلدون، فضلاً عن إعتماد كتب البلدانيين مثل كتاب (معجم ما استعجم...) للبكري، و(معجم البلدان) لا ياقوت الحموي وغير ها للتعريف ببعض المدن والقلاع والأ ماكن، وكتب التراجم مثل كتاب (الوافي بالوفيات) للصفدي، و(سير أعلام النبلاء) للذهبي وغير ها للتعريف ببعض الشخ صيات الوارد ذكر ها في الدراسة، فضلاً عن بعض المراجع الحديثة مثل كتاب (خلاصة تاريخ الكرد وكردستان) لمحمد أمين زكي، وكتاب (الأكراد في حقبة الخلافة العباسية) لأرشاك بولاديان، وكتاب (الدول والإمارات الكردية) لفرست مرعي وغيرها.

۱ - نبذة تعريفية بإبن الأثير

هوأ بو الحسن علي بن أ بي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني، المعروف بابن الأثير الجزري، الملقب عز الدين، ولد بجزيرة ابن عمر<sup>(1)</sup>، وذشأ بها (ابن



خلكان، ١٩٠٠، ٣٢٨/٣). في الرابع من شهر جمادى الأولى سنة (٥٥٥ هـ/ ١٦٢٠م)، وقد جاء لقبه بالجزري نسبةً إلى هذه الجزيرة، وأما لقبه عز الدين فجاء جرياً على عادة عصره، وأما ابن الأثير فهو نسب يعود إلى والده (الخالدي، ٢٠٠٩، ١٣٩). الذي كان أثيراً عند الأتابك قطب الدين مودود بن عماد الدين زذكي صاحب الموصل (ت: ١٣٥ه/ ١١٢٠م)، و شقيق الأتا بك نور الدين مح مود صاحب الشام وحلب (ت: ٢٥٩هـ/ ١٢٢٤م)، وهذه الأثرة عنده جعلته يتبوأ مناصب عالية في مملكته أبرزها عاملاً على جزيرة ابن عمر، ومتولي ديوان الخراج فيها (ابن الأثير، ١٩٦٣، ٢٠٠٩)، فعندما الطوسي و من فيه طبقته، وقدم بغداد مراراً حاجاً ورسولاً من صاحب الموصل، و سمع بها من الشيخين أبي القاسم يعيش بن صدقة الفقيه الشافعي، وأبي أحمد عبد الوهاب بن علي الصوفي وغيرهما، ثم رحل إلى الشام والقدس وسمع هناك من جماعة، ثم عاد إلى الموصل و لزم بيته للتفرغ للعلم والا تأليف، و كان بيته مج مع الفضل لأهل الموصل وا لورين عليها (ابن خلكان، ٢٠٠٠)،

كان ابن الأثير حافظاً للتواريخ المتقد مة والمتأخرة، و خبيراً بأنساب العرب وأخبارهم وأيامهم وو قائعهم، صنَّف في التاريخ كتا باً كبيراً سمَّاه (الكا مل في التاريخ) إبتدأ فيه من أول الزمان إلى آخر سنة (٦٢٨هـ/ ١٣٣١م)، وهو من خيار التواريخ (ابن خلكان، ١٩٠٠، ٣٤٨/٣).

توقيا بن الأثير بمدينة الموصل في شهر رمضان سنة (٦٣٠هـ/ ١٢٣٣م) (السبكي، ١٩٩٣، ٢٩٩/٨). عن (٧٥) سنة من العمر، وكان يوجد قبر في الجانب الأيمن من مدينة الموصل إلى وقت قريب، يسمى بقبر البنت، لكن أُكتُشفَ لاحقاً أنه كان قبر المؤرخ الشهير إبن الأثير، وقد تعرَّض ذلك القبر للتدمير والإزالة من قبل عصابات داعش الإرهابية، خلال فترة إحتلالها لمدينة الموصل ما بين سنوات (٢٠١٤-٢٠١٧م).

٢ - نُبذة عن كتاب (الكامل في التاريخ) ومنهجية التأليف

يُعد كتاب الكامل في التاريخ من أهم وأبرز كتب التاريخ الإسلامي العام، فهو يتضمن التاريخ العام منذ بدء الخليقة أول الزمان حتى عصره، إذ انتهى عند آخر سنة (٢٢٨ه/ ١٢٣٠م)، تناول في كتابه الكامل تاريخ العالم القديم حتى ظهور الإسلام، وتاريخ العالم الإسلامي منذ ظهور الإسلام حتى عصره، والتزم في كتابه بالمنهج الحولي في تسجيل الأحداث، فهو يسجل أحداث كل سنة على حدة، وأقام توازنًا بين أخبار المشرق والمغرب وما بينهما على مدى سبعة قرون وربع قرن، وهو ما أعطى كتابه طابع التاريخ العام، وفي الوقت نفسه لم يُهمل الحوادث المحلية في كل إقليم، وأخبار الظواهر الجوية والأرضية من غلاء ورخص وقحط وأوبئة وزلازل (ابن الأثير، ٢٠٠٦، إلى المرابع.



تكمن أهمية كتاب (الكامل في التاريخ) أن ابن الأثير إستكمل فيه ما توقف عنده تاريخ الطبري في سنة (٣٠٣ه/ ٩١٤م)، وهي السنة التي انتهى بها كتابه (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢/١)، فبعد الطبري لم يظهر كتاب يغطي أخبار حقبة تمتد لأكثر من ثلاثة قرون، ولم يكن ابن الأثير في كتابه هذا ناقلاً للأخبار أو مسجلاً للأحداث فحسب، وإنما كان محللاً بارعاً وناقداً بصيراً؛ إذ حرص على تعليل بعض الظواهر التاريخية وذقد أصحاب مصادره، و ناقش كثيراً من أخبارهم (الخالدي، ٢٠٠٩، ١٤٠).

لقد أطلق ابن الأثير في البداية على كتابه تسمية (المستقصى في التاريخ) (إبن الأثير، ١٩٦٣، ١٢ : آميدي، ٢٠٠٦، ٤٩)، ويبدو أنه بعد أن إستكمل كتابته رأى بأن ذلك الإسم لا يتناسب مع طبيعة زخم المعلومات التي تناو لها في كتابه هذا، لذا قرَّر أن يسميه بإسم (الكامل في التاريخ)، إذ قال ابن الأثير عن إختياه لهذا الإسم: "وقد سميته إسماً يناسب معناه وهو الكامل في التاريخ" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٩/١).

وقد أرجع ابن الأثير سبب تأليفه لهذا الكتاب إلى عدة أسباب، لاسيما منها، أن المؤرخين قد أرَّخ كلِّ منهم إلى زمانه، وجاء بعده من ذيَّل عليه، وأضاف المتجددات بعد تاريخه، والشرقيُّ منهم قد أخلَّ بذكر أخبار الغرب، والغربيُ قد أهمل أحوال الشرق، فكان الطالب إذا أراد أن يطالع التاريخ إحتاج إلى مجلدات كثيرة، وكتب متعددة، مع ما فيها من الإخلال والإملال، وقد علَّل ابن الأثير أنه لما رأى هذا الأمر، فإنه شرع في تأليف تاريخ جامع لأخبار ملوك الشرق والغرب وما بينهما، ليكون تذكرةً له يُراجعه خوفاً من النسيان، وأتى فيه بالحوادث والكائنات من أول الزمان، متتابعة يتلو بعضها بعضاً إلى وقته (ابن الأثير، ٢٠٠٦).

أ ما منهج ية ا بن الأثير العا مة في كتا به (الكا مل في التاريخ)، فقد شرحها في بدا ية الكتاب، ذلك أنه لمّا رأى من سبقه من المؤرخين من يذكرون الحادثة الواحدة في سنين، ويذكرون منها في كل شهر أشياء، فتأتي الحادثة مقطعة لا يُحصل منها على غرض ولاتفهم إلا بعد إمعان النظر، لهذا فقد قام هو بجمع الأخبار والروايات التي تتعلق بالحادثة الواحدة في موضع واحد، وذكر كلَّ شيء منها في أي شهر أو سنة كانت، فأ تت متنا سقة متتابعة، وذكر في كل سنة لكل حادثة كبيرة ومشهورة ترجمةً تخصُّها، فأ ما الحوادث الصِّغار التي لا يُحتمل منها على غرض ولا في الك ترجمة، فإنه قد أفرد لجميعها ترجمة واحدة في أخر كل سنة، ثم يذكرها تحت عنوان (ذكر عدة ترجمة، فإنه قد أفرد لجميعها ترجمة واحدة في آخر كل سنة، ثم يذكرها تحت عنوان (ذكر عدة الأثير، ٢٠٠٦، ٢/١).

أ ما أهم ية ك تاب (الكا مل في الا تاريخ) بالذ سبة لا تاريخ الأكرد في الع صر الإسلامي (الوسيط)، فيُعد من الكتب التي تأتي في المقد مة بالذسبة للم صادر التاريخ ية، التي تت ضمن



معلو مات شاملة، و نادرة في ذ فس الو قت عن تاريخ الكرد وبلاد هم، ف قد إ هتم بنواحي الح ياة السياسية والعسكرية، وكذلك الحضارية، بأسلوب ومنهجية أكثر سلاسةً وتقدُّماً عمَّن سبقه من الكُتَّاب والمؤرخين (آميدي، ٢٠٠٦، ٥١، وينظر: كب، ١٩٨١، ٩١).

وقد جاءت إحصائيات كتاب (الكامل في التاريخ) عن تاريخ الكُرد عموماً بالشكل الآتي: إذ وردت لفظ تا (الأكراد)، و(كردي) أكثر من (٢٥٠) مرة، وورد ذكر إسم (٢١) قبيلة كردية بصراحة، فضلاً عن تناوله لمعلومات قيِّمة عن دولتين كرديتين هما: الدولة المرواذية، والدولة الأيوبية، فضلاً عن ذكره لمعلومات مهمة عن (٥) إمارات كردية، ومن بينها الإمارة الحسنوية موضوع هذه الدراسة (آميدي، ٢٠٠٦، ٥١).

٣- طبيعة ذكر إبن الأثير لأخبار الحسنويين الكُرد وإمارتهم في كتابه (الكامل في التاريخ)

لقد ذكر ابن الأثير أخبار الحسنويين وأُمرائهم في (٢٤) حدثاً من خلال كتابه (الكامل في التاريخ)، منها ذكر أخبار الحسنويين بعناوين رئيسة في (١٠) مرات، و(١٤) مرة فإنه ذكر أخبار الحسنويين ضمنياً مع أحداث أخرى.

**أولاً** – الأخبار الرئيسة الـ(١٠) المتعلقة بأخبار الحسنويين، التي ذكرها ابن الأثير في كتابه (الكامل في التاريخ) هي:

i. ذكر ابن الأثير عنوانان رئيسان يتعلقان بأخبار حسنويه بن حسين الكردي، هما:

- ۱.۱ الحدث الأول جاء في سنة (٣٥٩هـ/ ٩٧٠م)، تحت عنوان (ذكر مسير ابن العميد إلى حسنويه)
   (ابن الأثر، ٢٠٠٦، ١٩/٧).
- 1.۲. أما الحدث الثاني فقد جاء ضمن أحداث سنة (٣٦٩هـ/ ٩٨٠م) بعنوان (وفاة حسنويه الكردي) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٨٨/٧).
- ب. معظم الأخبار الرئيسة الأخرى خُصصت لبدر بن حسنويه<sup>(2)</sup>، وذلك لدوره الكبير في الأحداث الخارجية، والداخلية، ولشخصيته السياسية الفذة في الأحداث، وكذلك لطول مدة إمارته، إذ جاءت (٦) من العناوين الرئيسة الخاصة بالحسنويين مدونةً باسم بدر بن حسنويه الكردي، وتلك العناوين هى:
- ۱.۱ (ذ کر قتل أولاد حسنویه سوی بدر)، ضمن أحداث سنة (۳۷۰ هـ/ ۹۸۱م) (ابن الأثير، ۲۰۰۲، (۲۹۳/۷).
- ۱.۲ (ذكر الحرب بين بدربن حسنويه وعسكر شرف الدولة)، ضمن أحداث سنة (۳۷۷هـ/ ۹۸۸م) (ابن الأثير، ۲۰۰٦، ۷/۳۵۰).
- ١.٣. (ذكر قصد بدر بن حسنويه ولاية رافع بن مقن)، ضمن أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤٠/٨).



- ۱.٤ (ذکر مسیر عمید الجیوش إلى حرب بدر وصلحه معه)، ضمن أحداث سنة (۳۹۷هـ/ ۱۰۰۷م)
   (ابن الأثیر، ۲۰۰۲، ٤١/٨).
- ۱.٥. (ذكر الخلف بين بدربن حسنويه وابنه هلال)، ضمن أحداث سنة (٢٠٠هـ/ ١٠١٠م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨/٥٥).
- ١.٦. العنوان الرئيسي الأخير الذي أورده ابن الأثير عن الحسنويين، والمتعلق ببدر بن حسنويه، فقد جاء تحت عنوان (ذكر قتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، كما هو واضح فإن ابن الأثير أورد إسم أميرين من أُ مراء الحسنويين في هذا الموضوع هما: (بدر بن حسنويه)، وابنه (هلال بن بدر بن حسنويه) ضمن أحداث سنة (٥٠٩هـ/ ١٠١٥م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨٢/٨).
- ج. في حين ذُكر هلال بن بدر في عنوان رئيسي واحد، وجاء ذكر إسمه إلى جانب إسم والده بدر بن حسنويه، تحت عنوان واحد وهو: (ذكر قتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، وهو عنوان مكرر تم ذكره سابقاً (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨٢/٨).
- ح. أما العنوانان الرئيسان الآخران الواردان عند ابن الأثير، والمتعلقان بالحسنويين، فقد خصصهما ابن الأثير لطاهر بن هلال حقيد بدر بن حسنويه:
- . جاء الأول تحت عنوان (ذكر إستيلاء طاهر بن هلال على شهرزور)، وذكره ضمن أحداث سنة (٤٠٤هـ/ ١٠١٤م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨١/٨).
- ٢. الثاني تحت عنوان (ذكر قتل طاهر بن هلال بن بدر) على يد أبو الشوك سنة (٤٠٦هـ/ ١٠١٦م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٩١/٨).
- ثانياً أخبار الحسنويين الضمنية التي ورد ذكرها في حُتاب (الكامل في التاريخ)، فكانت بحسب الترتيب التاريخي، وكما يأتي:
- ١.١. ذكر ابن الأثير نبذة من أخبار الحسنويين تحت عناوين أخرى بصورة عرضية، مذها أنه أشار بصورة عرضية إلى حادث مجيء عبد الرزاق وبدر إبنا حسنويه إلى بختيار بن معز الدولة، معونةً له، تحت عنوان (ذكر مسير عضد الدولة إلى العراق)، ضمن أحداث سنة (٣٦٦هـ/ ٩٧٧م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٥٦٥).
- ١.٢. ذكره لمراسلة فخر الدولة لأبي النجم بدر بن حسنويه، يأمره بإصلاح حاله مع محمد بن غانم البرزيكاني، تحت عنوان (ذكر عصيان محمد بن غانم) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤١٢/٧).
- ١.٣. ذكر أن بدر بن حسنويه أتى فخر الدولة عندما وصل إلى همذان، وذلك تحت عنوان (ذكر مسير فخر الدولة إلى العراق، وما كان منه)، ضمن مواضيع سنة (٣٧٩هـ/ ٩٩٠م) (ابن الأثير، (1 بن الأثير، ٤٣٨/٧).



- ١.٤ وردت الإ شارة إلى بدر بن حسنويه، تحت موضوع (ذكر و فاة خوا شاذة)، ضمن أحداث سنة (٥٨هه/ ٩٩٥م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤٧٣/٧).
- ٥.١. ذكر ابن الأثير خبراً عن تقديم بدربن حسنويه المساعدة لبهاء الدولة<sup>(3)</sup> بعد وقوعه في ضيق عندما عزم المسير إلى واسط، فذكر بأن بهاء الدولة بعد أن قلَّت المؤونة لديه، فإنه إستمد العون من بدربن حسنويه، والذي بدوره أذفذ إليه شيئاً قام ببعض ما يريده، وقد ذكر هذا الخبر تحت عنوان (ذكر مسير بهاء الدولة إلى واسط ما كان منه)، ضمن أحداث سنة (٨٨هـ/ ٩٩٨م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٤٩٦).
- .١.٦. ذكر ابن الأثير أن أمر بدر بن حسنويه كان قد عظم ضمن أحداث سنة (٣٨٨هـ/ ٩٩٨م)، وعلا شأنه، ولُقِّبَ من ديوان الخليفة بلقب ناصر الدين والدولة، وقد ذكر ذلك عرضياً تحت عنوان (ذكر عدة حوادث) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤٩٨/٧).
- ١.٧. من الموضوعات العرضية التي ذكرها ابن الأثير، أنه ذكر شخصاً إسمه أبو القاسم بن بختيار، كان قد لحق ببدر بن حسنويه وبعدها قصد البطيحة<sup>(4)</sup>، بعد أن إستولى أبي علي بن إسماعيل عالى شيراز، و جاء ذ لك ضمن مو ضوع يح مل ع نوان (ذ كر مُ لُك بهاء الدو لة فارس وخوزستان)، في أحداث سنة (٣٨٩هـ/ ٩٩٩م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢/٨-٧).
- ١.٨. ذكر ابن الأثير موضوع هروب الوزير أبو العباس الضبي، وزير مجد الدولة بن فخر الدولة بن بويه من الري إلى بدر بن حسنويه، فأكرمه بدر بن حسنويه، تحت عنوان (ذكر عدة حوادث)، وذلك ضمن أحداث سنة (٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٦/٨).
- ١.٩. ذكر ابن الأثير موضوع إمداد بدر بن حسنويه لأبو جعفر الحجاج بجيش كبير، الذي كان جمع جيشاً كبيراً، فسار به أبو جعفر لحصار بغداد، وذلك ضمن موضوع (ذكر حصر أبي جمع جيشاً كبيراً، فسار به أبو جعفر لحصار بغداد، وذلك ضمن موضوع (ذكر حصر أبي جعفر الحجاج بغداد)، وذلك في أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٣م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٨/٨).
- ١.١٠ ذكر أنه عندما إستولى أبو العباس على الأهواز، أنه أتاه مدد من بدر بن حسنويه ثلا ثة آلاف فارس فقوي بهم، تحت ضمن أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م) عنوان (ذكر قتل أبي العباس بن واصل) صاحب البصرة، ضمن أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤٠/٨).
- ١.١١ ذكر ابن الأثير حدثاً مهماً كان لبدر بن حسنويه دوراً محورياً فيه، ألا وهو مساعدة بدر بن حسنويه لوالدة مجد الدولة بالقبض عليه، وسجنه بالقلعة، وتنصيب أخاه شمس الدولة في حسنويه لوالدة مجد الدولة بالقبض عليه، وسجنه بالقلعة، وتنصيب أخاه شمس الدولة في المُلك، وصار الأمر إليها، وعاد بدر إلى بلده وبقي شمس الدولة في الحكم نحو سنة، وذلك ضمن موضوع يحمل عنوان (ذكر القبض على مجد الدولة وعوده إلى ملكه)، وذلك محداث معمن موضوع يحمل عنوان (ذكر القبض على محد الدولة وعوده إلى ملكه)، وذلك أحداث سنة (٤٦/هـ ٢٠٠٢).



- ١.١٢٢. من المواضيع التي ذكرها ابن الأثير والتي لها علاقة ببدر بن حسنويه، أن وزير مجد الدولة أبو العباس أحمد بن إبراهبم الضبي، قد قصد بروجرد<sup>(5)</sup> وهي من أعمال بدر بن حسنويه، وكان سبب مجيئه إليها، أن أم مجد الدولة بن بويه إتهمته أنه سمَّ أخاه فمات، فلما مات أخاه طلبت منه (٢٠٠) دينار، لتنفقها في ما تمه، فلم يعطها، فأخرجته، لذا فقد قصد برو جرد، وذلك ضمن موضوع يحمل عنوان (ذكر عدة حوادث)، ضمن أحداث سنة (٢٠٠٩م).
- ١٠١٣ أشار ابن الأثير إلى لجوء أحد الشخصيات المهمة وهو أبو الهيجاء محمد بن عمران بن شاهين، كان بعد موت أبيه قد تمزَّق في البلاد، تارةً كان بمصر و تارةً كان عند بدر بن حسنويه، وتارةً بينهما، وذلك تحت عنوان (ذكر وفاة صدقة صاحب البطيحة)، ضمن أحداث سنة (٢٠١هه/ ٢٠٢٢م)، لكن يظهر أن حادثة لجوء أبو الهيجاء إلى بدر بن حسنويه كانت قبل هذه السنة، مع ذلك فقد أوردها ابن الأثير ضمن أحداث هذه السنة من دون بيان تاريخ ذلك اللجوء (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ١٣٤/٨).
- ١.١.٤ الحدث الأخير الذي ورد ذكره في كتاب الكامل في التاريخ لابن الأثير، بعد إنقطاع لذكر أخبار الإمارة الحسنوية، فإنه ذكر خبراً بأنه بعد أن توفي صاحب قلعة سرماج، وهو من ولد بدر بن حسنويه، فإن القلعة سُلمت بعده إلى إبراهيم بن ينال، وسير ابراهيم بن ينال بعدها وزيره إبى شهرزور فأخذها، وقد أورد هذا الخبر وهو الأخير عن الحسنويين، ضمن أحداث سنة (٢٠٢ه / ٢٠٠٩).

يتبين مما سبق أن ابن الأثير قد ذكر أخبار الحسنويين بطريقتين مختلفتين، مرة خصَّص لهم عنوا ناً رئيسياً، وقد جاء ذلك (١٠) مرات، ومرةً أخرى جاءت أخباره عن الحسنويين، بصورة عرضية تحت عناوين مختلفة وجاء ذلك (١٤) مرة، فيما يتعلق بالعناوين الرئيسة فقد جاء إثنان منهما خاصاً بـ(حسنويه بن حسين الكردي) مؤسس الإمارة الحسنوية، في حين جاءت (٦) عناوين ببدر بن حسنويه الكردي، وعنوان واحد لهلال بن بدر ورد ذكره إلى جانب ذكر والده بدر بن حسنوية، وعنوانان عن طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه الكردي.

ويظهر من هذه الإحصائية أن ثلثا العناوين االرئيسة التي جاءت في كتاب الكا مل في التاريخ عن الحسنويين، فقد خُصِّصت لبدر بن حسنويه، في حين أ فرد ابن الأثير عنوانين خاصين لا (حسنويه بن حسين الكردي)، الذي يُعد مؤسس الإ مارة الحسنوية، و هو والد بدر بن حسنويه، وكذلك بالنسبة لـ (طاهر بن هلال بن بدر)، بينما ورد ذكر ( هلال بن بدر) ضمن عنوان واحد فقط.



هذا ومما يجدر الإشارة إليه أن تواريخ هذه الأحداث، قد إنحصرت بصورة رئيسة بين سنتي (٣٥٩–٥٠٤هـ/ ٩٧٠م–١٩١٥م)، وهو تاريخ نهاية الإمارة الحسنوية وذلك بعد مقتل (بدر بن حسنويه)، مع ذكر خبرين آخرين، أحدهما: ضمن أحداث سنة (٢١٤هـ/ ٢٠٢٢م)، وهي ذكره لحادثة لجوء أبو الهيجاء إلى بدر بن حسنويه والتي كانت قبل هذه السنة، ومما شك فيه أذها كانت في حُقبة ما قبل مقتل بدر بن حسنويه أي أنها كانت في سنة (٥٠٤هـ/ ١٠١٥م) أو ما قبلها، مع ذلك فقد أوردها ابن الأثير ضمن أحداث هذه السنة، ومما شك فيه أذها كانت في مُقبة ما وبل مقتل بدر بن حسنويه أي أنها كانت في سنة (٥٠٤هـ/ ١٠١٥م) أو ما قبلها، مع ذلك فقد أوردها ابن الأثير ضمن أحداث هذه السنة من دون بيان تاريخ ذلك اللجوء (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ١٣٤/٨). والحدث الآخر وهو الأخير من الأخبار عن الحسنويين، وهو منقطع نسبياً عن الأحداث المهمة، وبعيد زمنياً عن فترة حكم الأمراء الحسنويين، وهي ذكره لحدث إستيلاء إبراهيم ينال على أملاك الحسنويين، بعد و فاة صاحب ضمن أحداث قلعة سرماج، وكان ذلك الأ مير من أ فراد الأسرة الحسنويين، بعد و فاة صاحب ضمن أحداث قلعة سرماج، وكان ذلك الأ مير من أ فراد الأسرة الحسنويين، بعد و فاة صاحب ضمن أحداث قلحات من دون ذكر لإ سمه، وذلك ضمن أحداث المهمة، الحسنويين ماذ لكان أي أثير ذلك، ولاكن من دون ذكر لإ سمه، وذلك ضمن أحداث اللارة (٢٩٩هـ/ ١٩٤مم) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٧٧٨م).

فإذا تم إحتساب تاريخ الأحداث التي كان للحسنويين دورٌ فيها لا سيما أمرائهم وكان أ برزهم بدر بن حسنويه، بين سنتي (٣٥٩–٤٠٥ هـ/ ٩٧٠–١٠١٥م)، فإن المدة الزمذية للأحداث التي إستغرقها ابن الأثير في ذكر أخبار الحسنويين قد إمتدت لـ(٤٦) سنة هجرية، وبالمقا بل تمتد لمدة (٤٥) سنة ميلادية.

لقد ذكر ابن الأثير أخبار الحسنويين خلال أحداث (١٦) سنة متفرقة، جاء ذكره لخبر واحد خلال أحداث كل سنة، ما عدا سنة (٨٨هه/ ٩٩٨) فإنه ذكر خبرين عن الحسنويين، وسنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م) فقد ذكر (٥) أخبار عن الحسنويين، وأخيراً سنة (٢٠٥هـ/ ١٠١٥م)، فقد ذكر أخبار ثلاثة أ مراء ضمن موضوع واحد عنونه باسم أميرين من أُ مراء الحسنوية هما: بدر بن حسنويه وابنه هلال بن بدر، وقد ذكر إلى جانب هذين الأميرين ضمن ذلك العنوان أخبار أ مير ثالث من الحسنويين و هو: الأ مير طاهر بن هلال بن بدر، وكا نت هذه السنة كارثية بالنسبة للأُ مراء الحسنويين إذ قتل فيها الجد (بدر بن حسنويه)، والإ بن (هلال بن بدر)، ووقع الحفيد (طاهر بن هلال) في الأسر ليقتل في سنة (٢٠١هـ/ ١٠١٩م)، وكان ذلك إيذاناً بزوال حكم الإ مارة الحسنوية في هذه السنة، لهذه الأحداث الجسام التي لحقت بأُمراء الأسرة الحسنوية.

في حقيقة الأمر فإن الأخبار المهمة بالحسنويين، التي ذكرها ابن الأثير عن الأمراء الحسنويين، هي التي تتعلق بالأمير (حسنويه بن حسين الكردي) والذي حكم عشر سنوات ما بين (٣٥٩–٣٦٩هـ/ ٩٧٠–٩٨٠م)، والأمير (بدر بن حسنويه) الذي حكم بين سنوات (٣٦٩هـ-٤٠٥هـ/ ٩٧٠– ما منه فقد خصَّص له ابن الأثير معظم الأخبار التي ذكرها عن الحسنويين، وذلك لطول مدة



حكمه التي إستمرت لـ (٣٦) سنة، وهي تمثل نحو (٨٥٪) من عُمر الإمارة الحسنوية، ومن خلال أخبار هذين الأميرين يمكن تكوين فكرة عن الإمارة الحسنوية.

أ ما الأميران الآخران للحسنويين وهما: هلال بن بدر، وابنه طاهر بن هلال، فقد جاء ذكرهما في خِضَمُ الأحداث التي شارك فيها بدر بن حسنويه لا سيما ابنه هلال، أما طاهر فأبرز خبر ذكره عنه ابن الأثير هو إستيلائه على منطقة شهرزور، سنة (٤٠٤هـ/ ١٠١٤م)، ومقتله بعدها بسنة واحدة على يد نسيبه أبو الشوك بعد أن خدعه (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٩١/٨).

أما عن العلاقات الخارجية للأمراء الحسنويين، فقد كانت علاقاتهم بين مد وجزر مع الأمراء البويهيين، بدءً من علاقات حسنويه بن حسين الكردي مؤسس الإمارة الحسنوية بالأمير البويهي (ركن الدولة) أبو علي الحسن بن بويه (ت: ٣٦٥ه/ ٢٧٢م)<sup>(6)</sup>، وبعده إبنه حكم ابنه (عضد الدولة البويهي) (ت: ٣٢٢هـ/ ٨٩٣م)<sup>(7)</sup>، وبعد وفاة حسنويه بن حسين الكردي يتولى الأمير بدر بن حسنويه الإمارة الحسنوية، يكون هو الآخر في علاقاته بين مد وجزر مع الأمراء البويهيين، الذين كانوا في حالة معاداة مع بعضهم البعض، لهذا كان على بدر بن حسنويه مرا عاة تلك التوازنات فيما بين أُمراء الأسرة البويهية، لتلافي معاداتهم لكن مع ذلك فإن علاقاته الجيدة مع طرف، كان فيما بين أُمراء الأسرة البويهية، لتلافي معاداتهم لكن مع ذلك فإن علاقاته الجيدة مع طرف، كان بعلاقة بالإ مارة الحسنوية، هو (مؤيد الدولة أبو مناصور بويه بن ركن الدولة)، الذي كان بعلاقة بالإ مارة الحسنوية، هو (مؤيد الدولة أبو مناصور بويه بن ركن الدولة)، الذي كان بعلاقة بالإ مارة الدولة في حكم إقليم الجبال إلى وفاته سنة (٣٢٣هـ/ ٨٩٩م)، و(فخر الدولة علي بن ركن الدولة إن ملك الري ونواحيها، (و عز الدولة بن بويه)، الذي كان و(شرف الدولة بن عضد الدولة)، و(مجد الدولة بن فخر الدولة بن بويه)<sup>(10)</sup>، الذي كان بن ركن الدولة بن عضد الدولة الأمرة البويهيم الجبال إلى وفاته سنة (٣٢٣هـ/ ٢٩٩م)، وافخر الدولة علي بن مركن الدولة بن عضد الدولة أله مراء البوليها بن فر الدولة بن مراء المائي الذي كانو

يُعد كتاب (تجارب الأَمم وتعاقب الهمم)، لابن مسكويه (ت: ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م)، المصدر الأهم والمعاصر لعصر الإ مارة الحسنوية، لذا فإن ابن الأثير قد إعتمد عليه في ذقل معظم أخباره عن الحسنويين، وقد صرَّح بذلك بكل وضوح، إذ قال ابن الأثير بعد ذكره لموضوع وفاة حسنويه الكردي سنة (٣٦٩هـ/ ٨٩٠م)، وقصد عضد الدولة أخاه فخر الدولة وأخذ بلاده، فقال: "هذا آخر ما في تجارب الأُمم، تأليف أبي علي بن مسكويه" (ابن الأثير، ٣٨٩/٧).

وابن مسكويه كان أحد مؤرخي الدولة البويهية، إذ شارك بنفسه في إحدى الحملات التي وجهها ركن الدولة البويهي سنة (٣٥٩هـ/ ٩٧٠م)، لغرض القضاء على الإمارة الكردية، التي أسَّسها حسنويه بن حسين الكردي قبل عشر سنوات (مرعي، ٢٠٠٥، ١٤٠).

لقد بدأ ابن مسكويه بذكر الإمارة الحسنوية في كتابه (تجارب الأمم) منذ هذه الحملة سنة (٣٥٩هـ/ ٩٧٠م)، في الوقت الذي تم فيه إغفال ذكر أخبار الإمارة الحسنوية قبل ذلك التاريخ



من قبل ابن مسكويه، لذا فإن التسجيل الحقيقي لأخبار الإمارة الحسنوية، قد إبتدأ بهذه الحملة العسكرية للبويهيين على الإمارة الحسنوية في عهد مؤسس الإمارة حسنويه، لهذا فإن مصادره عن أخبار الإمارة الحسنوية في هذه الفترة كانت من مشاهداته المبا شرة للأحداث ومعاينته الشخصية لها، فضلاً عن نقل الأخبار من أشخاص آخرين كانوا مشاركين في تلك الحملة، مثل الوزير أبي الفضل بن العميد قائد الحملة البويهية على الحسنويين (مرعي، ٢٠٠٥).

لذا جاءت أخبار ابن الأثير عن هذه الفترة من عُمر الإمارة الحسنوية، لا سيما خلال عهد مؤسس الإمارة الحسنوية (حسنويه بن حسين الكردي)، متشابهةً تما ماً مع ما ذكره ابن مسكويه، مع وجود تغيير بسيط في التعبير اللغوي (آميدي، ٢٠٠٦، ٢٤٠).

يعد الروذراوري (ت: ٤٨٨هـ/ ١٩٥٩م)، الذي ذيَّل على كتاب (تجارب الأَّمم وتعاقب الهمم) لابن مسكويه، في كتاب سماه (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المُكمل لكتاب (تجارب الأُمم) لابن مسكويه، الذي دوَّن فيه الأحداث التاريخية للسنوات (٣٦٩–٣٨هـ/ ٩٧٠–٩٩٩م)، ويليه في نفس الكتاب (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، قطعة من تاريخ هلال الصابي الكاتب، الذي دوَّن الأحداث التاريخ ية إلى سنة (٣٩٣ هـ/ ١٠٠٣م)، وبطبيعة الحال لمَّا كانت ولادة الروذراوري سنة (٣٦٧ ماتريخ ية إلى منة (معام الله من العاصرين لأحداث الإمارة الحسنوية، كما كان الحال بالذسبة لا بن مسكويه الذي كان معاصراً لها.

إن مما يؤخذ على الروذراوري أنه لم يُفصح عن مصدره في ذقل الأخبار، هذا وقد إستهل الروذراوري كتابه بذكر الأخبار عن الإمارة الحسنوية، فجاء الخبر الأول الذي إستفتح به كتابه بعنوان (ذكر ما جرى عليه أمر عضد الدولة عند توجهه إلى الجبل) وهو يقصد بذلك توجهه نحو أراضي الإمارة الحسنوية، والخبر الثاني كان مباشراً بذكر موضوع قبض عضد الدولة على بعض أولاد حسنويه (الروذراوري، د/ت، ٩/٣). وقد ذقل ابن الأثير أخبار الحسنويين عن الروذراوري إلى آخر أحداث سنة (٩٨هه/ ٩٩٩م)، وقد قال ابن الأثير عن ذلك: "إلى ههنا آخر من في ذيل الوزير أبي شجاع رحمه الله" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٩/٧).

أما أخبار الحسنويين بعد سنة (٣٨٩هـ/ ٩٩٩م)، فقد نقلها ابن الأثير عن هلال الصابي إلى أحداث سنة (٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م).

### <sup>0</sup> - المصادر التي وردت فيها أخبار الحسنويين:

أ. يُعد كتاب (صلة تاريخ الطبري)، لعريب بن سعد القرطبي (ت: ٣٦٩هـ/ ٩٨٠م)، أقدم مصدر ورد فيه ذكر الحسنويين وإن كا نت إشارة واحدة، فإن أهميته يعود إلى أ نه من الناحية التاريخية كان معا صراً لفترة حُكم حسنويه بن حسين الكردي، لهذا فقد ورد في كتا به (صلة تاريخ الطبري) موضوع واحد عن الإمارة الحسنوية ضمن أحداث سنة (٣٦٦هـ/ ٩٧٧م)، إذ ذكر تاريخ الطبري) موضوع واحد عن الإمارة الحسنوية ضمن أحداث سنة (٣٦٦هـ/ ٩٧٧م)، إذ ذكر تاريخ الطبري).



حدث إرسال حسنويه بن حسين الكردي، إبنيه عبد الرزاق وبدر مع ألف فارس لاساعدة بختيار بن معز الدولة في صراعه مع عضد الدولة بين واسط وبغداد، ولكنهما عندما رأيا ضعف بختيار في تدبير الأمور، فإنهما كاتبا أباهما حسنويه بن حسين، يعلمانه بذلك لهذا فقد تراجع عبد الرزاق بن حسنويه عند جَرْجَرَايا<sup>(13)</sup>، أما بدر فإنه بقي معه حياءً من مفارقته وتركه مبكراً، إلى أن خضع بختيار لعضد الدولة، وأعلن ولائه له، فإنصرف عنه بدر بن حسنويه آنذاك (القرطبي، ١٣٧٨ هـ، بختيار لعضد الدولة، وأعلن ولائه له، فإنصرف عنه بدر بن حسنويه آنذاك (القرطبي، ١٣٧٨ هـ، تاذاك، لأن هذا الكتاب تم تأليفه في بلاد الأندلس، كما يظهر من لقب المؤلف (القرطبي) أنه كان من أهل قرطبة في بلاد الأندلس.

ب. ك تاب (تكم لمة تاريخ ال طبري) لأ بي الح سن اله مداني (ت: ٥٢١ هـ/ ١١٢٧م)، أورد معلومة واحدة عن الأمراء الحسنويين، فقد ذكر خبر ذهاب عبد الرزاق وبدر إبنا حسنويه في ألف فارس لذصرة بختيار بن معز الدولة، ضد عضد الدولة (أبو الحسن الهمداني، ١٩٥٨، ٣٣٥). وقد جاءت هذه المعلوم متشابهةً عمًّا ذكره عريب بن سعد القرطبي في كتابه (صلة تاريخ الطبري)، وهذا يدل على أن أبو الحسن الهمداني قد نقل هذه المعلومة منه.

ت. كتاب (الا تذكرة الحمدوذية) لبهاء الدين البغدادي (ت: ٥٢ هـ/ ١١٦٨م)، وردت في هذا الكتاب مسألة قبض هلال على والده بدر بن حسنويه، فذكر أن هلال بن بدر عندما ألقى القبض على والده بدر بن حسنويه، فذكر أن هلال بن بدر عندما ألقى القبض على والده بدر بن حسنويه، فنكر أن هلال بن بدر عندما ألقى مُصوِّبٍ له على والده بدر بن حسنويه، قال الناس في ذلك ما شاؤا، فمن مُنكر لفعله مستفظع، ومن مُصوِّبٍ له عاذره، لذا طلب هلال عندها من أبو الحسن علي بن نصير الكاتب، إنشاء كتاب يُبِّين فيه مُصوِّبٍ له عاذره، لذا طلب هلال عندها من أبو الحسن علي بن نصير الكاتب، إنشاء كتاب يُبِّين فيه عذر هلال، ويُحسِّن أثره، فكتب له أبو الحسن كتاباً بذلك (بهاء الدين البغدادي، ١٤١٥هـ/ ٢٥٨هـ/ ٢٨٢هـ/ ٢٨٢م).

ث. كتاب (المنتظم في تاريخ الملوك والأَمم) لا بن الجوزي (ت: ٥٩ه / ١٢٠١م)، ذكر ا بن الجوزي عدة معلومات متفرقة عن الحسنويين، أو لها تتعلق بوفاة حسنويه بن حسين الكُردي (ا بن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ١١٨٧). والقتال الذي دار بين بدر بن حسنويه وجيش شرف الدولة البويهي، تلك المعركة التي إنتهت بانتصار بدر بن حسنويه، وإستيلائه على الجبل وأعماله (ابن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ١٣٦٧). وذكر ا بن الجوزي ضمن أحداث سنة (٣٨ه / ٣٩٩م)، حجم الأموال التي أنفقها بدر بن حسنويه في تلك السنة لتُدفع إلى الأصيفر وا لتي بلغت (٥٠٠٠) دينار، بدلاً عماً كانه يُجبيه من الحُرَّاج في كل سنة (ا بن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ١٨٧٧). وذكر تولية بدر بن حسنويه من قبل عضد الدولة البويهي أمر الجبل بعد وفاة حسنويه والد بدر (ابن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ١٢٧٧).



أبرز ما ذكره ابن الجوزي عن بدر بن حسنويه، هو ذكره لمقدار نفقاته وصدقاته، إذ ذكر بأن جراياته وصدقاته كانت متصلة، على الفقهاء والأشراف والقُضاة والشهود والأيتام والضعفاء، وتفاصيل نفقات بدر بن حسنويه عند ابن الجوزي هي:

 أنه كان يصرف كل سنة (١٠٠٠) دينار الى عشرين رجلا يحجون عن والدته، وعن عضد الدولة لأنه كان السبب فى ملكه.

- وكان يصرف فى كل سنة (٣٠٠٠) دينار إلى الأساكفة والحذَّائين بين همذان وبغداد ليقيموا للمنقطعين من الحاج الأحذية.
  - وكان يصرف الى تكفين الموتى كل شهر (٢٠٠٠٠) درهم، ويُعمِّر القناطر.
    - واستحدث في أعماله (٣٠٠٠) مسجد وخان للغرباء.
    - ولم يمر بدر بن حسنويه بماء جار إلا بنى عنده قرية.
- و كان يذفق كل سنة من المحدقات على أهل الحرمين وخفر الطريق ومصالحها (١٠٠٠٠) دينار.
  - وكان ينفق على عمارة المصانع وتنقية الآبار، وجمع العلوفة في الطريق.
- وكان يُعطي سكان المنازل رسوماً لقيامها، ويحمل الى الحرمين والكوفة وبغداد، ما يفرق على
   الا شراف والفقهاء والتُراء والفقراء وأهل البيوتات، فلما توفي إنقطع ذلك، وأثر أحوال أهله
   ووقف أمر الحج، وكان يكثر من الصلاة والتسبيح، ولا يقطع برّه عن أحد لذنب، فان مات أعاد
   ذلك على ولده.
- و كان يرة ضع إلى خزاذته فى كل سنة بعد المؤن والا صدقات (٢٠٠٠٠) در هم لأ نه كان يُعَ مِّرُ
   الأماكن ويَعْدِلْ.
- وكان له من الدَّواب المرتبطة (١٧٠٠)، وفي الحشر (٢٠٠٠٠) رأس (ا بن الجوزي، ١٣٥٨ هـ، ٢٧١/٧-٢٧٢).

وأخيرا أورد ابن الجوزي خبر مقتل بدر بن حسنويه على يد قوم سمّاهم بـ(العيارين)، ليلة (٢٧) رمضان من سنة (٤٠٥هـ/ ١٠١٥م) (ابن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ٢٧٦/٧).

ج. كتاب (معجم الأدباء)، لا ياقوت الحموي (ت: ٦٢٦ هـ/ ١٢٢٩م)، ذكر ياقوت في هذا الكتاب عدة أخبار وردت فيها ذكر أمراء الحسنويين، لا سيما حسنويه الكردي، وابنه الأمير بدر بن حسنويه الكردي، منها أنه ذكر خبر لجوء أبو العباس المُلقَّب بالكافي الأوحد وزير فخر الدو لة البويهي، الذي ذكر أنه مات سنة (٣٩٩هـ/ ٢٠٠٩م)، ببروجرد من أعمال بدر بن حسنويه ( ياقوت الحموي، ١٩٩٣، ١٩٥١). وذكر سبب هروب أبو العباس الضبي إلى بروجرد، بعد أن إتهمته أم مجد الدولة، أنه سمَّ أخاه، فطلبت منه (٢٠٠) دينار لتنفقه في مأتمه، فلم يفعل وإلتجأ إلى بروجرد، وهي



من أعمال بدر بن حسنويه الكردي (ياقوت الحموي، ١٩٩٣، ١٧٦/١). وفي خبر آخرنقله ياقوت الحموي عن ابن مسكويه كما صرَّح هو نفسه بذلك، عن دخول حسنويه الكردي في صراع مع سهلان بن مسافر، وهزيمته أمام حسنويه، وذكر مسألة مسير الوزير ابن العميد إلى حسنويه، ووفاة ابن العميد، وتولي ابنه أبي الفتح قيادة جيش ركن الدولة البويهي مكانه، وتوصُلِهِ إلى عقد صلح مع حسنويه مقابل أموال دفعها له حسنويه، وقد بلغ حجم تلك الأموال (١٠٠٠٠) دينار (ياقوت الحموي، ١٩٩٣، ١٩٠٤–١٩٠٤).

- ح. كتاب (معجم البلدان) لياقوت الحموي أيضاً، (ت: ٦٢٦هـ/ ١٢٢٩م)، لقد ذكر ياقوت في كتابه هذا اسم بدر بن حسنويه مرتين، وذلك في معرض تعريفه بقلعة (دزبز) (ياقوت، ١٩٩٥، ٤٠٤/٣). وقلعة (سرماج) (ياقوت، ١٩٩٥، ٢٠٥/٣).
- خ. كتاب (المختصر في أخبار البشر) لأبي الفداء (ت: ٧٣٢هـ/ ١٣٣٢م)، ورد في هذا الكتاب خبر واحد عن الحسنويين، وهو عن إستيلاء عضد الدولة على بلاد حسنويه الكُردي، ضمن أحداث سنة (٣٦٩هـ/ ٩٨٠م) (أبو الفداء، د/ت، ١٢١/٢).
- د. كتاب (نها ية الأرب في فنون الأدب) للنويري (ت: ٧٣٣ هـ/ ١٣٣٣م)، ذكر النويري خبرين عن الحسنويين، أحدهما: عن حسنويه بن حسين الكُردي، وذلك حول موضوع إستيلاء عضد الدولة على ولاية حسنويه، مثل: نهاوند، والدينور، وعدة قلاع، وأخذه ما كان فيها من ذخائر حسنويه، وكانت جليلة القدر بحسب تعبيره (النويري، ١٤٢٣هـ، ٢١٩/٢٦-٢٢٠). أما الخبر الثاني فيتعلق ببدر بن حسنويه، وذلك عن لجوء أبو القاسم بن بختيار إليه، ومن ثم توجهه عبر أراضي الحسنويين إلى البطيحة (النويري، ١٤٢هـ/ ٢٤١٢).
- ذ. كتاب ( تاريخ الإسلام) للذهبي (ت: ٧٤٨هـ/ ١٣٤٨م)، ذكر الذهبي أربع أخبار عن الحسنويين، بصورة مختصرة جداً، لا تتجاوز بعضها سطراً واحداً، وهي:
- ذكره للمعركة التي دارت بين جيش شرف الدولة وبدر بن حسنويه، والتي إنتهت بانتصار بدر بن حسنويه، وإستيلائه على بلاد الجبل (الذهبي، ١٩٩٣، ٤٨٢/٢٦).
- خبر إنفاق بدربن حسنويه (٩٠٠٠) دينار على الحجاج، لتدفع إلى الأُصيفر، بدلاً عمّا كان يأخذه من الحجاج العراقيين (الذهبي، ١٩٩٣، ١٩/٢٧).
- الخبر الثالث ذكره ما عهد به الخليفة العباسي المقادر بالله لبدر بن حسنويه وتوليه على الجبل (1 لذهبي، ١٩٩٣، ٢٣/٢٧). لكن دون الإ شارة إلى اللقب الذي مذحه الخليفة القادر لبدر بن حسنويه، وهو لقب (نا صر الدين والدولة)، وهي مسألة مشهورة ومتفق عليها، لكن مع ذلك أغفلها الذهبي.



- ذكر حادثة محاولة أبو العباس بن واصل صاحب البصرة اللجوء إلى بدر بن حسنويه في بلاد الجبل، هرباً من فخر المُلك، لكنه قُتل في واسط سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م)، لذا لم يتمكن من الوصول إلى بدر بن حسنويه للإحتماء به (الذهبي، ١٩٩٣، ٣٤٨/٢٧).
- ر. كتاب (البداية والنهاية) لابن كثير (ت: ٧٧٤هـ/ ١٣٧٣م)، ذكر (٥) أخبار عن الحسنويين، وهي:
   ذكره لوفاة حسنويه سنة (٣٦٩هـ/ ٩٨٠م)، فذكر أنه كان قد إستولى على نواحي البلاد الدينور
  - وهمدان ونهاوند مدة (٥٠) سنة (ابن كثير، ١٩٨٨، ٣٣٤/١١).
- ذكره لخبر توجه عضد الدولة بجيشه إلى بلاد حسنويه، وإستيلائه عليها، وأخذه محا صيله وذخائره، وكانت كثيرة جداً، وحبس بعض أولاده وأسر بعضهم (ابن كثير، ١٩٨٨، ٣٣٦/١١).
- ذكر ابن كثير ضمن أحداث سنة (٣٨٨هـ/ ٩٩٨م)، خبر حصول بدر بن حسنويه على لقب (ناصر الدين والدولة) من الخليفة العباسي القادر بالله<sup>(14)</sup>، ومما ذكره ابن كثير عن بدر ين حسنويه أنه كان كثير الصدقات (ابن كثير، ١٩٨٨، ٣٧١/١١).
- ذكره لخبر هروب أبو العباس الضبي وزير مجد الدولة بن فخر الدولة، من الرَّي إلى بدر بن حسنويه فأكرمه في سنة (٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م) (ابن كثير، ١٩٨٨، ٣٨١/١١).
- ذكر ابن كثير معلومات كثيرة عن شخص بدر بن حسنويه، وسياسته، وصدقه، وأن الخليفة العباسي القادر بالله قد كنّاه بأبي النجم، ومنحه لقب (نا صرالدولة)، وعقد له لواءً، وكانت معاملته وبلاده في غاية الأمن والطيبة، ومن ثم ذكر حجم ما كان ينفقه بدر بن حسنويه من الأموال:
  - كان بدر بن حسنويه يُصرف كل جمعة (٢٠٠٠٠) درهم على الفقراء والأرامل.
    - وينفق كل شهر (٢٠٠٠٠) درهم في تكفين الموتى.
- ويصرف كل سنة (١٠٠٠) دينار إلى عشرين شخصاً يحجُون عن والدته، وعن عضد الدولة، لأنه كان السبب في تمليكه.
- و(٣٠٠٠) دينار في كل سنة يُخَصّصُها للحدادين والحذَّائين، لأجل المنقطعين بين همذان وبغداد،
   يصلحون الأحذية ونعال دوابهم.
- كان بدر بن حسنويه يُنفق كل سنة (١٠٠٠٠) دينار إلى الحرمين، صدقةً على المجاورين، وعمارة المصانع، وإصلاح المياه في طريق الحجاز، وحفر الآبار.

• وذكر ابن كثير أن بدر بن حسنويه ما اجتاز في طريقه وأسفاره بماء إلا بنى عنده قرية، وعُمر في أيامه من المساجد والخانات ما يذيف على (٢٠٠٠) مسجد وخان، هذا كله خارجاً عمّا يُصرف في ديوانه من المساجد والخانات والنفقات والصدقات، والمبر والصلاة، وعلى أصناف الناس من الفقهاء والقُضاة والمؤذنين والأشراف، والشهود والفقراء والمساكين والأيتام والآرمل.



كان بدر بن حسنويه على ما ذكرابن كثير، كثير الصلاة والنِّكر، وكان له من الدَّواب
 المربوطة في سبيل الله، وفي الحشر ما ينيف على (٢٠٠٠) دابة.

ومما ذكره ابن كثير عن بدربن حسنويه، هو عن وفاته فذكر أنه توفي سنة (٢٠٥ه/ ٢١١٥م)، عن (ذيف و ثمانين) سنة، ودُفن في مشهد علي، وذكر أنه ترك من الأموال (١٤٠٠٠) بدرة و(نيفاً وأربعين) بدرة، البدرة عشرة آلاف، ثم ختم ابن كثير كلامه عن بدر بن حسنويه بقوله: "رحمه الله" (ابن كثير، ١٩٨٨، ٢٠/١١). إن مما يلفت النظر أن معلومات ابن كثير هذه تشبه كثيراً ما دكره ابن البوزي، وهذا ربما يعني أنه أخذ هذه المعلومات من ابن البوزي، بإعتبار أن ابن البوزي وهذا ما يحتري عن وفاته فذكر أنه ترك من الأموال (١٤٠٠٠) بدرة و(نيفاً وأربعين) بدرة، البدرة عشرة آلاف، ثم ختم ابن كثير كلامه عن بدر بن حسنويه بقوله: "رحمه الله" (ابن كثير، ١٩٨٨، ٢٠/١١). إن مما يلفت النظر أن معلومات ابن كثير هذه تشبه كثيراً ما دكره ابن الجوزي، وهذا ربما يعني أنه أخذ هذه المعلومات من ابن الجوزي، بإعتبار أن ابن الجوزي كان قد توفي قبل ابن كثير ب(١٧٧) سنة.

ز. ڪتاب (ال عبر ود يوان المب تدأ وا لخبر في أيام ال عرب والع جم والبر بر و من عا صرهم من ذوي الا سلطان الأ كبر) لا بن خلدون (ت: ٨٠٨ هـ/ ١٤٠٦م)، الأخ بار التي أورد ها ا بن خلدون عن الحسنويين هي في الغالب التي نقلها عن ابن الأثير، الذي كان مصدره الأهم في النقل عنه.

إن ما يميز ابن خلدون عن باقي المصادر، أنه يُعد المصدر الوحيد الذي ذكر الحسنويين باسم الـ(دولة)، وقد إستخدم ابن خلدون هذا المصطلح مرتين:

- المرة الأولى: قوله: "وفي سنة ثمان وثمانين إبتدأت دولة بني حسنويه الأكراد بخرا سان" (ابن خلدون، ١٩٨٨، ٥٤٦/٣).

- ١ لمرة الثاذية: لإ ستخدامه م صطلح الدولة في وصف الحسنويين، أنه خصَّص لذلك عنواناً رئيسياً في كتابه (العِبَرُ)، وهو قوله: "الخبر عن دولة بني حسنويه من الأكراد القائمين با لدعوة العبا سية با لدينور والاصامغان، م بدأ أ مورهم وتصاريف أ حوالهم" (ا بن خلدون، ١٩٨٨، ٦٤٨/٤).

تُعد الأخبار والروايات التي ذكرها عن الحسنويين هي الأهم، من حيث كثرتها، إلى جانب ثلاثة مصادر أخرى هي:

- كتاب (تجارب الأَمم وتعاقب الهمم) لابن مسكويه (ت: ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م).
  - كتاب (ذيل تجارب الأمم) للروذراوري (ت: ٤٨٨هـ/ ١٠٩٥م).
- كتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير (ت: ٦٣٠هـ/ ١٢٣٣م)، وهو موضوع هذه الدراسة.

لكن إن مما يؤخذ على ابن خلدون، وقوعه كثيرا في الخطأ، عند ذكر أسماء (المدن)، و(الأشخاص)، و(القبائل) وغيرها من المسميات.

س. كتاب (شذرات الذهب في أخبار من ذهب) لابن العماد الحنبلي (ت: ١٠٨٩هـ/ ١٦٧٨م)، ذكر ابن العماد الحنبلي روايتين عن بدر بن حسنويه، وهما:



- ذكره لحدث محاولة الأمير أبو العباس أحمد بن واصل اللجوء إلى بدر بن حسنويه في بلاده، إلا أنه قُتل بواسط قبل أن يتمكن من الوصول إلى وجهته، وذلك ضمن أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ١٠٠٧م) (ابن العماد الحنبلي، ١٩٨٦، ٤/١٥٥).
- ذكر ابن العماد الحنبلي مسألة حصول بدربن حسنويه على لقب (ناصر الدولة)، ومن ثم ذكر مقدار ما كان ينفقه بدربن حسنويه في أمور شتى، ومما ذكره أن بدربن حسنويه إستحدث في أعما له (٣٠٠٠) مسجد و خان للغرباء ضمن أحداث سنة (٤٠٥ هـ/ ١٠١٥م)، أثناء حديثه عن موضوع وفاة بدربن حسنويه (ابن العماد الحنبلي، ١٩٨٦، ٢٩/٥).
- ش. يُعد كتاب (شرفنامة) في تاريخ الإمارات الكردية، لشرفخان البدليسي (ت: ١٠١١هـ/ ١٦٣٣م)، واحداً من المصادر الكردية عن الحسنويين، ولكن ما كتبه عن الحسنويين، كان من خلال ذكر أسماء خمسة من أُمرائهُم، بما لا يتجاوز صفحتين، إفتتح الفصل الثاني من كتابه بعنوان (في ذكر حُكام الدينور وشهرزور الذين إشتهروا باسم حسنويه) (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٦)، يظهر من إستخدام شرفخان لكل مة (ذكر) تأثره بأ سلوب الا صادر القد يمة في الكتابة، مثل ابن مسكويه، وابن الأثير، وابن كثير، وابن خلدون وغيرهم، هذا وقد بدأ شرفخان بحسنويه بن حسين، ومن ثم ابنه بدر بن حسنويه، وهلال بن بدر، وطاهر بن هلال، وبدر بن طاهر بن هلال، وذكر بدر بن طاهر بن هلال بسطر ونصف، وتفاصيل ذلك فيما يأتي:

حسنويه بن حسين: ذكر شرفخان البدليسي، بأ نه لا يخ فى على متتبعي أحوال العالم، ودارسي تواريخ الأكابروالأصاغر من الأمم، أن حسنويه بن حسين، بإتفاق المؤرخين، كان معاصراً لركن الدولة بن حسن بن بويه الديلمي، وقد إرتفع شأنه، وطار صيته في الآفاق في عهده، ومع ذلك فقد عصى ركن الدولة؛ إذ وقع بينهما خلاف شديد، أفضى أخيراً إلى امتشاق الحسام بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة بينهما خلاف شديد، أفضى أخيراً إلى امتشاق الحسام بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة الحسام بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عمدة من إرجاع هذه بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة الحيام بينهما، وهو يقصد بالحسام هنا أي إستخدام السيف، إذ جرًد ركن الدولة حملة عسكرية كبيرة المعادة وزيره ابن العميد على حسنويه خلال سنة (٥٩٣ه/ ١٩٧م)، فتمكن حسنويه من إرجاع هذه الحملة من حيث أتت، من غير إراقة قطرة من الدماء، بفضل دهائه وحسن سياسته، إذ كان من الحملة من حيث أتت، من غير إراقة قطرة من الدماء، بفضل دهائه وحسن سياسته، إذ كان من الأثرياء العظام لا تعد أموا له ولاتحصى، فكان يتصدق كل سنة بمبلغ كبير من المال في سبيل الأثرياء العظام الا تعد أموا له ولاتحصى، فكان يتصدق كل سنة بمبلغ كبير من المال هرم ١٨٩٨) (البدليسى، ٢٠٠٢، ٢٧٢).

هذا كُلُّ ما كتبه شرفخان البدليسي عن شخص حسنويه، الذي يُعد مؤسس الإمارة الحسنويه، والتي سُميَّت بهذا الإسم نسبةً إلى إسمه.

• بدر بن حسنویه: ذکر شرفخان عنه، أنه تولی الحکم بعد وفاة والده، فعَظمَ شأنه و علا قدره سنة (۳۸۸هـ/ ۹۹۹م)، حتی إن بغداد أنعمت علیه بلقب نا صر الدولة، وکانت حدود دولته تمتد من



الدينور حتى الأهواز، وخوزستان وبروجرد، التي ذكرها شرفخان البدليسي بصيغة (مروجرد)، وأسد آباذ ونهاوند، وتناول جميع هذه البلاد وما بينها من الجبال والصحارى والسهول، وأ خيراً في سنة (٤٠٥هـ/ ١٠١٥م)، زحف على قلعة كوسجد، فحاصر بها حسين بن منصور فطالبه جيشه بفك الحصار عند إشتداد الشتاء وطول أيام الحصار، فلم يبال بهم، وشدَّد الحصار، وبينما الأمر كذلك إذ بطادفة من الجوزقان تزحف على المحاصرين، فا ضطروا إلى رفع الحصار وا لهروب (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٧). لقد إستخدم شرفخان مصطلح الدو لة للإ شارة إلى حُكم بدر بن حسنويه، و هو المصدر الثاني بعد ابن خلدون، إستعمل كلمة (الدولة)، في الإ شارة إلى أمراء الحسنويين، لا سيما حين ذكره لبدر بن حسنويه.

- هلال بن بدر: ذكر شرفخان البدليسي أنه لم يكن بينه ويبن أبيه وِد وصفاء، فقد نشب بينهما خلاف سنة (٤٠٥ هـ/ ١٠١٥م)، فأفضى ذلك إلى القتال والحروب، وأخيراً قبض على هلال في الحرب التي دارت رحاها مع فخر الألك الوزير ببغداد، وزجَّ به في أعماق السجون (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٧). ولمَّا كان جلال الدولة بن بهاء الدولة بن عضد الدولة بن ركن الدولة حاكم بغداد، ترامى إليه أن شمس الدولة بن فخر الدولة بن ركن الدولة حسن بن بويه صاحب همدان، يطمع في الإستيلاء على بلاد بدر، فبادر إلى إطلاق سراح هلال وعيَّنه قائداً لحملة عسكرية قوية تعضيداً ومعاونةً له؛ لا سترداد مُلكه الموروث، فوقعت حروب شديدة ومعارك طاحنة بينه و بين شمس الدولة في ذي الحجة سنة (٤٠٥ هـ/ ١٠١٥م)، فَقُتل هلال في ساحة الوغى وإنتهى أ مره (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٧).
- طاهر بن هلال: مما ذكره عنه أنه كان قد لجأ إلى شهرزور حينما كان وا لده مُعتقلاً بها، وذلك خشية أن يبطش به جده، وبعد فترة من الزمن جاء مُجتاحاً بلاد جده، فوقع في يدي شمس الدولة، وزجَّ به في السجن، ولبث فيه إلى سنة (٤٠٦ هـ/ ١٠١٢م)، وأطلق سراحه، وقُتل في شمس الدام لذه، وزجَّ به في السجن، ولبث فيه إلى سنة (١٠٢ هـ/ ١٠١٢م)، وأطلق سراحه، وقُتل في العام نفسه في المعركة التي جرت بينه وبين أبي الشوك (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٨)، لكن المصادر لم تذكر أن طاهر بن هلال على يد أبي الشوك، فالذي ذكرته أنه قتل إلى معام تفسل على يد أبي المعركة التي جرت بينه وبين أبي الشوك (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٢٨)، لكن المصادر لم تذكر أن طاهر بن هلال قُتل في المعركة مع أبي الشوك، فالذي ذكرته أنه قُتل أي طاهر بن هلال على يد أبي الشوك غيلةً بعد أن أمنه وزوَّجه بأُختِه (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ١/ ١٨).
- بدر بن طاهر بن هلال: تولّى الحكم مُستقلاً في الدينور، وقرميسين على سبيل الإستقلال بعهد من إبراهيم ينال سنة (٤٨٨هـ/ ١٠٩٥م) (البدليسي، ٢٠٠٦، ١/ ٦٧).

T. أخبار الإمارة الحسنوية من خلال كتاب (الكامل في التاريخ) لابن الأثير
 لقد تأسست الأمارة الحسنوية بصورة فعلية منذ سنة (٣٥٠هـ/ ٣٦٢م) بحسب أرجح الآراء
 (مرعي، ٢٠٠٥، ١٣٦) ، على يد حسنويه بن حسين الكُردي لذا سُميت بالإمارة الحسنوية ذسبةً إلى
 حسنويه هذا الذي يُعد المؤسس الفعلي للإمارة، في الوقت الذي ذهب فيه المؤرخ الكردي الشهير
 حسنويه هذا الذي يُعد المؤسس الفعلي للإمارة، في الوقت الذي ذهب فيه المؤرخ الكردي الشهير
 حسنويه المارة الحسنوية بصورة فعلية منذ سنة (٢٠٠هـ/ ٢٠٠٩م)
 مرعي، ٢٠٠٥، ٢٦٦) ، على يد حسنويه بن حسين الكُردي لذا سُميت بالإمارة الحسنوية ذسبةً إلى
 حسنويه هذا الذي يُعد المؤسس الفعلي للإمارة، في الوقت الذي ذهب فيه المؤرخ الكردي الشهير
 حسنويه هذا الذي الذي المؤسس الفعلي الإمارة الوقت الذي ألذي أله منه المؤرخ الكردي الشهير
 حسنويه من الفعلي الإمارة الوقت الذي ذهب فيه المؤرخ الكردي الشهير
 حسنويه من الفعلي الإمارة مارة مارة الذي أله من المولية المؤرخ الكردي المولية المؤرخ الكردي المولية المولية المولية المؤرخ الكردي المولية المولية المولية المولية الولية الذي أله مارة الكردي المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية الذي أله مولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المولية المول



محمد أمين زكي إلى رأي آخر، ألا وهو أن تاريخ تأسيس الإمارة الحسنوية يرجع إلى سنة (٣٣٠هـ/ ٩٤٢م)، عاداً بذلك الأمير حسين زعيم العشيرة البرزيكانية، واضع أساس هذه الإمارة (زكي، ٢٠١٧، ٢١١)، هذا وقد ذكر زكي هذا الرأي من غير إيراده لدليل على ذلك، لهذا لا يمكن إعتماده، فضلاً عن أن المصادر المتقدمة لا تذكر ذلك مثل ابن الأثير الذي يُعد كتابه شاملاً لذكر أخبار الإمارة الحسنوية.

أن مما يلفت النظر هو إختلاف الدراسات الحديثة حول تسمية الإمارة، إذ ذكروها بصيغ مختلفة، فمحمد أ مين زكي ذكرها بصيغة (الحسنويئية) (زكي، ٢١١٧)، وذكرها فرست مرعي بصيغة (الحسنوية) (مرعي، ٢٠٠٥)، بينما ذكرها كرفان آميدي بصيغة (الحسنويهية) (آميدي، ٢٠٠٦، ٢٣٩)، وذكرها المستشرق أرشاك بولاديان بصيغة (الحسنويهيين) (بولاديان، ٢٠١٣، (١١٤)، وذكرها لازاريف بصيغة (الحسنويهية، ٢٠١١، ٢٥)، وسبب ذلك أن المصادر القديمة لم تذكر لفظة حسنويه مقترنةً بـ(ال) التعريف، لهذا هذه التسميات هي نتيجة لإجتهادات كل طرف، وربما الصيغة الأصح ان كلمة حسنويه إذا جاءت مجردة من (ال) التعريف، يلفظ الحرف الأخير (هاءً) من دون وضع نقطتين عليه، أما إذا أدخل على كلمة (حسنويه)، (ال) التعريف، فتوضع على حرف من دون وضع نقطتين عليه، أما إذا أدخل على كلمة (حسنويه)، (ال) التعريف، فتوضع على حرف الحسنوية)، عندها يُدفظ الحرف الأخير (هاءً)، وإن كان عليها نقطتان، أما إذا وضعت كلمتا الحسنوية)، عندها يدفظ الحرف الأخير (هاءًا)، وإن كان عليها نقطتان، أما إذا وضعت كلمتا (الإ مارة الحسنوية) في جملة وأً ستُكملت قراءة الكلمتان في الجملة عندها تدهل (تاءًا)، بحسب قواعد اللغة العربية.

لقد بدأ ابن الأثير بذكر أخبار الحسنويين من عام (٣٥٩ه/ ٣٩٩م)، في حين أغفل ذكر أخبار حسنويه مؤسس الإمارة قبلها بعشر سنوات أي منذ عام (٣٥٩ه/ ٣٩٢م)، وذلك ربما بسبب عدم توفر المعلومات عن تلك الفترة، وسيراً على ما سار إليه من سبقه وممن نقل عنهم ابن الأثير مثل ابن مسكويه، في (تجارب الأُمم)، ولم يُشر ابن الأثير إلى الحسنويين بإسم الإمارة أو الدولة، وإنما أشار إليهم بصيغ أخرى مثل (بلد حسنويه) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣١٩٧٧)، و(أصحاب الأطراف كحسنويه) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٥/٧٧)، و(قلاع حسنويه) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٨٩/٧)، (وأعمال بدر بن حسنويه) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٥/١٩)، ووقلاع حسنويه) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ١٩٩٣)، والمحاب الأطراف الدسنويين بالحكم الذاتي (بولاد يان، ٢٠١٣)، وفيهما يأتي تفا صيل أخبارا بن الأثير عن الحسنويين.

أول خبر ذكره ابن الأثير عن الحسنويين، أنه ذكر قيام ركن الدولة البويهي بتوجيه حملة عسكرية كبيرة، بقيادة وزيره ابن العميد ومعه إبنه أبو الفتح ابن الوزير ابن العميد، نحو بلاد الحسنويين بهدف قتائهم، وذلك في شهر محرم من سنة (٣٥٩هـ/ ٣٥٠م)، رغم أن حسنويه كان بلاد الحسنويين بهدف قتائهم.



قد قوي أمره، واشتدت شوكته قبل ذلك، فكان يفرض الجباية على القوافل التجارية، إلا أن ركن الدولة لم يُحرك ساكناً ضد حسنويه، لسببين:

- لا يتفال ركن الدولة البويهي "بما هو أهم منه" بحسب ما ذكر ابن الأثير (٢٠٠٦، ٣١٩/٧)،
   وذلك لإنشغاله بمد سيطرته على مزيد من أراضي الدولة العباسية، وهو ما كان سبباً كافياً
   ليكون له أعداء، لذا كان ركن الدولة مشغولاً بتلك الصراعات (مرعي، ٢٠٠٥).
- ٢. الا سبب الآخر أن الح سنويين كانوا ية فون إلى جا نب الديلم، في حا لة حدوث صراع مع الخراسانيين، وهو أمر كان في صالح ركن الدولة البويهى.

لكن بسبب الحرب التي حدثت بين الديلم بقيادة سهلان بن مسافر، والحسنويين الكرد ونتيجة لهزيمة الديلم أمام حسنويه هزيمة مُذلة ومذكرة، مما أغاض ركن الدولة الذي كان هو الآخر من الديلم، لذا جهَّز حملة عسكرية كبيرة، ووضعها تحت قيادة وزيره ابن العميد، بهدف أخذ ثأر الديلم من الكُرد الحسنويين، بتوجيه ضربة قاصمة لهم، لكن بسبب الظروف التي رافقت الحملة، من وفاة ابن العميد الذي كان يعاني قبل ذلك من المرض، وتولي إبنه أبو الفتح الذي لم يكن على قدر المسؤولية، فإذها إنتهت بالصلح مع حسنويه الكُردي، مقا بل أ موال طائلة دفع ها يكن على قدر المشؤولية، فإذها إنتهت بالصلح مع حسنويه الكُردي، مقا بل أ موال طائلة دفع ها إسراع أبو الفتح بحل المشكلة مع الحسنويين وإن كان صُلحاً، ليُسرع بالرجوع إلى الري، لكي يتولى الوزارة مكان أبيه، قبل أن تُسند إلى شخص آخر.

لا للحسنويين، في الأثير بعد مرور (٧) سنوات من الحدث الأول الذي ذكره عن الحسنويين، فيذكر أخباراً عن دخول حسنويه في تحالف مع بختيار بن معز الدولة البويهي، وابن بقية، وفخر الدولة، وأ بي تغلب بن حمدان، وعمران بن شاهين وغير هم ضد عضد الدولة، و كانوا يظهرون لعضد الدولة (الشتم القبيح)، حيث توجه بختيار إلى واسط لمحاربة عضد الدولة، وذكر ابن الأثير أن حسنويه كان و عده أنه يحضره بنفسه لنصرته، وكذلك أ بو تغلب بن حمدان فلم يفر أن عن أن حسنويه و الفريز مي أول الذي معن الدولة، و أبي تغلب بن معدان، وعمران بن شاهين وغير هم ضد عضد الدولة، و كانوا يظهرون العضد الدولة (الشتم القبيح)، حيث توجه بختيار إلى واسط لمحاربة عضد الدولة، وذكر ابن الأثير أن حسنويه كان و عده أنه يحضره بنفسه لنصرته، وكذلك أ بو تغلب بن حمدان فلم يفرأي منهما بوعده بحسب ما ذكره ابن الأثير (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٥٣٥)، ليرجع ابن الأثير فيذكر أن منهما بوعده بحسب ما ذكره ابن الأثير (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٥٣٥)، ليرجع ابن الأثير فيذكر أن منهما بوعده العام يفرأي وبدر إبنا حسنويه، في في أي منهما بوعده بحسب ما ذكره ابن الأثير (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٥٣٥)، ليرجع ابن الأثير فيذكر أن منهما بوعده بحسب ما ذكره ابن الأثير (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٥٣٥)، ليرجع ابن الأثير في في أي بختيار عندما كان مُقيماً بواسط أتاه عبد الرزاق وبدر إبنا حسنويه، في نحو ألف فارس معونة له، منهما بوعد الدولة من هناك، فاتصل بعضد الدولة بختيار عندما كان مُتيماً بواسط أتاه عبد الرزاق وبدر إبنا حسنويه، ينه نحو ألف فارس معونة له، الما وصلا إليه أظهر بختيار المقام بواسط، ومحاربة عضد الدولة من هناك، فاتصل بعضد الدولة أنه نقض الشرط، ثم توجه بختيار إلى بغداد، عندها رجع إبنا حسنويه عنه إلى أبيهما (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٠٦٠).

لخ في الخبر الثالث لا بن الأثير عن الحسنويين، فإنه خصَّص عنوا نا رئيسيا، عن وفاة حسنويه الكُردي، سنة (٣٦ه / ٩٨٠م)، ذكر فيه وفاة حسنويه بن الحسين الكُردي البرزيكاني بقلعة سرماج، ومن ثم ذكر كيفية توسيعه لحدود إمارته، بأنه كان أميراً على جيش من البرزيكان



يسمونه البرزيذية، وكان خالاه و نداد و غانم إبنا أحمد أميرين على صنف آخر منهم يسمون العيشانية، وكان قد غلبا على أطراف نواحي مدن (الدينور)<sup>(16)</sup> و(همذان)<sup>(17)</sup> و(نهاوند)<sup>(81)</sup> و(الصامغان)<sup>(91)</sup> و(بعض أطراف أذربيجان إلى حد شهرزور) نحو خمسين سنة، وكان يقود كل واحد منهما عدة أُلوف، فلما توقي غانم سنة (٣٥٠ه -/ ٢٩٢م) تولَّى إبنه أبو سالم ديسم بن غانم مكانه بقلعته (قسنان)<sup>(20)</sup> إلى أن أزا له أبو الفتح بن العميد واستصفى قلا عه المسماة (قسنان) و(غانم أباذ)<sup>(12)</sup> وغيرهما، وتوقي ونداد بن أحمد سنة (٣٢٠٩ مر)، فقام مقا مه إبنه أبو الغانم عبد الوهاب إلى أن أسره الشاذنجان وسلَّموه إلى حسنويه فأخذ قلا عه وأملاكه (ابن الأثير، ٢٠٠٢، (٣٨٨/٧).

ومن ثم أشاد ابن الأثير بشخص حسنويه الكُردي بأنه كان مجدوداً، حسن السياسة والسيرة، ضابطاً لأمره، ومنع أصحابه من التلصُّص، وبنى قلعة (سرماج)<sup>(22)</sup> بالصخور المهند مة، وبنى بالدينور جامعاً على هذا البناء، وكان كثير الصدقة بالحرمين إلى أن مات في هذه السنة (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٨٨/٧).

وذكر بعدها مصير أبناء حسنويه الكردي السبعة، وإفتراق أمرهم ومعاداتهم لبعضهم بعد و فاة أبيهم حسنويه، فبعضهم إنحاز إلى فخر الدولة، وبعضهم إلى عضد الدولة، وهم: أبو العلاء، وعبد الرزاق، وأبو النجم بدر، وعاصم، وأبو عدنان، وبختيار، وعبد الملك (ابن الأثير، ٢٠٠٦، (٣٨٨/٧).

وأخيراً ذكر أخبار إثنين من أبناء حسنويه الكردي، وهما بختيار وبدر إبنا حسنويه بعد و فاة أبيهما، كان بختيار بقلعة سرماج ومعه الأموال والذخائر، فكاتب عضد الدولة ورغب في طاعته، ثم تلوَّن عنه وتغيَّر، لذا أرسل عضد الدولة إليه جيشاً فحاصره وأخذ قلعته وكذلك قلاع غيره من إخوته، وإصطنع من بينهم أبا النجم بدر بن حسنويه، واتخذه حليفاً وقوَّاه بالرجال، فضبط بدر بن حسنويه تلك النواحي، وكفَّ عادية من بها من الأكراد بحسب تعبير ابن الأثير،

كان حسنويه بحنكته السياسية قد تمكن من الوقوف بوجه ركن الدولة، وعضد الدولة ابن ركن الدولة، ولكن بعد وفاته، كما ذهب ابن كثير إلى أنه لما توفي حسنويه، اختلف أولاده، من بعده وتمزَّق شملهم، وتمكن عضد الدولة من أكثر بلادهم، وقويت شوكته في ذلك الأرض (ابن كثير، ١٩٨٨، ١١/٣٣٥).

ا لحدث الرابع الذي ذكره ابن الأثير عن الحسنويين، هو ذكره لموضوع قتل أولاد حسنويه من قِبَلُ عَضِدُ الدولة سوى بدراً، فذكر أنه لمَّا خلع عضد الدولة على بدر، وأخويه عاصم وعبد الملك، وفضَّل بدر وقدَّمهُ عليهما، وولاَّه أمر الأكراد، حسده أخواه على ذلك، لذا شقا عصا



الطاعة لأخيهما بدر، فاستمال عاصم جماعة من الأكراد المخالفين، فاجتمعوا عليه، عندها أرسل عضد الدولة جيشاً فأوقعوا بعاصم ومن معه فانهزموا، ووقع عاصم في الأسر، وأُدخل إلى همذان وهو راكبٌ جملاً، ولم يُعرف له خبر بعدها، وتعرَّض أولاد حسنويه إلى القتل على يد عضد الدولة، ما عدا بدر، فقد تركه عضد الدولة البويهي وأقرَّه على عمله، ثم أشار ابن الأثير إلى بعض صفات بدر بن حسنويه، أنه كان: عاقلاً لبيباً حازماً كريماً، حليماً، وقبل الإنتهاء من سرد هذه الأخبار عن أمراء الأسرة الحسنوية، قال ابن الأثير: "وسيرد من أخباره ما يعلم به ذلك إن شاء الله" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٩٣/٧).

وفي خبر خامس لا بن الأثير عن بدر بن حسنويه، ذكره ضمنياً عند ذكره لخبر عصيان محمد بن غانم البرزيكاني<sup>(23)</sup> لفخر الدولة، بناحية كوردر<sup>(24)</sup> من أعمال قُم، وقد ذكره ابن خلدون بصيغة "إنتفاض محمد بن غانم على فخر الدولة" (ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٠٧٤)، وأخذه غلات السلطان، ومن ثم إمتناعه بحصن الهفتجان<sup>(25)</sup>، وتجمع البرزيكان حوله، فأرسل فخر الدولة إليه جيشاً لقتاله وذلك في شوال من سنة (٣٣هـ/ ١٩٨٩)، فهزم محمد بن غانم جيش فخر الدولة اليه يفات البرزيكاني، فهزم محمد بن غانم على فخر الدولة اليه جيشاً لقتاله وذلك في شوال من سنة (٣٣هـ/ ١٩٨٩)، فهزم محمد بن غانم جيش فخر الدولة اليه جيشاً لقتاله وذلك في شوال من سنة (٣٣هـ/ ١٩٨٩)، فهزم محمد بن غانم جيش فخر الدولة اليويهي، فأرسل فخر الدولة خملة أخرى من الرَّي إلى محمد بن غانم البرزيكاني، فُهزم الجيش البويهي مرةً هذه المرة أيضاً، عندما لم يتمكن فخر الدولة من هزيمة محمد بن غانم البرزيكاني، فهزم الجيش البويهي مرةً هذه المرة أيضاً، عندما لم يتمكن فخر الدولة من هزيمة محمد بن غانم البرزيكاني، فهزم الجيش البويهي مرةً هذه المرة أيضاً، عندما لم يتمكن فخر الدولة من هزيمة محمد بن غانم البرزيكاني، فهزم الجيش البويهي مرةً هذه المرة أيضاً، عندما لم يتمكن فخر الدولة من هزيمة محمد بن غانم البرزيكاني، في أرسل إلى بدر بن حسنويه، ينكر عليه ذلك ويأمره بإ صلاح الحال مع محمد بن غانم البرزيكاني، فن ما مر إسلاح الحال مع محمد بن غانم البرزيكاني، فنعل بدر ذلك وراسل محمد بن غانم في فر الدولة جيشاً آخر على ما هو أرسل إلى بدر بن حسنويه، ينكر عليه ذلك ويأمره بإ صلاح الحال مع محمد بن غانم البرزيكاني، فنعل بدر ذلك وراسل محمد بن غانم فاصرالبرزيكاني، أوسل أوسل أول البنة أول سنة (٢٠٣هـ/ ٢٨٩م)، ويقي الحال على ما هو أرسل إلى بدر بن حسنويه، ينكر عليه ذلك ويأمره بإ صلاح الحال مع محمد بن غانم البرزيكاني، أوسل الي سنة (٢٠٣هـ/ ٢٨٩٥م)، ويقي الحال على ما هو أرسل إلى بدر دلك وراسل محمد بن غانم فاصلحوا أول سنة (٢٠٣هـ/ ١٩٨٩م)، ويقي المال الرزيكاني، أوسل إلى الم المر إلى محمد بن غانم محمد بن غانم فر البرزيكاني، أوسل أمر مامهما)، ويقي الحال ملحنة أخر الدولة البول المول المال إلى من مرما أول الماله إلى ماله إلى مالهمما)، ويقي المال إلى مالم مرمل مممد بن غانم البرزيكاني، أوسي ممالمو المول أمرة ممام مرالدولة البول أول مالمول أمل مالهممم



فقد شفى غليله منه، وإن إنتصر بدر فقد إستراح من قراتكين، فتوجه الجيش نحو بدر وتجهّز بدر له، وجمع من العسكر، وإلتقيا على وادٍ بقرميسين، فلما بدأ القتال دبَّر بدر حيلةً أوهم فيها قراتكين وجيشه بالهزيمة أمامهم، الذي إنهزم من ساحة المعركة حتى إختفى عن الأنظار، فظنَّ قراتكين وأ صحابه أن بدر قد إنتهى أ مره وإذهزم، لذا إط مأنوا حتى أذهم نز لوا عن خيولهم، وتفرَّ قوا في خيامهم، فلم يلبثوا إلا ساعةً حتى كرَّ عليهم بدر فجأةً، فلم يُتح لهم فرصةً لركوب خيولهم، فأكب عليهم وقتل منهم عدداً كبيراً، وإستولى على جميع ما في عسكرهم، أما قراتكين فقد نجا مع نفر من غلمانه، فهرب إلى أن وصل جسر النهروان، وأقام به حتى اجتمع إليه المنهزمون من أفراد جيشه، وبعدها دخل قراتكين بغداد، مذلولاً مكسوراً، إنتهى به المطاف في النهاية بأن تخلّص منه شرف الدولة بعد أن دبَّر له حيلةً، قتله شرف الدولة على إثرها، أما بدر بن حسنويه فقد إستولى بعد إنتها، والا منها وقتل منهم عدها.

المؤيدين لفخر السابع أيضاً عن بدر بن حسنويه، وقد ذُكر سابقاً أن بدر بن حسنويه كان من المؤيدين لفخر الدولة، حتى أن تمسكه بموقفه هذا تسبب بغضب شرف الدولة عليه، وكان نتيجة ذلك أن جرَّد عليه شرف الدولة حملة عسكرية كبيرة قبل سنتين، ولكن لم يُكتب لها النجاح، لذا يف سنة (٣٧٩هـ/ ٩٩٩م)، عندما عزم فخر الدولة السير إلى العراق، فما أن وصل فخر الدولة إلى همذان، حتى أتاه بدر بن حسنويه مدداً له (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٢٩٢). وذلك لما بينهما من الموالاة والتحالاة والتحالات.

لا للهاربين من الأمراء المعادين للحسنويين أو المعادين لحلفائهم، إذ ذكر ابن الأثير أن أبو نصر بن الهاربين من الأمراء المعادين للحسنويين أو المعادين لحلفائهم، إذ ذكر ابن الأثير أن أبو نصر بن خوا شاذه وكان من أعيان قادة عضد الدولة البويهي، أنه لمَّا هرب من عضد الدولة إلى البطائح، كاتبه أعداء عضد الدولة وهم كلَّ من: بهاء الدولة، وفخر الدولة، وصمصام الدولة إلى البطائح، بدر بن حسنويه، كلَّ منهم يستدعيه للجوء إليه، ويبذل له ما يريده، وأخيراً فإن خواشاذ كان قد عضد الدولة إلى البطائح، عضد الدولة وهم كلَّ من: بهاء الدولة، وفخر الدولة، وصمصام الدولة إلى البطائح، بدر بن حسنويه، كلَّ منهم يستدعيه للجوء إليه، ويبذل له ما يريده، وأخيراً فإن خواشاذ كان قد عقد العزم على اللهم يستدعيه للجوء إليه، ويبذل له ما يريده، وأخيراً فإن خواشاذ كان قد عقد العزم على اللجوء إلى فخر الدولة، فقصده ولكنه توفي في الطريق قبل أن يصل إليه (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٧٢٢)، ومن هذا يظهر بأن بدر بن حسنويه كان قد بلغ من القوة، حتى يتمكن من إيواء الهاربين من الأمراء البويهيين المعادين له، ويقبلهم كلاجئين سياسيين في بلاده.

\* من أخبار بدر بن حسنويه عند ابن الأثير، أن بهاء الدولة عندما توجه إلى واسط، سنة (٨٨هه/ ٩٩٩م)، وذلك لمساعدة أبي محمد بن مكرم، ومن معه من الجند، بمشورة من أبو علي بن إسماعيل، فتوجه بهاء الدولة إلى واسط على كره وضيق، فنزل بالقنطرة البيضاء، وضاق الأمر ببهاء الدولة بأن إنقطعت المؤونة عنه، حتى أشرف بهاء الدولة على الهلاك، فطلب المساعدة من بدر



بن حسنويه، الذي قدم له شيئاً من المؤونة ما ساعده على سد بعض إحتياجاته (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٧/٤٩٦).

\* كان أمر بدر بن حسنويه قد عَظَمَ، وعَلا شأنَه، ولُقِبَ من ديوان الخليفة العباسي، بلقب (ناصر الدين والدولة)، وذلك في عام (٨٩٨هـ/ ٩٩٨م)، وقد ذكر ابن الأثير هذا الخبر عن بدر بن حسنويه تحت عنوان (ذكر عدة حوادث)، ومن ثم أشاد ابن الأثير بصفات بدر بن حسنويه، بن حسنويه تحت عنوان (ذكر عدة حوادث)، ومن ثم أشاد ابن الأثير بصفات بدر بن حسنويه، فذكر بأنه كان كثير الصدقات بالحرمين، ويكثر إخراج الأموال وصرفها على العرب بطريق مكة فذكر بأنه كان كثير العدب العرب ويكثر إخراج الأموال وصرفها على العرب بطريق مكة ليكفوا عن أذى الحجاج، وكذلك مما ذكره في هذا الصدد، أن بدر بن حسنويه منع أصحابه من الفساد وقطع الطريق، لذا فقد عظمت مكاذته في قلوب الناس وسار ذكره بذلك (ابن الأثير، من يرم).

أيضاً في خبر آخر لابن الأثير عن بدر بن حسنويه، ضمن أحداث سنة (٣٨٩ه/ ٩٩٩م)، ذكر بإنه إلتحق به أحد إبني بختيار، وهو أبو القاسم بن بختيار، ذلك أن إبني بختيار وهما: أبو نصر بن بختيار، وأبو القاسم بن بختيار مصام الدولة أخي بهاء الدولة، مما تسبب نصر بن بختيار، وأبو القاسم بن بختيار كانا قتلا صمصام الدولة أخي بهاء الدولة، مما تسبب بحدوث صراع بينهما، كان نتيجته أن مال أصحاب إبني بختيار بشيراز إلى بهاء الدولة، لذا بعد أن إستولى أبو علي بن إسماعيل على شيراز هرب إبنا بختيار، فلحق أبو نصر ببلاد الديلة، وأما أبو المتولى أبو علي بن إسماعيل على شيراز هرب إبنا بختيار، فلحق أبو علي بن إسماعيل على شيراز هرب إبنا بختيار، فلحق أبو دصر ببلاد الديلم، وأما أبو المتولى أبو علي بن إسماعيل على شيراز هرب إبنا بختيار، فلحق أبو علي شيراز كتب إلى بهاء الدولة بعد أن بندلك فسار إليها ونزلها، فقام بنهب قرية الدودمان وإحراقها، وقتل كل أهلها، وأ خرج جثة أخاه بندلك فسار إليها ونزلها، فقام بنهب قرية الدودمان وإحراقها، وقتل كل أهلها، وأ خرج جثة أخاه محصام الدولة وجدًد أكفا نه، وحمل إلى التر بة بشيراز فدفنَ بها، وإ ستولى بهاء الدولة على صمحصام الدولة وحمان وإحراقها، وقتل كل أهلها، وأ خرج جثة أخاه محصام الدولة وجدًد أكفا نه، وحُمل إلى التر بة بشيراز فدفنَ بها، وإ ستولى بهاء الدولة على حرمان، وإلى هنا كان إعتماد ابن الأثير على الروذراوري في كتاب (ذيل تجارب الأمم)، في ذقل كرمان، وإلى هنا كان إعتماد ابن الأثير على الروذراوري في كتاب (ذيل تجارب الأمم)، يذ ذقل أخباره عن الحسنويين، وقد ذكر ذلك ابن الأثير بقوله: "إلى ههنا آخر ما في ذيل الوزير أبي شماع رحمه الله" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٠٦-٧).

أيضا هذا يذكر ابن الأثير قصة لجوء سياسي أخرى، لإحدى الشخصيات المهمة من البويهيين إلى بدر بن حسنويه، وذلك في سنة (٣٩٣هـ/ ١٠٠٣م)، ضمن أحداث متفرقة ذكرها ابن الأثير تحت عنوان (ذكر عدة حوادث)، أنه هرب في هذه السنة الوزير أبو العباس الضبي وزير مجد الدولة بن فخر الدولة بن بويه من الرَّي إلى بدر بن حسنويه، فأكرمه بدر (ابن الأثير، ٢٠٠٦).

يظ هر من كثرة أحداث اللجوء السيا سي هذه إلى بلاد الحسنويين، من قبل الوزراء والقادة والأُمراء البويهيين، لا سيما في عهد بدر بن حسنويه الكُردي، أنه كان يتمتع بسمعة طيبة في قبول اللاجئين إليه وإكرامهم، وعدم إرجاعهم إلى بلدانهم قسراً مهما واجهه من ضغوط، فضلاً



عن دلالة ذلك على مدى القوة التي بلغها بدر بن حسنويه، وأنه كان يُعد نفسه ذظيراً للأُمراء البويهيين، ولم يكن يخشاهم.

له جيشاً كبيراً، ووجههم نحو بغداد وذلك سنة (۳۹۷ه/ ۲۰۰۷م)، وسبب ذلك كما يذكر ابن له جيشاً كبيراً، ووجههم نحو بغداد وذلك سنة (۳۹۷ه/ ۲۰۰۷م)، وسبب ذلك كما يذكر ابن الأثير أن أبا جعفر كان نازلاً على قلج حامي طريق خراسان، وكان قلج مبايناً لعميد الجيوش فاجتمعا لذلك، فلما توقي قلج هذه السنة، جعل عميد الجيوش أبا الفتح بن عناز مكانه على حماية الطريق، وكان عدواً لبدر بن حسنويه، فأدى ذلك إلى حقد بدر بن حسنويه على ابن عناز لما بينهما من العداوة (ابن الأثير، ۲۰۰۲، ۳۹/۸).

لا الفتح بن عناز بعد الجوءه إلى ١٩٩٣هـ/ ١٩٠٧م)، لاحق بدربن حسنويه أبو الفتح بن عناز بعد الجوءه إلى رافع بن محمد بن مقن، ونزل ابن عناز عنده حين أخذ بدربن حسنويه منه حلوان وقرميسين، لذا قبل أن يُجهِّز بدر جيشاً لملاحقة ابن عناز بولاية ابن مقن، فإنه أرسل إليه يذكره بمودة أبيه وحقوقه عليه، ويَعتِبُ عليه لإيواءه خصمه ابن عناز، ويطلب منه أن يُبعده ليدوم على العهد والمودة وحقوقه عليه، ويَعتِبُ عليه لإيواءه خصمه ابن عناز، ويطلب منه أن يُبعده ليدوم على العهد والمودة وحقوقه عليه، ويَعتِبُ عليه لإيواءه خصمه ابن عناز، ويطلب منه أن يُبعده ليدوم على العهد والمودة وحقوقه عليه، ويَعتِبُ عليه لإيواءه خصمه ابن عناز، ويطلب منه أن يُبعده ليدوم على العهد والمودة القديمة، ولكن رفض رافع بن مقن ذلك الطلب، لذا فقد أرسل بدر بن حسنويه جيشاً إلى أعمال رافع بالجانب الشرقي من ذهر دجلة، فنهبوها، ونهبوا دار را فع بالمطيرة<sup>(27)</sup> وأحرقوه، وإستولوا على رافع بالجانب الشرقي من ذهر دجلة، فنهبوها، ونهبوا دار را فع بالمطيرة<sup>(27)</sup> وأحرقوه، وإستولوا على ماقعة البردان وكانت لرافع ففتحوها أيضاً، وأحرقوا ما كان بها من الغلات، وطمّوا بئرها، فلحق مواقعة البردان وكانت لرافع ففتحوها أيضاً، وأحرقوا ما كان بها من الغلات، وطمّوا بئرها، فلحق أبو الفتح بن عناز بعميد الجيوش ببغداد، فخلع عليه وأكرمه، ووعده بنصره، وقد ذكر ابن الأثير أبو الفتح بن عناز بعميد الجيوش بعديد واليق بلد ولاية رافع بن مقن) (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٠/٢).

\* حدثين مه مين كان لابدر بن حسنويه دورّ فيه ما، ذكره ما ابن الأثير في كتا به (الكامل في التاريخ)، أحدهما يعود إلى سنة (٣٩٦ه/ ٢٠٠٦م)، ولكن ذكره ابن الأثير ضمن أحداث سنة (٣٩٧هـ/ ٢٠٠٩م)، وهو إمداد بدر بن حسنويه لأبي العباس بن واصل صاحب البصرة بـ(٣٠٠٠) آلاف فارس، عندما إستولى أبو العباس على الأهواز، وهذا يعني بأنه ما كانا متحالفين مع بعضهما، والحادثة الأخرى هي حادثة محاولة أبو العباس بن واصل صاحب البصرة، اللدجوء إلى بدر بن حسنويه، الذي كان في صراع مع بهاء الدولة (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢/١٠). ذكر ابن الأثير أن أبا العباس بن واصل سار من الكوفة، وعبر دجلة وهو عازمٌ على اللحاق ببدر بن حسنويه، فوصل إلى خانقين، فكان بها جعفر بن العوام وكان في طاعة بدر، فأنز له وأكرمه، وطلب منه التعجيل في المسير إلى بدر وعدم التريث، لأن هناك من يطلبه للقبض عليه، لكنه لم يستمع إلى ذصيحة ابن العوام فاعذر بالتعب، والحاجة إلى الإستراحة ونام، وقد وصل خبره إلى أبي الفتح بن عناز، وكان أبو طاعة بهاء الدولة، وكان قرياً منهم، فإغتنم ابو الفتح الفرصة، وما إلى ذصيحة ابن العوام فاعذر بالتعب، والحاجة إلى الإستراحة ونام، وقد وصل خبره إلى أبي الفتح بن عناز، وكان العوام فاعذر بالتعب، والحاجة إلى الإستراحة ونام، وقد وصل خبره إلى أبي الفتح بن عناز، وكان العوام لاعذر بالتعب، والحاجة إلى الإستراحة ونام، وقد وصل خبره إلى أبي الفتح بن عناز، وكان العوام لا يزال بها ولم يغادرها، فحاصره، فإغتنم ابو الفتح الفرصة، وال إليه بخانقين، وكان أبو العباس لا يزال بها ولم يغادرها، فحاصره، وألقى القبض عليه، وأخذه إلى بغداد، ومن هناك أرسله



عميد الجيوش إلى بهاء الدولة، فلقيهم في الطريق قاصد من بهاء الدولة يأمره بقتله، فقُتل وحُمل رأسه إلى بهاء الدولة وطِيْفَ به بخوزستان (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤١/٨).

لا وحدث في ذفس الاسنة (٣٩٧هـ/ ٢٠١٧م) حادث رابع، ألا وهو مسير عميد الجيوش إلى حرب بدر و صلحه معه، و سبب توجه هذا الجيش نحو بدر بن حسنويه، أنه كان في ذفس بهاء الدولة حقد على بدر بن حسنويه، وذلك لما قام به بدر من تقديم العون لأبو العباس بن وا صل صاحب البصرة، أثناء حربه مع بهاء الدولة، لذا لما قتل أبو العباس، أمر بهاء الدولة عميد الجيوش بالتوجه نحو بلاد حسنويه، وأعطاه مالاً لينفته على ذلك الجياس، أمر بهاء الدولة عميد الجيوش بالتوجه نحو بلاد حسنويه، وذلك لما قام به بدر من تقديم العون لأبو العباس بن وا صل صاحب البصرة، أثناء حربه مع بهاء الدولة، لذا لما قتل أبو العباس، أمر بهاء الدولة عميد الجيوش بالتوجه نحو بلاد حسنويه، وأعطاه مالاً لينفته على ذلك الجيش، فلماً وصل جيش بهاء الدولة بقيادة عميد الجيوش إلى جند يسابور، أرسل إليه بدر، رسالة إستخدم فيها حنكته السياسية، فقال بقيادة عميد الجيوش إلى جند يسابور، أرسل إليه بدر، رسالة إستخدم فيها حنكته السياسية، فقال ما تعليه بقيادة عميد الجيوش إلى جند يسابور، أرسل إليه بدر، رسالة إستخدم فيها حنكته السياسية، فقال من اتعاد مل تقدر على أن تأخذ ما تغلً عليه بنو عقيل من أعمالكم، وبينهم وبين بغداد فرسخ حمي صالحتهم، فكيف تقدر على أ خذ بلادي وحصوني مني ومعي من الأ موال ما ليس معك دتى صالحتهم، فكيف تقدر على أ خذ بلادي وحصوني مني ومعي من الأ موال ما ليس معك دتى صالحتهم، فكيف تقدر على أ خذ بلادي وحصوني مني ومعي من الأ موال ما ليس معك دتى صالحتهم، فكيف تقدر على أ خذ بلادي وحصوني مني ومعي من الأ موال ما ليس معك دتى صالحتهم، فكيف تقدر على أ خذ بلادي وحصوني مني ومعي من الأ موال ما ليس معك دلك، أرانا معك بين أمرين: إن حاربتك فالحرب سجال، ولا نعلم لمن العاقبة، فإن إنهزمت أ نا لم مثلها، وأنا معك بين أمرين: إن حاربتك فالحرب سجال، ولا نعلم من العاقبة، فإن إنهزمت أ نا لم محراوي، مثلها، وأنا معك بين أمرين، إلى ما مي من مالحراب مراوي، مثلها، وأنا معك بين أمرين: إن حاربتك وله علي مال، ولا نعلم من العالكم، والما وإ الهزمت أ نا لم محراوي، مثلها، وأنا معك بين أمرين وإن إنهزمت أ نا، لم تجمع وتله مي مال الغربه مال أن أ مرحب على تجهيز الجيش وواد عنه (ابن الأثير، ٢٠٠٢، ٢٠٢٤)، فأ ما الما وصالحه وأخذ منه ما كان أخرجه على تجهيز الجيش وواد مانه، (ابن الأثير، ٢٠٠٢، ٢٠٢٩)، الما الما ووسالمه وادخ منه ما كان أخرج

و من أخبار الحسنويين عند ابن الأثير، حادث خامس في السنة ذاتها سنة (٣٩٧ه/)، كان لبدر بن حسنويه دور محوري وكبير فيه، وهو تدخله إلى جانب والدة مجد الدولة ضد إبنها مجد الدولة، إذ كانت أم مجد الدولة بن فخر الدولة بن بويه صاحب الرَّي، وبلد الجبل، ضد إبنها مجد الدولة، إذ كانت أم مجد الدولة بن فخر الدولة بن بويه صاحب الرَّي، وبلد الجبل، قد قبضت عليه، فكانت هي الحاكمة الفعلية في جميع أعمال إبنها، ولكن عندما تولى الخطير أبو علي بن علي بن علي بن القاسم الوزارة لمجد الدولة، فإنه أخذ يخوف إبنها منها، لذا خرجت أم مجد الدولة معي بعد ذلك من الرَّي إلى القاسم الوزارة لمجد الدولة، فإنه أخذ يخوف إبنها منها، لذا خرجت أم مجد الدولة بعد ذلك من الرَّي إلى القلعة، فمع وضعها تحت المراقبة، فإذها إستطاعت الهروب بحيلة ما حتى المات إلى بعد ذلك من الرَّي إلى القلعة، فمع وضعها تحت المراقبة، فإذها إستطاعت الهروب بحيلة ما حتى المات إلى الرَّي، وجاء ها و لدها شمس الدولة، وعساكر همدان، فحا صروا الرَّي، وجرى بين الطرفين الى الرَّي، وجاء ها و لدها شمس الدولة، وعساكر همدان، فحا صروا الرَّي، وجرى بين الطرفين الى الرَي، وجاء ها و لدها شمس الدولة، وعاماك همدان، فحا صروا الرَّي، و جرى بين الطرفين الى الرَي، وجاء ها و لدها شمس الدولة، وعساكر همدان، فحا صروا الرَي، و جرى بين الطرفين الدولة فقيدته أمًه، وسجنته بالقلعة، وأجلست أخاه شمس الدولة في الماد في و مرى بين المرفين الدولة فقيدته أممًه، وسجنته بالقلعة، وأجلست أخاه شمس الدولة في المادي، و صار الأمر إليها، عند "قتال كثير مدة" (ابن الأثير، ٢٠١٠، ٢٠١٨)، ثم تمكن بدر من الدخول إلى مدينة الرَّي، وأسر مجد الدولة ندو سنة، وبعد أن تنكر شمس الدولة لوالدته وتغير الدولة فقيدته أممًه، وسجنته بالقلعة، وأجلست أخاه شمس الدولة في المادي و مرا أخرى، وأسر مجد الدولة أخرى من الدولة أخرى موسار الما مروس الدولة ألمس اله المرع و حرى الدولة مولار مروس مار وليها، عند "قد ماد رأت أمه بأن أخاه مجد الدولة ألين منه، وأكثر سلميةً، لذا أعادته إلى المر ولي أخرى، وأمر أرى أولار أمر الدولة ألمي على هذا التصرف، إلا أنه لم يتدخل في البداية وسر مجي وسر موسار شمس الدولة إلى همدان، ولم يكن بدر راضياً على هذا التصرف، إلا أنه لم يتد أخرى الماده، وسار شمو، واكثر سلميةً، لذا أعاد مبار الدوان، ولم يكن بدر راضياً على هذا التصرف، إلا أنه لم ي



حتى أنها كانت تجيب على رسائل الملوك، فلما أرسل شمس الدولة إلى بدر بن حسنويه يطلب منه أن يمده بالجند، فأرسل إليه الجند فسار بهم شمس الدولة إلى قُم، فحا صرها، ولكن أهلها دافعوا عنها، فتمكن عساكر مجد الدولة من الدخول إلى المدينة فإنشغلوا بالنهب، لذا واجههم العامة من أهل المدينة، حتى أنهم قتلوا منهم (٧٠٠) رجل، وإنهزم الباقون إلى معسكرهم، ثم قبض هلال بن بدر على أبيه فتفرق الجمع كله (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٤٧/٨).

لأحبر الأكثر ألماً عن الحسنويين كان في سنة (٤٠٠ هـ/ ١٠١٠م)، وهو الخبر الأطول الذي ذكره ابن الأثير عن الحسنويين، وذلك للخلاف الشديد الذي حدث بين بدر بن حسنويه الذي ذكره ابن الأثير عن الحسنويين، وذلك للخلاف الشديد الذي حدث بين بدر بن حسنويه وإبنه هلال، ذكر ابن الأثير حدوث حرب بين بدر بن حسنويه الكردي وإبنه هلال، وسبب ذلك أن بدر كان أبعد ابنه هلال عنه، وذلك أن أُم هلال كانت من الشاذنجان، فاعتزلها أبوه عند ولادته، بدر كان أبعد ابنه هلال عنه، وذلك أن أُم هلال كانت من الشاذنجان، فاعتزلها أبوه عند ولادته، فنشأ هلال بعيداً عن أبيه، لذا كان لا يحب والده لذلك السبب، وفي ذغس الوقت قرَّب بدر إليه فنشأ هلال بعيداً عن أبيه، لذا كان لا يحب والده لذلك السبب، وفي ذغس الوقت قرَّب بدر إليه ابنه الآخر عيسى، لهذا كان هلال يخرج عن كلام أبيه، فرأى بدر أنه من الأفضل إبعاده عنه لما فيه من الشدة فأقطعه الصامغان، وكان ذلك القرار في مصلحة هلال أكثر، مما سهَّل على هلال بأن

لذا كان أول ما فعله هلال أنه أساء إلى ابن الماضي صاحب شهرزور، الذي كان موافقا لأبيه بدر فنهى بدر ابنه هلالا عن معارضته، فلم يسمع قوله وأرسل هلال إلى ابن الماضي يتَهدُّدُه، فأعاد بدر مراسلة ابنه وتهدَّدُهُ هو الآخر، إن تعرض لشيء مما هو لابن الماضي، فكان جواب نه يه أنه جمع عسكرا وحصر شهرزور ففتحها، وقتل ابن الماضي وأهله وأخذ أموالهم، فلما ورد على بدر أخبار ذلك أزعجه وأقلقه تصرف هلال هذا، وأظهر السخط على هلال، عندها عمد هلال إلى إفساد جند أبيه عليه، فأخذ يستميلهم إلى جاذبه ويبذل لهم من المال الكثير، فكثر أصحاب هلال لإحسانه إليهم وبذله المال لهم، وأعرض الناس عن بدر لإمساكه المال عنهم، فسار كل واحد منهما إلى صاحبه فالتقيا على باب الدينور، فلما برز الجمعان إلى بعضهما عندها إنحاز الكرد إلى هلال، فأخذ بدر أسيرا وحُمل إلى ابنه فأشير على هلال بقتله، وقالوا: لا يجوز أن تستبقيه بعدما أوحشته، فقال: ما بلغ من عقوقي له أن أقدَّله، وحضر عند أبيه وقال له: أنت الأمير وأنا مدبر جيشك، فخاد عه أبوه بأن قال له: لا يسمعن هذا منك أحد فيكون هلاكنا جميعا، وهذه القلعة لك والعلامة في تسليمها كذا وكذا، واحفظ المال الذي بها فإنك الأمير مادام الناس يظنون بقاءك، وأريد أن تفرد لي قلعة، أتفرغ فيها للعبادة، ففعل ذلك وأعطاه جملة من المال، فلما استقر بدر بالقلعة عمَّرها وحصَّنها، وراسل أبا الفتح بن عناز عدوَّه اللدود سابقا، وأبا عيسى شاذى بن محمد وهوبا ساد أباذ، يقول لكل وإحد منهما: ليقصد أعمال هلال ويشعثها، فسار أبو الفتح إلى (قرميسين) فملكها، وسار أبو عيسى إلى (سابور خواست) فذهب حلل هلال، ومضى إلى (نهاوند)



وبها أبو بكر بن رافع، فاتبعه هلال إليها ووضع السيف في الديلم، فقتل منهم أربعمائة ذفس منهم تسعون أميرا، وأسلم ابن رافع أبا عيسى إلى هلال فعفا عنه، ولم يؤاخذه على فعله وأخذه معه، وأرسل بدر إلى الملك بهاء الدولة يستنجده، فجهَّز فخر الملك أبا غالب في جيش، وسيَّره إلى بدر فسار حتى وصل إلى نيسابور خواست، فقال هلال لأبي عيسي شاذي: قد جاءت عساكر بهاء الدولة. فما الرأي، قال: الرأي أن تتوقف عن لقائهم وتبذل لبهاء الدولة الطاعة وترضيه بالمال، فإن لم يجيبوك فضيِّق عليهم وانصرف بين أيديهم، فإنهم لا يستطيعون المطاولة، ولا تظن هذا العسكر كمن لقيته بباب نهاوند، فإن أولئك ذللهُمْ أبوك على ممر السنين فقال: "غششتني ولم تنصحني وأردت بالمطاولة، أن يقوى أبى وأضعف أنا وقد له" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٥٦/٨)، وسار لا ينقض على عسكرهم ليلا، فلما وصل إليهم وقع الصوت فركب فخر الملك في العساكر، وجعل عند أثقالهم من يحميها وتقدم إلى قتال هلال، فلما رأى هلال صعوبة الأمر ندم، وعلم أن أبا عيسى بن شاذى نصحه، فندم على قتله، ثم أرسل إلى فخر الملك يقول له: "إنى ما جئت لقتال وحرب، إنما جئت لأكون قريبًا منك، وأنزل على حُكمك، فترد العسكر عن الحرب فإنني أدخل في الطاعة"، فمال فخر الملك إلى هذا القول، وأرسل الرسول إلى بدر ليخبره بما جاء به، فذما رأى بدر الرسول سبَّه. و طرده، وأر سل إلى فخر الملك يـ قول: "إن هذا مَكرَّ من هلال، لما رأى ضعفه، وا لرأى أن لا تُنَفِسَ خِنَاقهُ" (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٥٧/٨)، فلمَّا سمع فخر الملك الجواب قويت نفسه، وكان يتهم بدر في الميل إلى ابنه وتقدُّم إلى الجيش بالحرب فقاتلوا، فلم يكن بأ سرع من أن أتِيَ بهلال أسيرا، فقبُّل الأرض وطلب أن لا يسلمه إلى أبيه، فأجابه إلى ذلك وطلب علام ته بتسليم القلعة، فأع طاهم العلامة فامتنعت أمه ومن بالقلعة من التسليم، وطلبوا الأمان فأمَّنهم فخر الملك، وصعد القلعة ومعه أصحابه، ثم نزل منها وسلمها إلى بدربن حسنويه، وأخَّذ ما فيها من الأموال وغيرها وكانت عظيمة، قيل: كان بها أربعون الف بدرة دراهم، وأربعمائة بدرة ذهبا سوى الجواهر النفيسة، والثياب والسلاح وغير ذلك، هذا وقد أكثر الشعراء من ذكر هذا فمما قال مهيار من الشعر بهذا الشأن (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨/٧٥):

| كأنْ لم يروك حملتَ الجبالا     | فظنُّوك تعبأ بحملِ العراق     |
|--------------------------------|-------------------------------|
| لما كان غذمك مذها هـلالا       | ولو لم تكنْ فِي العلو السماءُ |
| لـــه ولــبدر أبــيه كمـــ الا | سريت إلايه فكنت السررار       |

\* من أخبار الحسنويين، إستيلاء طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه على شهرزور، سنة (٤٠٤هـ/ ١٠١٤م)، حيث كان بدر قد سلَّمها إلى عميد الجيوش، فجعل فيها نوَّا به، ففي هذه السنة توجه طاهر بن هلال إلى شهرزور، فقاتل من بها من عساكر فخر الألك، وأخذها منهم في شهر رجب من سنة (٤٠٤هـ/ ١٠١٤م)، فلما سمع الوزير فخر الألك ذلك، أرسل إلى طاهر يعاتبه على



ذلك، ويأمره بإطلاق من أسر من أتباعه، ففعل طاهر ذلك، وبقيت شهرزور بيد طاهر إلى أن قتله أبو الشوك، وأخذها منه وجعلها لأخيه هلال (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨١/٨).

\* تعد سنة (٥٠٤هـ/ ١٠١٥م) السنة التي إنتهى بها حُكم الأمراء الحسنويين بصورة فعلية، فزالت إمارتهم من الوجود، إذ قُتل فيها بدر بن حسنويه على يد أتباعه، في حين قُتل ابنه هلال على عد شمس الدولة البويهي، وقد ذكر ابن الأثير تفاصيل مقتلهما وسبب ذلك، إذ ذكر ذلك تحت عنوان خاص به سمَّاه بـ(ذكر قتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، فذكر أنه في هذه عنوان خاص به سمَّاه بـ(ذكر قتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، فذكر أنه في هذه عنوان خاص به سمَّاه بـ(ذكر قتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، فذكر أنه في هذه السنة قُتل بدر بن حسنويه وإطلاق ابنه هلال وقتله)، فذكر أنه في هذه السنة قُتل بدر بن حسنويه أمير الجبل، وكان سبب قتله أنه توجَّه بجيشه في فصل الشتاء إلى الحسين بن مسعود الكُردي، ليستولي على بلاده بحصن (كو سحد)<sup>(82)</sup>، فاستاء أصحاب بدر منه الحسين بن مسعود الكُردي، ليستولي على على بلاده بحصن (كو سحد)<sup>(82)</sup>، فاستاء أصحاب بدر منه الدلك، فعزموا على قتله لذلك، فحذره بعض خواصه منهم وعرَّفوه على التأمرين على قتله، إلا لندلك، فعزموا على قتله لذلك، فحذره بعض خواصه منهم وعرَّفوه على المامرين على قله، إلا الحسين بن مسعود الكُردي، أيستولي على بلاده بحصن (كو سحد)<sup>(82)</sup>، فاستاء أصحاب بدر منه أنه لم يهتم بدلك، فعزموا على فلاهم الكلاب حتى يفعلوا ذلك"، فكل ما فعله أنه أبعدهم، فلما الدلك، فعزموا على قتله لذلك، فحذره بعض خواصه منهم وعرَّفوه على المامرين على قتله، إلا أنه لم يهتم بدلك، فكان رده: "فمن هم الكلاب حتى يفعلوا ذلك"، فكل ما فعله أنه أبعدهم، فلما خرج بدر وجلس على قل، ثاروا عليه فقتله طائفة منهم تسمى بالجور قان<sup>(29)</sup>، ونه بوا عسكره وتركوه وساروا لوجههم، فنزل الحسين بن مسعود من حُصنِه، فرآى بدر بن حسنويه مقتولاً وملقىً خرج بدر وجلس على الأرض، ثارا ما الحسين بن مسعود من حُمنيه، فرآى بدر بن حسنويه ما ملكر فيه، ثم وتركوه وساروا لوجههم، فن أوصاف بدر بأنه على الأمة منهم تسمى بالجور قان<sup>(20)</sup>، ليدفن فيه، ثم على الأرض، لذا أمر الحسين بن مسعود بتجهيزه، وحمله إلى مشهد علي (رض)، ليدفن فيه، ثم على الأرض، لذا أمر الحسين بن مسعود بتجهيزه، وحمله إلى مشهد علي (رض)، ليدفن فيه، ثم على الأرض، لذا أمر ألحسين بن مسعود بتجهيزه، وحمله ألى مشهد علي (رض)، ليدفن فيه، ثم على الأرض، النا ألأ ثير، ٢٠٠٢، ٨٢٨-٨٢٢). ولما قَتَلَ الجورقان بدر بن حسنو

أما أمر هلال بن بدر بن حسنويه، وكيفية مقتله من قبل شمس الدولة، فإنه حينما قُتل بدر بن حسنويه كان ابنه هلال محبوساً عند الملك سلطان الدولة<sup>(30)</sup>، واستولى شمس الدولة على بعض بلاد بدر بن حسنويه، فلما علم سلطان الدولة بذلك أطلق سراح هلال بن بدر وجهَّزهُ بجيشٍ ليستعيد ما استولى عليه شمس الدولة من بلاده، فتوجَّه هلال على رأس ذلك الجيش إلى شمس الدولة، فالتقى العسكران في شهر ذي القعدة من سنة (٥٠ هـ/ ١٠١٥م)، واقتتلا فانهزم أ صحاب هلال ووقع هو في الأسر وقُتل على إثرها، وعادت العساكر التي كانت معه إلى بغداد على أسوأ حال (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨٣/٨).

وأيضا أشار ابن الأثير إلى خبر وقوع طاهر بن هلال حفيد بدر بن حسنويه في أسر شمس الدولة في هذه السنة (٤٠٥ هـ/ ١٠١٥م)، فذكر بأن طاهر بن هلال بن بدر كان هارباً من جدِّه بنواحي شهرزور، فلما عرف بمقتل جدِّه بادر بطلب مُلكهِ، حدثت حربٌ بينه وبين شمس الدولة بسبب ذلك، وقع فيها طاهر في الأسر وحُبس، وأخذ شمس الدولة منه ما كان قد جمعه بعد أن ملك نائباً عن أبيه هلال بن بدر، وكان مقدار ذلك كبيراً وحمله شمس الدولة معه إلى همذان (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨٣/٨).



\* بعد مقتل بدر بن حسنويه وابنه هلال بن بدر بسنة واحدة فقط، تعرَّض طاهر بن هلال بن بدر للقتل سنة (٤٠٦هـ/ ١٠١٦م)، على يد نسيبه أبي الشوك، وقد ذكر ذلك ابن الأثير تحت عنوان (ذكر قتل طاهر بن هلال بن بدر)، أنه في هذه السنة قام شمس الدولة بن فخر الدولة بن بن بويه، بإطلاق سراح طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه، من السجن بعد وقوعه في الأسر في بن بويه، بإطلاق سراح طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه، من السجن بعد وقوعه في الأسر في السنة السنة السابقة، وذلك بعد أن إستحلفه على الطاعة له، فلما اجتمع معه طوائف، فقوي طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه، من السجن بعد وقوعه في الأسر في من بن بويه، بإطلاق سراح طاهر بن هلال بن بدر بن حسنويه، من السجن بعد وقوعه في الأسر في السنة السابقة، وذلك بعد أن إستحلفه على الطاعة له، فلما اجتمع معه طوائف، فقوي طاهر بن هلال بهم، حارب أبا الشوك فهزمه، وقتل سعدي بن محمد أخو أبي الشوك، ثم إذهزم أبو الشوك منه مرة أخرى، وهرب إلى حلوان، فتوسط أبو الحسن بن مزيد الأسدي بينهما، حينها كان طاهر بن مئه مرة أخرى، وهرب إلى حلوان، فتوسط أبو الحسن بن مزيد الأسدي بينهما، حينها كان طاهر مئه منه مرة أخرى، وهرب إلى حلوان، فتوسط أبو الحسن بن مزيد الأسدي بينهما، حينها كان طاهر مئه مرة أخرى، وهرب إلى حلوان، فتوسط أبو الحسن بن مزيد الأسدي بينهما، حينها كان طاهر مئه مرة أنه بالنهروان، وتصالح مع أبا الشوك وتزوَّج أخته، ويبدو أن أبا الشوك كان يريد بهذه الزيجة، منه مرة أخرى، وهرب إلى حلوان، فتوسط أبو الحسن بن مزيد الأسدي بينهما، حينها كان طاهر مئه مقيماً بالنهروان، وتصالح مع أبا الشوك وتزوَّج أخته، ويبدو أن أبا الشوك كان يريد بهذه الزيجة، أن يؤمنًا طاهر بن هلال حتى تسنح له الفرصة بقتله، وقد حدث ذلك فعلاً، فلما أمنًا طاهر بن أن يؤمنًا أمار من هلال حتى تسنح له الفرصة بقتله، وقد حدث ذلك فعلاً، فلما أمنه طاهر بن أن يؤمنًا طاهر بن أن يؤمنًا طاهر من أن يؤمن طاهر بن أن يؤمن طاهر بن أله بن هذل حتى تسنح له الفرصة بقتله، وقد حدث ذلك فعلاً، فلما أمنه طاهر بن أن يؤمنًا هاهر بن هلال حتى تسنح له الفرصة بقتله، وقد حدث ذلك فعلاً، فلما أمنه طاهر بن أن يؤمنًا أمار بن الأثير، ٢٠٠٢، ١٢٨٨ أرام).

ذكر ابن خلدون أن طاهر دُفن بمقابر بغداد، وإستولى أبا الشوك بعد ذلك على سائر الأعمال التي كانت لطاهر بن هلال ونزل الدَّينور (ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٩٣/٤).

لم داخر بن مسنويه كان قد قُتل سنة (٥٠٤ه/ ١٠١٥م)، فإن ابن الأثير قد ذكر اسم حسنويه مرتين، ضمن أحداث سنة (٢١٤ه/ ١٠٢٢م)، المرة الأولى عند حديثه عن الصراع بين صدقة صاحب البطيحة، وأ بو الهيجاء محمد بن عمران بن شاهين، فذكر ابن الأثير، أن أ بو الهيجاء بعد موت أبيه قد تمزَّق في البلاد، تارةً بمصر، وتارةً عند بدر بن حسنويه، وتارةً بينهما (ابن الميجاء بعد موت أبيه قد تمزَّق في البلاد، تارةً بمصر، وتارةً عند بدر بن حسنويه، وتارةً بينهما (ابن الأثير، ٢٠٠٦)، رغم أن حديثة عن الصراع بين الميجاء بعد موت أبيه قد تمزَّق في البلاد، تارةً بمصر، وتارةً عند بدر بن حسنويه، وتارةً بينهما (ابن الميجاء بعد موت أبيه قد تمزَّق في البلاد، تارةً بمصر، وتارةً عند بدر بن حسنويه، وتارةً بينهما (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ١٣٤/٨)، رغم أن حادثة لجوء أ بو الهيجاء كانت بطبيعة الحال أثناء فترة حكم بدر بن حسنويه، وكان ذلك بكل الأحوال في سنة (٥٠٤هـ/ ١٠١٥م) أو قبلها، لأن بدر كان قد قُتل في تلك السنة، لكن مع ذلك أشار ابن الأثير إلى تلك الحادثة خلال ذكر لأحداث هذه السنة.

أما الخبر الآخر الذي ورد فيه ضمنيا اسم بدر بن حسنويه عند ابن الأثير، فقد ذكره تحت عنوان (ذكر عدة حوادث)، فذكر أنه في هذه السنة حجَّ الناس من العراق، وكان قد إنقطع سنة (٤١٩هـ/ ١٠٢٠م)، وسنة (٤١٩هـ/ ١٠٢١م)، فلمًا كان سنة (٤١٢هـ/ ١٠٢٢م)، قصد جماعة من أعيان خراسان السلطان محمود بن سبكتكين، وقالوا له: أنت أعظم ملوك الاسلام وأثرك في الجهاد مشهور، والحج قد انقطع كما ترى والتشاغل به واجب، وقد كان بدر بن حسنويه وفي أصحابك كثير أعظم منه، يسير الحاج بتدبيره وماله عشرين سنة، فاجعل لهذا الأمر حظاً من إهتما مك، فتقدَّم إلى أبي محمد النا صحي قاضي قضاة بلاده، بأن يسير با لحاج وأعطاه ثلا ثين ألف دينار يعطيها للعرب سمى النفقة في الصدقات (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٨/١٥).



الخبر الأخير لابن الأثير الذي أورد فيه ذكر اسم بدر بن حسنويه، فمتأخر جداً، إذ يرجع إلى سنة (٤٣٩هـ/ ١٠٤٨م)، وهو يأتي بعد (٣٤) سنة من مقتل بدر بن حسنويه، وإنتهاء أمر الإ مارة الحسنوية، إذ ذكر ا بن الأثير تحت عنوان (ذكر مُلك إ براهيم ينال قلعة كِذْكوَرْ<sup>(13)</sup> وغيرها) إن صاحب قلعة سرماج توفي وهو من ولد بدر بن حسنويه، وسُلَّمَتُ القلعة بعده إلى إبراهيم وينال، وأرسل إبراهيم ينال وزيره إلى شهرزور فأخذها وملَّكها (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٢٠٧٦).

كانت هذه مجموع أخبار الحسنويين عند ابن الأثير، والتي ذكرها بصورة متفرقة، وذلك بحسب ترتيب السنين، وهو المنهج الحولي الذي كان القدماء يؤلفون كتبهم على أساسه، وقد إهتمت هذه الدراسة بجمعها في مكان واحد، بدلاً من أن تكون متناثرة في ثنايا أجزاء متعددة، وترتيبها بهذه الصورة مما يسهل على القراء تكوين فكرةٍ واضحة عن الإمارة الحسنوية.

## الخاتمة

توصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج، فيما يأتي أبرزها:

- أ. يُعد كتاب الكامل في التاريخ من أهم وأ برز كتب التاريخ الإسلامي العام، فهو يتضمن التاريخ العام منذ بدء الخليقة أول الزمان حتى عصره، إذ انتهى عند آخر سنة (٢٢ه/ التاريخ العام منذ بدء الخليقة أول الزمان حتى عصره، إذ انتهى عند آخر سنة (٢٢ه/ ٥٠ ١٢٩م)، تناول في كتا به الكامل تاريخ العالم القديم حتى ظهور الإسلام، وتاريخ العالم الإسلامي منذ ظهور الإسلام وتاريخ العالم الأحداث، فهو يسجل أحداث كل سنة على حدة، وأقام توازنًا بين أخبار المشرق والمغرب وما الأحداث، فهو يسجل العار، ومن أعطى كتابه طابع التاريخ العام.
- <sup>7</sup>. تكمن أهمية كتاب (الكامل في التاريخ) أن ابن الأثير إستكمل فيه ما توقف عنده تاريخ الطبري في سنة (٣٠٢ه/ ٩١٤م)، وهي السنة التي انتهى بها كتابه، فبعد الطبري لم يظهر كتاب يغطي أخبار حقبة تمتد لأكثر من ثلاثة قرون، ولم يكن ابن الأثير في كتابه هذا ناقلاً للأخبار أو مسجلاً للأحداث فحسب، وإنما كان محللاً بارعاً وناقداً بصيراً؛ إذ حرص على تعليل بعض الظواهر التاريخية ونقد أصحاب مصادره، وناقش كثيراً من أخبارهم.
- <sup>٣</sup>. إن أهمية كتاب (الكامل في التاريخ) بالنسبة لتاريخ الكرد في العصر الإسلامي (الوسيط)، فيُعد من الكتب التي تأتي في المقدمة بالنسبة للمصادر التاريخية، التي تتضمن معلومات شاملة، ونادرة في نفس الوقت عن تاريخ الكرد وبلادهم، فقد إهتم بنواحي الحياة السياسية والعسكرية، وكذلك الحضارية، بأسلوب ومنهجية أكثر سلاسةً وتقدُّماً عمَّن سبقه من الكُتّاب والمؤرخين.



- <sup>5</sup>. لقد ذكر ابن الأثير أخبار الحسنويين وأُمرائهم في (٢٤) حدثاً من خلال كتابه (الكامل في التاريخ)، منها ذكر أخبار الحسنويين بعناوين رئيسة في (١٠) مرات، و(١٤) مرة فإنه ذكر أخبار الحسنويين ضمنياً مع أحداث أخرى.
- <sup>0</sup>. تبين من الدراسة أن ابن الأثير قد ذكر أخبار الحسنويين بطريقتين مختلفتين، مرةً خصَّص لهم عنوا ناً رئيسياً، وقد جاء ذلك (١٠) مرات، ومرةً أخرى جاءت أخباره عن الحسنويين، بصورة عرضية تحت عناوين مختلفة وجاء ذلك (١٤) مرة.
- <sup>٦</sup>. أن تواريخ هذه الأحداث، قد إنحصرت بصورة رئيسة بين سنتي (٣٥٩–٤٠٥هـ/ ٩٧٠م–١٠١٥م)، وهو تاريخ نهاية الإمارة الحسنوية وذلك بعد مقتل (بدر بن حسنويه).
- <sup>٧</sup>. لقد بدأ ابن الأثير بذكر أخبار الحسنويين من عام (٣٥٩ه/ ٣٧٩م)، في حين أغفل ذكر أخبار حسنويه مؤسس الإمارة قبلها بعشر سنوات أي منذ عام (٣٥٩ه/ ٣٩٦م)، وذلك ربما بسبب عدم توفر المعلومات عن تلك الفترة، وسيراً على ما سار إليه من سبقه وممن نقل عنهم ابن الأثير مثل ابن مسكويه، في (تجارب الأُمم)، ولم يُشر ابن الأثير إلى الحسنويين بإسم الإمارة أو الدولة، وإنما أشار إليهم بصيغ أخرى مثل (بلد حسنويه).
- <sup>٨</sup>. في حقيقة الأمر فإن الأخبار المهمة بالحسنويين، التي ذكرها ابن الأثير عن الأمراء الحسنويين، هي التي تتعلق بالأمير (حسنويه بن حسين الكردي) والذي حكم عشر سنوات ما بين (٣٥٩–٣٦ه/ ٩٧٠–٩٨٠م)، والأمير (بدر بن حسنويه) الذي حكم بين سنوات (٣٦ه–٥٩ ما بين (٣٥٩–١٠١٥م)، فقد خصًص له ابن الأثير معظم الأخبار التي ذكرها عن الحسنويين، وذلك لطول مدة حكمه التي إستمرت لـ (٣٦) سنة، وهي تمثل نحو (٥٨٪) من عُمر الإمارة وذلك لطول مدة حكمه التي إستمرت الأميرين يمكن تكوين فكرة عن الإمارة الحسنويين.
- <sup>9</sup>. يُعد كتاب (تجارب الأُمم وتعاقب الهمم)، لا بن مسكويه (ت: ٤٢١هـ/ ١٠٣٠م)، المصدر الأهم والمعاصر لعصر الإمارة الحسنوية، لذا فإن ا بن الأثير قد إعتمد عليه في ذقل معظم أخباره عن الحسنويين، ويعد الروذراوري (ت: ٨٨٩هـ/ ١٠٩٥م)، الذي ذيَّل على كتاب (تجارب الأُمم وتعاقب الله مي الحسنويين، ويعد الروذراوري (ت: ٨٨٩هـ/ ١٠٩٥م)، الذي ذيَّل على كتاب (تجارب الأُمم وتعاقب الهمم) لا بن مسكويه، في كتاب سماه (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث الثالث وتعاقب الهمم)، لا بن معن الحسنويين، ويعد الروذراوري (ت: ٨٨٩هـ/ ١٩٩٥م)، الذي ذيَّل على كتاب (تجارب الأُمم وتعاقب اللهمم) لا بن مسكويه، في كتاب سماه (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المكمل لكتاب (تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المحمل لكتاب (تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المكمل لكتاب (تجارب الأُمم) لا بن مسكويه، الذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المكمل لكتاب (تجارب الأُمم) لا بن مسكويه، في كتاب سماه (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث الكمل لكتاب (تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث المكمل لكتاب (تجارب الأُمم) لا بن مسكويه، إلى مناه (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، وهو الجزء الثالث الكمل الكمل لكتاب (تجارب الأُمم) لا بن مسكويه، الذي دوَّن فيه الأحداث التاريخية للسنوات الكمل لكتاب (تجارب الأُمم)، ويليه في نفس الكتاب (ذيل كتاب تجارب الأُمم)، قطعة من تاريخ هلال الصابي الكاتب، الذي دوَّن الأحداث التاريخية إلى سنة (٣٩هـ/ ١٠٥٣م).
- ١٠ تعد سنة (٤٠٥هـ/ ١٠١٥م) السنة التي إنتهى بها حُكم الأُمراء الحسنويين بصورة فعلية، فزالت إمارتهم من الوجود، إذ قُتل فيها بدر بن حسنويه على يد أتبا عه، في حين قُتل ابنه هلال على يد شمس الدولة البويهي.



# قائمة المصادر والمراجع:

# أولاً- المصادر:

- ١. ابن الأثير: أبو الحسن علي بن أبي الكرم (١٩٦٣م)، التاريخ الباهر في الدولة الأتابكية في الموصل،
   تحقيق: عبد القادر طليمات، دار الكتب الحديثة، القاهرة.
- ٢. ابن الأثير: أبو الحسن علي بن أبي الكرم (٢٠٠٦)، الكا مل في التاريخ، تحقيق: محمد يوسف الدقّاق، دار الكتب العلمية، ط٤، بيروت.
- ٣. البكري: أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد الأندلسي (١٤٠٣هـ)، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، عالم الكتب، بيروت.
- ٤. بهاء الدين البغدادي: محمد بن الحسن بن محمد بن علي بن حمدون، أبو المعالي (١٤١٧هـ)،
   التذكرة الحمدونية، دار صادر، بيروت.
- ٥. البدليسي، شرفحان (٢٠٠٦)، شرفنامة في تاريخ الدول والإمارات الكردية، ترجمة: محمد علي عونى، دار الزمان، دمشق.
- ٦. ابن الجوزي: عبد الرحمن بن علي بن محمد أبو الفرج (١٩٩٢م)، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧. أبو الحسن الهمذاني: محمد بن عبد الملك بن إبراهيم بن أحمد (١٩٥٨)، تكملة تاريخ الطبري،
   تحقيق: ألبرت يوسف كنعان، المطبعة الكاثوليكية. بيروت.
- ٨. الحميري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم (١٩٨٠م)، الروض المع طار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة، ط٢، بيروت.
- ٩. ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمد بن محمد (١٩٨٨م)، ديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبر برومن عا صرهم من ذوي الاسلطان الأكبر، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، ط٢، بيروت.
- ١٠. ابن خلكان: أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر البر مكي الإربلي
   (١٩٠٠)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت.
- ١١. الذهبي: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قاي ماز (١٩٩٣م)، تاريخ
   الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السلام التدمري، دار الكتاب العربي، ط٢، بيروت.
- ١٢. الذهبي: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (٢٠٠٦م)، سير أعلام النبلاء، دار الحديث، القاهرة.



- ۱۳. الروذراوري: ظهير الدين (د/ت)، ذيل تجارب الأُمم، تحقيق: هـ، ف، آمدرور، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة.
- ١٤. الزمخشري: أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد، جار الله (١٩٩٩م)، الجبال والأمكنة والمياه، تحقيق: أحمد عبد التواب عوض المدرس بجامعة عين شمس، دار الفضيلة للنشر والتوزيع، القاهرة.
- ١٥. السبكي: تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين (١٤١٣هـ)، طبقات الشافعية الكبرى، تحيقق:
   محمود محمد الطناحي وعبد الفتاح محمد الحلو، هجر للطبا عة والنشر والتوزيع، ط٢،
   د/م.
- ١٦. السيوطي: عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين (٢٠٠٤م)، تاريخ الخلفاء، تحقيق: حمدي الدمرداش، مكتبة نزار مصطفى الباز، د/م.
- ١٧. الصفدي: صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله (٢٠٠٠م)، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرباؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت.
- ١٨. صفيّ الدين: عبد المؤمن بن عبد الحق، ابن شمائل القطيعي البغدادي، الحنبلي (١٤١٢هـ)، مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، دار الجيل، بيروت.
- ١٩. ١ بن الع ماد الحنب لي: عبد الحي بن أحمد بن مح مد العَكري، أ بو الفلاح (١٩٨٦م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق: محمود الأرتاؤوط، دار ابن كثير، دمشق-بيروت.
- ٢٠. ابن العمراني: محمد بن علي بن محمد (٢٠٠١م)، الإذباء في تاريخ الخلفاء، تحقيق: قاسم السامرائي، دار الآفاق العربية، القاهرة.
- ٢١. أبو الفداء: عماد الدين إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد ابن عمر بن شاهنشاه بن أيوب، الملك المؤيد، صاحب حماة (د/م)، المختصر في أخبار البشر، المطبعة الحسينية المصرية، د/م.
  - ٢٢. القرطبي: عريب بن سعد (١٣٨٧هـ)، صلة تاريخ الطبري، دار التراث، ط٢، بيروت.
  - ٢٣. القزويني: زكريا بن محمد بن محمود (د/ت)، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت.
- ٢٤. ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي البصري الدمشقي (١٩٨٨م)، البداية والنهاية، تحقيق: على شيرى، دار إحياء التراث العربى، د/م.
- ٢٥. ابن مسكويه: أبو علي أحمد بن محمد بن يعقوب (٢٠٠٠م)، تجارب الأمم وتعا قب الهمم، تحقيق: أبو القاسم إمامى، سروش، ط٦، طهران.
- ٢٦. النويري: أحمد بن عبد الوهاب بن محمد بن عبد الدائم القرشي التيمي البكري، شهاب الدين (١٤٢٣هـ)، نهاية الأرب في فنون الأدب، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة.



٢٧. ياقوت الحموي: شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي (١٩٩٥م)، معجم البلدان،
 دار صادر، ط٢، بيروت.

ثانياً- المراجع:

- ٢٨. آميدي: كرفان محمد أحمد (٢٠٠٦)، الكرد في كتابات المؤرخ ابن الأثير الجزري، دار سبيريز. للطباعة، دهوك.
- ۲۹. بولاديان: أرشاك (۲۰۱۳)، الأكراد في حقبة الخلافة العباسية، ترجمة: ألكسندر كشيشيان، دار أراس للطباعة والنشر، أربيل.
- ٣٠. الزركلي: خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس (٢٠٠٢م)، الأعلام، دار العلم للملايين، طه، د/م.
- ٣١. زكي: محمد أمين (٢٠١٧)، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان من أقدم العصور التاريخية حتى الآن، ترجمة: محمد علي عوني، دار العراب ودار نور حوران للدرا سات والذشر والترجمة، دمشق.
  - ٣٢. كب. هـ. أ. ر (١٩٨١)، علم التاريخ، ترجمة: إبراهيم خورشيد وآخر، بيروت.
- ٣٣. مرعي: فرست (٢٠٠٥)، الإمارات الكردية في العصر العباسي الثاني ٣٥٠–٥١١هـ/ ٨٦٠–١١١٧م، دار سبيريز للطباعة والنشر، دهوك.
  - ثالثا- البحوث والدوريات:
- ٣٤. أحمد: خطاب إسماعيل وآخر (٢٠٢٠)، العدماء الجزريون (جزيرة ابن عمر) خلال القرون (٥ ٣٤. أحمد: خطاب إسماعيل وآخر (٢٠٢٠)، العدماء الجزريون (جزيرة الفراتية تاريخ وحضارة ٥٠ مدشور ضمن أعمال مؤتمر (الكُرد والجزيرة الفراتية تاريخ وحضارة ولغة وأدب)، مركز زاخو للدراسات الكردية، جامعة زاخو.
- ٣٥. الخالدي: أنور (٢٠٠٩م)، منهج الكتابة التاريخية في القرن (٧هـ/ ١٣م) ١ بن الأثير أنموذ جاً، بحث منشور في مجلة المنارة، جامعة آل البيت، الأردن، مجه ١، العدد ١.
- ٣٦. شترك: (د/م)، مادة (البطيحة)، دا ئرة المعارف الإسلامية، إبراهيم زكي خور شيد وآخران، مطبعة الشعب، القاهرة.

### الهوامش:

<sup>(1)</sup> ذكرها السُبكي بصيغة الجزيرة العُمرية (السبكي، ١٩٩٣، ١٩٩٨)؛ وقد كانت تسمى قبل ذلك بتسميتين هما: تسمية جزيرة الأكراد وهي التسمية الأصلية والقديمة لها، ومن ثم أُطلق عليها تسمية دجلة ذلك بعد أن أُجري الماء إليها وربما ذلك في القرن (٢هـ/ ٨م) (احمد وآخر، ٢٠٢٠، ٢٤٩)، والتسمية



الثالثة التي بقيت المدينة تسمى، بذلك عُرفت بها في المصادر وإشتهرت بها هي: تسمية جزيرة ابن عمر، وذلك نسبةً إلى الشخص الذي قام بإعادة بنائها وترميمها وتوسيعها، وهو عبد العزيز بن عمر البرقعيدي، وبرقعيد هي بلدة من أعمال الموصل من جهة نصيبين (ابن الأثير، ١٩٩٧، ١٧٩/٢).

- <sup>(2)</sup> لقد جاء ذكر (بدر بن حسنويه) في دائرة المعارف الإسلامية بالصيغة الأتية: "بدر بن حسنويه أبو نجم (<sup>2)</sup> ناصر الدين، أنير الكُرد، إعترف به عضد الدولة البويهي أميراً على كردستان" (نيكيتين، د/م، ٤٠٦/٦).
- <sup>(3)</sup> بهاء الدولة (ت: ٤٠٣هـ/ ١٠١٣م)؛ هو أَحْمد بن فناخسرو السُّلْطَان بهاء الدولة أَبُو نصر ابْن السُّلْطَان عضد الدولة ابْن بويه توفِّي بأرجان فِي جُمَادَى الأولى سنة (٤٠٣هـ)، وَله اثْنَتَانِ وَأَرْبَعُونَ سنة، وَكَانَت أَيَّامه (٢٢) سنة ويومين، توفي بعلة الصرع وَولي بعده ابْنه سُلُطَان الدولة وَولي بهاء الدولة السلطنة ببغداد (الصفدي، ٢٠٠٠، ٧/١٩٠).
- <sup>(4)</sup> البَطِيحَة: بفتح أولها، وكسر ثانيها، وبالحاء المهملة، وهي ماء مستنقع لا يرى طرفاها من سعتها، ما بين واسط والبصرة، وهي مغيض دجلة والفرات، وكذلك مغايض ما بين البصرة والأهواز، يقال تبطّح السّيل إذا سال سيلاً عريضاً (البكري، ١٤٠٣ه، ٢٥٩/١ ، الزمخشري، ١٩٩٩، ٥٠)؛ وبذلك سُمّيت بطائح واسط لأن الميلاً عريضاً (البكري، ١٤٠٣ه، ٢٥٩/١ ، الزمخشري، ١٩٩٩، ٥٠)؛ وبذلك سُمّيت بطائح واسط لأن المياه تبطّحت فيها، أي سالت واتّسعت في الأرض، وهي أرض واسعة بين واسط والبصرة، والأمواز، يقال تبطّح والمل السّيل إذا سال سيلاً عريضاً (البكري، ١٤٠٣ه، ٢٥٩/١ ، الزمخشري، ١٩٩٩، ٥٠)؛ وبذلك سُمّيت بطائح واسط لأن المياه تبطّحت فيها، أي سالت واتّسعت في الأرض، وهي أرض واسعة بين واسط والبصرة، وكانت قديماً قرى متّصلة وأرضاً عامرة (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ٢٦/١ ، ٢٥٩٠)؛ وجاء تعريف البطيحة في دائرة المعارف الإسلامية بأن كُتاب العرب عادةً يُطلقون اسم البطائح، وهي جمع البطيحة على المسيل دائرة المتارف الإسلامية بأن كُتاب العرب عادةً يُطلقون اسم البطائح، وهي جمع البطيحة على المسيل دائرة المتارف الإسلامية بأن كُتاب العرب عادةً يُطلقون اسم البطائح، وهي جمع البطيحة على المسيل دائرة المارف الإي المائم في المائم في المائم والمائح، ويقال المائمة والمائمة على المائمة والمائح، وله المائح، وهي جمع البطيحة على المسيل دائرة المارف الإسلامية بأن كُتاب العرب عادةً يُطلقون اسم البطائح، وهي جمع البطيحة على المسيل المائح، ولمائم والمائح، ولمائمة المائمة والمائح، ويقال المائح، والمائح، والمائح، والمائمة، ويقال المائح، والمائمة والمائح البصرة، نسبةً إلى هاتين المدينتين المتجاورتين (شترك، د/ت، ٢٣/٢٥-٣٣٢).
- <sup>(5)</sup> بَرُوجِرْد: بالفتح ثم الضم ثم السكون، وكسر الجيم، وسكون الراء، ودال: بلدة بين همذان وبين الكرج، بينها وبين همذان ثمانية عشر فرسخا وبينها وبين الكرج عشرة فراسخ، وبروجرد بينهما (ياقوت الحموي، ٢٠٠٦، ٤٠٤/١).
- (6) رُكُن الدَّوْلة ابن بُوَيْه (٢٨٤-٣٦٣هـ/ ٨٩٧-٩٧٩م): هو الحسن بن بويه بن فناخسرو الديلميّ، ركن الدولة، من كبار الملوك في الدولة البويهية، كان صاحب أصبهان والري وهمذان وجميع عراق العجم، إستوزر أبا الفضل ابن العميد، ثم ابنه أبا الفتح. واستمر في الملك (٤٤) سنة وشهراً و(٩) أيام، وهو والد عضد الدولة (فناخسرو)، ومؤيد الدولة (بويه)، وفخر الدولة (عليّ) قسَّم عليهم الممالك في حياته، وتوفي بالريّ (ابن الجوزي،١٩٩٢، ١٤/ ١٤٩؛ الصفدي، ٢٠٠٠، ٢١٥/١١؛ الزركلي، ٢٠٠٢، ١٨٥/٢).
- <sup>(7)</sup> عَضُدُ الدَّوْلَةِ (ت: ٣٧٢هـ/ ٩٨٣م): هو أَبُو شُجَاعٍ فَنَّاخِسْرُو، صَاحبُ العِرَاقِ وَفَارِسَ، ابْنُ السُّلْطَانِ رُكْنِ الدَّوْلَةِ حسنِ بنِ بُوَيْه الدَّيْلَمِيّ، تملَّك بِفَارِسَ بَعْدَ عمِّه عِمَادُ الدَّوْلَةِ، ثُمَّ كَثُرَتْ بلاَدُهُ، وَاتسعَتْ مَمَالِكُهُ، وَسَارَ إِلَيْهِ المُتَنَبِّي وَمدحَهُ، وَأَخَذَ صِلاَتِهِ، قصدَ عَضُدُ الدَّوْلَةِ العِرَاقَ، وَالتَقَى ابنَ عَمِّهِ عزَّ الدَّوْلَةِ وَقَتَلَهُ، وتملَّك وَدَانَتْ لَهُ الأُمَمُ (الذهبي، ٢٠٠٦، ٢٨٧/١٢).
- <sup>(8)</sup> مؤيد الدولة (ت: ٣٧٣هـ/ ٩٨٤م): هو بويه أبو منصور، الملقب مؤيد الدولة بن ركن الدولة كان وزيره الصاحب بن عباد، فضبط مملكته، وأحسن التدبير، وكان قد تزوج بنت عمه زبيدة بنت معز الدولة أبي



الحسين، وتوفي بجرجان، وكانت علته الخوانيق، وكان عمره (٤٣)، وإمارته سبعة وستين شهراً وخمسة وعشرين يومًا (ابن الجوزي، ١٣٥٨هـ، ١٣٠٢/١٤؛ الصفدي، ٢٠٠٠، ٢٠٤/١٠).

- <sup>(9)</sup> فَخر الدولة (ت: ٣٨٧هـ/ ٩٩٧م): هو ابن بويه عليّ بن الْحسن الْملك فَخر الدولة أَبُو الْحسن ابْن الْملك ركن الدولة بن بويه صاحب الرّيّ ونواحيها (المصفدي، ٢٠٠٠، ٢١٦/٢٠).
- <sup>(10)</sup> عز الدولة (ت: ٣٦٧هـ/ ٨٧٨م): هو أبو منصور بختيار بن معز الدولة أحمد بن بويه الديلميّ، ولي الأمر بالحضرة بعد وفاة أبيه معز الدولة في يوم الثلاثاء لاثنتي عشرة ليلة بقيت من شهر ربيع الآخر سنة (٣٥٣هـ/ ٣٦٧م)، وقتل في يوم الأربعاء لاثنتي عشرة ليلة بقيت من شوال سنة (٣٦هـ/ ٨٧٨م) بقصر الجص، وكان أبو منصور بختيار بن معز الدولة قد تقلد إمرة الأمراء سنة (٣٦هـ/ ١٩٨م) (ابن العمراني، ٢٠٠١، ٣٥٣)؛ وكان سنه يومئذٍ (٣٦) سنة، وكانت مدة إمارته (١١) سنة وشهوراً (ابن الجوزي، العمراني، ٢٠٠١)؛ وكان سنه يومئذٍ (٣٦) سنة، وكانت مدة إمارته (١١) سنة وشهوراً (ابن الجوزي،
- <sup>(11)</sup> شرف الدولة (ت: ٣٧٩هـ/ ٩٩٠م): هو ابن عضد الدولة، كان يميل الى الخير وازال المصادرات وكان مرضه الاستسقاء وفساد المزاج فامتنع من الحمية ووافق هواه فى التخليط، فتوفي عصر يوم الجمعة ثانى جمادى الآخرة من سنة (٣٧٩هـ/ ٩٩٩م)، وحُمل الى المشهد بالكوفة فدفن فى تربة عضد الدولة، وكان مدة عمره (٢٨) سنة و(٥) اشهر ومدة ملكه ببغداد سنتان وثمانية أشهر (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٤-١٤).
- <sup>(12)</sup> مجد الدولة: هو أبو طالب رستم بن فخر الدولة، كان صاحب الري وما اليها له حروب وحوادث مع علاء الدولة بن كاكويه الديلميّ، حتى استولى محمود بن سبكتكين صاحب غزنة على كثير من بلادهما، له اخبار في الكامل حوادث سنة (٣٨٣هـ/ ٣٩٩م). وقد آل أمره الى أن اعتقله طغرلبك سنة (١٠٤٣هـ/ ١٠٤٣م) ووسع عليه (ابن العمراني، ٢٠٠١، ٣٠٦).
- <sup>(13)</sup> جَرْجَرَايا: بفتح الجيم، وسكون الراء الأولى، هي: بلد من أعمال النهروان الأسفل بين واسط وبغداد من الجانب الشرقي، كانت مدينة وخربت مع ما خرب من النهروانات (ياقوت الحموي،١٩٩٩ ،١٢٣/٢).
- <sup>(14)</sup> القادر بالله: إسمه أحمد بن إسحاق بن المقتدر، ويكنى: أبا العباس، واسم أمه تمني مولاة عبد الواحد بن المقتدر، وكانت من أهل الدين، ولد في يوم الثلاثاء التاسع من ربيع الأول سنة (٣٣٦هـ/ ٩٤٨م)، وتقلَّد الخلافة بعد أن قبض الطائع للَّه وخُلع (ابن الجوزى، ١٩٩٢، ٢٩٢، ٣٣/١٤؛ السيوطى، ٢٠٠٤، ٢٩٤).
- <sup>(15)</sup> كانت تلك الأموال خمسين ألف دينار نقداً، وجمع حسنويه من الدَّواب والبغال وسائر التحف، ما بلغ مقداره مائة ألف دينار. (ابن مسكويه، ٢٠٠٠، ٣١٤/٦).
- <sup>(16)</sup> الدينور: مدينة من أعمال الجبل قرب قرميسين، يُنسَبُ إليها خلق كثير، وبين الدينور وهمذان نيف وعشرون فرسخاً، ومن الدينور إلى شهرزور أربع مراحل، والدينور بمقدار ثلثي همذان، وهي كثيرة الثمار والزروع ولها مياه ومستشرف (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ٢/٥٤٥).



- <sup>(17)</sup> همذان: هي مدينة مشهورة من مدن الجبال، قيل: بناها همذان بن فلوج بن سام بن نوح، عليه السلام. ذكر علماء الفرس أنها كانت أكبر مدينة بأرض الجبال (القزويني، د/ت، ٤٨٣)؛ وذكر عنها بأنها مدينة من عراق العجم من كور الجبل، كبيرة جداً فرسخ في مثله، محدثة إسلامية، ولها أربعة أبواب، وهي كثيرة المياه والبساتين والزروع (الحميري، ١٩٨٠، ١٩٦).
- <sup>(18)</sup> نَهَاوَنْد: هي مدينة عظيمة في قبلة همذان بينهما ثلاثة أيام، ذُكر أنها سميت نهاوند، لأنهم وجدوها كما هي، ويقال: إنها من بناء نوح، عليه السّلام، أي نوح وضعها وإنما اسمها نوح أوند فخففت وقيل نهاوند، وهي أعتق مدينة في الجبل، وكان فتحها سنة ١٩، ويقال: سنة ٢٠ (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ه/٣١٣).
- <sup>(19)</sup> صامَغَان: بفتح الميم والغين المعجمة، وآخره نون، كورة من كور الجبل في حدود طبرستان، واسمها بالفارسيّة بميان (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ٣٩٠/٣، صفي الدين، ١٤١٢هـ، ٢/٨٣٠).
- <sup>(20)</sup> قسنان: أو قسان، أو سنان هي قلعة، ويبدو أنها من قلاع الجبل، فلم يُعثر لها على تعريف في <sup>(20)</sup> تسنان: أو تسان، وقد ذكرها ابن خلدون بصيغة (بسان) (ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٠٣/٤).
- <sup>(21)</sup> قلعة غانم أباذ: لم يُعثر لها على تعريف في المصادر، وذلك يعني عدم شهرتها، ولكن ذكر ياقوت الحموي توضيحاً لمعنى كلمة (أباذ) بقوله: أباذ اسم العمارة بالفارسية (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، (٣٨/١) وهذا ربما يُلقي الضوء على بيان معناها، وتعني القلعة التي بناها غانم بن أحمد أخو ونداد بن أحمد وهما أميرا قبيلة العيشانية، وخالا حسنويه بن حسين الكردي (ابن الأثير، ٢٠٠٦، ٣٨٨/٧).
- <sup>(22)</sup> سَرُماجُ: هي قلعة حصينة بين همذان وخوزستان في الجبال، كانت لبدر بن حسنويه الكردي صاحب سابور خواست، وهي من أحصن قلاعه وأشدّها امتناعا (ياقوت، ١٩٩٥، ٢١٥/٣؛ صفي الدين، ١٤١٢ه، (٧٩٩/٢).
- <sup>(23)</sup> محمد بن غانم البرزيكاني: هو ابن خال حسنويه بن حسين الكردي، أي ابن خال والد بدر بن حسنويه (ابن خلدون، ١٩٨٨، ٢٠٧/٤).
  - (24) كوردر: لم يُعثر له على على تعريف في المصادر.
  - (25) حصن الهفتجان: لم يُعثر له على على تعريف في المصادر.
- <sup>(26)</sup> صمصام الدولة (ت: ٣٨٨هـ/ ٩٩٨)؛ هو ابن عضد الدولة، خرج عليه أبو نصر بن بختيار فأراد الصعود إلى القلعة، فلم يفتح له حافظها، فراسل الأكراد وتوثق فيهم وسار معهم بخزائنه وذخائره، فلما بعدوا به عطفوا فنهبوا جميع ما صحبه وهرب، فوافاه أصحاب ابن بختيار فقتلوه، وذلك في ذي الحجة من سنة (٣٨٨هـ)، وكانت مدة عمره (٣٥) سنة، و(٧) أشهر، وترك رأسه في طست بين يدي ابن بختيار، فقال: هذه سنة سنها أبوك (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٠/١٥).
- <sup>(27)</sup> مَطِيرَةُ: بالفتح ثم الكسر، فعيلة من المطر، ويجوز أن يكون مفعلة اسم المفعولة من طار يطير: هي قرية من نواحي سامرّاء وكانت من متنزّهات بغداد وسامرّاء (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ه/١٥١)؛



وذكرها الحميري معرفةً، المطيرة: قرية بقرب بغداد نزلها المعتصم حين خرج من بغداد مرتاداً إنشاء مدينة بسبب تضييق الأتراك على أهل بغداد، فبنى سر من رأى، وحين بناها أقطع الأفشين خيذر بن كاوس الأسروشني في آخر البناء مشرقاً على مقدار فرسخين، وسمى الموضع المطيرة (الحميري، ١٩٨٠، ٥٤٣).

- <sup>(28)</sup> حُصِنْ كوسحد: لم يُعثر له على تعريف في المصادر، وقد ذكره ابن خلدون خطأً باسم (حصن كوسجة) (ابن خلدون، ١٩٨٨، ١٩٢٤)، وقد ذكرها شرفخان البدليسي بصيغة (كوسجد) (البدليسى، ٢٠٠٦، ١/ ٢٧).
- <sup>(29)</sup> ورد ذكرها عند شرفحان البدليسي بصيغة (الجوزقان)، ويبدو هذه التسمية الصحيحة، وذلك بحرف (الزاي)، وليس (الراء)، بدليل عدم ورود قبيلة في المصادر بإسم (جورقان)، ولكن ورد باسم (جوزقان) بحرف الـ(زاي)، إذ ذكر ياقوت الحموي أن جُوزَقَانُ: بفتح الزاي والقاف، وآخره نون: من قرى همذان، والجوزقان أيضا: جيل من الأكراد يسكنون أكناف حلوان (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ٢/١٨٤).
- <sup>(30)</sup> سُلُطَان الدولة (ت: ٤١٣هـ/ ١٠٢٣م): هو أَبُو شُجَاع سُلُطَان الدولة ابْن بهاء الدولة أبي نصر ابْن عضد الدولة ابْن بويه ولي السلطنة وَهُوَ صبي لَهُ عشر سِنِين بعد أخيه بهاء الدولة وَبعثت إِلَيْهِ الْخلُع من جِهَة الْخَلِيفَة وَتُوفِّي بشيراز رَحمَه الله تَعَالَى سنة (٤١٣هـ)، وَكَانَت سلطنته ضعِيفَة (الصفدي، ٢٠٠٠، ١٦/٦٦)؛ توقي عن (٣٣) و(٥) أشهر (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٥/١٥٥).
- <sup>(31)</sup> كِنْكِوَر: بكسر الكافين، وسكون النون، وفتح الواو: بليدة بين همذان وقرميسين وفيها قصر عجيب يقال له قصر اللصوص ذكر في القصور، وهي الآن خراب (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ٤٨٤/٤؛ صفي الدين، ١٤١٢هـ، ١١٨٣/٣)؛ وقال القزويني عنها بأنها بليدة بين همذان وقرميسين في فضاء واسع، طيبة الهواء عذبة الماء صحيحة التربة كثيرة الخيرات والثمرات (القزويني، د/ت، ٤٤٨).



# فه ڪيرانيٽن حمسنموميييٽن ڪورڊ خودانيٽن مير ڪمھا حمسنموميي ب پيٽڪا پمرتووڪا (الڪامل في التاريخ) يا (ئيبن ئمسير)ي

پۆختە:

ئارمانجا ئەقىخ قەكۆلىنىخ ئەوە كو ب رېكا پەرتووكا (الكامل في التاريخ) يا (ئيبن ئەسىر)ى (م.: ٦٣٠ ھ. / ١٢٣٣) قەكۆلىنىخ ل ديرۆكا كوردىن حەسنەوەيى و نووچە و بوويەرىن ديارىن ئەوين ئەوان رۆل تىدا ھەيىن، بكەيىن. ئەقە ئىك ژ پەرتووكىن گرنىگە بۆ ديرۆكا نەتەوە، گەل، مىرىشىن و دەولەتان د سەردەمىن ناقىن دا، و د ناڤ ئەوان مىرىشىنان دا؛ (مىرىشىنا حەسنەوەيى)يە، كو نووچەيىن ئەوان ژ ھىلا ئېن ئەل-ئاتھىر قە ھاتى دەستىيشان كەن.

ئەڭ ڤەكۆلىنە ب راڤەكرنا نێزيكاتيا ئيبن ئەسيرى د دەربارى نووچەييّن حەسنەوەييان دا و ژيّدەريّن ويييّن د وى وارى دا، چاوانيا دانووستاندنيّن وى ب چاڤكانييّن ويييّن ل سەر حەسنەوەيييان را، و پشترە ريّزكرنا تشتيّن كو د چاڤكانييّن ديدا ل سەر حەسنەوەييان ھاتنە بەحس كرن.

ژ مـ ژارێن ههری گـرنگێن کـو د قـێ ڤهکۆلينێـدا هـاتنه دهسـتگرتن ئەڤەنه: ميـرێن حهسەنوييێن کو دەستھلاتداريا ميرنشينا حهسەناوی گرتبوون سەر خوه، ب تايبەتی حهسەنوهيھ و کورێ وی بەدر بن حهسەنوهيھ و رۆلا وان د ئاستا تێکليێن ناڤخوهيی و دەرڨە دا. جەوهەرێ پەيوەنديا وان ب ميرێن بووييانرا کو ب هەرکين و هەرکين و خيلافەتا عەبباسيان ڤه دهاته ديار کرن، ژ بلی خوهزايا پەيوەنديا د ناڤبەرا ميرێن مالباتا حەسەنوی ب خوه دا، و خوهزايا تێکليا وان ب گەلێ خوه را، و ئەشيرێن کوردێن جينار، ب تايبەتی ژی عەنازی، کو کوردن، ئەو پێوەنديا کو ب دژمناتيا هەردەمی ڤه دهاته ناسکرن و ژ بەر وێ ژی سەدەمێن رووخانا ميرنشينا هەسەناوی و کوشتنا پرانيا ميرێن وێ ديار دبه. ئەل-ئاتھێر، د پرتووکا خوه ده (ئەل-کامل د ديرۆکێ ده)، ب رێکووپێککرنا وێ ب ئاوايەکی کو دبه کو وێنەيەک زەلال ژ وان را چێببه.

ئەف فەكۆلىنە ل سەر پشكىن ژىدىن ھاتىە دابەشكرن: يەكەم. ب كورتى داناسىنا داناسىنا ئىبن ئەل-ئەشر، و پاشىخ نەيدىنەك ل سەر پرتووكا وييا تەفاھى ل سەر ديرۆكى، مەتۆدۆلۆژيا وى د نفيساندنا وى دا، و رافەكرنا جەوھەرى ئىبن ئەل-ئەسىر كو بەھسا ھەسەنىين كورد و سەرۆكاتيا وان د پرتووكا خوە دە كريە. (د ديرۆكى دە تەمام)، ھەر وەھا سەرنافەك ل سەر ژيدەرين نووچەيا ئيبنول-ئەسىر ل سەر دەستەلاتداريا ھەسەنان قەقەتانىديە و پشترە بەھسا چافكانيين كو تى دە نووچەيينى ھەسەنەي ھاتنە بەھس كرن، و د داويى دە ژى ھوورگليىن قى نووچەيى ئانيە زمان. نووچەيىن مىرنشىنيا ھەسەنوى باينا پرتووكا (ئەل-كامل د ديرۆكى دە)يا ئىبن ئەسىر،

**پەيقٽِن سەرەكى:** خيلافەتا عەباسى، حەسنەوى، ئيبن ئەسير، بووەيھى، عەنازى.



## The news of the Hasanids, the Kurds, the owners of the Hasanids, through Ibn al-Atheer's book Al-Kamil in History, a historical study

### Abstract:

The purpose of this research is to study the history of the Hasanween Kurds, and their most prominent news and events in which they had a role, through the book Al-Kamil in History by Ibn Al-Atheer (d.: 630 AH / 1233 AD), which is considered one of the important sources for the history of nations, peoples, emirates, and states in the medieval era, and among those The emirates (the Hasanawi emirate), whose news was mentioned by Ibn al-Atheer, as he recounted the news of Hasanawayh bin Hussein al-Kurdi, the founder of the Hasanawi emirate, which was named after him, and his children, grandchildren, and great-grandsons who had a major role on the ground at the time.

This study is concerned with explaining Ibn al-Atheer's approach in dealing with the Hasanawis' news, his sources in that regard, the nature of his dealings with his sources on the Hasanawiyyin, and then listing what was mentioned in other sources on the Hasanawis, whether previous, contemporary, or subsequent to Ibn al-Atheer, and finally providing the details of Ibn al-Athir's Hadiths. In his book (The Complete History.

Among the most prominent topics that were addressed in this study are: the Hasanawi princes who assumed the reins of power in the Hasanawi emirate, especially Hasanawayh and his son Badr bin Hasanawayh, and their role at the level of internal and external relations, and the nature of their relationship with the Buyid princes that was characterized by ebbs and flows, and the Abbasid caliphate, In addition to the nature of the relationship between the princes of the Hasanawi family itself, and the nature of their relationship with their people, and the neighboring Kurdish tribes, especially the Anazis, who are Kurds, that relationship that was characterized by permanent hostility, and through it appears the reasons for the fall of the Hasanawi emirate, and the killing of most of its princes. All the information mentioned by Ibn Al-Atheer, in his book (Al-Kamil in History), with its arrangement in a way that enables a clear picture of them to be formed.

This study was divided into the following axes: First. Giving a brief introductory overview of Ibn al-Athir, and then an overview of his complete book on history, his methodology in authoring it, and an explanation of the nature of Ibn al-Athir's mention of the Kurdish Hasanids and their leadership in his book (The Complete in History), as well as allocating a title on the sources of Ibn al-Athir's news about the Hasanic rulership And then he mentioned the sources in which the news of the Hasanawis were mentioned, and finally he mentioned the details of the news of the Hasanawi emirate through the book (Al-Kamil in History) by Ibn Al-Atheer.



# نساء بني مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي (ت بعد ٥٧٧ه / ١١٨١م)

#### م. د. هدار سليم صالح

قسم التاريخ- كلية التربية الاساسية- جامعة دهوك / إقليم كردستان العراق

#### الملخص:

شكلت مساهمة النساء في الحياة السياسية والحضارية في المدن والبلدان والقرى الكوردية اهمية خاصة في تاريخ امارة بني مروان، وذلك ما اثبتته النصوص التاريخية، والتي سعت الدراسة الى استخراجها من خلال كتاب تاريخ ميا فارقين للمؤرخ ابن الازرق الفارقي (ت بعد ٧٧٥ هـ/ ١٨١٩م)، حيث وجدت الدراسة تراجم العديد من النساء الكورديات، لاسيما نساء بني مروان ، فضلا عن عدد اخر من النساء اللواتي عشن في ميافارقين وامد وبعض مدن اقليم الجزيرة الفراتية حيث الغالبية الكوردية، واللاتي برز دورهن في بعض المرافق الحياتية الخاصة بتاريخ تلك المدن والقرى الكوردية، وقد وجدت الدراسة ان ذلك الدوركان له الأثر في تثبيت دعائم السلطة المروانية داخلياً، الكوردية، وقد وجدت الدراسة ان ذلك الدوركان له الأثر في تثبيت دعائم السلطة المروانية داخلياً، وما كان دعماً للامراء المروانيين في علاقاتهم الخارجية، فضلاً عن القيمة الحضارية والعمراذية عما كان دعماً للامراء المروانيين في علاقاتهم الخارجية، فضلاً عن القيمة الحضارية والعمراذية

الكلمات الافتتاحية: الفارقي ، نساء بني مروان، المصاهرات، العمرانية.

#### المقدمة:

إن التعريف بدور الذساء في إمارة بني مروان يعد من الجوانب التاريخية المهمة لا سيما واننا امام مساهمة فعا لة على أصعدة مختلفة استطاعت الذساءمن خلال سعيهن كسب مكانة بارزة في الحياة السيا سية والاجتماعية والحضارية، وذلك كان دافعا رئيسيا لاختيار الموضوع، لاسيما وأن المؤرخ الفارقي عاصر العديد من تلك النسوة ،ووقف عن قرب على نشاطاتهن في الحياة اليومية،ونقل أخبارهن من رواة موثوقين وقفوا عن قرب على سير حياة البعض منهن ،الى جانب أنه لم يتطرق حسب معر فة الباحثة حتى الان أي من الاباحثيين لدور الذساء في الحياة السيا سية والحضارية بصورة منفصلة ، وذلك ما يشكل اهمية الموضوع والدرا سة، وعلى الرغم من و جود عن دراسات سابقة حول الأوضاع العامة في الامارة قريبة من الموضوع، الا انها لم تخصص بابا خاصا

شمل الاطار المكاني للدراسة، مدن امد وميا فارقين وبعض مدن الجزيرة الفرادية، بينما الاطار الزماني فد حدد بصورة عامة (٣٨٠-٣٨٠-٩٩٠-٩٩٠م)، ١ ما الاطار الموضوعي فا نه يرد كز



بالمحددات المبينة في عنوان الدراسة(دور نساء بني مروان من خلال مرويات ابن الأزرق الفارقي)، فيما يتعلق بدور النساء من الناحيتين السياسية والحضارية.

قسمت الدراسة الموسومة (دور نساء بني مروان من خلال مرويات ابن الازرق الفارقي الى ثلاث قسم مباحث، خصص المبحث الاول لتتبع سيرة المؤلف ونشأته العلمية، فضلا عن نبنة عن كتابه ومنهجه ، بالإضافة الى اهمية الكتاب، وفترة تأليفه.

ا ما المبحث الثاني فقد تناول ملخصاً عن تاريخ الا مارة المرواذية من عهد مؤسسها الى سقوط الامارة،اما المبحث الثالث فقد تطرق الى ذساء بني مروان وسيرتهن ودورهن السياسي واهم الاعمال التي قاموا بها في ظل الا مارة المرواذية ،كذلك تطرق المبحث الى دور الزواج السياسي في سيرالاحداث في تلك الحق بة التاريخ ية و تابع المبحث الذ شاط الح ضاري للذساء والاع مال العمرانية التي قمن به والتي برز دورهن في بناء العديد من المشاهد العمرانية.

المبحث الأول

سيرة ابن الازرق الفارقي

۱–۱ سمه ونسبه:

هواحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق ،(الفارقي،٢٠١٤،ص١٩ ؛ بن شداد،١٩٧٨// / ٢٧٩-هواحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق ،(الفارقي،٢٠١٤،ص١٩ ؛ بن الأزرق الفارقي، (ابن خلكان، ٢٧٩)،و قد ورد ١ سمه بالمختصر عند بعض ١ لمؤرخين حيث عُرف بابن الأزرق الفارقي، (ابن خلكان، ١٩٧٩/ ١٩٧٧ ؛ لصفدي، ١٩٦١/١٩٦١ ؛ بن كثير ،١٩٨٧/١١/١٩٩٧). وذ لك ذسبة الى جده ١ بن الأزرق، والمؤ لف نف سه أكد على أسم جده في كتا به (و جدي الرئيس علي ابن الأزرق)، (الافارقي،٢٠١٤، ص١٩٥)، و مع ذلك فان الفارقي بدون إضافات هو ما يعتمده غالبية ١ لمؤرخين ، (الاسمعاني ٢٠١٤/١/١٩٨-١٢٢٤)، و مع ذلك فان الافارقي بدون إضافات هو ما يعتمده غالبية ١ لمؤرخين مراد المعاني ١٢٢/١/١٩٨٨ . بن الاثير ،٢٠٢٤/١/٢٠٠٢ و جاء ١ سمه بتلك الاصيغة نسبة الى ميافارقين،وهو الاسم المختصر المتعارف عليه وما اعتمدته الدراسة ايضاً.

ولد الفارقي حسب ما كتبه المؤرخ بخط يده في ميافارقين في شهر شوال من سنة (٥١٠هـ/ ٥١١٦م) ، (الفارقي،٢٠١٤،ص١٩)، ما ما يخص ذشأته فلم تتوفر اية معلومات عن طفولته وذشأته وحياته الاجتماعية، كونه لم يترجم لنفسه ،فضلا عن ذلك انه لم يرد في التراجم سوى بعض المعلومات القليلة عن حياته، لا سيما تلك التي تتعلق بجده الذي كان من أعيان ميا فارقين وا لذي كان قد تقلد مناصب كثيرة مما ساهم في نشأة الفارقي بشكل يتناسب مركز جده، حيث ساهمت تلك المكانة في انماء قدراته العقلية والعلمية، بدليل افساح المجال اما مه للقيام برحلات الى المدن التي كانت مراكز علمية.



ومن جهة اخرى نلاحظ ان الوظائف التي شغلها جده وعلاقاته مع كبار الشخصيات ورجال الدولة في ميافارقين،كان لها دور في فتح الافاق ا مام الفارقي والاهتمام بالتاريخ عن طريق الروايات التي سمعها من والده، والتي اصبحت فيما بعد مصدراً من مصادر كتابه تاريخ الفارقي. وكانت الرغبة الذاتية للتعليم عنده من ا هم العوا مل التي دفعته للحصول على العلم والوصول الى ما وصل اليه .

٣- تكوينه العلمي:

عكف الفارقي منذ سن مبكرة على التعليم، حيث انه ذشأ في بيت معروف و من عاذلة كريمة، عرفت اصولها بالمشاركة في تحصيل العلم وكانت اسرته احدى الاسر التي انعمت بعطف حكام الدولة المروانية، فكانت لاسرته دور في المكانة التي وصل لها من خلال تشجعيهم له في تلقي العلوم ليس بميا فارقين فحسب بل جاب الا فاق سما عا للشيوخ، فضلا عن حبه و شغفه للقراءة والمطالعة منذ العقد الثاني من عمره، وبعد ان اصبح شاباً سلك مسلك اقرانه في متابعة دراسته، ونجد ذلك من خلال رحلاته الى ماردين سنة (٥٢٩ هـ/١٢٤م) وكانت تلك الرحلة تعتبر اول رحلة له (الفارقي ٢٠١٤، ص٢٥ ؛ للمزيد عن رحلاته ينظر : كوجر، ٢٠١٠، مـ٢٥ -٢٦)، كما وزار الكثير من المدن والمناطق وكان هدفه من تلك الرحلات الاستزادة من العلوم.

جَدُّ الفارقي في طلب العلم ، فتمكن من ان يتلقى علومه على ايدي كبار شيوخ عصره وعلمائه ، ممن اشاد لهم بالعلم والدين والمعرفة انذاك ، كعلوم القران والحديث الشريف والفقه واللغة والنحو وغيرها من فنون المعرفة المتداولة في عصره، واشارت المصادر الى عدد كبير ممن اخذ عليهم الفارقي، وكان لعلوم القران والحديث الشريف الجانب الرئيسي الذي احتل معظم تكوينه الفكري ومن ابرز شيوخه في ذلك المجال ابو منصور الرزاز (ت٢٢١ - ٣٥هه / ٢١٩ م)، والشيخ ابي محمد بن بنت الشيخ (ت٢٤٤ - ٢٤٢ هـ/ ١٩١ م)، والا شيخ عبد الو هاب الخفاف (ت٢٨٢ -٥٢ هـ ٥٩ م)، والما بن قاضي القضاة الدامغاني (ت ١٩٤ - ٣٦ هـ/ ١٩ م)، والشيخ ابي الفكري ومن ابرز شيوخه ما من القران والحديث الشريف الموا الرزاز (ت ٢٢٩ - ١٩٥ م)، والشيخ ابي محمد بن بنت الشيخ (ت ٢٦٤ - ٤٢ هـ/ ١٩١ م)، والا شيخ عبد الو هاب الخفاف (ت ٢٨٢ -٥٢ هـ/ ١٩٨ م)، والشيخ (ت ٢٩٤ - ١٢ م)، والا شيخ عبد الو هاب الخفاف (ت ٢٨٩ -٥٢ هـ/ ١٩٨ م)، القاضي القضاة الدامغاني (ت ٤٩ - ٢٥ هـ/ ١٩٩ م)، القاضي كمال الدين المهرزوري (ت ٢٩٤ - ٢٧ هـ ١٩٨ م)، الحافظ ابن عساكر (ت ٢٩٩ - ١٩٥ م)، والا مار مي كمال

اما بالنسبة للمناصب التي شغلها الفارقي خلال فترة حياته، فقد استلم منصب القضاء في ميافارقين، وكان اول منصب تقلده، وكانت هناك ا شارة بشأن ذلك في المصادر التاريخية او لها ما اشار اليه ابن الفوطي(ت٧٢٣هـ/١٣٢٣م) بقوله (عماد الدين ا حمد بن يوسف بن علي بن الأزرق الفارقي القاضي...)، (مجمع،٣١/٢/١٤١٦)، وجاءت إشارة أخرى بنفس الطريقة في كتاب الإعلان بالتوبيخ لل سخاوي (ت٩٠٢ هـ/ ١٤٩٧م) حيذ ما ذكر ا سم كتا به وذ سبه الى ال فارقي بقو له:(...



لا حمد بن يو سف بن علي بن الازرق القاضي) وهذا يدل على ان جده كان قاضيا ( السخاوي،١٩٨٣،ص١٣٣).

كذلك تولى الفارقي وظيفة الأشراف او ناظر الأوقاف اكثر من مرة، وكانت لتلك الوظيفة شأن كبير لكوذها مؤسسة ديذية واقتصادية، وكانت قد انتشرت بشكل واسع في نها ية العصر الوسيط القرن (٦ هـ/١٢م)،اي الحقبة التي عاشها المؤلف، وكان الفارقي قد توارث تلك الوظيفة ابا عن جد (التكريتي ،١٩٨١، ص٣٣٩). تشير المصادر انه تولا ها اول مرة في سنة (٤٥ هـ /١١٤٨م)،في عهد الأمير حسام الدين تمرتاش (٢١٥-٤٥هه/ ١٢٢-١٢٢م)،وذلك للمكانة البارزة التي حظي بها المؤرخ عنده فأختاره لتلك الوظيفة، اما المرة الثاذية التي تولى فيها هذا المحاب كانت في سنة (٢٢ه هـ/١٩١٩م) حيث تولى ذ ظارة حصن كي فا، ( ٦ الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٢٤) ،ي بدو ان المؤرخ ي سنة (٢٢ه هـ/١٩١٩م) حيث تولى ذ ظارة حصن كي فا، ( ٦ فارقي، ٢٠١٤، ص٢٢٤) ،ي بدو ان المؤرخ المزاه ته واماذ ته وسم عة جده الختير لتا لك الوظيفة وا لتي من شروطها (اما ان يكون و لي بالامانة،واما ولي ببذل ،وا ما ولي بضمان) (ابن مماتي، ١٩٩١، ص١٩٢). اي كل ما يتعلق بالايرادات المالية والمصرفية في كافة الدواوين (الماوردي، ١٩٩٤، ص١٩٢).

وفي احداث سنة (٣٥٩هـ/١١٦٧م) أشار الفارقي الى توليه الذظر في اوقاف دمشق: ((ووصلت الى دمشق سابع عشر شهر رمضان ولقيت المولى كمال الدين الشهرزوري.. واقمت بدمشق.. ورد الي الذ ظرفي و قاف دم شق بظاهر ها وأق مت بدم شق))، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٤)، وفي سنة (٤٤ههـ/١١٤٩م) تولى منصب السفارة حيث اصبح سفيرا في الموصل عن حسام الدين تمرتاش في بيع الحديد، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٥)، وتولى السفارة سنة (٨٤ه -٤٩ههـ/١١٢٩م) الى ملك الابخاز واني والدربند م، وقد اشار الفارقي الى ذلك بقو له: ((... انني كنت سافرت الى مدينة تفليس واق مت بها شتوتا في خد مة م لك الا بخاز و صاحب تف ليس وخر جت م عه في الع سكر)) ، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٥). وهناك اشارة من احد المؤرخين الغرب بان الفارقي كان متعينا في بلاد الذكرج من قبل المك ديمتر يبن داود دون الافصاع عن نوع الوظيفة التي كان يشغلها هناك الكرج من قبل الملك ديمتر يبن داود دون الافصاع عن نوع الوظيفة التي كان يشغلها هناك

٤-وفاته:

اخد لف المؤرخون في تحديد سنة و فاة ال فارقي، الا ان ا لراجح حسب ملاح ظة كتبها الفارقي بخط يده على كتاب احياء علوم الدين للامام الغزالي(ته٥٠ههـ/١١١١م) ((طالعه ... احمد بن يوسف.. سنة سبع وسبعين وخمسمائة وهذا ما اشاد به محقق كتاب الفارقي بأن تاريخ وفاة الفارقي بعد سنة (٥٧ههـ/١١٧٦م)، (الفارقي ،٢٠٠٤،ص٢٥).

کتاب تاریخ میافارقین



قدم المفارقي في كتابه تاريخ ميا فارقين وا مد معلومات قيمة عن المدينتين، فضلاً عن بعض المدن الأخرى التي قام المؤلف بزيارتها وما شاهد فيها من احداث، كما عرض معلومات دقيقة عن تاريخ وثقافة العصر الذي عاش فيه اي القرن (٦هـ/١٢م)، كما ورد فيه سيرة الخلفاء والامراء والوزراء، وكان للحياة العامة والعمراذية نصيب من ذلك الكتاب، ولاقد اورد ابن شداد (ت ٦٨٢ هـ/١٢٨٥م) في كتابه الاعلاق الخطيرة اقدم رواية عثرت عليها بخصوص كتاب الفارقي بقوله: ((... ذكر احمد بن يوسف بن علي بن الازرق صاحب تاريخ ميا فارقين وا مد...) ، (ابن

الدربند: هو باب الابواب ينسب اليه الحسن بن محمد بن علي بن محمد الصوف البلخي المعروف بالدربندي المزيد ينظر: ياقوت الحموي ٤٤٩/١٩٥٧،٢

يقع الكتاب في جزئين بحسب ما أشار المؤلف نفسه الى ذلك :((وخرج قبر داذيال عليه السلام وقد ذكر نا ذلك في الجزء الاول من كتابنا)) (الفارقي،٢٠١٤،ص٢٦)،وعند حديثه عن هجرة المسلمين الى الحبشة: ((هاجروا الى النجاشي....))، (الفارقي،٢٠١٤،ص٢٦)، الا انه لم يذكر سنة تأليف الكتاب وسنة انتهائه منه، ولا توجد بحسب علمنا رواية تاريخية تدل على ذلك، ما عدا إشارة يستشف من خلالها انه انتهى من تأليف كتابه في اوا خر سنة (٢٥ هـ/١٧٢م)، وذلك عند ذكره احداث تلك السنة ((ونذكر من وليها بعد ذلك ملكا بعد ملك الى الان وهي سنة اثنتين وسبعين وخمسمائة للهجرة))،( الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٦)، وذلك ما يجعلنا نفترض ان تأليفه للكتاب جاء في مرحلة متأخرة من حياته، ويرجح ان سبب ذلك يعود الى انشغاله بالوظائف التي تولاها ليس في مدينة ميافارقين فقط انما في عيرها من المدن ايضاً.

منهج المؤلف في كتابة تاريخ ميافارقين

اتبع الفارقي في كتابه منهج (التواريخ المحلية)، الذي يركز بالدرجة الأساس على مدينة معينة ويدون حولها التفاصيل على اغلب الأصعدة، وذلك النمط من التدوين التاريخي ظهر كنتيجة حتمية للتطورات السيا سية التي شهدها العالم الإسلامي في العصر العباسي، لاسيما فيما يتعلق بتوسع الرقعة الجغرافية للدولة، والتي شملت مدن وامصار كثيرة، مما ادى على ذلك الأساس فقد ركز المؤرخ بشكل اساسي على مسقط راسه والتي هي مدينة ميا فارقين، وعادة ذلك النوع من الكتابة التاريخية يُرجع العديد من الباحثين بداية ظهورها الى صدر الا سلام بالخلا فة الى اتد باع السياسة غير المركز ية وبالا تالي ظهور العد يد من الدويلات، (الا فارقي، بالخلا فة الى اتا السياسة غير المركز ية وبالا تالي ظهور العد يد من الدويلات، (الا فارقي، موان وامارتهم باعتبارها ظهرت جديدة على مسرح الاحداث السياسية، كما اهتم بسرد المعلومات عن بني مروان وامارتهم باعتبارها ظهرت جديدة على مسرح الاحداث السياسية، كما اهتم بسرد اخبارهم



المبحث الثانى:نبذة مختصرة عن الامارة المروانية

فرضت الأمارة المروانية نفسها على كتاب الفارقي بشكل ملحوظ، والأسباب التي دفعت ال فارقي الى الأهد مام بتاريخ الأمارة هو دور أمراد ها السياسي والعسكري، فضلا عن انجازاد ها الحضارية ،على ذلك الأساس إرتأت الدراسة عرض نبذة مختصرة من تاريخها بدءاً من مؤسسها الأول الأمير باد بن دوستك(٣٦٧-٣٦٩هـ/٩٧٧-٩٩٩م)، وحتى اخر من بقي من امراد ها وهو ناصر الدولة منصور (ت٤٧٢-٤٨٩هـ/ ١٠٧٩-١٠٩٦م) .

تعتبر الأمارة المروانية واحدة من اهم الأمارات التي ظهرت على مسرح الأحداث السياسية والتي حكمت جزءا مهما من اقليم الجزيرة الفراتية في القرن (٥هـ/١١م) قرابة اكثر من قرن اي ما بين (٣٧٣-٤٧٩ هـ/٩٨٣-١٠٨٦م)،وكا نت ديار بكر المركز الرئيسي لذشوء تلك الأمارة وبالتحديد حصن كيفا وميافارقين وارزن بالأضافة الى نصيبين وجزيرة ابن عمر والرها وماردين وغيرها.

يعتبر الامير باد بن دوستك(٣٨٠–٣٨٣/ ٩٨٩–٩٩٠م) المؤسس الحقيقي الا مارة المرواذية والذي حكمها على مدى سبع سنوات(٣٧٣–٣٨٠هـ/٩٨٣–٩٩٩م)، وذكر ذلك الفارقي قائلا ((اول من ملك من الأكراد)) ،(الفارقي،٢٠١٤،ص٥٩ )، ووصف احد المستشرقين حكم الأمير باد بن دوستك. بقوله: ((وقد وصلت الامارة الدوستكية المروانية في عهد باد الى مرحلة من الرخاء والاستقرار...))، (hogh kennedy,2004,p266:)، وبعد مقتل باد بن دو ستک سنة (۳۸۰ هـ/ ۹۹۰م)، توبي ۱ بو علي الحسن بن مروان(٣٨٠–٣٨٧/ ٩٩٠–٩٩٧م) حكم الأمارة بعد زواجه من زوجة خاله باد (الفارقي،٢٠١٤ ،ص٦٠؛ الروذراوي،١٧٨/٣/١٩١٦)، حيث تمكن من السيطرة على ممتلكات الامارة الدوستكية، وبذلك. انتقل الحكم من بنى دوستك الى بنى مروان سنة (٣٨٠هـ/ ٩٩٠م)، (الفارقى،٢٠١٤،ص٢٠) وفي سنة ( ٣٨٧هـ/٩٩٧ م) قتل الأمير ابي على الحسن بن مروان ،(للمزيد عن مقتله يذظر الفارقي ٢٠١٤، ،ص٧٤-٧٥؛ ابن شداد ١٩٧٨/١/٣/١٩٧٨-٣٢٩)، وبمقتله اضطربت الاحوال في مدينة آمد ، الى ان تولى حكمها الا مير ممهد الدولة آبو مذصور(٣٨٧–ـ٤٠١ هـ/٩٩٧-١٠١م) .(الفارقي،ص٧٥؛ زامباور ،١٩٥١ /٢٠٦/٢ ؛سحر،٢٠٠٩،ص٣٣٤) والذي اعتبر ثاني امير مرواني يحكم الأمارة بعد مقتل اخيه ابي على سنة (٣٨٠هـ/ ٩٩٠م). وإ تخذ ميا فارقين عا صمة له، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٧٧-٧٧)، انتعشت الا مارة في عهده (الفارقى،٢٠١٤،ص٩٠-٩١) وتمكن من اقامة علاقات مع الخليفة العباسي في بغداد،والفاطمي في القاهرة، والأمبر طور البيزنطي واشار الفارقي الي ذلك ((بان الأمير المرواني استقبل الأمبر اطور البيزنطى باسل الثاني...))، (الفارقي،٢٠١٤،ص٨٤؛ الانطاكي ،١٩٩٠،ص٢٤٧) ولقد دام حكمه اربع عشر عاما، وجاءت نهايته سنة (٤٠١هـ/ ١٠١٠م) حيث قتل جراء مؤامرة داخلية قام بها اثنان من اعوانه المقربين شروة (ت٢٠١٤ه/١٠١١) وإبن فيلوس من اجل الاستفراد بحكم الامارة، (الفارقي،٢٠١٤ ،ص٩٠–٩٢؛ ابن الأثير ،٢٠٠٢/٧/٢٠١؛ ابن شداد ،١٩٧٨ /٣٦/ /٣٣٦-٣٤٠؛ قادر؛١٩٩٩، ص٣٤–٣٨).



كأمتداد للاحداث بعد مقتل ممهد الدولة، حاول شروة القضاء نهاذيا على اسرة بني مروان وانهاء حكمهم، فعمد على ارسال قوة عسكرية الى مدينة اسعرد(١)لالقاء القبض على اخو ممهد الدولة الامير المرواني احمد بن مروان (٤٠١-٤٠٣م/١٠١٠-١٠١٩م)، الا ان محاولته اخفقت لان الامير احمد كان قد ترك اسعرد الى ارزن لملاقاة واليها الخواجاابا القاسم (للمزيد عنه ينظر ابن شداد/٣٢/١/٣٣)،فعلم الاخير بما حدث للامير ممهد الدولة، وسعى لإنقاذ الامير احمد وبالتالي مبايع ته بالحكم وذلك في سنة(١٠٤-١٠٩م)، و بذلك تم كن الا مير من التخلص من شروة، (الفارقي ،٢٠١٤،ص١٩٥)بن الاثير،١٧٩/٧/٢٠٠٩)بن شداد/١/٣/١٩٢٩).

وفي سنة (٤٠١ هـ/١٠١٠م)، ١ ستقر حكم الا مير ذصر الدولة في آمد وميا فارقين وتمكن من السيطرة على جميع ديار بكر، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٢٢٤؛ بن شداد،٣٥٧/١/٣/١٩٧٨)، ونجح في اقامة علا قات سيا سية مع م لوك وا مراء الب لدان ا لمجاورة، كمرا سلة ١١ لك العز يز بن بويه (١٤٤ه/١٤٩٩م)، وكذلك ابو القاسم الحسين بن علي المغربي (ت٢٦ه/١٣٦٦م) (٢) الذي ١ ستوزره بعد ذلك، قائلا: ((انه لم يوزر الملك، ولا لخليفة اكفا منه رجلا...) (الفارقي، ٢٠١٤، ص٤٨٤ بن الاثير ٢٠٠٢/١/٣٠ ؛ بن شداد، ٢٠٩٧م)

وا صبح للا مارة المرواذية مكانة سيا سية مه مة في عهد الا مير ذصر الدولة بين الدول والا مارات الى ان واف ته المذية سنة (٤٥٣ هـ/١٠٦١م) بعد حكم دام احدى وخم سين سنة، (الا فارقي،٢٠١٤،ص٥٠٥ ١٠ بن الا ثير، ٢٠٠٢ /٢٠١٨ بن شداد،٣٦٦/٣/١٩٧٨ كريتي،١٩٧٠،ص٩٣ ،كليفورد،ا ،١٩٩٥،ص٨٨.).

بعد وفاة الأمير نصر الدولة، تولى نظام الدين ابو القاسم ( ٥٣ - ٢٠٢١ه / ١٠٦١م) حكم الأ مارة المروانية، شهد الأ مير ذ ظام الدين اول حدث سيا سي ع ندما تمرد عليه اخوه الأكبر سعيد (٥٣ - ٥٥٥ ه / ١٠٦١ - ١٠٦٣م)، باعتباره الوريث الشرعي لحكم الأ مارة بحكم انه الأكبر سنا، وع ندما ف شل باب عاد وازا حة اخيه عن الحكم، اضطر الى الألة جاء الى الاسلطان السلجوقي، طغر لبك (٢٩ - ٥٥٥ هـ/ ١٠٣٧ - ١٠٦٣م) فسير الأخير سنة (٥٥ هـ/ ١٠٦٣م) قوات عسكرية معه بقيادة أ حد امرا ثه وا تجه نحو ميا فارقين، (الا فارقي، ٢٠١٤، ص٥٠٥ ابن السلحوقي، ٢/١٧٢٦ ؛ لتكريتي، ١٩٢٠ - ١٠٣٧م) فسير الأخير سنة (٥٥ هـ/ ١٠٦٣م) قوات عسكرية معه بقيادة أ حد امرا ثه وا تجه نحو ميا فارقين، (الا فارقي، ٢٠١٤، ص٥٠٥ ابن العساكر السلجوقية ٢/١٧/١٢ ؛ لتكريتي، ١٩٤٠، ص١٥ ) ما بالنسبة للأمير نظام الدين فانه لم يقابل العساكر السلجوقية بالقوة، على الع كس اراد مدارا ته بالسياسة، بار ساله الوزير ابن جهير (ت٢٨ هـ/ ١٠٩٩م) الى الأمير بالقوة، على الع كس اراد مدارا ته بالسياسة، بار ساله الوزير ابن جهير (ت٢٨ هـ/ ١٠٩٩م) الى الأمير الميد واقنا عه بالتراجع عن اله جوم قائلا له: ((لا يكون قلع هذا البيت على يديك))، وانتهى ا محلاف بم صالحة الأ مير سعيد مقا بل اعطا ئه مبلا خا من المال، وياسلم الا يك امر، (الفارقي٢٠٤ مص٥٠٥؛ ابن شداد، ١/٣/١٣٩٨، ص٥٠٥)، ، ويمكن القول بان ما حدث اذفا قد يكون اول اتصال بين السلاجقة والمروانيين.



تجدد في سنة (٤٦٠ هـ/١٠٦٧م) الخلاف بين الامير نظام الدين واخيه سعيد، الا ان الامير نظام الدين تمكن انهاء ذلك الخلاف بتنصيب اخيه سعيد على آمد، (الفارقي،٢٠١٤،ص٥٠٩، بن شداد،١٩٧٨ /٣ /١/٧٦٣؛ بن الا ثير، ٢٠٠٢/٨/٢٠٠٢؛ بن خلدون،١٩٧٩/٤/١٩٧٩؛ بن الوردي، سده (١٩٧١/١٩٩٦) وفي سنة ( ٤٧٢ هـ/١٠٧٩م) توفي الا مير نظام الدين بعد حكم دام تسع عشرة سنة، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٥٠٩؛ ابن شداد،١٩٧٨ /٣٨٠/١/٩٩٦).

تولى الأمير ناصر الدولة منصورحكم الأمارة المرواذية في سنة ( ٤٧٢-٤٨٩ هـ/١٠٧٩-١٠٩٦م)، ونصب الاخير ابو طاهر سلامة الانباري، وزيرا للامارة، الا انه لم يستمر في الوزارة فترة طويلة،على الرغم من قول الفارقي:

- (١)مدينة تقع شمالي دجلة وتقع جنوب آمد وتبعد عن ميا فارقين مسيرة يوم ونصف ينظر: (ابو الفداء،١٨٥٠،ص٢٨٩)،
  - (٢) للمزيد عن الوزير المغربي ينظر :(ابن الاثير،٢٠٠٢/٧/ص٣٦٧؛الجاجرمي،٢٠٠٩، ص١٢٠-١٢٧).

(( ساس الملك احسن سياسة))،(الفارقي،٢٠١٤، ص٥١٥)،حيث نافسه الطبيب ابو سالم ،واستطاع الطبيب ان يستغل علاقة زوجته بزوجة الا مير نا صر الدولة الذي من خلالها نجح في الوصول الى منصب الوزارة،بعد وشايته بالوزير الانباري عند الامير وكانت النتيجة ايداع الانباري في السجن (الفارقي،٢٠١٤ ، ص٥١٥) ، وكان ذلك ايذانا بضعف الدولة وسقوطها فيما بعد،حيث استمر حكم الا مارة الى سنة ٤٧٨ هـ/١٠٩٣م)و كان ا خر امراذها الا مير نا صر الدولة ابو المظ فر منصور (٢٧٤-٤٧٨هـ/١٠٩٩م)، واشار ابن شداد ان وفاته كانت :((اخر ولاية بني مروان))(اابن شداد،٢٠١٢/٣/١٩٧٨م)، واشار ابن شداد ان وفاته كانت :((اخر المروانية بني مروان))

المبحث الثالث: نساء بنى مروان في تاريخ ميافارقين للفارقي:

تشكل دراسة دور المرأة وتتبع انجازاتها في الأمارة المرواذية اهمية بالغة في كشف بعض الجوانب الحضارية من تاريخ الأمارة، وتبين هذه الدراسة دور المرأة السياسي والاجتماعي والأنجازات الحضارية لهن فيها، وتكشف عن دورهن في توثيق وتقوية دعائم العلاقات السياسية سواء بين افراد الأمارة او بينها وبين الأطراف المحيطة بها ،بالأضافة إلى نشاطهم في مجال العمارة والتي ما يزال جزء منها ماثلا إلى الأن ، وكانت تلك الأنجازات المعمارية شاهدا على ما قدمتها سليلات آل مروان، ومع ندرة المعلومات وعدم اهتمام المصادر التاريخية بتتبع ذلك المجال ، الأ ان هناك حالات

وفيما تخص دور المراة المرواذية في النواحي السياسية، فكان لها اهتمام بارز في معا لجة الاوضاع السياسية الداخلية، وهناك اشارة من الفارقي الى بعض النساء اللواتي كانت لهن الاثر



الواضح في رسم سياسة الا مارة بالاضافة الى تدخلهن في شؤون الحكم ، مذها زوجة الا مير باد بن دوستك المتنفذة في حكم حصن كيفا اثناء غياب زوجها ،وكان الا مير باد قد سلم ا مور القلعة بأكملها اليها، وفي سنة ( ٣٨٠هـ/ ٩٩٠م)، وا لتي من خلال سلطتها القوية انتقلت حكم الا مارة الى الا مير ا بو علي الحسن بن مروان بعد مقتل زوجها، (الا فارقي، ٢٠١٤، ص٤٥٣؛ بن الا ثير، ٢٠٠٢ /٧/٤٤ - ٤٤٤؛ ابن العبري، ١٩٩٧، ص١٥١).

امابالذسبة للمصاهرات السياسية دا خل البيت المرواني فه ناك العديد من الدراسات التاريخية التي تتناول موضوع المصاهرات السياسية في التاريخ الاسلامي اثناء الحقبة التاريخية الخاصة بفترة الدراسة ، ولكن لم نعثر على اية دراسة مستقلة تدناول هذا الموضوع في الا مارة المروانية بشكل خاص، لذا ارتأينا في هذه الدراسة ان نسلط الضوء عل ذلك الجانب بشكل اساسي. فكان لزواج النساء المروانيات بالامراء داخل البيت المرواني ا ثره الواضح في تما سك الا سرة المراونية. الى حد ما، والتقليل من التوترات الداخلية والفتن التي غالبا ما كانت تضعف سياسة الأمراء اثناء الحكم ، وكذلك كان لتلك المصاهرات ا ثره في توحيد جبهتهم ا مام ا عدائهم، وذلك ما نلحظه في مرويات الفارقي بذكره اكثر من مرة زواج الا ميرات المرواذيات من آل مروان، وعلى ما يبدوان الامراء المروانيين حرصوا على مصاهرة بعضهم بعضا لتقوية الصلات الداخلية فيما بينهم،فمتانة تلك الصلات تمنح الأمراء القوة والصلابة في إدارة شؤون الأمارة، وفي أحيان كثيرة ا تخذت تلك المصاهرات طادِها سيا سيا وذلك ما يبين بان الغرض من هكذا الزواج هو سياسي بالدرجة الاول، و بدى ذلك واضحا من خلال ما ذكره الفارقي ، في عهد نصر الدولة المرواني قام بتزويج ابي دلف بن ابي على حسن بن مروان وكانت ا مه بنت سنحاريب ملك السنا سنة ( نجد ان المؤلف لم يذكر اسم الا ميرة التي تزوجها ابي دلف )،(الفارقي،٢٠١٤،ص٤٦٢) وكذلك ذكره بقيام الامير نصر الدولة بتزويج ابنة ابن عمه (هند بنت على بن منصور بن كك) من ابن عمه مزربان بن بلاشو بن كك ( الفارقي، ٢٠١٤،ص ٥٠٥ ) ،ويبدو من خلال ما سبق ان غاية الامير نصر الدولة من ذلك الزواج هو المحافظة عل ملك بنى مروان ،وكذلك الحال بزواج الامير ابراهيم بن ذصر الدولة والاميرة فاطمة بنت الامير ابى دلف سنحاريب ابن الامير على بن الحسين بن مروان،(الا فارقى،٢٠١٤،ص٥٣٨)،وا شار الا فارقى ان ذلك الزواج تكلل با نجاب الا مير ا با الا فوارس شاذريك،(الفارقي،۲۰۱٤،ص٥٣٨)

اشار مؤرخنا ايضا الى تمكن بعض النساء المرواذيات من التدخل في شؤون الحكم، والى نفوذهن الكبير ومدى تأثيرهن على ارباب الدولة، كزوجة الأمير ناصر الدولة المرواني الأميرة (ست الناس)، والتي كان لها تاثير كبير وواضح على زوجها الأمير ناصر الدولة بقدرتها على اقنا عه بالموافقة على رفع شأن ومنزلة ابي سالم الطبيب وتكريمه بتسليمه امور البلاد وجعله وزيرا للا مارة



المروانية بدل الوزير ابي طاهر الانباري، وكان ذلك بناء على طلب زوجة الطبيب من ست الناس بعد ان استطاعت ان تتقرب لها، (الفارقي،٢٠١٤،ص ٥١٨؛ ابن شداد،١٩٧٨ /٣٨٤/١/٣).

كما كان لنساء بني مروان تأثير بتغير الكثير من قرارات الأمارة ولهن القدرة على ت غيير مجريات الأحداث دا خل الأمارة المرواذية ، لأذهن كُنَ محل احترام وتقدير الكثير من السلاطين والوزراء، لذا كانت طلباتهن تجاب من قبلهم دون اي تردد، وذلك ما وجدناه من خلال اولى المشاكل التي واجهت الأمير ذظام الدين بتمرد اخيه الأكبر الأمير سعيد بن نصر الدولة ،وذلك عندما عندما لم يستطع ازاحة اخيه الأمير ذظام الدين ، لجأ الى طلب مساعدة السلطان السلجوقي الب ارسلان() الذي نزل الى بلاد الجزيرة الفراتية ويالتحديد في قرية الحرشفية، على شاطئ ذهر دجلة، وكان يرا فق السلطان في حملته تلك الوزير نظام اللدينة، استقبله بحفاوة واجتمع به بالقصر الأميري، وشاركتهم الأجتماع زوجة نظام الدين بدخوله المدينة، استقبله بحفاوة واجتمع به رينب والست زبيدة، (الفارقين، ولما علم نظام الدين بدخوله المدينة، استقبله بحفاوة واجتمع به رينب والست زبيدة، (الفارقين، ٢٠١٤، من ٢٠١٤، شدا ما لدين الست عزيزة بالأضافة الى اخواته الست زينب والست زبيدة، (الفارقي، ٢٠١٤، من، ٢٠١٤).

ا سفر ذلك الاجتماع بخروج الامير ذظام الدين برفقة الوزير ذظام الالك لمقابلة الاسلطان الاسلجوقي الب ارسلان في قرية الحرشفية،واثناء خروجهم ،طلبت زوجة الامير ذظام الدين الست عزيزة واختاه الست زبيدة والست زينب من الوزير السلجوقي بالمحافظة على حياته واعادة الامير اليهم سالما الى امارته، فتعهد الوزير لهما بذلك قائلا لهم : ((والله لاخذنه منكن اميرا واعيده اليكن سلطانا))(الفارقي،٢٠١٤،ص٥٠٦، بابن شداد،١٩٧٨/١/٣/١٩٧٨) .

ومن الجدير بالاشارة اليه ان ذلك الاجتماع ضم شخصية أخرى وهي الست رحيمة والدة الوزير المرواني،عيسى بن فضل الذصراني، وكان ا العماد الا صفهاني(ت٥٩٥ هـ/١٢٠٠) قد اذ فرد بمعلومات مكملة عن ذلك، حين ا شار ا نه قابل ا مرأة ا خرى في ميا فارقين و هي والدة وزير الأمير المرواني عيسى بن فضل النصراني ، تدعى الست رحيمة فيشير علم الدين الشاتاني(ت٥٩٥ه/١٨٨م ) الى ذلك ان الوزير الاسلجوقي حين التقا ها قال لها: ((ا نت الاست رحيمة، قالت: بل الا مة المرحومة،...) (الاصفهاني ، ٨٦/٢/١٩٥٩) .

خرج الوزير الاسلجوقي والا مير ذظام الدين الى الحرشفية،وبعد وصولهم الى مجلس الاسلطان الب ارسلان أكرم الاخير الا مير المرواني ذظام الدين، و من جه ته تع هد ذظام الدين بتقديم اموال كثيرة للسلطان، وفي تلك الاثناء كانت الست زبيدة اخت الا مير ذظام الدين قد اعطت لابنها الامير احمد الذي رافق والده في مقابلة السلطان، مبلغ كبير من المال وطلبت منه ان يحتفظ بذلك المال عنده، وان لا يبين للا مير ذظام الدين بما لديه من اموال ، الى ان يتا كد من نفاذ ما معه من الاموال ، عندئذ تستطيع تقديم تلك الاموال للامير نظام الدين، وبالفعل تعرض



الأمير نظام الدين الى ضايقة مالية لأنه كان قد صرف ما معه من ا موال ،فاذقذه ا بن اخته زديدة باعطا ئه ا لمال ا لذي اعطته ا ياه والد ته(الفارقي،٢٠١٤،ص٥١٥)، وفي ذلك إ شارة وا ضحة الى حسن التدبير لدى بعض نساء آل مروان.

يبدو ان الست زبيدة كانت قد ايقنت بما سوف يتعرض له الأمير نظام الدين من موقف حرج في مجلس السلطان السلجوقي بعد ذفاذ كل ما يملك من ا موال ،فعا لجت الموقف قبل حدو ثه، فنجح الأ مير نظام الدين في تبيض ماء وجهه ا مام السلطان وذفذ ما و عد به الوزير السلجوقي نظام الملك باعطاء السلطان الخلع والهديا الثمينة،ومن ثم ا عاده الوزير مقر امارته ميافارقين،وقال له:((أني ضمنت لاهلك اني اعيدك اليهم سلطاناً وما لمنا غير سلطان وا حد ولكن انت سلطان الأمراء ولقبه بذلك)) (الفارقي ،٢٠١٤، ص٥١٥ ؛ ابن شداد، ١٨/

كما اشار الفارقي ايضا الى مصاهرة اخرى داخل البيت المرواني وتحديدا بين الا مير ابو ذصر بن ابا الفوارس شاذريك ببنت الا مير ناصر الدولة منصور وانجب منها ابنا سماه حسين ،(الفارقي،٢٠١٤،ص٥٣٥)، وفي موضع اخر ذكر الفارقي بان الامير ناصر الدولة منصور لما مات فانه خلف الا مير تاج الدو له مح مد وبنات تزوج ها الا مير ا بو نصر بن ابي الفوارس(الفارقي،٢٠١٤،ص٥٣٥)، ولم ينكر المؤلف اية معلومات عنها ولا حتى ذكر اسمها، وهناك رواية اخرى لهذا النوع من الزواج تتطرق اليها الفارقي عند ذكره زواج الامير علي بن ابي الفوارس بالاميرة زينب بنت الرئيس مو سك الا كبر ابن الرئيس ابي عبد الله بن مو سك ،(الفارقي،٢٠١٤،ص٥٣٥)

من جهة اخرى نجد حرص الأمراء المروانيين على ضمان ملك بني مروان بتقوية ذفوذهم في المنطقة وضم مناطق ذفوذ اخوتهم الى مناطق ذفوذهم ، عن طريق الزواج من ارا مل اخوانهم وابناء عمومتهم او اقاربهم،كما هو الحال مع الأمير ابو علي حسن بن مروان عند قيا مه بطلب الزواج سنة ( ٣٨٠هـ/ ٩٩٩م) من ارملة خاله بعد مقتل اباد بن دوستك، وكانت غايته من ذلك الزواج حماية مناطق نفوذ الأمارة واعطاء الشرعية لحكمه، (الفارقي، ٢٠١٤، ص ٤٥٢) . كذلك الحال في احداث سنة ( ٣٨٠هـ/ ٩٩٩م) من ارملة خاله بعد مقتل اباد بن دوستك، وكانت غايته من الحال في احداث سنة ( ٣٢٠هـ معرفة الأمارة واعطاء الشرعية لحكمه، (الفارقي، ٢٠١٤، ص ٤٥٢) . كذلك سعيد وتقدم الى زوجة اخيه الست عزيزة بنت زنك بن أوان ونجح في اقناعها بالزواج به بعد وفاة سعيد وتقدم الى زوجة اخيه الست عزيزة بنت زنك بن أوان ونجح في اقناعها بالزواج به بعد وفاة معيد وزوجها صاحب ديار بكر وتسليمه ديار بكر، وقال لها: ((الأولاد اولادي وا نا لك ،فسلمت اليه ا مر زوجها صاحب ديار بكر وتسليمه ديار بكر، وقال لها: ((الأولاد اولادي وا نا لك ،فسلمت اليه ا مر زوجها صاحب ديار بكر وتسليمه ديار بكر، وقال لها: (الأولاد اولادي وا نا لك ،فسلمت اليه ا مر الملك لها .... )) ، (الا فارقي، ٢٠١٤، ص١٥٦)؛ ابن شداد ،١٣/١/٣/١٩٧٨، ون الى الك ،فسلمت اليه ا مر والحفاظ علي دراية بأهمية تلك الماهمان، وذلك النوع من الزواج لدعم سلطانهم وتقوية الأواصر والصلات الداخلية، فضلاً عن أهمية ذلك لتوسيع السلطات والذفوذ السياسي والجغرافي والحفاظ عليه.



هناك اشارة اخرى من المؤرخ بخصوص ذلك النوع من الزيجات، وهو زواج الأمير ابو دلف بن ابي الفوارس شاذريك من ابنة الأمير احمد بن نظام الدين ،وعلى ما يبدو ان ذلك الزواج لم يستمر طويلا ، بسبب موت الأميرة ،مما جعله بعد وفاة زوجته التقدم للزواج من اختها سروة بنت الأمير احمد، وبعد وفاة ابي دلف تزوج اخوه الأمير ابراهيم من زوجته سروة ورزق الأمير ابراهيم من زوجته سروة بولدين هما احمد بك وابو الفوارس، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٥٣٩)، ونجد هناك مثال اخر عن ذلك النوع من الزواج وهو زواج الأميرة سروة بنت الأمير بهرام بن نظام الدين من زوج عمتها (الاست فا تة) الرئيس ابو عبد الله محمد بن مو سك، بعد و فاة عمتها، وكانت الأميرة سروة قد انجبت من زوجها الرئيس ابو عبد الله محمد بن مو سك، بعد و فاة عمتها، وكانت الأميرة سروة قد عنه الفارقي ((مات في زماننا) (الفارقي، ٢٠١٤، ص٥٣٩) .

كما كان الأمراء المروانيين يحرصون على تزويج بناتهم من ولاتهم من الأمراء، كما هو الحال بزواج الأميرة فاتة ابنة الأمير نظام الدين من الأمير مجاهد ابا القاسم هبة الله بن موسك، امير بدليس، وكان الأمير نظام الدين قد اعطاه اياها، الا ان ذلك الزواج لم يكتمل بسبب موت الأمير مجاهد، فتزوجت اخوه الرئيس ابو عبد الله محمد بن مسك وبقيت عنده مدة وما تت وقيل: (انه سقاها سما وماتت) (الفارقى٢٠١٤، ص٥١٥).

كما اشار الفارقي الى ذساء مطلقات تم تزوجيهن مرة ثاذية، وفي ذلك دلالة على ان الزواج من النساء المطلقات في تلك الحقبة لم يكن عيبا ،خاصة اذا كانت من طبقة الامراء او من العائلات ذات الحسب والنسب او لمصلحة ما، وذلك ما حصل مع الامير تاج الدولة بن ناصر الدولة وتحديدا في سنة (٥٠٣هـ/ ١١٠٨م)عند دخوله ميا فارقين حيث تزوج من الست خطافة بنت الامير بهرام بن نظام الدين، وكانت قبله متزوجة من الامير محمد الدويني(٤٩٣-٤٩٨هـ/١٠٢-١٠١٨م) ، وبعد طلاقها من زوجها الدويني تزوجها ابن عمها تاج الدولة، (الفارقي، ٢٠١٤، ص ٥٣٦)، وكأمتداد للموضوع ذكر المؤرخ بان الاميرة خطافة ماتت سنة (٥٠ هـ/ ١١٥٩م) في ارزن ودفنت في ميا فارقين في م سجد الا صخرة، وفي سنة (٥٠ هـ/ ١٥٩م).

كا نت ه ناك زيجات سيا سية ا خرى في الا مارة المرواذية و هي الا صاهرات مع الا قاليم المجاورة، فكان للزواج خارج البيت المرواني ذصيب في الا مارة المرواذية، و كا نت المصاهرات السيا سية في تلك الحقبة على الاغلب تهدف في جوهرها للحفاظ على المصالح المبنية على اساس من الرغبة في الاستيلاء على البلاد او الاستحواذ على مدينة من المدن، او محاولة التقوي بقوة المصهر من وراء ذلك الزواج. او لحل النزاعات واقامة التحالفات السياسية من خلال تلك المصاهرة، اي ان الهدف



الأسمى من تلك المصاهرات هو توطيد علاقاتهم وابعاد مخاطرهم ، وكذلك ترصين سلطانهم عل الأمارات ومحاولة اتساعها على حساب الأمارات الأخر المجاورة .

مثال ذلك عندما قام مؤسس الأمارة ابو علي حسن ابن مروان بالزواج من ارملة خاله المعروف بـ(الأمير باد الدوستكي) اثناء هجوم الأخير على الموصل سنة (٣٨٠هـ/٩٩٠م)، ولما عاد الأمير ابو علي بن مروان مندحرا مكسورا ، دخل بجيشه الى قلعة الأميرة الدوستكية زوجة الأمير باد، وسرد لها ما حدث واخبر ها بمقتل زوجها، وأعرب ايضا عن مخاوفهم من قواتهم ضدهم، وطلب منها الزواج من أجل اظفاء الشرعية في الحكم، ووعدها بان تشاركه في الحكم، فبذلك تمكن من ضم امد ومافارقين وجميع القلاع المحيطة بينها، ويفهم من النص ان تأسيس الأمارة المروانية بدأ مع تلك المصاهرات السياسية، فكان لذلك الزواج دور بارز في توطيد حكم الأمير الروانية بدأ مع الكرابا: التكريتي، ١٩٧٠، ص١٤ من النه شداد، ١٩٧٨ / ٢/٣/، ٢٢٣٣، ابن الأ شير، ٢٠٠٢

ولم يكن الاختلاف الديني والعقائدي يشكل عادًقاً امام الزواج السياسي ،وبدى ذلك واضحا في احداث سنة ( ٣٨٣هـ/ ٩٩٩م) فكان لا بد للا مارة المرواذية من توطيد علاقاتها مع الار من لضمان السلام، وبالتالي تجنب الامارة من الدخول في حرب معهم، لذلك نجد ان الا مير ابو علي حسن بن مروان طلب الزواج من ابنة سنحاريب ملك السنا سنة الارمني (الفارقي، س٤٥٥) ، وفي موضع اخر ذكر الفارقي بان الا مير ابو علي حسن بن مروان قام سنة ( ٣٨٣هـ/ ٩٩٩م) بطلب يد الا ميرة ست الاناس بنت الا مير سعد الدولة شريف بن سيف الدولة بن حمدان (ت٥٥٥ه/م) بطلب يد وشقيقة ابي الفضائل بن سعد الدولة الحمداني (ت٢٨١هم) ، بمهر قدره ٢٠٠٠٠ درهم ،ويكون الا مير المرواني بذلك الزواج قد ا من حدوده واذهى اية عداوة مع الحمدانيين واعطى نو عا من الا مير المرواني بذلك الزواج قد ا من حدوده واذهى اية عداوة مع الحمدانيين واعطى نو عا من مروان ((الفارقي، ٢٠١٤، ص٥٩٤؛ ابن الا ثير، ٢٠٠٢، /١٨٩ ) ، بمهر قدره ٢٠٠٠٠، عبد الرقيب مروان (٢٠٢همـ/ ٩٩٩م) ((الفارقي، ٢٠١٤، ص٥٩٤؛ ابن الاثير، ٢٠٠٢ / ١٨٩ ) ، بدا ميرا بي علي حسن بن

أ شار الفارقي في موضع ا خر الى المصاهرات السيا سية الخارجية، في عهد الا مير ذصر الدولة المرواني والذي سار على خط سلفه عندما حاول حماية الامارة من العقيليين، بطلبه الزواج سنة (١٠٢هـ/١٠٢) من الاميرة هناء ابنة شرف الدولة قراوش بن المقلد العقيلي (٣٩١-٤٤٢هـ/١٠٢-١٠٥٠م)، ويذكر الفارقي تفاصيل ذلك الزواج بان الامير نصر الدولة بنى لها منزلا ال جانب قصر الحكم، (ال فارقي، ٢٠١٤، ص١٤/١، بن شداد؛ ١٢٩/١٣/ //١٥٢م-؛ ٢٥٥؛ عبد الرق يب،٢/٢/ ٥٥، زكي، ٢٠٠٦، ص١٣٢)، وكذلك زواجه من الاميرة الفضلونية بنت فضل بن منو جهر صاحب ولا ية اران وارميذية العليا وا شار الا فارقي بان الا مير ذصر الدو لة رزق منها الا مير سعيد وشاهن شاه



(ال فارقي، ٢٠١٤، ص ٢٠١٨؛ بن شداد، ١٩٧٨، ج٣،ق١،ص٢٥٤–٢٥٥)، بالا ضافة الى زوا جه من ابنة سنحاريب ملك السناسنة الارمني، والتي كانت زوجة اخيه، وجاء زواجه منها بعد مقتل الامير ابو علي حسن بن مروان (ال فارقي، ٢٠١٤، ص ٥٠١٠؛ ابن شداد، ٢٥٤/١/٣/١٩٧٨–٢٥٥) وعلى ما يبدو ان استمرار ذلك الزواج كان له تأثيره الايجابي في العلاقات بين الكورد والارمن.

فضلا عن ماورد في كتاب الفارقي عن الذساء ضمن الأطار السياسي الأجتماعي المتعلق بالزواج، فانه قد تعرض الى ذكر دور بعض النساء دا خل الأمارة المروانية اللاتي تمكن من تنفيذ عمليات القتل والاغتيال، فكانت اغلب عمليات الاغتيال تتم على يد بعض النساء او بتدبير منهن، منها اغتيال الأمير سعيد بن نصر الدولةسنة (٤٦٤هـ/١٠٦٧م)،من قبل جارية بناء على طلب الأمير نظام الدين بن مروان (الفارقى،٢٠١٤ ،ص٥١٢ ؛ بن شداد،٣٨٢/٢/٣١٩٧

تطرق الفارقي ضمن مروياته في كتابه الى بعض الجوانب المهمة لدور النساء في الا مارة المراونية ، وعلى الرغم من كونها معلومات غير واضحة لا سيما عن النساء المروانيات، الا انه على الرغم من بساطتها تعطينا بعض ملا مح الحياة الاجتماعية والسيا سية لهن دا خل الا طار العام لتاريخ الا مارة، حيث سرد المؤرخ في اكثر من موضع معلو مات مختصرة عنهن، مع التطرق الى تفاصيل سيرهن بشكل واضح، مكتفياً بنكر اسمائهن دون ذكر اية معلو مة خرى، وفي بعض الأحيان يكتفي بنكر اسمائهن مختصراً، خاصة عند حديثه عن الا مراء المروانين وما كان لهم من اولاد ، نجد بان الفارقي فقط ينكر اسمائهن ، وهذا ما جاء عند ذكره سيرة الا مير نصر الدولة المرواني ذكر ان له من البنات ثلاثة وكانت ست الملك اكبر بنا ته ولم تتزوج ، والثانية زبيدة زوجة الامير ابو الفوارس احمد، والثالثة زينب تزوجت ابن عمها الرئيس موسك بن محمد



بن كك، (الفارقي، ٢٠١٤، ص٣٥٠٦؛ بن شداد، ٢٧٤/١/٣/١٩٧٨-٢٦٦)، من جهة اخرى ذكر الفارقي ان الامير بهرام بن نظام الدين كان له من البنات اثنين الست (سروة) والست خطافة، (الفارقي، ٢٠١٤ ،ص٥٣٦٠؛)، وفي موضع اخر ذكر الفارقي ان الامير نظام الدين بن ذصر الدولة لما مات خلف الامير ناصر الدولة منصور وبنتا هي الست فاتة، (الفارقي، ص٥٣٥).

#### الخاتمة:

- ١- أظهرت الدراسة جوانب مهمة من سيرة المؤرخ الفارقي والتي أشار اليها بنفسه في كتابه (تاريخ الفارقي ميافارقين امد)، لاسيما تلك التي يتخللها بعض الضبابية وذلك لندرة المعلومات حولها، كما ان الدراسة استطاعت من الوقوف على بعض الملا مح المهمة من حياته المهدية وأبرزت اهم المناصب الإدارية التي تولاها. والتي وضحت جوانب غامضة من حياته وأسرته.
- ٢- كما القت الدراسة الضوء على الدور الذي لعبته بعض الاسر الحاكمة في ميا فارقين ، وكان
   تركيز المؤرخ على الامارة المروانية ودورها في الجانب السياسي والاقتصادي والاجتماعي .
- ٣- وجدت الدراسة ان الفارقي لم يهمل التطرق الى الاعمال التي لعبت النساء دوراً بارزاً فيها، باعتبارهن شريحة مهمة في المجتمع، وركز الفارقي على النساء اللاتي كان لهن دورسياسي واجتماعي وحضاري في ميا فارقين سواء كن امهات الا مراء او اخواتهن او زو جاتهن، اي أن اغلب النساء اللاتي ذكرهم الفارقي كانوا من الطبقة الحاكمة، ومع قلة المعلومات وندرتها وحتى في إن وجدت كانت مختصرة جداً، الا ان ذلك لا يعني غياب دورهن في الحياة السياسية والعامة دا خل ا مارة بني مروان، و ما يؤ خذ على الفارقي انه اخذ معلوما ته من شخصيات عاصروا الامارة، الا انه لم يُسهب في ذكر اخبارهن، لاسيما سيرهن.
- ٤- وجدت الدراسة ان الفارقي لم يهمل التطرق الى الجوانب الاجتماعية في ميافارقين، لاسيما من خلال تقديمه معلومات مهمة عن المصاهرات السياسية داخل الاسرة المرواذية او معلوماته عن الزيجات السياسية خارج الامارة المروانية .
- ٥- كما وقفت الدراسة على بعض الملامح العمراذية التي ساهمت ذساء بني مروان في اقامتها،
   وعلى الرغم من قلتها وندرة المعلومات عنها الا ان كتاب الفارقي كان قد ذكر بعضها،
   واستطاعت الدراسة من ان تحيدها عن المجالات الأخرى وتذكرها.

## قائمة المصادر والمراجع:

أبن الاثير:عز الدين ابو الحسن علي بن ابي الكرم محمد بن محمد الجزري (ت١٣٣٥/١٣٣٠م) ١- الكامل قي التاريخ،تحقيق خليل مأمون شيحا ،دار المعرفة ،(بيروت:٢٠٢) الاصفهاني:عماد الدين صفي الدين الكاتب(ت٥٩٥ه/١٢٠٠م)



٢-خريدة القصر وجريدة العصر،قسم شعراء الشام،تحقيق شكري فيصل ،المطبعة الهاشمية،(دمشق (١٩٥٩:

الانطاكى: يحيى بن سعيد بن يحيى الانطاكى (ت٥٨٥ ٨ / ١٠٦٨)

۳- تاريخ الاذ طاكي المعروف بصلة تاريخ اوتي خا، تحقيق عمر عبد السلام تدمري، جروس برس، (طرابلس: ١٩٩٠)

بوزورث، كليفورد .أ.

٤- الا سرات الحاك مة في التاريخ الا سلامي درا سة في التاريخ والانساب، ترجمة حسين علي اللبودي، ط٢، مؤسسة الشراع العربي، (الكويت:١٩٩٥)

التكريتي،محمود ياسين احمد

٥-الأمارة المروانية في ديار بكروالجزيرة،رسالة ماجستير غير منشورة مقدمة ال كلية الأداب ،جامعة بغداد،(بغداد:١٩٧٠)

الجاجرمي:ابو المعالي المؤيد بن محمد

۲-نكت الوزراء،تحقيق نبيلة عبد المنعم داود،شركة المطبوعات للتوزيع والنشر،ط۳، (بيروت:۲۰۰۹)

٧-١لا مارات الكورد ية في الع هد ال بويهي درا سة في علاقات ها السيا سية والاقت صادية ،ر سالة
 ماجستير،كلية الاداب،جامعة صلاح الدين،(اربيل:١٩٩٩)

ابن خلدون: ابو زيد عبد الرحمن بن محمد (ت٨٠٨ه/١٤٠٥م)

٨- تاريخ ابن خلدون المسم (كتاب العبر ،وديوان المبتدأ والخبر، في ايام العرب والعجم والبر بر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر)،مؤسسة جمال للطباعة والنشر، (بيروت:١٩٧٩)

ابن خلكان: ابو العباس احمد محمد ، (ت١٢٨٢م)

٩-وفيات الأعيان وانباء الزمان، تحقيق احسان عباس، ط٢ ، دار صادر، (بيروت: ١٩٧٧)

الروذراوي: ابو شجاع محمد بن حسين بن عبد الله الوزير ظهير الدين (ت٤٨٨ه/١٠٩٥م)

١٠- ذيل تجارب الأمم، مطبعة شركة التمدن بمصر المحمية، (القاهرة: ١٩١٦)

زامباور:ادوارد فون

١١-معجم الانساب والاسرات الحاكمة في التاريخ الاسلامي، ترجمة زكي محمد حسن وحسن
 ١٢-معجم الانساب والاسرات الحاكمة في التاريخ الاسلامي، ترجمة زكي محمد حسن وحسن

زکی بک،محمد امین

١٢-تاريخ الدول والا مارات الكردية في العهد الا سلامي،نقله ال العربية محمد علي عوني ،ط٢،دار الشئوون الثقافية العامة ،(بغداد:٢٠٠٦)





28-Studies In Caucasian History,toylor s foreign press,(London:1953) Kennedy Hugh-Minorsky:v 29-The Prophet and The Age of The Caliphates(,London:2004)

يۆختە:

طشكدارييا ئافرةتص ل ذيانا سياسي وشارستاني لناث باذصرووةلات وظوندصن كوردان بتايبةتي ل مصذوويا مصرنشينا (بني مروان)ظرنظيةكا تايبةت هةبوو،ئةث ضةندص ذي يا هاتية دووباتكرن ل ناث تصكستصن مصذوويي، كوثص ثةكولينص بزاثكريية لناث طةرتوكا (تاريخ ميافارقين)يا مصذوونثصس(ابن الازرق الفارقي) (٧٧هك/١١٨٠ ز) دةريصخيت .

شص شةكولينص وةسا ديت كو ظةلةظ ذشرة وةرظصرانصن ئةوةان ئافرةتصن دورد،نةخاسم ئافرةتصن (بني مروان)،زصدةباري ذمارةكا ديتر ذئافرةتصن كو ل (ميافارقين)و(ئامةد)ص ذيايصن وهندةك ذباذصرصن هةرصما ظزيرتا فراتص كو زوربةيا ئةوان ئاكنجيصن ئةوان باذصر وظوندصن دوردان.

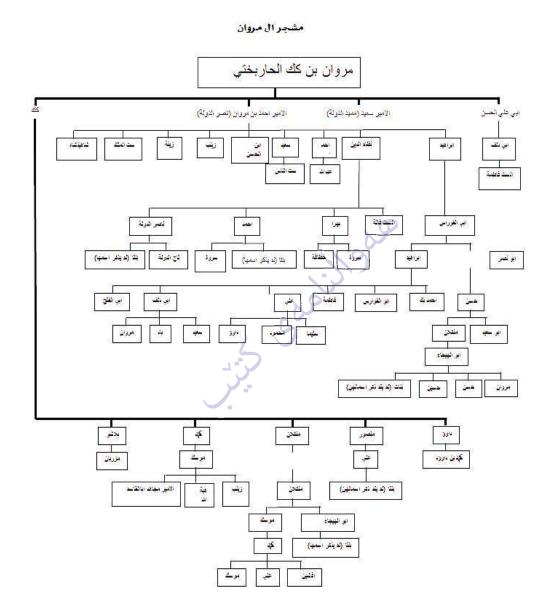
ئةنجامص ئةفص ثةكولينص ئةوبوو،كو رولص ئافرةتا كورد كاريظةرييا مةزن هةبوو لسةر شةنظست وستوينصن دةسهةلاتا نافخوييا (مةروانييا)هةروةسا رولص ئةوان طشتةثانيةك بوو بو شاهصن مةروانييا ذلايص طةيوةنديصن وان يصن دةثةر،زصدةباري ئةو بهايص شارستاني و ئائةدانكرنص يص ئةوان ئافرةتان،سةرةرايص وان يصن دقرثة،زصدةباري ئةو بهايص شارستاني وئائةدانكرنص يص ئةوان ئافرةتان سةرقرايص وان يصن بورهةمصن وان يصن كمروانيد كمرو بو وئاثةدانكرنص يص ئوان ئافرةتان سقرةرايص كارو بقرهةمصن وان يصن كمروان يصن كمروو بياثصن ناثبريدا.

#### **Abstract:**

The contribution of women to political and civil life in Kurdish cities, countries and villages was of particular importance in the history of the Emirate of Bani Marwan, as proven by historical texts. The study sought to extract its importance through the book "The History of Mayafariqin" by the historian Ibn Al-Azraq Al-Fariqi (after 577 AH / 1180 AD). This study found the biographies of many Kurdish women, especially the women of Bani Marwan, as well as a number of other women who lived in Mayafariqin, Amed, and some cities of the Euphrates region, where the majority are Kurds, and whose role has highly appreciated in some life facilities, related to the history of those



Kurdish cities and villages. The study found that this role had an impact on consolidating the foundations of the Marwanid authority internally, and it was also a support for the Marwanid princes in their external relations, as well as the cultural and urban value of them despite their lack of work in that field







## الأمير أحمد بن مروان رائد التأسيس للعمل الإنساني في الإمارة المروانية الكردية

#### ا.د. على أحمد أجقو

جامعة باتنة / الجمهورية الجزائرية

### الملخص:

يعتبر الا مير نا صر الدو لة أحمد بن مروان (٤٠١-١٠١٠/ -١٠٦١) من أشهر الأمراء الذين تعاقبوا على حكم الا مارة المرواذية. تميزت فترة حكمه بسياسة إنسانية متقدمة تمثلت في ترسيخ حق اللجوء اذ فتح باب الامارة لاستقبال الغرباء (اللاجئين) ، الترحيب بهم، توفير العيش اللائق بهم وبمكانة كل واحد منهم وفوق ذلك التعهد بعدم تسليمهم لطالبيهم بأي حال من الأحوال، حتى غدت حواضر الإمارة خاصة آمد وميفارقين ملاذا آمنا لهؤلاء الذين من بينهم الملك الأمير، الوزير، العالم ، طالب العلم والتاجر و وفر الأمان والرعاية لكل من يقصد إمارته من طلاب العلم ومن عامة الناس.

وبخصوص اللاجئين، نجد الأمير يرفض طلب تسليمهم مهما كان السبب، وهو بذلك يؤسس لمبدأ عدم التسليم نالقصري للاجئين والذي لم يتم العمل به إلا في اتفاقية عام ١٩٥١، أي بعد أكثر من ٩٠٠ سنة. وهناك مسألة مهمة تحسب للأمير الرواني وهو حرصه على تعزيز سياسة حسن الجوار وعدم التدخل في الشؤون الداخلية للدول وحل الخلافات بالطرق السلمية.

الكلمات المفتاحية: الإمارة المرواذية، الأمير أحمد بن مروان، العمل الإنساني، اللاجئين، حسن الجوار، التعايش السلمي

#### أولا: مقدمة:

يعود تاريخ ظهور الإمارة المروانية إلى سنة ٩٨٢/٥٣٧ و التي استمر حكمها إلى غاية سنة ١٠٨٦/٥٤٧٨، وكانت عاصمتها آمد في ديار بكر حاليا ثم ميا فارقين. وقامت بدور سياسي وحضاري متميز في آمد وما جاورها (ميا فارقين، أرزن، حصن كيفا، خلات ، ملاذ كرد وأرجيش) وأثبت أمراؤ ها م قدرة سيا سية خلال حكم هم، الذي كان مم يزا في الجوا نب الحيات ية المختد فة: الاقتصادية، الاجتماعية، الثقافية، العلمية وأيضا الإنسانية.



و من أمرادُها المتم يزين الأمير ذصر الدولة أحمد بن مروان (٤٠١-٤٥٣ هـ/١٠١٠)، الذي حكم أكثر من خمسين سنة.

لقد بدأ هذا الأمير عهده بإعادة تنظيم شؤون الإمارة على قواعد متينة، مما ساهم في تعزيز امنها واستقرارها وترسيخ مبدأ التسامح الديني والعيش المشترك بين جميع مكوناتها من مسلمين ومسيحيين، اتجهت جهوده بعد ذلك لتعزيز مكانة الإمارة في مختلف المجالات، سياسيا، اجتماعيا، اقتصاديا، علميا، ثقافيا وأيضا إنسانيا.

ألا تعد الإمارة المروانية إذا سباقة في مجال التأسيس للعمل الإنساني والتعايش السلمي بين الشعوب والأمم من القوى الغربية ؟ الإجابة على هذا التساؤل ستكون حجر الزاوية في هذا البحث

ثانيا، نشأة الإمارة المروانية:

تعود بدايات تأسيس الإمارة المرواذية إلى سنة ٣٧٢ هـ/٩٨٢ وظلت قادَمة إلى غاية سنة ١٠٨٦/٥٤٧٨، وكانت عاصمتها آمد ثم ميافارقين. وقامت بدور سياسي وحضاري متميز في آمد وما جاورها (أنظر الخريطة)، وأثبت أمراؤها مقدرة سياسية خلال مدة حكمهم، الذي كان مميزا في جميع مناحى الحياة.





مؤسس الإمارة المروانية كما يذكر الفارقي في تاريخه ليسمى ب<u>اد بن دُوستك</u>، وهو أبو عبد الله الحسين بن دُوسْتِك، وكان يمتاز بالحنكة وبرجاحة العقل وكرم الطبع، وقد التفّ حوله المعجبون به، فهاجم أرجيش، وكانت أول مدينة تدين لسلطانه، كما أقام علاقات ودّية مع الملك



البويهي عضد الدولة، تكللت بتقديمه مساعدات قيّمة للجيش البويهي بغية كسر شوكة خصمه الأمير الحمداني أبي تغلب.

وحينما دخل البويهيون <u>الموصل</u> سنة ٢٦٨ه جاء أبو عبد الله الحسين والذي يلقب بأبي شجاع و أيضا بباد للقاء عضد الدولة، وما إن اجتمع به حتى فطن إلى أنه لن يبق عليه، وكان ظنه صائباً<sup>7</sup> : فقد ذكر ابن الأثير أن عضد الدولة قال بعد أن خرج باد من مجلسه: " له بأس وشدة، وفيه شر، لا يجوز الإبقاء على مثله ". وأ مر بالقبض عليه، لكن كان أ بو شجاع قد غادر المدينة سراً، و لحق بجيشه، و سرعان ما تعاون البويه يون والح مدانيون للقضاء عليه، فخا بت مساعيهم، ثم هاجم أ بو شجاع الموصل، وخاض معركة ضارية ضارية ضد بني بويه والحمدانيين وبني عقيل، وجرح في المعركة ، ثم قُتل، وكان ذلك سنة ٢٨٠ هـ / ٩٩٠ م، و " وحُملت جنّته إلى الموصل... و صُلّي عليها بالموصل، ودُفنت، و لحق أ هل الموصل من الحزن عليه والأ سف لقتله ما لا يو صف، و عملوا عليه المآتم والنّدب والبكاء"<sup>1</sup>.

وبعد وفاته تولى القيادة خلفا له ابن أخته أبو علي حسن بن مروان، وكان هذا الأخير شهماً جريئاً، ودارت معارك بينه وبين الحمدانيين جنوباً، وبينه وبين الأرمن شمالاً، هذا إلى جانب صراعه مع الدولة البيزنطية من ناحية الغرب. وكان ينوب عنه في شؤون الحكم سياسي كردي موهوب يدعى مَمْ، قال في شأنه الفارقي: "وكان شيخاً مقداماً مجرّباً شهماً من الرجال، قد حنّكته التجارب، وبقي يسوس دولة أبي علي ويدبّرها أحسن تدبير" واغتيل أبو علي سنة ٢٨٧ هـ / ٩٩٧ و تولّى الإ مارة من بعده الأ مير سعيد بن مروان، ولقبه مم هد الدولة، وفي عهده نا لت الدولة المروانية الاعتراف من قبل القوى السياسية الكبرى حينذاك، إذ أرسل الخليفة العباسي القادر بالله و فداً رسمياً لتهنئته، كما اعترف بها كل من الملك البويهي بهاء الدولة في العاراق و فارس، والخليفة المائم الحاكم بأمر الله في مصر، واجتمع ممهد الدولة بالإمبر اطور البيزدطي باسيل و فداً رسمياً لتهنئته، كما اعترف بها كل من الملك البويهي بهاء الدولة في المراق و فارس، والخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله في مصر، واجتمع ممهد الدولة بالإمبر اطور البيزدطي باسيل الدولة حوالي سنة ٤٠١هـ بمار الله ي مصر، واجتمع ممهد الدولة بالإمبر اطور البيزد علي اسيل الدولة حوالي سنة ٤٠١هـ بين الدولتين، واتف قا على التفاهم والت حالف. واغتيل مم هد الدولة حوالي منة ١٠ علم الله ي معر، واجتمع ممهد الدولة بالإمبر اطور البيزد علي باسيل الدولة موال الميزد مرد برها حاجبه شيرُوه بن مَمْ، وتعرض كيان الدولة للخطر، فقد الدولة موال مية ١٠ مراد منه على الأسرة الحاكمة، أي الأسرة الماره. واغتيل مد هد موسنة ١٩٥٨ مي المراد بالحكم والقضاء على التفاهم والت حالف. واغتيل مد هد مد مد دولة موال ميا المراد مين الدولتين، واتف قا على التفاهم والت حالف. واغتيل مد هد مد منهمد الدولة موالي معه عمد القوة والا مين المرة الحاكمة، أي الأسرة المارونية، لكن رؤ ساء

وفيما يلي أسماء الأمراء الذين تعاقبوا على حكم الإمارة المروانية:



| المصير         | مدة الحكم |        | الكنية         | اسم الأمير                  | c |
|----------------|-----------|--------|----------------|-----------------------------|---|
|                | مغادرة    | تولية  |                |                             |   |
| قتل في معركة   | ٥٣٨٠      | 5875   | أبوشجاع أو باد | أبو عبد الله الحسين بن دستك | ١ |
| اغتيال سياسي   | ٥٣٨٧      | ٥٣٨٠   | أبو علي        | حسين بن مروان               | ۲ |
| اغتيال سياسي   | 02 • 1    | ٥٣٨٧   | ممهد الدولة    | سعيد بن مروان               | ٣ |
| وفاة طبيعية    | 0204      | 02 • 1 | نصرالدولة      | أحمد بن مروان               | ٤ |
| تنازل بالإكراه | 5277      | 0204   | نظام الدولة    | نظام الدين نصر              | ٥ |
| وفاة طبيعية    | ٥ ٤٧٨     | 0277   | المنصور        | ناصر الدولة بن نظام الدين   | ٦ |

جدول: الأمراء الذين تعاقبوا على حكم الإمارة المروانية

المصدر: أعد من طرفنا اعتمادا على معلومات مستقاة من مراجع متعددة

## ٢- نبذة عن شخصية الأمير أحمد بن مروان ومنهجه في إدارة شؤون الإمارة:

i) نبذة عن شخصيته:

يع تبر الأمير أحمد بن مروان الملقب بنا صر الدولة نا صر الدولة (٤٠١-٤٠٣ هـ/١٠١٠-الذي آل إليه حكم الإمارة على إثر اغتيال أخيه أبو منصور سعيد بن مروان الملقب بممهد الدولة سنة ٤٠١ هـ/ ١٠١١، واستمر حكمه إلى سنة ٤٥٣ هـ/١٠٦١، من أشهر الامراء المروانيين. بدأ بتنظيم أمور دولته على قوا عد متينة، فعيّن الولاة والموظفين على أساس من الكفاءة والإخلاص، ليعيد إلى الإمارة هيبتها ، ويوطّد حكمه على دعائم من العدل والمساواة، ويهيّئ لسكان الإمارة حياة يسودها الهدوء والاستقرار، وأعاد الأمور إلى نصابها بعد أن تزعزعت بشدة إثر اغتيال سلفه وأخيه مهمّد الدولة.

لقد ارتبط بروز الإمارة المرواذية محليا و إقليميا بالأمير ناصر الدولة أحمد بن مروان، الذي لعب دورا مهما في ازدياد قوة الإمارة واتساع نفوذها وتنوع علاقاتها وازد هار حركتها الثقافية والعلم ية والعمراذ ية والإذ سانية، و هو ما أك سب المرواذ يون احترام المسلمين و غير المسلمين وتقديرهم، كما يؤكد على ذلك غالبية المؤرخين والباحثين، ومن بينهم ابن الأثير مشيدا بسيرة الأمير أحمد بن مروان في رعيته: "وسيرته في رعيته أحسن سيرة "و أيضا الفارقي واصفا ابتعاد الأمير ناصر الدولة في حكمه عن الطغيان: "وعظُم شأن نصر الدولة، وكبُر أمره، وتقرّرت مملكته، وفعَل الخير، وعَدَل في الناس،... وفعَل من الخير ما لم يفعله أحد من بيته وأهله "<sup>(</sup>.



ويتم يز الأمير بحرصه الشديد على التدقيق في اخذ يار وزرائه و موظفي إمارته: فقد أشارت المصادر التاريخية إلى اثنين من وزرائه كانا على درجة عالية من الكفاءة والإخلاص، أحداهما الوزير أبو القاسم الحسن بن علي المغربي صاحب الديوان والشعر والرسائل والتصانيف المشهورة، و الوزير الآخر هو أبو نصر بن جهير الملقب بفخر الدولة.

وقد توفي نصر الدولة سنة ٤٥٣هـ، وكان عمره نيّضاً وثمانين سنة، ودفن في جامع المحدثة وقيل في القصر بالسدلي، إلى أن بنت ابنته ست الملك القبة الموسومة بهم وذلك في سنة ٤٥٦هـ، ونقلت رفاته إليها".

وقد حكم قرابة ثلاث وخمسين سنة<sup>^</sup>، وخلف من الذكور نيفاً وعشرين ولداً، وتلاه في الملك من بعده ولده نظام الدين، ونافسه أخوه الأمير سعيد مستعيناً بالسلاجقة، وظل شأن الدولة المرواذ ية يت ناقص، تارة بف عل التناحرات الداخل ية، وأ خرى بتأثير أط ماع الاسلاجقة، و سقطت العاصمة ميّافارقين بين أيديهم سنة سنة ٤٧٨ هـ/ 1086.

وهكذا طويت صفحة الإمارة المرواذية ككيان سياسي بعد أن عمرت مئة وست سنوات ، رغم أن أمراء ها استطاعوا بدهاء تجذيب إمارتهم الكثير من الاصراعات المدمرة بفعل سيا سة التعايش السلمى التى انتهجوها، خاصة نصر الدولة.

## ب) منهجه في إدارة شؤون الإمارة:

۱-سیاسیا:

ذ شأت الإ مارة المرواذية في منط قة جغرافية استيراتيجية تت قاطع فيها مصالح ال قوى الإقليمية الفاعلة الإسلامية والمسيحية، ورغم ذلك نجح الأمير أحمد بن مروان في ضمان أ من بلاده وسلامتها وتعزيز مركزها السياسي، وذلك بفضل السياسة الرشيدة التي انتهجها طوال فترة حكمه وكانت على ما يبدو من هندسة وزيره السياسي أبو القاسم المغربي، والقائمة على: -نسج علاقات خارجية متوازنة مع القوى الكبرى خاصة العباسيين، البيزنطيين والفاطميين. -المصاهرة السياسية والتي تقوم على أساس الزواج من بنات الأمراء حيث كان زواج الأمير من أربع نساء ثلاث منهن بنات ملوك و أمراء. وبالفعل فقد كان زواجه من:

- الفضلونية بنت الأمير فضلون، أمير الإمارة الشدادية.
  - السيدة بنت شرف الدولة قرواش، أمير الموصل.
- أرملة أخيه الأمير حسن بن مروان ابنة سحاريب ملك الساسانة.

– الفرجية وهي جارية مصرية''. وهي الوحيدة التي كانت من عامة الناس، وتسبب زوا جه منها في عدم رضا زوجاته وخاصة الفضلونية''.



الحياد الإ يجابي إزاء دول ا لجوار المتعادية، حيث نجد الأ مير يتج نب الاذ ضمام إلى التحال فات المتعادية: البويهيون، الحمدانيون، الفاطميون، البيزنطيون والأرمن.

وبفضل هذه السياسة الحكيمة كسب احترام القوى المجاورة وعلى رأسها الخلافة العباسية، و نجح أيضا في تجنّب الاذضمام إلى التحالفات، حيث بنى سياسة قادَمة على الحياد و عدم التدخل في الصراعات والنزا عات الدائرة بين مختلف القوى في المنطقة، و العمل على تجنّب الحروب بكل الوسائل، وحلّ المشاكل عن طريق التفاوض.

وكان الأمير ذصر الدولة يشرف بنفسه على رسم سياسة الإمارة الداخلية والخارجية مستفيدا من خبرة وزرائه خاصة الوزير المغربي الضليع في رسم السيا سات الخارجية والخبير في العلاقات بين الأمم".

۲- عدلیا:

لقد آ من الأ مير بالمقولة الشهيرة أن العدل أساس الملك، ومن ثمة نجده حريصا على إقامة العدل بين رعيته وكل من يعيش في إمارته. وقد أجمع المؤرخون على عدالة المير وحرصه على محاربة الظلم والانتصار للمظلومين: فعلى سبيل انتصاره لخاد مه ضد آ مرجيشه أ بو حكيم الحديثي، حينما أتاه شاكيا بعد أن ضربه الأخير فشج رأسه"، و أيضا أنه ما ظلم أحد من رعيته طيلة حكمه ولا تعرض أحد للمصادرة ما عدا أبو بكر بن بحري وذلك بسبب صداقته مع صاحب السناسنة، حيث قصد الأمير بعض من يعاديه، وقال: أن هذا واطأ صاحب السناسنة وربما سلم إليه البلد، فكبس بيته فوجد فيه سلاحا كثيرا فاتهم بذلك وصودر، فبلغت مصادرته أربعمائة ألف الفرد"<sup>11</sup>.

## ۳- اجتماعيا:

لم يدخر أي جهد في الأهدّمام بمصالح السكان، توفير العيش الكريم لهم والسهر على إشاعة الأمن و أيضا على ترسيخ مبدأ التسامح الديني والعيش المشترك بين جميع مكونات المجدّمع المرواني من مسلمين، ومسيحيين.

## ٤- علميا وثقافيا:

أ) علميا: شهدت الإمارة في عهده ازدهارا علميا وثقافيا كبيرا نضجت فيه العلوم على اختلاف تخصصاتها وصارت حواضر ديار بكر مثل آمد وميا فارقين مراكز علمية وثقافية تشد لها الرحال من مختلف الأمصار من قبل العلماء وطلاب العلم والتجار، حيث يطيب للجميع فيها المقام نظير ما يجدون من رعاية أميرية ومجتمعية كريمة.



وظلت هاتين الحاضرتين مقصدا خاصة للعلماء، الأدباء والشعراء يفيدون إليهما من كل حدب وصوب، كما يؤكد ذلك ابن الأثير قائلا: "وكان نصر الدولة مقصداً للعلماء من سائر الأفاق، وكثروا ببلاده، وقصده الشعراء، وأكثروا مدحه، وأجزل جوائزهم"<sup>٥</sup> . كما ظلت مجالسها وحلقاتها العلمية مقصدا لطلاب العلم. هذه المؤسسات التعليمية مكنت من تخريج إ طارات رفيعة المستوى وفي مختلف التخصصات، ساهمت بفاعلية في تسيير إدارة دواوين الإ مارة المختلفة وخاصة في مجال القضاء والإفتاء والإمامة.

ب) ثقافيا: وتبعا للشهرة التي نالها الأمير أحمد بن مروان كونه راعي الآداب والفنون، راح بلاط الإمارة يستقطب أعدادا كبيرة من مشاهير الشعراء والأدباء والكتاب لإلقاء قصائد التغني بأ مجاد الإمارة المروانية ومدح أميرها. ومن بين كبار الشعراء الذين نالوا الحظوة عند الأمير، نذكر منهم أبو الحسن علي بن محمد التهامي، الذي خصه بقصيدة مدح نورد منها البيت التالي:

إنْ قال: لا، فهي آلاء مضاعفةٌ \*\*\* وإن يقل نَعَماً أفضتْ إلى نِعَم

وكان لناصر الدولة شعراء عديدون يلازمون بلاطه، منهم ابن الظريف الفارقي، وابن السوادي، وابن الفطيري، والشاعر الكبير الأمير حسين بن داود البَشْنَوي، والمَنازي، ولم يكن الشعراء وحدهم هم الذين أعجبوا بنصر الدولة وعهده الزاهر، بل شاطرهم العلماء الشعور ذاته، وكذلك أصحاب الفن.

وما يجدر ذكره أن المؤسسات المتعليم ية في الإمارة ساهمت في تخريج علماء ساهموا بفاعلية في تسيير إدارة دواوين الإمارة المختلفة وخاصة في مجال القضاء والإفتاء والإمامة. ٥- عمرانيا:

إلى جانب اهتما مه با لمجالات الأخرى، لم يهمل الأمير نا صر الدولة الجانب العمراني، فقد اهتم بالكثير من المشاريع العمرانية، منها بناء مدينة النصرية على ضفة ذهر باطمان، وصرف اهتما مه إلى بناء المساجد والجسور وقنوات المياه، والتحصينات الدفاعية، ولا سيما في المناطق المتاخمة للحدود البيزنطية. وقرّر تشييد قصر ملكي فخم في العاصمة ميّا فارقين، يدل على أبّهة الأمير، فحشد له المهندسين ورجال العمارة والفن، وأجرى في حيطانه وسقوفه الذهب، وعمل فيه ما لا ذظير له، وزوّده بكل أسباب الراحة والحيش الرغيد، وا شتمل القصر على قا حمات الاجتماعات والاحتفالات، وأجرى إليه قناة الماء من رأس العين، وعمل فيه البرك والحمّام".

و قد كان للحر كة لعمراذ ية التي قاد ها الأمير، بموازاة مع الحر كة السيا سية، الاقتصادية، الاجتماعية، التعليمية والثقافية والإنسانية، الدور الكبير في إقرار الأمن والاستقرار في أنحاء الإمارة وخاصة في أهم حاضرتيها وهما آمد وميافارقين.



ثالثا: إسهامات الأمير أحمد بن مروان في مجال العمل الإنساني:

اشتهرت الإمارة المروانية في عهد هذا الأمير الذي يقول عنه الفارقي بأنه "حصل كهفا لمن التجأ إليه" وذلك بالسيا سة التي انتهج ها والمتمثلة في فتح باب الإمارة لطالبي اللجوء لللاجئين والترحيب بهم و العطف عليهم، و توفير العيش اللائق بمكانتهم، حتى غدت حوا ضر الإمارة خاصة آمد وميا فارقين أرض لجوء و ملاذاً آمناً ذائع الصيت في المنطقة كلها إسلامية كانت أم مسيحية.

وقد وجدنا من بين هؤلاء اللاجئين الملك، الأمير، الوزير والعالم بالإضافة إلى الأصناف الأخرى من طلاب العلم، التجار والناس العاديين. والأكثر من ذلك أن الأمير اتخذ قرارا بعدم إمكانية تسليم هؤلاء مهما كانت الأسباب والتداعيات: فقد رفض رفضا قاطعا، على سبيل المثال، الطلب الملح المقدم من صهره شرف الدولة قرواش حاكم الموصل بتسليم اللاجئ السياسي الشهير أبو القاسم المغربي وسليمان بن فهد<sup>1</sup>، فكان رده وا ضحا: " لا أسلمهما أبدا"<sup>4</sup>. وقد تسبب هذا الرفض في توتر العلاقات بين نا صر الدولة وصهره وا لد زوجته السيدة<sup>1</sup> من جهة و مع الخليفة العباسى من جهة أخرى<sup>1</sup>.

إن انسانية الأمير وحرصه على تحقيق العدل وحسن المعاملة مع الرعية وتوفير الأمن، تحقّق الازد هار الاقتصادي، بحيث أصبحت الإمارة المرواذية، وخاصة مركزيها آمد وميا فارقين، واحة وارفة الظلال يقصدها التجّار، الصنّاع، أهل العلم، الشعراء وطالبي اللجوء، وهذا ما يؤكده الفارقي قائلا: " وانعمرت ميافارقين أيام نصر الدولة، وقصدها الناس".

١- إرساء وتكريس المبادئ السياسية والقيم الإنسانية:

من اسهامات الأمير أحمد بن مروان التي لم تحض باهتمام الباحثين هي اسهامات الأمير في جانب مهم والمتمثل في إرساء وتكريس المبادئ السياسية والقيم الإنسانية والخيرية وتفعيلها على أرض الواقع، في الوقت الذي كان جيرانه يهملونها تماما.

أ) المبادئ السياسية:

١- إرساء وتكريس مبدأ التعايش السلمي بين الدول:

إيمانا منه بأهمية هذا المبدأ في العلاقات بين الدول، كان الأمير المرواني غالبا ما يلجأ، عند تعرض بلاده لمشاكل خارجية ذات طابع سياسي أو عسكري، إلى التفاهم وحل تلك المشكلات بالطرق السلمية متجذبا استخدام القوة بقدر الإمكان: فقد كان يدفع شر الخصوم عن طريق التفاهم والتعويض المالي، حيث كان يطلب من قادة جيشه ورجال حكومته تقدير المبلغ الذي سيكلف خزينة الإمارة في حال الدخول في صراع مسلح مع خصمه، فيقوم بعرض المبلغ على الخصم تفاديا للدخول في الحرب معه. وبهذه الطريقة التي تعتبر غريبة نو عا ما د فع خطر أعدا ئه و



أرجعهم عن مهاجمة إمارته أكثر من مرة، على الرغم من قدرته في أحيان كثيرة على مجابهتهم بالقوة، و هذا ما يؤكده ابن كثير بقوله:" وكان كثير المهادنة للملوك إذا قصده عدو أرسل إليه بقدر ما يصالحه به فيرجع عنه"<sup>11</sup>، وبالفعل وكما يروي الفارقي أنه دفع إلى بوقا وناصغلي قائدي الا غز المهاجمين لديار بكر عام ٢٣٢ هـ/١٠٤٢ خم سين ألف دينار تجذبا للدخول معهم في صراع مسلح<sup>17</sup>، كما دفع أيضا مبلغ ١٥ الف دينار إلى قرواش<sup>17</sup>، بالرغم من فشله في محاصرة الجزيرة ونصيبين فشلا ذريعا، من صداق ابنته السيدة إنهاء للعداوة و حلا للمشكلة<sup>14</sup> وحفاظا على الأرواح والمتلكات والمذجزات السيا سة والحضارية. وا ستمرت هذه السيا سة في عهد من جاء بعده: فقد أعطى ابنه الأمير نظام الدين طغرل بك السلجوقي خمسين ألف دينار ثمنا للعدول عن مها جمة ميافارقين، وبالفعل عاد طغرل بك، مع قواته، من حيث أتى<sup>10</sup>، وسلمت المدينة.

و هذه السياسة السلمية التي انتهجتها الأمير ذصر الدولة في تعامله مع جيرانه أفضت عمليا من جهة إلى ضمان أمن واستقرار ورخاء الإمارة نيفا وخمسين سنة وهي مدة حكم الأمير نصر الدولة، ومن جهة أخرى ضمنت تأمين حدود الإمارة من اعتداءات الدولة البيزنطية المدمرة لفترة طويلة بفعل سلسلة من اتفاقيات السلام وعدم الاعتداء والصداقة وحسن الجوار، لم يتم خرقها من قبل البيزنطيين إلا مرة أو مرتين في مدة ١٠٦ سنوات" والتي هي عمر الإمارة المروانية. ٢- تكريس مبدأ حسن الجوار:

ل قد كا نت ا لدول ا لمجاورة والممثلة بالخلا فة العبا سية، والخلا فة الفاطمية، والدو لة البيزنطية تعترف بالإ مارة المروانية و تتعا مل معها بندية و اهتمام وا حترام، وتقدّر مناخ الأ من والاستقرار السائد فيها والانسجام بين مكوناتها، فراحت تخطّب ودّها، وتقيم معها أفضل العلاقات. و مما يؤكد ذلك أن ممثلي هذه ا لدول المجاورة و صلوا إلى العاصمة ميّا فارقين في زيارة رسمية كموفدين من حكوماتهم في يوم واحد سنة ١٠٢هه/١٠٢ للا عتراف بالأمير نصر الدولة أ ميرا على الإ مارة، حسب ما جرت به الأ عراف الدبلوما سية في ذلك الوقت، مصحوبين با لهدايا والتحف الثمينة، وهذا دليل واضح على أ مرين ا ثنين: أولهما حذكة الأ مير المرواني في بناء علاقات سياسية متوازنة مع دول المجوار المتعادية. و ثانيهما الأهمية الاستراتيجية التي كانت تحظى بها الإ مارة المروانية، وتأثيرها في التوازنات الإقليمية والحسابات العسكرية.

ومما زاد في سرور الملك نصر الدولة مصادفة وصول الوفود مع الانتهاء من بناء القصر الملكي، ومع إطلالة عيد الأضحى. ولقد وصف الفارقي جزءا من تلك الأحداث السياسية الهامة التي كانت الإمارة المروانية مسرحا لها والمتمثلة في اجتماع ممثلي دول الجوار: "في ذي الحجّة من سنة ثلاث وأربعمائة، قبل العيد بثلاثة أيام، وصل خادم من خدم الخليفة القادر بالله، ومعه حا جب من سلطان الدولة ابن بويه يسمّى أبا الفرج محمد بن أحمد بن مَزْيَد، وو صل معهما الخُلَع



والتشريف والمنشور بديار بكر أجمع من الخليفة والاسلطان، ولُقّب بنصر الدولة وعماد ها ذي الصّرامتين ". وفي عشيّة ذلك اليوم وصل رسول من خليفة مصر، وهو الحاكم بأمر الله أبو علي منصور، وورد معه من الهدايا والتحف والألا طاف شيء كثير، ولقّب نصر الدولة بعزّ الدولة ومجدها ذي الصّرامتين، فخرج كل من في الدولة إلى لقائه، ودخل البلد. ومن بُكرة ذلك اليوم ورد رسول من ملك الروم باسيل الصقلّي وكان ملك القسطنطينية، فخرج الناس إلى لقائه، ووصل معه من القُود والجنائب والتحف ما لا يوصف ". " وكان اليوم الرابع للعيد، وجلس نصر الدولة لهناء العيد على التّخت، وحضر رسول الخليفة والاسلطان، فجلسوا على اليمين، وحضر رسول مصر، ورسول ملك الروم، فجلسا على الاسمال، وحضرت الشعراء والقرّاء، وكان يوماً عظيماً وعيداً مشهوداً، وقرئت المناشير على الناس بحضور الرسل والأمراء، ولبس الأمير الخلع، وخلع على الرسل من الخلع ما لم يمكن أن يكون مثلها "<sup>٧</sup>

ومما لا شك فيه أن السياسة الحكيمة التي رسمها ذصر الدولة لإمارته كانت سبب ذلك الاهتمام، فقد قامت سياسته على الحياد وعدم التدخل في الصراعات والنزا عات الناشبة في المنطقة، وتجنّب الحروب بكل الأثمان.

ب) القيم الإنسانية والخيرية:

ا شتهرت الإمارة المرواذية في عهد هذا الأميرة بسيا ستها الإذسانية المتمثلة في الترحيب بكل من يطرق باب الإمارة وخاصة المظلومين، حتى غدت حواضر الإمارة ملاذاً آمناً تتناقله الألسن وتلهج بالثناء على شخص الأمير ناصر الدولة.

١- القيم الإنسانية:

لقد أصبحت الإمارة المرواذية وخاصة مركزيها آمد وميا فارقين، "واحة وارفة الظلال"، يؤمها المضطهدون من كل حدب وصوب: فكانت مقصدا للتجّار، الصنّاع، طلبة العلم، العلماء، الا شعراء والأد باء، كما يؤ كد ذلك الفارقي بقوله: "وانع مرت ميا فارقين أيام نصر الدولة، وقصدها الناس والتجار وجماعة من كل الأطراف، واستغنى الناس في أيامه، وكانت أحسن الأيام ودولته خير الدول".

أ) إرساء وتكريس حق اللجوء واللجوء السياسي:

لم يتمتع بالأمن والحرية والعدالة قوما في هذه الفترة مثلما تمتع سكان الإمارة المرواذية وذلك بفضل عدالة أمرادُها و إذسانيتهم ولا سيما ذصر الدولة، الذي سبقت إمارته كثير من الدول وأعني الغربية فرذسا على وجه التحديد التي يتغنى حكامها بأذها أرض لجوء، في إرساء وتكريس مبدأ اللجوء كحق و كقيمة اذسانية وحضارية إسلامية، وذلك بسب ما توفر في هذه



الإ مارة من مقومات اللجوء كما يقول ابن الأثير وآخرون كثيرون:" وكانت بلاده آمن البلاد و أطيبها و أكثرها عدلا"^٢.

إن سيا سة هذا الأ مير، القاد مة على ال عدل والإذ سانية في ال شأن ا لداخلي ك ما في الخارجي، قد جلبت الأنظار في الأقطار الأخرى المجاورة بل وحتى البعيدة وخاصة الإسلامية، مما كانت سببا في هجرة كثير من الباحثين عن العدا لة والأمن والاستقرار ومن مختلف الشرائح: فقد تحولت، وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي لجوء بامتياز ومن مختلف الشرائح: (Villes d'asile par par excelence) بن وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي لجوء بامتياز ومن مختلف الأرائح: فقد تحولت، وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي الجوء بامتياز ومن مختلف الشرائح: ما يقد تحولت، وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي الجوء بامتياز (Villes d'asile par وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي الموء بامتياز ومن مختلف الأرائح: (Villes d'asile par وبدون مبالغة، آمد وميا فارقين إلى مدينتي الموء بامتياز من اللاجئين (فقد حكني من اللاجئين من اللاجئين من اللاجئين وا لذي نجد فيهم الأ مير وا لوزير والملك والعالم والطا لب (طا لب العلم). وقد كان هؤلاء يجدون الاستقبال الحسن والاحترام اللائق والرعاية الكريمة، وقد أشار الفارقي إلى ذلك مؤلاء يحدون الاستقبال الحسن والاحترام اللائق والرعاية الكريمة، وقد أشار الفارقي إلى ذلك بقوله: ... وقصده الناس وحصل كهفا لمن التجأ إليه"<sup>4\*</sup>. وبجانب هذه الفئة قدم إلى الإ مارة كثير من التجار و أصحاب المهن والحرفيين و أقاموا فيها، فارين من أعمال السطو والمادرة وغيرها من المنالم في بلدانهم.

ومن اللاجئين إلى الإمارة المرواذية من فئة السياسيين والعلماء سوف ذعرض لعينة من السياسيين وبالمقايل سنذكر بالتفصيل العلماء اللاجئين للإمارة مع ذكر مناطق لجوئهم: - السياسيين، قدم إلى الإمارة المروانية عديد اللاجئين السياسيين نذكر منهم على سبيل المثال لا الحصر:

- الأمير عبد العزيز البويهي، الذي كان سبب لجوئه أنه لما توفي والده جلال الدولة البويهي عام ٢٣٥ هـ/١٠٤٥ ولم يكن حا ضرافي بغداد ليخلف والده في الحكم، انتهز الفرصة أبن عمه أبي كاليجار ونصب نفسه أميرا، فحاول الأمير عبد العزيز استعادة السلطة فلم يفلح ولم يجد من يساعده أو يستقبله، فتوجه إلى الإمارة المروانية طالبا من أميرها نصر الدولة حمايته، فوا ساه في محدته وعطف عليه وقدره تقديرا يليق بمكاذته وأغدق عليه الأموال و و فر له سبل الراحة والاستقرار عن و الده المروانية عالما من أميرها نصر الدولة حمايته، فوا ساه في العدة أو يستقبله، فتوجه إلى الإمارة المروانية طالبا من أميرها نصر الدولة حمايته، فوا ساه في محدته وعطف عليه وقدره تقديرا يليق بمكاذته و أغدق عليه الأموال و و فر له سبل الراحة والاستقرار". و لما توفي في ميا فارقين أمر الأمير دصر الدولة عام ١٠٤٩ هـ إلى المرانة إلى المراحة المرافي في الموالة عام ١٠٤٩ من موال و فر له المبل الراحة والاستقرار". و لما توفي في ميا فارقين أمر الأمير دصر الدولة عام ١٠٤٩ من الدون إلى المراحة المرافي في المراخة المراخة من الدولة عام ١٠٤ من أميرها نصر الدولة حمايته، فوا ساه إلى المحدين المراخة المراخة من أميرها نصر الدولة حماية فوا ساه إلى المحدية وعديه إلى الإمارة المراخية معالبا من أميرها نصر الدولة حماية الم من أميرها نصر الدولة موال و فر له سبل الراحة محديته وعطف عليه وقدره تقديرا يليق بمكاذته و أغدق عليه الأموال و فر له سبل الراحة والاستقرار". و لما توفي في ميا فارقين أمر الأمير دصر الدولة عام ١٤٤ هـ/١٤٩ بنقل جثمانه إلى الكوفة ليدفن هناك".
- أبو القاسم المغربي وهو ابن الوزير أبو الحسن على بن الحسن المغربي وزير المعتز ومن بعده الحاكم، لقد تم استقبال هذا اللاجئ السياسي أحسن استقبال، و انتهى به المقام ليصبح وزيرا للأمير نصر الدولة ومن أكفأ الوزراء". وحيدما طلب شرف الدولة قرواش أمير الموصل من الأمير ناصر الدولة تسليمه له رفقة سليمان بن فهد رفض رفضا قاطعا قائلا: "لا أسلمهما أبدا"".



- ابن جهير الموصلي، هو الآخر لقي رعاية كريمة من الأمير نصر الدولة و أنعم عليه بمنصب الوزارة.
- ابن خان التركي، لجأ إلى الإمارة غاضبا من والده فوجد في الإمارة المرواذية ملجأ هو ومن معه من فرسان والبالغ عددهم ألف فارس، و أقام بها مدة ثم انتقل إلى حلب بدعوة من أميرها عطية بن صالح بن مرداس.
- الوزير البويهي، عميد الدولة أبو سعيد، لجأ غلى الإمارة المرواذية عند اعتزله السياسة و أقام بجزيرة بوتان حتى وفاته سنة ٤٣٩هـ/١٠٤٨.
- ولي العهد أبو القاسم عبد الله المقتدر بالله، لقد أصبح خليفة عباسي دعد وفاة جده القائم بأمر الله، و قد لجأ إلى الإ مارة المرواذية بعد استيلاء الباسا سيري<sup>٢</sup> على الاسلطة في بغداد سنة ٥٥ه /١٠٥٨ و إقامة الخطبة في مساجدها للخليفة الفاطمي بمصر<sup>٢</sup>، وقد أرسلت أم الخليفة و ولي العهد وغيرهما إلى الإ مارة المرواذية سرا، ثم أعيدوا إلى بغداد عام ١٠٥ه /١٠٢٠. لقد حظي ولي العهد ومن معه باستقبال لائق اذتم انزائهم بقصر الأمير وخصص ئهم راتبا يوميا قدره خمسون دينارا وحملهم عند رجوعهم إلى بغداد بأغلى الهدايا والتحف قدرت قيمتها بمائتي ألف دينار<sup>٣</sup>. وفي هذا الصدد يقول الفارقي: وخرجت السيدة ومعها أبو العبّاس محمد بن القائم – وهو الذخيرة أبو المقتدى فقصدت السيدة ميّافارقين ومعها الذخيرة صغيراً، وخرج نصر الدولة إلى لا قائهم، فأنزئهم واحترم هم وأ ضافهم، وأذ فذهم إلى آمد، وأ نزئهم في القاصر، وذ قدم بما
- العلماء، قد قدم إلى حواضر الإمارة المروانية خاصة آمد وميافارقين، من أنحاء البلدان الإسلامية مشرقا ومغربا، مائة وثمانون عالمًا^، منهم علماء أتقنوا أو تخصصوا بأكثر من علم من العلوم الدينية والأدبية والإنسانية. وكانت غالبية هؤلاء العلماء قدموا من مناطق المشرق الإسلامي.
- المشرق الإسلامي: فقد قدم من هذه المناطق إلى الحاضرتين المذكورتين سبع وثمانون عالمًا". وقد يكون سبب وفودهم الظروف الدينية التي سادت في بلادهم، وما عاناه الشافعية من تضييق لفترة معينة، مما دفعهم إلى الهجرة والتوجه إلى الديار المرواذية حيث الحرية، العلم والهدوء وحسن الاستقبال والرعاية، إضافة إلى كثرة الحروب في المنطقة التي لا تتو قف بسبب الصراع بين الدويلات التي ظهرت في المنطقة مثل السلجوقية و الغزبوية ...

و مما يجدر الإشارة إلا يه في هذا الاصدد أن عدد العلماء القادمين من بغداد حاضرة الخلافة الإسلامية بلغ واحد وعشرون عالمًا، فكون بغداد مركزا حضاريًا وعلميًا لم يمنع علماءها من الهجرة إلى الحواضر المرواذية، وأن يحلوا في المرتبة الثالثة بالنسبة لعدد العلماء الوافدين إلى هذه الحواضر. ولعل السبب في ذلك هو انتشار المذهب الشيعي في العراق خلال القرن الخامس



الهجري بسبب حكم البويهيين فيها مما سبب هجرة علماء بغداد إلى آمد وميا فارقين التي كان المذهب السني سائدًا فيهما، هذا بالإضافة إلى رغبة علماء بغداد في الرحلة في طلب العلم للقاء علماء الديار المروانية والتحاور معهم والاستفادة من علمهم.

- الجزيرة الفراتية: ويأتي في الدرجة الثاذية بالنسبة لعدد العلماء الوافدين إلى آمد وميا فارقين العلماء القادمون إليها من بقية إقليم شمال الجزيرة الفراتية، الذين بلغ عددهم تسع و أربعون عالمًا. وقد يكون سبب كثرة تنقل هؤلاء العلماء القرب الجغرافي من جهة، ولوجود علماء لهم مكانتهم ويستحقون الرحلة إليهم للاستفادة من علمهم، هذا إضافة إلى تعرض بعض مدن شمال الجزيرة الفراتية لغارات البيزنطيين وا ضطرار علمائها للهجرة من مدنهم إلى أ ماكن أكثر أمنا وليس أفصل من آمد وميافارقين.
- الحجاز؛ يأتي علماء بلاد الحجاز الوافدين من الناحية العددية بعد علماء بغداد فقد بلغ عددهم إثنا عشرة عالمًا''، ويرجع السبب في قلة عددهم لكون الحجاز منطقة جذب للعلماء الوافدين، وذلك بسبب وجود الأماكن المقدسة بها، ووفود العلماء إليها في كل موسم من كافة أرجاء العالم الإسلامي، إضافة إلى عا مل المجاورة الذي كان علماء العالم الإسلامي جميعًا يرغبون فيه، وذلك للمجاورة في الأماكن المقدسة، ولذلك قلت رحلتهم إلى خارج مكة والمدينة.
- مصر: أما مصر فقد قدم منها سبع علماء، وقد يكون السبب في ذلك استغناء علماء مصر بما عندهم من علماء يمكن التعلم على أيديهم، وتلقي العلم عنهم، هذا إضافة إلى رحلتهم إلى الحجاز للحج وللم جاورة، ولا قاء العلماء فيها وإلى بغداد مر كز الحضارة الإسلامية، و غير ذلك<sup>(1)</sup>.
- اليمن والمغرب الإسلامي : أما اليمن والمغرب الإسلامي فيأتيان في المرتبة الأخيرة، فلم يفد منهما إلى الديار المرواذية إلا عا لمان<sup>٢</sup>، وقد يكون السبب في ذلك بالذسبة لليمن أذها كانت منطقة صراع بين أنصار الفاطميين وأعدائهم، ورحل أكثرهم إلى مصر ودمشق وبغداد لتلقي العلم فيها لأهمية هذه المناطق لكوذها مراكز للحضارة الإسلامية، أو إلى الحجاز لأذها مركز المسلمين الديني ومركز العلماء المجاورين، وهذه الأسباب تصح أيضاً إلى قلة القال من من المربان من المربان المربان المربة الأخيرة.

ومما تجدر الإشارة إليه في هذا الصدد أن الإمارة المروانية لم تمنح حق اللجوء فقط لكل من يطلبه وخاصة من البلدان الإسلامية و إنما دعمته بتطبيق عملي يعطي لحق اللجوء قيمته وهو "مبدأ عدم التسليم القصري لللاجئين" Principle of non-compulsory extradition of refugees)



وهو مبدأ يظهر ويطبق يطبق لأول في الإمارة المرواذية في عهد الأمير أحمد بن مروان، حيث لم تظهر اتفاقية تتعلق بوضع اللاجئين إلا عام ١٩٣٣وا لتي لم تحظ بالتصديق على ذطاق واسع من قبل الدول الأطراف<sup>44</sup>. ويجب انتظار ما بعد الحرب العالمية الثانية لتصاغ اتفاقية متعلقة بوضع اللاجئين عام ١٩٥١ والبرتوكول الوحيد التابع لها عام ١٩٦٧، وهذا ما مثل العنصر المركزي في النظام الدولي لحماية اللاجئين والنص على "عدم التسليم القصري أو الإعادة القصرية" للاجئ بأي صورة من الصور إلى اي بلد يكون معرضا فيه لخطر الاضطهاد سواء كان بلد المنشأ أو لبلد آخر. وهذا المبدأ يجد تطبيقه بحرفية، كما ذكرنا سالفا، في رفض الأمير أحمد بن مروان تسليم ابو القاسم المغربي إلى حاكم الموصل أو إلى الخليفة في بغداد.

يتضح مما سبق أن الإمارة المروانية في عهد الأمير أ حمد بن مروان كانت متقد مة بذحو ٩٢٣ سنة على كيانات المنطقة والكيانات الأوروبية المجاورة وبقية العالم فيما تعلق بحق اللجوء و بـ. ٩٤١ سنة فيما تعلق بتطبيق مبدأ عدم التسليم القصري للاجئين.

و لما ذا عت شهرة ذصر الدولة وتناقلت الألسن أخبار عدالته و إنسانيته تجاه اللاجئين وعطفه على الفقراء والمحرومين، يل وحتى الطيور، أقبل الشعراء على ديوان الإمارة ليتغنوا بنصر الدولة و يخلدوا مآثره بقصائد شعرية رائعة وصادقة.

ألا تعد الإمارة المروانية الكردية سباقة، في هذه الفترة، في مجال التأسيس للعمل الإنساني في أبرز مجالاته من القوى الغربية المهمة مثل فرنسا وبريطانيا وغيرهما ؟ ما سبق استعراضه لا يدع مجالا للشك للباحث الموضوعي.

ب) ترسيخ مبدأ التسامح الديني:

لقد قا مت سياسة نصر الدولة على مبدأ التسامح الديني<sup>"</sup> بين سكان الإمارة المرواذية والذين كانوا متوزعين بين مذاهب شتى وديانات شتى وأعراق شتى، ورغم ذلك سادت فيما بينهم روح التسامح والتضامن، مما جعل سكان الإمارة يعيشون في انسجام تام، حيث لم تحدثنا المصادر عن وجود صراعات مذهبية أو دينية.

وبالفعل كانت هذه السياسة كفيلة بإقامة جسور من الحوار بقصد التفاهم وجسور من التسامح والتعايش بقصد العيش المشترك. و مما يجدر ذكره في هذا الصدد أنه كان للمسيحيين ديرا في آمد يقيمون فيه طقوسهم واحتفالاتهم الدينية بكل حرية<sup>13</sup>.

٢- القيم الخيرية:

لم يدخر الأمير نا صر الدولة جهدا طوال مدة عهده تكريس كل القيم الخيرية التي جاءت بها الشريعة الإسلامية الغراء كرعاية الفقراء والمحرومين و أيضا الطيور..



أ) رعاية الفقراء والمحرومين:

ومن مظاهر حرصه على رعاية الفقراء وتوفير العيش الكريم لهم أنه لم يتأخر خلال سبع سنوات تقريبا عن توزيع جريب من الحنطة على هذه الفئة يوميا في جامع ميافارقين<sup>ي</sup>ً. **ب) رعاية الطيور:** 

ومما يجدر ذكره في سياق الحديث عن انجازات هذا الأمير غير التقليدية في مجال الع مل الخيري، أن خيريته واذسانيته لم تقدّ صرعلى "غير البشري"<sup>4</sup> بل شملت "الغير غير البشري"<sup>4</sup>، والمقصود هذا الطيور في الجبال، التي كان الأمير يأمر برعايتها زمن تساقط الثلوج، وبكيفية غير معهودة عند جيرانه من الأمراء والملوك المسيحيين بل وغير معروفة نهائيا ناهيك عن كونها محل تنظيمات وتشريعات.

والواقع أن العناية بالطيور لم تنفرد بها هذه الإمارة، بل وجدت منذ بزوغ فجر الإسلام وتأسست منذ أن وجد الوقف الخيري: فنجد الخليفة الأموي عمر بن عبد العزيز الذي كان يأمر بنثر القمح على رؤوس الجبال لإطعام الطيور، حيث بلغه أن الطيور تجوع في فصل الشتاء بسبب الثلوج التي تغطي قمم الجبال ، و أن الناس يصطادونها بسبب حاجتها إلى الحبوب، فأمر بفتح مخازن الحبوب و نثر ما يكفيها طوال فصل الشتاء، فكانت الطيور في ضيافته طوال الشتاء طيلة مخازن الحبوب و نثر ما يكفيها طوال فصل الشتاء، فكانت الطيور حطائر اللقلق، طائر بلارج، محكمه ": ففي بلاد الشام مثلا كانت تخصص دور لبعض الطيور حطائر اللقلق، طائر بلارج، طائر الحمام <sup>(۵</sup>، وفي فاس المغاربية، في القرن السابع الهجري، كانت هناك أوقافا لشراء الحبوب و إطعام الطيور في الأوقات الحرجة، بل والأكثر من ذلك أن طيور اللقلق كانت تعالج في أ ماكن خاصة سميت ب"المستشفيات"<sup>٣٥</sup> إذا تعرضت للانكسار أو الأذي، فكان الطير يحمل إليها من أ جل العلاج، التضميد والإطعام<sup>٣٥</sup> و أما في الجزائر فيتطوع سكان بعض المناطق الجبلية، كجيجل، ميلة ود يزي وزو، التي تشهد تساقط الثلوج بكثا فة، ويتوز عون ع لى مجمو عات لل صعود إلى الج بال

يستعمل سكان هذه المناطق وسائل عدة فى نثر الحبوب للطيور: فمنهم مثلا من يستعمل قارورات ماء فارغة، ويربطها على الأشجار بشكل عكسي، ومنهم من يذثر الحبوب فى الهواء الطلق عن طريق آلات كذلك المخصصة لإطعام الدواجن بحيث تدساقط الحبوب، فيما يذثر آخرون القمح في أماكن محددة تُمكن أكبر عدد ممكن الطيور من الوصول إليها بسهولة. ويبدو أن هذا التقليد توارثه سكان هذه المناطق منذ الوجود العثماني في الجزائر. و أما في اسطنبول فما زالت آثار ذلك البصمات الخيرية تجاه الطيور موجودة في بعض الأماكن مثل مسجد السليمانية و مسجد أيازما ومباني أخرى حيث يمكن ملاحظة الدور المخصصة للطيور<sup>30</sup>.



وعلى كل يمكذنا القول أنه حيذما كانت الأمم تتلهى بقتل الطيور و تصطادها بدون ضوابط، كان الإسلام قد نظم لها شرائع وأقر لها حقوقا. ولعل ما رسخ حضور الطيور وزاد من الاهتمام بها عند الحكام الاسلمين، كما هو الشأن بالذسبة للأمير نصر الدولة، يعود للمكانة المتميزة التي احتلتها الطيور في القرآن الكريم، حيث ذكرت كلمة طير وطائر عشرون مرة و في خمسة عشرة سورة.

وباخة صاريم كن ال قول أن الإ مارة المرواذية قد تميزت، في عهد الأمير نا صر الدولة، بسبقها في التأسيس لحق اللجوء، حيث غدت ملاذاً آمناً لعدد غير قليل من اللاجئين السياسيين في ذلك العصر، فيهم الملك والأمير والوزير، فكان ناصر الدولة يرحّب بهم، ويعطف عليهم، ويبالغ في إكرامهم، ويوفّر لهم العيش اللائق بمكانتهم ويرفض تسليمهم لطالبيهم، وهذا ما يؤ كده الفارقي بقوله: " وقصده الناس من كل جانب، وحصل كهفاً لمن التجأ إليه "°.

وربما مثل هذه التصرفات "الرحموية" تجاه الغير البشري والغير غير البشري التي ميزت عهد هذا الأمير و أمراء قبله وبعده هي التي دفعت الأمريكية كرستين ستيلت(Kristen A. Stilt) للقول: "لقد بني الإسلام على مبادئ الرفق والرحمة والعطف والعدل، والتي تعد من الأمور الجيدة، هذه المبادئ التي تنتشر من خلال ذصوص الدين في القرآن والسنة، و أيضا من خلال ما جاء في التاريخ الإسلامي."

رابعا: استنتاج:

لقد كان الأمير المرواني نصر الدولة أحمد بن مروان من كبار أمراء الدويلات الإسلامية التي ذشأت على هامش الخلافة العباسية الإسلامية وبقيت تعترف بها ولم تتمرد عليها، بالنظر للإنجازات التي حققها في الميدان العلمي والثقافي في مدن الإمارة خاصة آمد وميا فارقين واللتيين غدتا حا ضرتين علميتين يشد إليه ما الرحال لو جود الكثير من رجال الفقه، الفكر والعلم من الأمديين ومن الوافدين، الذين ساهموا مساهمة بارزة في ازدهار الإمارة.

ورغم ما يمكن أن يقال عن هذا الأمير ودوره في الاستقرار السياسي والأمني وفي ازد هار الحركة العلمية والثقافية في آمد ورعايته للعلماء و طلاب العلم المحليين والوا فدين، رعاية قل نظيرها في هذه الفترة التي ضيق فيها على العلماء والذين لم يجدوا من ملجأ آمن سوى هذه الإمارة وبجوار أميرها، إلا أن هناك اسهامات مهمة لهذا الأمير لا تقل أهمية عن الأولى والتي لم يتم ابرازها وتسليط الضوء عليها من قبل الباحثين، تكمن في رعاية الجانب الإذساني، الذي يبقى له الفضل في الاهتمام به و إيلائه أهمية كبيرة لم يسبقه إليه أحد قبله ليس في الشرق بل في الأمرب المسيحي أيضا: فقد فتح باب إمارته للا جئين من سيا سيين وعلماء وحتى الأشخاص العاديين، فتحولت الإ مارة المواذية لأرض لجوء(Mart Of refuge) بكل ما يحمل المصطلح من



معنى، حيث وفرت سلطات الإمارة لهؤلاء اللاجئين كل أسباب الرعاية وكرم الضيافة، ليس ذلك فحسب بل سمح لهم بتولي المناصب العليا في الإمارة، بحيث أصبح بعضهم وزراء لعل أ برزهم الوزير الأديب ابا القاسم المغربي.

وبذلك تكون الإمارة المرواذية الكردية أسبق بما يزيد على تسع قرون في التأسيس لحق اللجوء كحق انساني و فوق ذلك إقرار "مبدأ عدم الإعادة القصرية" لللاجئين إلى أو طانهم في حالة الخطر على حياتهم والذي لم يتم إقراره إلا عام ١٩٥١، واعتبار أرض الإمارة أرض لجوء، قبل فرنسا، التي لم تدع هذه الصفة وتفاخر بها غيرها من البلدان، وخاصة الأوروبية، إلا بعد ما يسمى الثورة الفرنسية عام ١٧٨٩.

ومن جهة أخرى بذل هذا الأمير جهودا مضنية في إرساء مبدأ التعايش السلمي بين الدول وذبذ الصراعات والحروب والدعوة إلى حل الخلا فات مهما كانت معقدة بالطرق السلمية وعن طريق الحوار وتوقيع معاهدات عدم الاعتداء وحسن الجوار.

بعد كل هذا، ألا يستحق هذا الأمير أن نطلق عليه لقب راعي العمل الإنساني والخيري والتعايش السلمي، وعلى إمارته صفة أرض اللجوء الإنساني والتعايش السلمي؟ بكل موضوعية، بالنظر للأوضاع السائدة في هذه الفترة، يستحق الأمير اللقب عن جدارة وتستحق الإمارة الوصف بلا منازع.

### خامسا: المصادر و المراجع:

- ابن الأثير، أبو الحسن عز الدين علي بن أبي الكرم محمد الجزري الشيباني، الكامل في التاريخ، طبعة دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤٨٣هـ/١٩٨٣.
  - United جاي س. جودوين-جيل، اتفاقية ١٩٥١ المتعلقة بوضع اللاجئين والبرتو كول الاتابع لها، Nations Audiovisal Library of International Law , 2010
- ابن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، ١٩٩٢م..
- ابن كثير عماد الدين، البداية والنهاية، تحقيق عبد الله عبد المحسن التركي، ط١٠، القاهرة ١٩٨٩/٨٩٨.
  - المعرفة، نصر الدولة، متوفر على الموقع الإلكتروني:https://www.marefa.org
- محمد عبد الرحمن مسعد الرشيدي، تاريخ آمد وحضارتها من القرن الخامس الهجري إلى القرن السابع
   الهجري، رسالة ماجستير غير مطبوعة، جامعة الزقازيق، مصر، ٢٠٠٨.
- م هى ق مرا لدين، الطيور..أنواع ها ومعانيها، مج لمة القاف لمة، ماي-يوذيو ٢٠١٨ ، م توفر ع لى المو قع: qafilah.com
- الشيخ محمد، قيم في الحضارة العربية الإسلامية، الرابطة المحمدية للعلماء، المغرب، متوفر على الموقع : https://www.arrabita.ma/blog



- عا شور مصطفى، "أو قاف المرضى" صفحات الرحمة في الحضارة الإسلامية، متوفر على الموقع: https://islamonline.net
  - عبد الرقيب يوسف، الدولة الدوستكية في كردستان الوسطى، مطبعة اللواء، بغداد، ط١، ١٩٧٢.
- الفارقي، أحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق، تاريخ الفارقي ، تحقيق بدوي عبد اللطيف عوض، مراجعة شفيق غربال، المطابع الأميرية، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط1، ١٣٧٩هـ/١٩٥٩.
- قيس عبد اسماعيل، الأمير نصر الدولة أحمد بن مروان ودوره في ازدهار إمارة بني مروان ٤٠١-٤٥٣هـ، مجلة الجامعة العراقية، ٥، ج٣، ٢٠٢١.

### الهوامش:

- ل سنستعمل في هذا البحث مصطلح الإمارة دون سواه لأذنا نجد أنه الأذسب للمرحلة، ولم نستعمل مصطلح الدولة، رغم أن الفارقي استعمله، وذلك أولا لأن الإمارة المروانية جزء لا يتجزأ من الخلافة العباسية وأمراؤها لا ينكرون ذلك، ومن جهة أخرى مصطلح الدولة مصطلح مرتبط أكثر بالعصر الحديث.
- الفارقي، أحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق، تاريخ الفارقي ، تحقيق بدوي عبد اللطيف عوض، مراجعة شفيق غربال، المطابع الأميرية، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط١، ١٣٧٩هـ/١٩٥٩.
  - · ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج ٩، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٤، ١٤٠٣هـ/١٩٨٣، ص ٣٥.

### أ نفس المصدر.

- · الفارقى، المصدر السابق، ص ١٧٣.
  - · الفارقي، مصدر سابق، ص ١٧٣
    - . نفس المصدر، ص. ۱۷۷.
  - · الفارقي، مصدر سابق ص١٧٧.
- " قيس عبد اسماعيل، الأمير نصر الدولة أحمد بن مروان ودوره في ازدهار إمارة بنب مروان ٤٠١-٤٥٣هـ، مجلة الجامعة العراقية، ٥، ج٣، ص٤٤٦.
  - المنفس المرجع.
- ل كان وزيرا في مصر ثم اعتقل و تمكن من اللجوء الى العراق، عند أبيه أبو حسين علي بن الحسين المغربي الذي كان هو الآخر وزيرا في مصر، وبعد فترة توفي الأب. فذهب أبو حسين علي من بغداد الى الموصل عند شرف الدولة قرواش حاكم الموصل ولكنه اعتقل في البداية ثم اطلق سراحه أخيراً فذهب الى ميا فارقين وفي الطريق التقى به بدران شقيق قرواش فأ عاده إلى الموصل وأود عه السجن ثم أطلق سراحه فذهب الى أحمد بن مروان في ميا فارقين، الذي عينه وزيراً لإمارته وجعله الآمر الناهي في الإمارة وأعطاه صلاحيات واسعة ويقال بأنه لا أفهم وأقوى وأعظم من هذا الوزير أو يكون أحد قد سمع



بمثله على الإطلاق من بين وزراء العصر ورجالات الدولة، أنظر: الفارقي، المصدر السابق، ص ١٤٣ وما يليها.

- " الفارقى مصدر سابق، ص ص ١٤٩-١٥٠
- <sup>۱</sup> ابن كثير عماد الدين، البداية والنهاية، تحقيق عبد الله عبد الله عسن التركي، ط١، القاهرة . ١٩٨٩/١٥/١٩٨٩، ٥١٤١٩.
  - <sup>۱٬</sup> ابن الأثير، مصدر سابق، ص۳۵.
  - " الفارقى، مرجع سابق، ص ١٠٨.
  - ۱۰ الفارقى، نفس المرجع، ص١٥٤.
  - ۱۰ الفارقى، مصدر سابق، ص ١٥٤.
  - <sup>14</sup> عبد الرقيب يوسف، مرجع سابق، ص٢٣٢.
    - ۲۰ نفس المرجع، ص ۲۳۳.
    - <sup>۱۱</sup> ابن کثیر، مصدر سابق، ج۱۰، ص۷۸۳
- ا بن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق محمد عبد القادر عطا، مصطفى عبد القادر عطا،ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ج١٦، ١٩٩٢م، ص٧٠.
  - <sup>١٣</sup> عبد الرقيب يوسف، الدولة الدوستكية...، مرجع سابق، ٢٤٦.
    - <sup>۲</sup> نفس المرجع.
    - <sup>\*\*</sup> الفارقي، مصدر سابق، ص ص ١٨٧ ١٨٨ .
  - ۲۱ عبد الرقيب يوسف، الدولة الدوستكية...، مرجع سابق، ص ۲٤٨.
    - " الفارقى، مصدر سابق، ص ص ١٠٩-١١٠.
      - <sup>۲۸</sup> ابن ڪثير، مصدر سابق، ص.۷۸۳.
        - <sup>14</sup> الفارقى، مصدر سابق، ١٥٤.
        - <sup>۳۰</sup> الفارقی، مصدر سابق، ص ۱٤٤.
          - <sup>۳۱</sup> نفس المصدر، ص ۱٤۵.
        - ۳۲ نفس المصدر، ص ص ۱۲۹–۱۳۰
          - <sup>۳۳</sup> نفس المصدر ، ص١٣٠.
- " أبو الحارث الملقب بالمظفر، ملك الأمراء أرسلان التركي، يذظر: الذهبي شمس الدين، سير أعلام النبلاء، طبعة بيت الأفكار، الطبقة الرابعة والعشرون، ج. ١٨، ص١٣٢.
  - "\* نصر الدولة، المعرفة، متوفر على الموقع الإلكتروني:https://www.marefa.org
    - ۲۱ الفارقي، مصدر سابق، ص ۱۵۳ وما يليها.
      - ۳۷ الفارقی، مصدر سابق، ص ۱۵۲.



- محمد عبد الرحمن مسعد الرشيدي، تاريخ آمد وحضارتها من القرن الخامس الهجري إلى القرن السابع الهجري، رسالة ماجستير غير مطبوعة، جامعة الزقازيق، مصر، ٢٠٠٨، ص ١٩٢.
  - ۳۰ نفس المرجع، ص.١٩٤.
    - <sup>،</sup> نفس المرجع.
  - <sup>11</sup> محمد الرشيدي، المرجع السابق، ص ١٩٥.
    - <sup>11</sup> نفس المرجع.
    - <sup>43</sup> نفس الرجع، ص ١٩٦.
- United ، بجاي س. جودوين-جيل، اتفاقية ١٩٥١ المتعلقة بوضع اللاجئين والبرتو كول التابع لها، المتابع لها، Nations Audiovisal Library of International Law , 2010, p.4.
  - ° عبد الرقيب يوسف، الدولة الدوستكية...، مرجع سابق، ٢٢٢ .
  - <sup>17</sup> محمد الرشيدي، تاريخ آمد... مرجع سابق، مرجع سابق، ص ۱۷۳.
    - ٤٠ نفس المرجع، ص ١٧٠.
- <sup>44</sup> الشيخ محمد، قيم في الحضارة العربية الإسلامية، الرابطة المحمدية للعلماء، المغرب، متوفر على الموقع https://www.arrabita.ma/blog:
  - <sup>44</sup> نفس المرجع.
  - ·· المعرفة، نصر الدولة، المرجع السابق.
- <sup>۱۰</sup> م هي ق مرا لدين، الط يور.. أنواع ها ومعاني ها، مج لمة القاف لمة، ماي-يوذ يو ۲۰۱۸ ، م توفر ع لي الموقع:https:// qafilah.com
- <sup>۲°</sup> عا شور م صطفى، "أو قاف المرضى" صفحات الرحمة في الحضارة الإسلامية، م توفر على الموقع: https://islamonline.net
  - °° نفس المرجع
  - °° مهى قمر الدين، الطيور..، مرجع سابق.
    - °° الفارقي، مصدر سابق، ص ١٥٢.



### Mîr Ehmed Bin Merwan, pêşengê avakirina xebatên mirovahî li Mîrnişîna Merwanî ya Kurd

### Berhevkirinî:

Mîr Nasir El-Dewle Ehmed ibn Merwan (401-453 hicrî / 1010-1061) yek ji mîrên herî navdar e ku li pey hev mîrnişîniya Merwaniyan hukum kiriye. Desthilatdariya wî bi siyasetek mirovahî ya pêşkeftî bû ku di yekkirina mafê penaberiyê de tê temsîl kirin, ji ber ku wî deriyê Îmaratê ji pêşwazîkirina kesên biyanî (penaberan) re vekir, pêşwaziya wan kir, jiyanek minasib ji wan re peyda kir û rewşa her yek ji wan wan, û bi ser de jî soza ku ew bi tu awayî wan nedin destê lêgerên xwe, heta ku bajarên Îmaratê bi taybetî demdirêj û ji hev cuda nebin

Derbarê penaberan de, em dibînin ku Emîre daxwaza radestkirina wan, çi dibe bila bibe, red dike û bi vî awayî prensîba nevegerandina penaberan, ku tenê di Peymana 1951-an de, ango piştî zêdetirî 900-an, hatiye cîbicîkirin. salan. Mijareke girîng a Mîr Merwanî heye, ew jî dilgiraniya wî ye ji bo pêşxistina siyaseta cîrantiya baş, ne destwerdana di karûbarên navxweyî yên dewletan de û çareserkirina nakokiyan bi rêyên aştiyane.

Peyrén sereke : Mîrnişîna Merwaniyan - Mîr Ehmed Bin Merwan - Karê Mirovî - Penaber - Cîrantiya Baş - Hevjiyana Aştiyane

# Prince Ahmed bin Marwan, the pioneer of the establishment of humanitarian action in the Kurdish Marwanide Emirate

### Abstract :

Prince Nasir al-Dawla Ahmad ibn Marwan (401-453 AH / 1010-1061) is considered one of the most famous princes who successively ruled the Marwanide emirate. His policy was characterized by an advanced humanitarian policy represented in the consolidation of the right to asylum, as he opened the door of the Emirate to receive strangers (refugees), welcoming them, providing a decent living for them and the status of each one of them, and on top of that a pledge not to hand them over to their seekers in any way, until the cities of the Emirate became especially long-term and separated. A safe haven for those who include the king, the prince, the minister, the scholar, the seeker of knowledge and the merchant.

With regard to the refugees, we find that the Emir refuses the request for their extradition, whatever the reason, and thus establishes the principle of "non-extradition of refugees", which was only implemented in the 1951 Convention, that is, after more than 900 years.

There is an important issue that counts for this prince, which is his keenness to promote the policy of good neighborliness, non-interference in the internal affairs of countries, and to resolve differences by peaceful means.

**Key Words :** The Marwanid Emirate - Prince Ahmed bin Marwan - Humanitarian Work -Refugees - Good Neighborhood - Peaceful Coexistence





# الأمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان في تواريخ الأعيان لسبط ابن الجوزي- دراسة تحليلية مقارنة

پ.د فرست مرعي إسماعيل
 قسم التاريخ – كلية اداب – جامعة زاخو – اقليم كردستان العراق
 أ.عبدالخالق عبدالله عثمان
 قسم التاريخ – كلية اداب – جامعة زاخو – اقليم كردستان العراق

#### الملخص:

هذا البحث يتعلق با لدول والأمارات الكردية في كتاب مرآة الزمان لسبط ابن الجوزي الذي يتضمن (٢٣) جزءاً، فتاريخ سبط ابن الجوزي مهم جداً في تسليط الضوء على تاريخ الكرد في ديارهم كردستان وفي المناطق الأخرى التي وصل إليها نفوذ الكرد في الدولتين الايوبية والمملوكية. فموضوع بحثنا مهم لأنه أي السبط يذكر روايات مهمة لم ترد في المصنفات التاريخية الأخرى رغم أهميتها ومعاصرتها للأحداث، وهذا يتأتى من أنه نقل روايات من كتب قد فقدت بفعل عوادي الزمن، ورغم البحث عن العديد من الأمارات الكردية التي ظهرت في العصور الوسطى ( الأسلامية) أمثال: الهذبانية والروادية والحسنوية والدوستكية والمواذية والعنازية والشدادية، فإذنا لم ذستطع الأحاطة إلا بثلاث إمارات وهي: الدوستكية والمرواذية والعنازية والشدادية، فإذنا لم ذستطع السبط في تاريخه، وليس حسب التسلسل التاريخي

**الكلمات الافتتاحية:** سبط ابن الجوزي، كتاب مرآة الزمان، الدول الكردية، الأمارات الكردية. دراسة مقارنة

### تمهيد: عوامل ظهور الامارات الكردية

كانت حاد ثة مقتل الخليفة العباسي المتوكل سنة ٢٤٧ هـ/٢٨١م على أيدي قواده الأتراك (اليعقوبي، ١٨٨٩، ٢٠١/٢ - ٢٠١؛ ١١ سعودي، ١٩٨١، ١٣٢٩؛ ابن خلدون، د، ت،٣/ ٢٨٠) بداية الانحطاط والتشرذم الذي أصاب الخلافة العباسية على حد وصف ابن خلدون ( ابن خلدون، د، ت، ٣/ ٢٨٠ – ٢٨٣)، فضعفت الدولة وبدأت سلسلة من حوادث التدخل في شؤونها على أيدي قادة الجند الاتراك، التي كان لها صداها الواسع في ذفوس زعماء الأقاليم، فبدأت حوادث الخروج عن سيطرة الخلافة مع الإبقاء على الولاء الإسمي للخليفة في المرحلة الأولى فقط، (اليعقوبي، ١٨٨٩،



٢٠٥/٢؛ المسعودي، ١٩٨١، ٣٣٤ ٣٣٤ ٣٤٣)، أي بعبارة أخرى تغلب كل رئيس على ناحيته وانضرد بها، حيث بدأت دو لة بني ال صفار الفار سية بالظهور عام ٢٥٣ هـ/ ٨٦٧م بعد الاستيلاء على إقليم سجستان<sup>(۱)</sup> وبعض أجزاء إقليم خراسان<sup>(۲)</sup>، كما بدأ أمر ابن طولون (ت ٢٧٠ هـ/ ٨٨٤م)<sup>(۳)</sup> بالظهور، إذ ما إن جاءت سنة ٢٦٤ هـ/ ٨٧٧م حتى ملك فضلاً عن ملك مصر (اليعقوبي: ٢٢٤/٢؛ ابن العبري، ١٤٨ ؛ ابن خلدون، د،ت، ٣٠١/٣)، وملك بنو سامان أوا خر سنة ٢٦٠ هـ/ ٨٧٤م بلاد ما وراء النهر (ابن خلدون، د،ت، ٣١١٣).

وعلاوة على ذلك فقد ظهرت حركات أخرى تنادي بالخلافة وإسقاط الخلافة العباسية بأي شكل من الأشكال، كحركة الزنج<sup>(؛)</sup> التي ابتدأ أمرها في الظهور سنة ٢٥٥ هـ/٨٦٨م ، وحركة القرام طة<sup>(٥)</sup> في سنة ٢٧٦ هـ/٨٨٩م،ود عوة أ بي عبد الله الا شيعي إلى البيعة لعبيد الله الذي سماه بالمهدي في إفريقية عام ٢٨٦هـ/٨٩٩م.(ابن كثير، ١٩٩٠، ١١/١١، ابن حماد، د، ت، ٣٦).

ومن جانب آخر فإن عملية عزل وقتل الخلفاء جرت على قدم وساق، وأصبحت من الأمور الشائعة في تلك الحقبة الحرجة من عمر الخلافة العباسية (عصر التدخل التركي)، فالخليفة المنتصر (ت ٢٤٧هـ/٢٨١م) دس له السم قبل أن تبلغ ولايته ستة أشهر (السيوطي، ١٩٩٨م، ٣١٣)، وذبح الاستعين (ت ٢٤٨ هـ/٢٨٢م) بعد عز له ( الاسيوطي، ١٩٩٨م، ١٣٣؛ ابن الا عبري، ١٤٦)، أ ما المع تز (ت ٢٥٢هـ/٢٨٦م) فقد مات عطشاً (ابن العبري، ١٤٧؛ السيوطي، ٣٠٨)، فيما مات المهتدي (٢٥٥هـ/٢٨٩م) بعد عصر خصيتيه (السيوطى، ١٩٩٨، ٣٠٠).

وعندما عجز الخلفاء العباسيون عن معا لجة هذا الوضع المتردي الذي ازداد سوءاً يوماً بعد يوم، أقدم الخليفة الراضي (٣٢٢–٣٢٩هـ/٩٣٣–٩٤٩م) على إجراء معيّنٍ ظناً منه أنه الوسيلة لوقف هذا الا نحدار، أو توقع منه العلاج، فكان سبباً لزيادة الفوضى والإ ضطراب، ففي سنة ٣٢٩هـ/٣٣٩م استحدث الخليفة الراضي منصب (أمير الأمراء)<sup>(٢)</sup>، واختار له أقوى المتنافسين على السلطة وهو ابن رائق<sup>(٣)</sup>، ونقل إليه معظم صلاحيات ومهام الخليفة، فكان ذلك مدعاة إلى زيادة الصراع بين المتنافسين، حتى وصل الأمر إلى أن تدرج على هذا المنصب في سنة واحدة (٣٣هـ/٩٣٩م) أربعة أمراء، وفي أكثر الأحيان ما كان لأحدهم أن يصل إلى هذا المنصب إلا بعد أن يقضي على خصومه المتنافسين له على هذا المنصب (ابن الاثير، ١٩٨٣، ١٢/٢٥) ما الخليفة، فكان العبري، د، ت، ١٥٥؛ ابن كثير، ١٩٩٠، ١١/ ١٨٤ – ١٨٥).

في هذا الوقت أخذت اسرة من الديلم<sup>(٨)</sup>، بالظهور على مسرح الأحداث في الهضبة الإيراذية في جنوب بحر الخزر (قزوين) وهي تنتمي إلى رجل يدعى بويه<sup>(١)</sup>، وهم ثلاثة إخوة هم: علي بن بويه، الحسن بن بويه، أحمد بن بويه<sup>(١٠)</sup>.



وقد ساعدت الصراعات والمنافسات التي حدثت بين زعماء الأقاليم في الهضبة الإيراذية، وتدخل القادة الأتراك في شؤون الخلافة العباسية في بغداد على بروز رئيس الأسرة البويهية أبي شجاع علي بن بويه بن فناخسرو، فضلاً عن صفاته الشخصية من ذكاء وفطنة ومعرفة بكيفية كسب الرجال، التي لخصها مسكويه بقوله: "كان السبب في ارتفاع علي بن بويه وبلوغه ما بلغ سماحة كثيرة كانت في طبعه وسعة صدره، واقترب بهذا الخلق الشريف خلق آخر أشرف منه، وهي شجاعة تامة كانت له واتصل بجميع ذلك اتفاقات محمودة ومولد سعيد"، (مسكويه، ١٩٨٧، الامرا (٢٧٧١). الأمر الذي مكنّه من السيطرة على إقليم فارس، كما تمكن أخوه أحمد والحسن من السيطرة على الأهواز والعراق فيما بعد.

لكن أحداث عام ٣٣٤هـ/٩٤٥م في بغداد، جاءت لتعطي البويهيين الفرصة الذهبية للدخول إلى بغداد، حيث دخل أحمد بن بويه بغداد في جمادي الآخر ٣٣٤هـ/٩٤٦م، فلقي الخليفة المستكفي وبايعه على السمع والطاعة، عندئذ لقبه الخليفة بمعز الدولة، فيما منح أخاه الثاني لقب عماد الدولة، و منح أ خاه الثالث الحسن ركن الدولة، وهي الألقاب التي اشتهروا بها ( مسكويه، ١٩٨٧، ١٢٥/٢ بن الا ثير، ١٩٨٣، ٣١٤/٦). وم نذ ذ لك التاريخ دخ لت الخلا فة العبا سية تحت السيطرة البويهية.

ل قد شهد الذصف الثاني من القرن الثالث وبدا ية القرن الرابع الهجريين/ التاسع والعاشر الهجريين أحداثاً جساماً في تاريخ الخلافة العباسية، تمثلت في ظاهرة قيام زعماء الأطراف بعمليات إنفصال عن الخلافة وذلك بسبب ضعف الخلافة العباسية لأسباب موضوعية لاحاجة للتفصيل فيها وتكوين كيانات خاصة بهم (إمارات) تعترف بالخلافة العباسية اعترافاً رسمياً، ومن مظاهر هذا الاعتراف: ذكر إسم الخليفة في خطبة الجمعة وضرب إسمه على السكة، فضلاً عن إرسال بعض الأموال إلى مقر الخلافة.

في حين أن بعض زعماء هذه الإمارات لم يعتر فوا بالخلا فة، بل شنّوا عليها حملات عسكرية بغية القضاء عليها مثل مرداويح أمير الإمارة الزيارية.

ولم يكن الزعماء الكرد بدعا عن الناس في هذا المجال، فهم فضلا عن استغلالهم للظروف التي كانت تمر بها الخلا فة العبا سية، فإن الذظام القبلي الهر مي الذي كان أساس الحياة الإجتماعية عند الكرد ساعد دون شك في بلورة تذظيم إداري يقف على رأس الهرم الأمير، وهو نفسه شيخ القبيلة، أو من خلال عدة إ تحادات قبلية أو عشائرية تكون الزعا مة لاشيخ القبيلة الكبيرة، وتكون وراثية فيما بعد في أسرته. (مرعي، ٢٠١٥، ١٣٣).

وكانت قوة هذه الإ مارة تعدّمد على قوة القبيلة، التي انبثقت عنها وعلى عدم وجود منافسين لها، سواءً على الزعامة أو على الأراضي التي تستغلها القبيلة في الرعي، فضلاً عن الحنكة



السياسية التي يتمتع بها زعيم القبيلة<sup>(١١)</sup> –الأمير لاحقاً – ومدى قدرته على تفريق وتشتيت جهود خصومه، وهذا ما كان يلاحظ في السياسة التي اتبعها الأمير (حسنويه بن الحسين البرزيكاني) مع البويهيين لعب بذكاء لعبة تفريق وتشتيت كلمة البويهيين، (مسكويه، ١٩٨٧، ٢/٣٦ – ٣٦٦)، ولكن الآية انعكست بوفاته، حيث استغل البويهيون تلك السياسة ذاتها ضد أبنائه مما أدى إلى تشتيت شملهم وتفريق كلمتهم.(مسكويه، ٢١٤/٢ – ٤١٢).

### المبحث الاول: الامارة الدوستكية

لا يذكر المؤرخ يوسف بن قِرْأُوغ لي بن عبدالله المعروف بسبط ا بن ا لجوزي (٥٨١ – ١١٨٦) معلومات تفصيلية عن كيفية تأسيس ا لدول والا مارات الكردية مثل بعض المؤرخين الآخرين كجده ابن ا لجوزي البغدادي (المتوفى سنة ٥٩٧ه ٨/١٦٩) في كتابه المنتظم في أخبار الملوك والأمم، وابن الاثير الجزري (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ/١٢٩٩م) في كتابه المنتظم في أخبار الملوك والأمم، وابن الاثير الجزري (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ/١٢٩٩م) في كتابه المنتظم في أخبار الملوك والأمم، وابن الاثير الجزري (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ/١٢٩٩م) في كتابه المامل في التاريخ، أخبار الملوك والأمم، وابن الاثير الجزري (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ/١٢٩٩م) في كتابه الكامل في التاريخ، وابن كثير (الم توفى سنة ٢٠٣ هـ/١٢٩٩م) في كتابه الكامل في التاريخ، وابن كثير (المتوفى سنة ٢٠٣ هـ/١٣٩٩م) في كتابه الكامل في التاريخ، وابن كثير (الم توفى سنة ٢٠٣ م) في كتابه المامل في التاريخ، وابن كثير (المتوفى سنة ٢٠١٢م) في كتابه المام إلى الحرق بين الحين والآخر الى القول: بأن الاكراد قد ملكوا أو سيطروا (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٠١٨) إذ لا يتطرق الى معلومات تشفي العليل. ويشأن تطرقه الى بداية تأسيس الامارة الدوستكية المنسوبة الى يتطرق الى معلومان المارة الدوستكية المنسوبة الى الحسين بن دُوستَك المعروف ب(باذ) يقول: وفيها ملكت الاكراد ديار بكر وميا فارقين وسببه أنه يتطرق الى معلومات تشفي العليل. ويشأن تطرقه الى بداية تأسيس الامارة الدوستكية المنسوبة الى الحسين بن دُوستَك المعروف ب(باذ) يقول: وفيها ملكت الاكراد ديار بكر وميا فارقين وسببه أنه كان بجبال حيزان رجل كردي يقال له أبو عبد الله الحسين بن دوستَك، ولقبه باد، اجتمع إليه خلق كان بجبال حيزان رجل كردي يقال له أبو عبد الله الحسين بن دوستَك، ولقبه باد، اجتمع إليه خلق كان بجبال حيزان رجل كردي يقال له أبو عبد الله الحسين بن دوستَك، ولماما مات عَضُد الدو لة قوي أمره، وكان بحبال حيزان رجل كردي يقال له أبو عبد الله الحسين بن دوستَك، ولقين وسببه أنه خلق كان بجبال حيزان رجل كردي يقال له أبو عبد الله الحسين بن دوستَك، ولمام، المره خلق في أمره، وكان بحبال حيزان رجا مردي، وعمد الله الحري، فحدث نفسه بالماك، وربا مات عضد الده الموا وكان ماما مه في بلد حيزان <sup>(٢)</sup> والمعدن<sup>(٢)</sup>، فحدث نفسه بالماك، وضايق ملي الموقين وكان ماله ما وحلف لهم فأ جابوه، وجاء ففتحوا له الباب وكانوا من الديام في يور

واختلفت المصادر في تسميته ولقبه، فضلاً عن اسم قبيلته، ولم تسعفنا في تحديد زمن ولادته أو نشأته الأولى، فينكر الروذراوري أن (باد) لقبه أما اسمه فهو أبو عبد الله الحسين بن دوشنك ينتمي إلى الأكراد الحميدية.( الروذراوري، ١٩١٦، ٨٤/٣).

أما الفارقي<sup>(١١)</sup> فقد أشار إلى اسمه ولقبه وانتمائه القبلي بقوله: "كان باد بن دوستك (الحاربختي) – وهو أبو عبد الله الحسين بن دوستك وإنما لقبوه باد (الفارقي، ١٩٧٤، ٤٩ – ٥٠)، بينما ذكر ابن الأثير روايتين بهذا الخصوص، الأولى: تتضمن أن لقبه "باذ الكردي" ( ابن الاثير، ٥/٥٥٩ – ٢٢٠)، (بالذال) واسمه "أبو عبد الله الحسين بن دوستك، وهو من الأكراد الحميدية" ( الفارقي، ١٩٧٤، ٤٩ – ٥٠)، أما الرواية الثاذية فقد ذكر ذقلاً عن بعض أصدقائه من الأكراد الحميدية ممن يهتم بأخبار باذ: "أن باذاً كنيته أبو شجاع، واسمه باذ، وأن أبا عبد الله هو الحسين بن دوستك، وهو أخو باد..." .( ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/١٩



بعدها يشير سبط ابن الجوزي الى أن صمصام الدولة<sup>(١٠)</sup> لن يقبل بقيام كيان كردي أو قوة كردية، تسيطر على هذه المنطقة المهمة والحيوية بالذسبة للدولة البويهية :" فبعث إليه صمصام الدولة جيشاً مع رجل يقال له: أبو حرب، فكسره باذ وغنم عسكره، فبعث إليه صمصام الدولة أبا الحسن علي بن الحسين المغربي والد الوزير المغربي، فنازل ميافارقين وكان باذ يُغير عليه ويذهب عسكره فعاد إلى الموصل، وكان واليها أبو القاسم بن سعدان، فأ صلح بين باذ وصمصام الدولة على بعض ديار بكر، وعاد باذ إلى المغارات...". (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢/١٨، ٢٠١٣).

وبعد وفاة صمصام الدولة ولى السلطنة البويهية أخوه بهاء الدولة<sup>(٢١)</sup> الذي حاول القضاء على باذ والحد من ذفوذه وولي بهاء الدولة فجهّز إليه جيشاً مع قائد يقال له : ابن الطائي، فالتقى باد على طور عا بدين<sup>(١١)</sup> الرأس المطل على ذصيبين، واقتتلوا، فقتل أبو الفوارس أخو باذ، فحمل إلى ميافارقين، فدفن بقبة تعرف بقبة أبي الفوارس، وانهزم باد إلى حيزان، وكان أولاد ناصر الدولة بحلب، فجاء أبو طاهر وأبو عبد الله – ابنا ناصر الدولة – يريدان الملك، فقصدوا باذ وهو يهرب من مكان إلى مكان فضايقوه إلى طور عبدين، فاراد أن يغير فرسه بآخر، فوقع فمات، وقيل: كان به رمق، فقتلوه".(سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢/١٨).

ومن جانبه فإن سبط ابن الجوزي يشير الى صهر له يدعى (مروان بن كسرى) كان له ثلاثة أولاد من أخت باذ وهم كل من :أ بو علي الحسين، وسعيد، وأ حمد، وولد آخر، وكانوا من أهالي قرية تدعى (كرماص) تقع بين مدينتي إسعرد والمعدن، وكانوا من سادتها، فلما خرج خالهم باذ التحقوا به وشاركوا في معظم الوقائع التي اشترك فيها ، فلما قُبّل باذ في صراعه مع بني حمدان، صاح ابن أخته أبو علي الحسين بمقاتلي خاله وقال: هَلُمَّ إليّ ، فلَّما اجتمعوا إليه هجم بهم على بني حمدان وهزمهم شر هزيمة ونهبهم وأخذ أ موالهم، وجاء الى حصن كَيفا، وكانت زوجة خاله باذ فيها وهي ديلمية فتزوجها، وسار بها الى مدينة ميا فارقين وغيرها من الحصون ففتحها، وأحسن السيرة فيها .( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢/١٨ ).

والغريب أن سبط ابن الجوزي هو المصدر الوحيد الذي ذكر والد مروان باسم (كسرى) ولم يرد هذا الاسم في بقية المصادر الإسلامية التي أشارت الى الدولة أو الا مارة الدوستكية أو المروانية: كالروذرواري (المتوفى سنة٤٨٨هـ/١٩٩٩م) في كتابه الذيل (على تجارب الامم)، والفارقي( المتوفى بعد سنة٧٧٥ هـ/١٨٢م) في كتابه ( تاريخ ميا فارقين وآ مد)، وا بن الجوزي (المتوفى سنة٩٧٥ هـ/١٨٢م) في كتابه (ا لمتظم في أخبار الا مم والموك)، وا بن الا ثير (المتوفى سنة٦٣٢هـ/١٢٣٢م) في كتابه ( الكامل في التاريخ) وغيرهم.

وهناك إشارة مهمة وهو أن سبط ابن الجوزي يورد رواية حول كيفية مقتل الأمير باذ، وهذه الرواية تتقاطع مع الرواية المذكورة في غالبية المصادر التاريخية ما عدا رواية (الفارقي)،



فضلاً عن إشارته الى إسم إبن أخت باذ بالقول ( أبو علي الحسين )، علماً أنّ إسمه في بقية المصادر التاريخية ( أبو علي الحسن ) :" لما قُبِلَ باذ ؛ كان له صهرّ على أخته يُقال له : مروان بن كسرى ، وكان له من أخت باد أولاد أبو علي الحسين وسعيد و أحمد وو لد آخر ، وكانوا من قرية يقال لها : كرماص بين إشعرُد <sup>(١١)</sup> والمَعْرِن وكانوا رؤساءها ، فلما خرج باذ خرج معه بنو أخته فكانوا معه في وقادَعه ، فلما قُبِل باذ صاح أ بو علي الحسين بأ صحاب باذ : إليَّ فاجتمعوا إليه ، فحمل على بني مددان ، فانهزموا أقبح هزيمة ، وذهبهم و أخذ أ موالهم ، وجاء إلى حصن كيفا (<sup>١</sup>) ، وبه زوجة خا له باذ ، وكا نت من الديلم ، فدخل الحصن و تزوج بها ، و سار إلى ميا فارقين وغير ها من الحصون ففتحها ، و أحسن السيرة ، و كان إخو ته في خدم ته، و أحبه الناس ، و تم الم من الحصون في سنة باذ ، و كان فانهزموا أقبح هزيمة ، و نه بهم و أخذ أ موالهم ، و جاء إلى حصن كيفا (<sup>١</sup>) ، و به زوجة خا له

ومن جهة أخرى يذكر السبط رواية أخرى حول مقتل الامير باذ بن دُوستَك الكردي تخالف ما ذكره سابقا، ففي حوادث سنة ٣٨٠هـ/٩٩١ يذكر بأن معركة قد جرت بين باذ وبين ابني ناصر الدولة إبراهيم والحسين، والسبب ذلك أنه لما وصل ابنا ناصر الدولة الى الموصل وهما يعاذيان نقصا في ا موال والرجال ، طمع فيهما الا مير باذ، وكا تب أهله، فأجا به بعضهم، فحشد وجمع، وسار إليها في ستة آلاف من االكرد، ونزل في الجانب الشرقي من الموصل ( نينوي الحالية)، لذلك خاف ابنا ناصر الدولة وطلبا المدد من أبو الذواد محمد بن المسيب أمير بني عقيل، الذي طلب منهم بالقول:" أريد الجزيرة بأسرها، وسمى غيرها، يقصد نصيبين، فوافقا على ذلك، لذلك سار أبو الذِّؤاد على رأس الفي فارس من بني عقيل، إلى مدينة بلد الواقعة في شمال مدينة الموصل على بعد سبعة فراسخ (٤٢كم) إلى الجانب الغربي، وعبر مقاتلوا بني عقيل ذهر دجلة إلى الجانب الشرقي لملاقاة الأمير باذ وجيشه وهو لا يعلم بأمرهم وأنه قد احيط به من الجانبين بنو حمدان وبنو عقيل، ولما كان مشغولا بحرب ابني ناصر الدولة وأهل الموصل، فلما صاربنو عقيل معه في أرض واحدةٍ خاف أن يعبر إليه ابنا ناصر الدولة، ويكبسه أبو الذؤاد في بني عقيل، فتحول من مكانه إلى الجبال الواقعة شرقيٍّ نهر دجلة،( جبل با عذري – ألقوش) وأدركه بنو عُقيل، واختلط الناس، فتشاغل بعضهم بالرحيل، ولما أراد الا مير باذ الانتقال الى فرس آ خر أ سرع فحول رجله من ركابٍ الى ركابٍ، فلم يلحق، فسقط لثقل جسمه، فانكسرت عظام ترقوته، وعندما عرف بنو أخته وعلى رأسهم أبو على الحسن بن مروان، ما جرى لخالهم تحركوا نحوه وهو جاثم على الأرض، فقالوا تحامل وإثبُتْ حتى تلحق بالجبل وتتخلص من هذه المصيبة، ولكنه طلب منهم الرحيل بالسرعة المكنة، لأنه لا يستطيع الحراك، ولئلا يلحق بهم فرسان العرب من بنو. حمدان وبنو عقيل وعدد فرسانهم لا يتجاوز (٥٠٠) فارس، فتر كوه لمسيره وإذ سحبوا با تجاه جبل با عذري، بعد أن قدموا عددا من الضحايا،" وبنو عقيل في آثارهم، فبطحوا منهم جماعة)، أي أسقطوا منهم جماعة. (سبط



ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٠١٨ – ٤٢). أما مقاتلي الأمير باذ فقد قتل عدد منهم وفر الباقون با تجاه الجبل شرقي نهر دجلة، با تجاه فرسان بنو مروان لا يلوون على شىء، أما مصير باذ فقد كان في الرمق الأخير وجاء اليه أحد فرسان بني حسان وهو لا يعرفه فقتله وسلبه، ثم عرفه فيما بعد، فقطع رأسه وأخذه معه الى الموصل وخبأه، وقال: من يشتري مني رأس الأمير باذ؟ فلما بلغ ذلك مسامع ابني ناصر الدولة أشتريا الرأس مقابل قرية ومال كبير دفعاه لقاتل باذ، بعدها بعد مسامع ابني ناصر الدولة أشتريا الرأس مقابل عربة معه الى الموصل وخبأه، وقال: من يشتري مني رأس الأمير باذ؟ فلما بلغ ذلك مسامع ابني ناصر الدولة أشتريا الرأس مقابل قرية ومال كبير دفعاه لقاتل باذ، بعدها تم قطع مسامع ابني ناصر الدولة أشتريا الرأس مقابل قرية ومال مير دفعاه لقاتل باذ، بعدها تم قطع يده ورجله اليمنى ونقلتا الى بغداد فتم أشهارهما، فيما تم صلب باقي جسده على باب دار الأمارة فلما بلغ ذلك يده ورجله اليمنى ونقلتا الى بغداد فتم أشهارهما، فيما تم صلب باقي جسده على باب دار الأمارة ودُفِنُ بعد أن ملى عليه، فحنط وكُفِن، ٢٠١٣، ٢٠١٣

## ثانياً: الدولة المروانية

لا يشير سبط ابن الجوزي الى كيفية تأسيس الدولة المرواذية، مثلما لم يشر في البداية الى حكم الأمارة الدوستكية إلا ضمناً، حيث يقول بهذا الصدد:" وسار أبو علي بن مروان من فوره إلى حصن كيفا، وكانت فيه زوجة باذ الديلمية، فقال لها: قد بعثني خالي في مُهمة ففتحت له الاباب، فأعلم ها بقتله، وتزوجها، ور تب اصحابه في ها، و نزل ففتح الحصون(القلاع) حصناً بعد حصن، حتى رتب أمور الحصون كلها، وسار إبراهيم والحسين ابنا ناصر الدولة إلى ديار بكر والرأس معهما، فو جدا ابن مروان قد أسحان لها: قد بعثني خالي عمر العلاع) حصناً بعد حصن، حتى رتب أمور الحصون كلها، وسار إبراهيم والحسين ابنا ناصر الدولة إلى ديار بكر والرأس معهما، فو جدا ابن مروان قد أبرم أمور الحصون، فعد لا إلى قتا له، فهزمهما، وأسر أبا عبد الله معهما، فو جدا ابن مروان قد أبرم أمور الحصون، فعد لا إلى الحسين وأكرمه وأطلقه فصار إلى أخيه أو أسر أبا عبد الله الحسين، ومضى أبو طاهر إلى آمد، فأحسن ابن مروان إلى الحسين وأكرمه وأطلقه فصار إلى أخيه أو أسر عليه بموادعة ابن مروان، والانكفاء عن ديار بكر إلى غيرها، ومصالحة ابن مروان، فامتنع أبو أسر عليه، وأبى إلا محار إلى أحسن وأكرمه وأطلقه فصار إلى أخيه أو أسر أبا عبد الله الحسين، ومضى أبو طاهر إلى آمد، فأحسن ابن مروان إلى الحسين وأكرمه وأطلقه فصار إلى أخيه أو أسر عليه بموادعة ابن مروان، والانكفاء عن ديار بكر إلى غيرها، ومصالحة ابن مروان، فامتنع أبو أسر عليه، وأبى إلا محاربته، وجمع جمعاً عظيماً من بني عقيل وغيرهم، ثم سار إليه ومعه أخوه وأشار عليه بموادعة ابن مروان، والانكفاء عن ديار بكر إلى غيرها، ومصالحة ابن مروان، فامتنع أبو أسر عليه، وأبى إلا محاربته، وجمع جمعاً عظيماً من بني عقيل وغيرهم، ثم سار إليه ومعه أخوه وأشار عليه بموادعة إبن مروان، والانكفاء عن ديار بكر إلى غيرها، ومصالحة ابن مروان، فامنع أبو ألما مروان، والانكفاء عن ديار بكر إلى غيرها، ومصالحة ابن مروان، فامتنع أبو أله عليه، وأله وألما عليه، وأبى إلا محاربته، وجمع جمعاً عظيماً من بني عقيل وغيرهم، ثم ار أيت إحساني إلى حتى هاهر عليه، وأبى إلا محاربته، وحمع جمعاً عليه، وقال عليه، وقال ما مروان إلى أله معار أوله العزيز مدينة صرور الحدى مدن (الخليفة الفاملمي) فيه، ها الحسي إلى مصر، وولاه العزيز مدينة صور (احدى مدن لبنان) بالساحل، وماته ماك، ومات ها فاله الله وله العزيي ألما مرد، وهاه

وأما أبو طاهر فإنه انهزم إلى نصيين فجاء إليه أبو النواد محمد بن المسيب أمير بني عقيل، فأ سره ومعه جما عةً، فضرب عنق أبي طاهر صَبراً و من كان معه، وسار في بني عقيل، فسيطروا على الموصل وأعما لها، وكاتب بهاء الدولة بإعلان تبعيته له من خلال إرسال وال من قبله، فبعث إليه أبا الحسن بن حمدويه، ومات أمير بني عقيل أبو الذؤاد في سنة ٣٨٥هـ/٩٩٥م. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٤٢).



بعدها ينتقل سبط ابن الجوزي الى صفحة أخرى من صفحات الأمارة المرواذية، وكيفية تحكم أبو على مروان في عاصمة ملكه (ميا فارقين)، بمساعدة حاجبه (تيمور)، بعد أن قضى على بعض المناوئين له،" وفيها حكم أبو علي بن مروان على ميا فارقين وكان أهلها قد طمعوا فيه وفي أصحابه ،وأهانوهم وغموا بعضهم فشكا إلى حاجبه تيمور – وكان صاحب رأي فقال له : إنك لا طاقة لك بهم وإن كاشفتهم قهروك قال : فما الحيلة؟ قال: أمهلهم إلى يوم العيد، فإذا خرجوا إلى المُصلى فأمسك عليهم الأبواب، وأدخِلُ مَنْ تُريد وا طرد مَن تُريد فصبر إلى يوم العيد، وأظهر زينةً عظيمةً، وجنائب<sup>٢٠</sup> وعُدة، وخرج الناس إلى المصلى، ولم يركب، هو وأظهر أنه مريض، وأوقف أصحابه على الأ بواب، فلما حصلوا في المُصلى، ولم يركب، هو وأظهر أنه مريض، وأوقف أصحابه على الأ بواب، فلما حصلوا في المُصلى، ولم يركب، هو وأظهر أنه مريض، وأوقف أصحابه على الأ بواب، فلما حصلوا بن المالي الملى، ولم يركب مو وأظهر أنه مريض، وأوقف أصحابه على الأ بواب، فلما حصلوا بن المالي أباح لأ صحابه ذهبهم، ور مى بجما عة منهم: من الأسوار، واختار هو من أمن منه، وفرق الباقين في البلاد، فماتوا في الطرقات عطشاً وجوعاً، وأخذ

ولمقارنة هذه الرواية بغيرها من الروايات، يلاحظ الباحث أن هناك سوء تفسير في المسألة، فبعد أن تمكن الأمير أبو علي الحسن بن مروان من دفع غائلة الحمدانيين وخطرهم عن مدينتي ميافارقين وآمد، فإنه حاول تثبيت حكمه في هاتين المدينتين باتباع سياسة حكيمة تجلت في ترضية ومهاد نة جميع طبقات المجتمع، غير أن سياسته هذه لم يكتب لها النجاح في ميا فارقين إلى سنة المهاد نة جميع طبقات المجتمع، غير أن سياسته هذه لم يكتب لها النجاح في ميا فارقين إلى سنة عمرهم الفراري، وهذا ما جعله يشتكي إلى حاجبه "مم"<sup>(٢١)</sup> من سوء تصرفات أهالي ميافارقين معه ومع أتباعه ذاكراً له: "إن هؤلاء مالي بهم طاقة، ولا هؤلاء تحت حكمي، ولا لي معهم أمر..." أنبي علي بن مروان بقو له: "لأن أ هل ميا فارقين كانوا ميالين إلى بني حمدان، ورغبوا فيهم دون غيرهم" (الفارقي، ١٩٧٤، ٢٦)، وللتأكيد على هذا الأمر أورد دليلاً فمن هذا الوجه كان الشراب – غيرهم" (الفارقي، ١٩٧٤، ٢٦)، وللتأكيد على هذا الأمر أورد دليلاً فمن هذا الوجه كان الشراب – السكارى الذين يشربون الخمر – والجهال ربما يستطيلون على الج ند وأ صحاب الأمير إدلالاً عليهم)، (الفارقي، ١٩٧٤، ٢٦)، ٢٦

واستمرت العلاقة بالتدهور بين الجانبين، ومما زادها سوءاً أن الأمير أبا علي تأثر من حادثة اعتداء على أحد أبناء عمومته عندما دخل إلى السوق، حيث راث فرسه في السوق، وهذا ما جعل أهل السوق إلى إجباره على تنظيف السوق و حمل الروث بنفسه وإلقائه خارجاً، وقد علق الفارقي على هذه الحادثة بقوله: "وكان من أهل البلد متى استطال عليهم جندي أو – كردي-ضرب في وسط السوق حتى يكاد يتلف بغير إذن الأمير ولا وال". (الفارقي، ١٩٧٤، ٢٧)، وقد جعلت هذه الحادثة الأمير أبا علي يفكر في البطش بهم، واستشار حاجبه (مم) حول إيجاد خطة للإيقاع بهم، فكان جواب (مم)، بأنه ليس لديك القدرة على فعل شيء ضدهم، وإنما عليك التحلي بالصبر، الفارقي، ١٩٧٤، ٢٧)، فلما أصر عليه، وضع له حاجبه خطة وهي أن عليه الانتظار إلى يوم العيد،



فإذا جاء العيد وخرج الناس للصلاة خارج سور المدينة، وعند ئذ عليه أن يغلق الباب دونهم، وبعدها بإمكانه قتل من يشاء واعتقال من يريد.(الفارقي،١٩٧٤، ٢٧؛ ابا الا ثير،١٩٨٣، ٥/٤٨٥؛ ابن خلدون، د، ت، ١٦/٤).

ولما حلّ يوم العيد نفذ الأمير خطته، وخدع الناس، وتظاهر بأنه يريد الخروج من البلد لأداء الصلاة حسب المعتاد، وأول إجراء اتخذه هو إلقاء شيخ المدينة ومقدميها (محمد بن أبي الصقر)، وعند ابن خلدون ( أبو الأصفر)،( الفارقي،١٩٧٤، ٢٧؛ ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/٨٥؛ ابن خلدون، د، ت، ٣١٦) من فوق السور، وقتل جماعة من أتباعه وطرد قسماً آخر منهم من المدينة، وهكذا تمكن بهذا الأسلوب من السيطرة على المدينة وتثبيت سلطته فيها، حيث هابه الناس، ولم يبق له منافس في المدينة، واستتب له الوضع إلى آخر عهده.(الفارقي،١٩٧٤، ٢٧).

ويبدو أن أهالي مدينة ميارفارقين في تلك الحقبة، لم يكونوا كرداً، أو أذهم أجبروا على تركها، وإ نما كا نت الطبقة الحاكمة التي تضم الأ مير وحا شيته وأتبا عه من الجند (كرداً فقط). ويتجلى هذا وا ضحاً في إشارة ابن الأزرق الفارقي إلى إحدى ذقاط الخلاف بين الأ مير وأتباعه من جهة، وأهالي مدينة ميافارقين من جهة أخرى: "وكان من أهل البلد متى استطال عليه جندي أو - كردي- ضرب في وسط السوق...".(الفارقي، ١٩٧٤، ٢٧).. وقد توهم المؤرخ الكردي ( محمد أمين زكي) عندما عد أبو الصقر شيخ ميافارقين أحد قواد الأمير أبو علي الذين اقتحموا المدينة من الداخل. (أمين زكي، ١٩٦١ ، ١٩٠٥)، والصحيح ما أثبتناه في المتن

ومن جهة أخرى فقد ذكر سبط ابن الجوزي ترجمة مفصلة لحياة الامير الكردي أبو الحسن بن مروان، وذكر إسمه الصحيح فضلاً عن تلقيبه ب(صاحب ميا فارقين) لأول مرة في مصنفه. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٧/١٨)، ولأهمية هذه الترجمة وإلقادَها الضوء على كثير من الحوادث التي مربها الامير الكردي ولم يُشِر إليها مصنفنا في المظان الاخرى سيتم إدراجها:" أبو علي الكردي، الأمير، صاحب ميافارقين قد ذكرنا بدايته وما فعل بأهل ميافارقين أو إخراجهم من البلد، فلما تمكن من ديار بكر أرسل إلى حلب فخطب ست الناس بنت الأمير سعد الدولة شريف بن سيف الدولة بن حمدان، ونقدها مئتي ألف درهم، وشرطوا عليه أن يدخل بها في آمد ويكون مُقا مه بها، فبعث إليها أعيان نساء ديار بكر وفي جملتهم بنت الخطيب أبي طاهر محمد بن عبد الرحيم بن نبا تة، وجهزت العروس أحسن جهاز، وخر جت من حلب، و خرج الأمير أبو علي الحسن من ميافارقين إلى آمد ليدخل بها هناك، فوصلت العروس إلى الرها، فنز لت بظاهرها، وقد بعث إليها ميافارقين إلى آمد ليدخل بها هناك، فوصلت العروس إلى الرها، فنز لت بظاهرها، وقد بعث إليها ميافارقين إلى آمد ليدخل ما مي ألف درهم، وشرطوا عليه أن يدخل بها يق آمد ويكون مُقا مه بن نبا تة، وجهزت العروس أحسن جهاز، وخر جت من حلب، و خرج الأمير أبو علي الحسن من ميافارقين إلى آمد ليدخل بها هناك، فوصلت العروس إلى الرها، فنز لت بظاهرها، وقد بعث إليها ميافارقين إلى آمد ليد ما من اله ديلة مقمرة، فخر جت من الما ما المير أ بو علي الحسن من عسكراً عظيماً يتلقاها، وكانت ليلة مقمرة، فخر جت من الما مي الما مي ألهم، في القمر، فسمعت قائلاً

لهفي على فارس فُجِعتُ به ارملني قبل ليلة العُرسِ



فارتا عت و عادت إلى الخدمة و هي حزد نة، فقا لت لها بنت ابن نبا تة : ما الذي بكِ؟ فأخبر تها، فقالت: لا تتوهمي، فكأني بك غداً مَلِكَةَ دياربكر، فسمعت قائلاً يقول من وراء الخدمة: قد بقي إن تّم. فزدادت وهماً، وفي نسخة أخرى هماً، وسارت يومين، وإذا بغبرة قد أقبلت من أصحاب الامير، فقالت لها أبشري، فلما قَرُبوا خَبّروا أن الا مير قُتِلَ على باب آمِد، فرجعتِ المرأة الى حلب، وعاد النساء الى ميافارقين". ( سبط ابن الموزي، ٢٠١٣، ٩٧).

وسبب قتله أنه بعد خروجه من مدينة ميا فارقين أدقى حاجبه (ممو) فيها، واستصحب معه ولده (شروه)، وجعله حاجبا له مؤقتا وسار بمقاتليه ومعه إخوته، فقال أخوه أبو ذصر أحمد في نفسه وقد لاقوا من الوحل والطين شدة: لئن مكنني الله لأبنين هنا جسرا يعبر الناس عليه، وساروا حتى وصلوا إلى تل العلوية قريبا من آمد فنزل الأمير أبو على هناك، فخرج إليه عبد البر شيخ آمد، فقدم له هدايا وتُحفا كثيرة، وخلع عليه الأمير، فانفرد به (شروه بن ممو الحاجب)، وكان يحب الأمير أبا نصر، ويكره أبا على، فقال له: أيها الشيخ، لا تغتر بإكرام الأمير إيَّاك، فإن هذا خديعة منه، ، وما جاء إلا ليوقع بكم كما أوقع بأهل ميا فارقين، فخذوا حذركم فقال عبد البر : نحن عبيد الأمير، وتحت طاعته، وحكمه فينا نا فذ، ثم أقام الى آ خر الذهار، واستأذن الأمير في دخول البلد ليحصل ما يحتاج إليه البلد للقائه، وقد حصل في نفسه من كلام شروه شيء، فلما د خل البلد جمع المقدمين والشطار وقال : قد علمتم جُورَ هذا الا مبر وظلمه وما فعله بأهل ميا فارقين وعرّفهم ما قال الحاجب، وقال: إذا دخل البلد غدا ذثرت عليه الدنانير، في شتغل دها أصحابه، فأكفونا أمره، ومن باشر القتل فهو أمير المدينة، وتحالفوا على ذلك، فلما طلع الفجر ركب الأمير، وجاء يدخل من باب الماء، فصار في موضع ضيق لا يمشى فيه إلا واحد بعد واحد، فنثر عبد البر على وجهه كفا من دنانير، فغطى وجهه بكمه، فوثب أبو طاهر يوسف بن دِمنة، فصار خلفه على الفرس، وضربه بسكين في خاصرته، ثم مالوا عليه بالسيوف، فقتلوه وقتلوا جما عة من الذين دخلوا معه البلد، ولم يدخل معه ( شروه) و أحد من إخوته، وركبت العساكر، فرموا برأسه وجُثّته الى مدينة أرزن"" فدُفِن فيها، وبني على ضريحه قبة، ووخلفه في الحكم أخوه أبو نصر ولقب بممهد الدولة، وفوض الامور الى شروه وأبيه، وجاء مروان الكردي أبو الأمراء وكان قد عمى وم عه زوج ته أم أولاده، فأ قام عند قبر إبنه أبى على، والقبة واقعة في رأس المسجد، شرقى الحسر .(سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٨ /٩٩).

وخلف أبو علي المقتول ولداً له إسمه الفضل – وقيل: سنحاريب – وكنيته أبو دُلَّفْ وكان صغيراً فنشأ مع أعمامه فلما بلغ سن الرشد زوجه عمه نصر الدولة ابنته فاطمة، فأولدها بنتاً سما ها فاط مة، وأ قام مم هد الدو لة مال كاً لديار بكر غير مدينة آ مد، وبعث إلى حلب حيث



الح مدانيين، لا كي يخطب ستّ الاناس على الذقد الذي تزوج ها عليه أخوه، وحملت في ما إلى ميافارقين، فدخل بها. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٩٧/١٨ – ٩٩)

فيما تشير مصادر أخرى الى الحادث بطريقة مغايرة، على أساس أن العلاقات بين الدولة المرواذية والدو لة الحمداذية كان يشوبها التوتر، وذلك في أع قاب الصراع الذي جرى بين الجانبين، وراح ضحيته عدد من الأمراء، فما أن استقر الوضع للأمير أبي علي بن مروان حتى حاول تحسين العلاقة مع بني حمدان عن طريق الزواج منهم، حيث أرسل في أواخر سنة ٣٨٦هـ/٩٩٦ جماعة من أشراف قومه إلى مدينة حلب لكي يخطبوا له ست الناس بنت الأمير سعد الدولة شريف بن سيف الدولة الحمداني، وقد رحب الأمير الحمداني بهذه الرغبة، وأ بدى موافقته، فت مت الخطو بة على مهر قُدر بمائتي ألف درهم، (الفارقي، ١٩٧٤، ٢٧؛ ابن الا ثير، ١٩٨٣، ٥/١٨٥)، وهذه خطوة لها أبعاد سياسية، تدل على حنكة ودهاء أبي علي الحسن بن مروان.

وكان الأمير أبو علي قد أبدى رغبته في إقامة حفلة العرس في مدينة آمد (دياربكر)، وأنه لهذا الغرض غادر ميافارقين بصحبة (شروه بن مم) في طريقهم إلى ديار بكر.(الفارقي، ١٩٧٤، ٧٤)، ولما وصل الموكب إلى إحدى ضواحي دياربكر وهو ماء مدينة حاني أمطرت السماء عليهم، فسار الأمير ونزل على تل عال حيث خيم هناك، وجاء لاستقباله شيخ آمد ومقدمها عبد البر .(الفارقي، ١٩٧٤، ٥٧)، فاجتمع بالأمير الذي أحسن استقباله وخلع عليه، وقبل أن يغادر الموضع، انفرد به شروه بن مم الحاجب وقال له إن هذا الاستقبال الجيد والتقدير الكريم الذي لقيته من جانب الأمير، إنما هو خد عة مبيتة، لأنه لم يأت إلى دياربكر إلا ليوقع بكم كما أوقع سابقاً بأهالي ميا فارقين، وهكذا رجع عبد البر، وقد انطلت عليه خد عة شروه.(الفارقي، ١٩٧٤، ٥٧) ، ولم تورد مصادرنا دوا فع شروه من هذه المؤامرة على سيده أبي علي الحسن بن مروان.

فلما دخل شيخ البلد ديار بكر جمع أتباعه ووضع لهم خطة لاغتيال الأمير بمجرد دخوله المدينة، وقد أشار الفارقي إلى هذه الخطة بقوله: "إذا دخل – يعني الأمير أبو علي – في الباب فأ نا أشغله عنكم بالنثار<sup>(٢٣)</sup> عليه، وأما أنتم فاضربوه بالسيوف، ونغلق الباب وقد كفينا أمره، ومن باشره منكم بالقتل كان أ مير المدينة..."(الفارقي، ١٩٧٤، ٢٧)، بينما ذكرها ابن الأثير بصيغة أخرى ولعله استقى بعض أجزاء هذه المؤامرة من مصادر أخرى، إذ يقول نقلاً عن لسان مقدم المدينة عبد البر: "قد صح عزم الأمير على أن يفعل بكم مثل ما فعله بأهل ميا فارقين، وهو يدخل من باالماء واذثروا عليه هذه الدراهم، ثم اعتمدوا بها وجهه، فإ نه سيغطيه بكمه، فا ضربوه بالماكردية) مقتله..."( ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥/١٥ مان خلدون، د، ت، ٤/ ٣١٣).



وفي اليوم التالي وعندما دخل الأمير أبو علي مدينة ديار بكر من باب الماء، ذفذت الخطة، ونثر عبد البر الدراهم في وجهه، وتولى قتله (أبو طاهر يوسف بن دِمنة) عن طريق ضرب رأس الأمير بعاقوفة<sup>(٢٢)</sup> كانت بيده، وفي رواية عن طريق ضربه بالسيف في خاصرته (الفارقي، ١٩٧٤، ٧٧)، وتم قتل الأمير وبعض أتباعه ممن دخلوا معه المدينة، أما أخوه أبو منصور وأفراد جيشه، فكانوا خارج المدينة، فلما قتل الأمير وقع الهرج والمرج، تقدم شروه وقال يا قوم: "اعلمونا بالخبر إن كان صاحبنا حياً فعرفونا، فرمى برأسه إليه وجثته فأ خذها شروه..."(ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/٥٥) ، وأعلم أخوه الأمير منصور بذلك فعاد بالجيش إلى ميا فارقين، وتم ذقل جثة الأمير أبي علي إلى مدينة أرزن حيث دفن فيها، وبنيت على ضريحه قبة، واستقر عندها وا لده أبو الأمراء مروان وزوجته فهو قد عمي من الحزن عليه، وكان قتله في أواخر سنة ١٩٨٣هـ/٩٩٩. (الفارقي، ١٩٧٤، ٧٧)؛ ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/٥٠

وفي آخر المطاف يذكر سبط ابن الجوزي أن الأمور قد تفاقمت بينه وبين قرواش حاكم الموصل" وفيه فسد الحال بين قرواش صاحب الموصل وأبي نصر بن مروان صاحب ميا فارقين، وسببه أن قروا شاً زوج ابنته أبا نصر وحملها إليه، فأقامت عنده مدة فأ ضارها وهجرها فكتبت إلى أبيها تطلب نقلها إليه، فنقلها، ثم كتب أبو المنيع يطلب صداقها عشرين ألف دينار، ويطلب منه منه تسليم مدينة نصيبين، وجمع جمعاً كبيراً من الأكراد وغيرهم، ونزل برقعيد بمرج الروم، وبعث قرواش فحاصر نصييين، فقاتله من بها، وطال عليه الأمرُ، وضاقت به الميرة، فقال أبو الحسن بن الجلبان لابن مروان: لا طاقة لك بهذا الرجل، فاجعل المنة لك عليه. فقبل منه، وأعطاه نصيبين، ومن صداق ابنته عشرة آلاف دينار، واصطلحا". (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٨/ ٣٤٧ – ٣٤٨).

وفي الأخير يذكر سبط ابن الجوزي ترجمة لسيرة حياة الأمير أحمد بن مروان الملقب ب(نصر الدولة) أمير ميافارقين ودياريكر، يبدو أنها نقلها من تاريخ الفارقي، ولكن عند المقارنة بين الكتابين يلا حظ البا حث أن هناك معلو مات وردت في تاريخ سبط ابن الجوزي ولم ترد في تاريخ الفارقي، إذ يقول:" قد ذكر نا بدا ية أ مرهم ومقتل أ خاه ممهد الدولة في سنة إحدى وأربع مئة، وإقا مة أحمد مقا مه، ولق به الاقادرُ ( الخليفة العباسي) ذصر الدولة، واستولى على ديار بكر وميافارقين وله اثنتان وعشرون سنة، فأقام والياً ثلاثاً وخمسين سنة، وأحسن السيرة، وعمر الثغور وميافارقين وله اثنتان وعشرون سنة، فأقام والياً ثلاثاً وخمسين سنة، وأحسن السيرة، وعمر الثغور وحصّنها، وأمنت الرعية في زمانه، ووَزَر له أبو القاسم المغربي<sup>(٢٠)</sup> مرتين، وعنده مات، ووزر له فخر الدولة محمد بن جَهير وكان عنده الحبل الياقوت الأحمر الذي كان لبني بويه، اشتراه من ورثة الملك أبي منصور بن أبي طاهر، وأنفذه إلى طغرلبك مع هدايا كثيرة تساوي ثلاث مئة ألف دينار، ومعها مئة ألف دينار عيناً، و هذا الحبل الياقوت الأحمر الذي قد مه السلطان للخليفة الف دينار، ومعها مئة ألف دينار عيناً، وهذا الحبل الياقوت هو الذي قد مم السلطان للخليفة الف دينار، ومعها مئة ألف دينار عيناً، وهذا الحبل الياقوت هو الذي من منا الملول مئة ألف دينار، ومعها مئة ألف دينار عيناً، وهذا الحبل الياقوت هو الذي قد مه السلطان للخليفة لما زل من المديثة واجتمع به في البهو، وكان أبو نصر مُدارياً للملوك ، إذا قصده عدو يقول: كم مقدار ما



تنفق لرده؟ إذا قيل له : مئة ألف دينار مثلاً ، بعث بها إلى العدو ليدفع شره وأ من على عسكره من المخاطرة. وكان جواداً سخياً، والرعية معه آمنون على أ موالهم و حريمهم، وتزوج عدةً من بنات الملوك، ولم يتنعم أحدً من الملوك مثل تنعمه، كان في قصره ثلاثة آلاف جارية عمالات، يبلغ شرى شراء) الواحدة من ألف دينار إلى خمسة عشر ألف دينار، وملك خمس مئة سُرِّية ( جارية) سوى شراء) الواحدة من ألف دينار إلى خمسة عشر ألف دينار، وملك خمس مئة سُرِّية ( جارية) سوى ألف دينار، ورأى من الالتذاذ با لدنيا والراحة ما لم يره غيرُه ورخصت الأسعار في زما نه، وتظاهر ألف دينار، ورأى من الالتذاذ با لدنيا والراحة ما لم يره غيرُه ورخصت الأسعار في زما نه، وتظاهر الناس بالأموال، وو فد إليه الشعراء، و سكن عنده العلماء ،والزُّهُاد، وبلغه أن الطيور تخرج من الجبال إلى القرى في الشتاء فتصاد، فتقدم بفتح الأهراء، وأن يُحمَلَ إليها من الحب ما يُشبعها عنه ، فكانت الطيور في ضيافته طول عمره، ولا يتجا سر أحد أن يصيد طيراً. ؟".( سبط ابن الجوزي، ، فكانت الطيور في ضيافته طول عمره، ولا يتجا سر أحد أن يصيد طيراً. ؟".(

يبدو أنّ هناك مبالغة من قبل المصادر في عدد جواري الا مير أحمد بن مروان ( ذصر الدولة) والحياة الخاصة التي كان يعيشها، فضلاً عن ذلك في عدد الآلآت وا لجواهر النفيسة التي كان يملكها.

و تجدر الا شارة إليه أن رسل ثلاثة من الخليفتين العباسي والفاطمي وملك الروم البيزنطي قد حضروا الى عاصمة ملكه مرة واحدةً "وبعث له القائم بأمر الله الخلع السنية، وفيها الطوق والسواران ما عدا التاج، وكان فيها فرش بمركب ذهب من مراكب الخليفة، وجاءه من مصر هدايا وتحف وخلع واجتمع ولقبه صاحب مصر عن الدولة، وجاءه رسول ملك الروم بالهدايا والتحف، واجتمع الكل عنده، فأحضرهم وجلس في قصره، وأجلس رُسُل الخليفة عن يمينه، ورسل صاحب مصر عن شما له والرومي بين يديه، ولبس خلعة الخليفة، وأعطى الرسل عطاءً عظيماً، ومالاً كثيراً، وخلعاً سنية، فانصرفوا شاكرين، وأوقف الأوقاف على أبواب البر والصدقات وأدار رسوم ميافارقين، وقصده الشعراء، وامتدحه التهامي بقصائد. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢٩ – ١٢٦).

ومن جاذبه يذكر السبط بأنه قد اطلع على تاريخ ميا فارقين بقوله:" ورأيتُ في تاريخ ميافارقين أن الملك العزيز بن بويه وفد عليه، وقدَّمَ له الحبل الأحمر الياقوت، ومصحفاً بخط علي عليه السلام، وقال له: قد حملت إليك الدنيا والآخرة. فقبل الجميع، وقدم له أموالاً كثيرة، وتحفاً عظيمة، وأنزله بأسعرد، فأقام بها إلى أن توفي مُكرَّماً، وحمل تابوته إلى الكوفة، فدفن عند أهله، وكان أبو نصر مع لذاته واشتغاله بما كان فيه لم تفته صلاة الفجر في وقدها طول عمره، ولا ظلم أحداً من خلق الله تعالى ولا تعدى على أحد، ولا مد عينيه إلى حريم أحد، ولا خلا بامرأة ليست له بمحرم. وقيل لبعض أصحابه : قد قديل: إن أيام نصر الدولة كانت ثلاثاً وخمسين سنة.



فقال : لا، بل مئة وست سنين. قيل : وكيف؟ قال: لأن لياليه كانت أحسن من أيامها. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢٦/١٩).

وبمقارنة ما ذكره السبط حول تاريخ ميافارقين لتاريخ الفارقي، يمكن القول بأنه بعد أن استقر الوضع للأمير أبي نصر، وسيطر على مقاطعة ديار بكر ما عدا مدينة آمد، وصل في شهر ذي الحجة سنة ٤٠٣هـ/١٠١٩م قبل عيد الأضحى بثلاثة أيام رسول من قبل الخليفة العباسي القادر بالله، ومعه حاجب الملك البويهي سلطان الدولة بن عضد الدولة أبو الفرج محمد بن أحمد بن مزيد، حاملين معهما الخلع والتشريف والمنشور بإ مارة مقاطعة ديار بكر بأجمعها من الخليفة والسلطان معاً (الفارقي، ١٩٧٤، ١٠٨؛ ابن شداد، ١٩٨١، ج٣، ق١، ص ٣٥١)، فضلاً عن منحه لقب (نصر الدولة وعمادها ذي الصرامتين) ( الفارقى، ١٩٧٤، ١٩٧٤).

ومن لطائف القدر أن رسول الخليفة الفاطمي الحاكم بأمره، قد وصل في عشية ذلك اليوم ومعه الخلع والتحف والهدايا، كما لقب الأمير نصر الدولة بن مروان من قبله أيضاً (بعز الدولة و مجدها ذي الصرامتين).( الفارقي، ١٩٧٤، ١٩٠٩)، وفي صباح اليوم التالي وصل رسول من الملك البيزنطي بسيلوس الثاني ومعه القود<sup>(٢٢)</sup> والجنائب<sup>(٢٢)</sup> والتحف ما لا يوصف على حد وصف ابن الأزرق الفارقي( الفارقي، ١٩٧٤، ١٩٠ – ١١٠)، وفي اليوم الرابع أهل هلال عيد الأضحى المبارك، فجلس نصر الدولة على السرير الملكي لتقبل تهاني الناس له، وجلس على يمينه رسول الخليفة العباسي والسلطان البويهي، فيما جلس رسولا ملك مصر وملك الروم على يساره وقُرأت المناشير من الخلع الثمينة ما لا تقدر بثمن( الفارقي، ١٩٧٤، ١٩٠٩). وهذا ما جعل الروم على يمينه رسول الخليفة ويثني على تقدير الدولة الملوك بحضور الأمراء والقادة، ولبس الأمير الخلع، وخلع الأمير على الرسل ويثني على تقدير الدول الثلاث الكبرى له واعترافها به قائلاً: "وحصل له الاسم عند الخلفاء ويثني على تقدير المارة الثلاث الكبرى له واعترافها به قائلاً: "وحصل له الاسم عند الخلفاء ويثني على تقدير المول الثلاث الكبرى الفارقي، ١٩٧٤، ١٠٠).

وفي السياق نفسه يذكر السبط رواية لا تجدها في المصادر الاخرى، وهي أن منجماً جاء من بلاد الهند، فأكرمه الامير وقال له يوماً:" أيها الأمير يخرج على دولتك بعدك رجل قد أحسنت إليه وأكرمته، فيأ خذ الملك من ولدك، ويقلع البيت، ولا يلبث إلا مدةً يسيرةً ويؤ خذ، وكان الوزير ابن جهير واقفاً على رأسه، فرفع رأسه إلى الوزير وقال: إن كان هذا صحيحاً فهو هذا الشيخ، فقبل ابنُ جَهير الأرض وقال الله الله يا مولانا، ومن أنا؟ قال: بلى، إن ملكت فأحسن إلى ولدي. وكان ابن جهير قال ابن جهير الأرض وقال الله الله يا مولانا، ومن أنا؟ قال: بلى، إن ملكت فأحسن إلى الشيخ، فقبل ابن جهير قد اطلع على الخزائن وا لذخائر وارتفاع البلاد، فقال ابن جهير لبعض الحوزي، ٢٠١٣، ٢٠١١، إلى المنجم ما قال: وقع في قلبي صحة كلامه فكان كما قال...".



فلاما مات الأمير في التاسع والعشرين من شهر شوال سنة ٤٥٣ هـ/ المصادف ٦ تشرين الاول ١٠٦١م دفن بجامع المحدثة<sup>(٢٨)</sup> بميا فارقين، ثم بنت له ابنته ست الملك قُبةً بجانب الجامع، ونُقل إليها، وكان قد عهد إلى ولده نظام الدين أبي القاسم نصر بن أحمد بدلاً من أخيه الاكبر أبو الحسن سعيد، وكان ابن جهير المذكور آنفاً في نبؤة المنجم الهندي هو الوزير، فبايع ابن جهير والناسُ أبا القاسم نصر بن أحمد، واستقر الأمر له، ولم ينازعه أحد من بني أعمامه وإخوته، ثم نازعه أخوه سعيد، فلم يقدر عليه فسار إلى باب السلطان السلجوقي طُغْرُلْبَك طالباً الدعم منه ، نازعه أخوه سعيد، فلم يقدر عليه فسار إلى باب السلطان السلجوقي طُغْرُلْبَك طالباً الدعم منه ، الما لول محل أخيه في دفة الحكم، فأرسل معه جيشاً يقدر بخمسة آلاف فارس، فنزلوا على باب ميافارقين، فخرج الوزير ابن جهير إلى الأمير سعيد بن أحمد بن مروان فتمكن من عقد الصلح بين ميافارقين، وزقام سعيد عند أخله مُكرَّماً .( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣) .

وفي سنة ٤٥٥ هـ /١٠٦٣ م بعث الخليفة العباسي القائم بأمر الله رسولاً الى الا مير ذظام الدين يطلب منه ارسال الوزير ابن جهير إلايه، فجهزه في أحسن زي وأ جمل جهاز، وبعث معه بالتحف والهدايا والأموال، فاستوزره الخليفة، فكان بنو مروان يفت خرون ويقو لون: وَزَر لانا ابنُ المغربي وزير الحاكم خليفة مصر، ووزر وزيرنا للخليفة. ثم كان زوال أمر بني مروان على يد ابن جهير سنة ٤٧٧هـ/١٠٨٤م". (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٢٧/١٩).

وفي شهرمحرم سنة ٤٧٧ هـ/١٠٨٥ تُوفّي سعيد بن مروان صاحب آمد، وكان أخوه ذصر بميافارقين، ويقال: إن الأمير نصر إتفق مع أبي الفرج الخازن على أن يُسقي سعيداً السّم، فسقاه، فلما شربه أحس به، فقال لأصحابه: إقتلوا هذا الكلب، فقد سقاني السم، فقتلوه، ولم يظفر ذصر من آمد بطائل وكان لسعيد ولد صغير اسمه مسكويه، فأجلسوه مكان أبيه، وإنحرف أهل البلاد على نصر وسبوه، ونفروا منه. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٥٧/١٩).

لما مات سعيد أخو نصر مسموماً أقام أهل آمد ابنه مكانه، وكان صغيراً، وقام بأمره أبو علي بن البغل القاضي، وخطب له واستدنى أميراً من الغُز – كان بتلك الديار ومعه جماعة – إلى آمد، وتقوى بهم خوفاً من نصر فراسل نصر زوجة أخيه والدة الصبي المتآمر، وأطمعها في تزويجه بها، وبذل لها مالاً، فأجابته وتوافقا على القبض على القاضي، فدخل القاضي يوماً على ولدها على عادته فقبضت عليه، ووثب أهل البلد إلى دار القاضي ونهبوها، وكان فيها شيء كثير للتجار في الأمصار وودائع، وبعثت إلى نصر، فجاء وقرب من آمد، وعلم بَرَّجان أميرُ الغُزّ، فهرب، فوقع به قوم من بني تميم، فأ سروه، وجاء نصر إلى باب الهُوَّة ففتحت له، ود خل القصر، وأحضر و جوه البلد وطيب قلوبهم، وقرر على القاضي خمسة و يثلاثين ألف دينار، واعتقله على أدائها، وجاء بنو تميم ببرجان، فابتاعه منهم، وبعث به إلى ماردين فرمي من أعلى سورها فمات.



ولما اجتاز ذظام الملك وزير السلطان السلجوقي ملكشاه مدينة ميا فارقين، قام باعتقال شقيق الا مير ذظام الدين (سعيد) وبعث به إلى الهياج لأن ذظام الملك منحه هدايا وأ موالاً حتى يستميل إليه دون أخيه سعيد،

وبخصوص مرور السلطان السلجوقي (ألب أرسلان) في منطقة ديار بكر، قاصدا ملاذ كرد لقتال ملك الروم البيزطي (رومانوس الرابع) خرج إليه أبو الحسن سعيد بن مروان وخد مه، وكان مستوحشا من أخيه نظام الدين، فلما وصل السلطان إلى ميافارقين خاف منه ذظام الدين، فدخل إليه نظام الملك إلى القصر، فسأله عن أخيه سعيد، فأخبره أنه قد الدجأ إلى السلطان، وكان في ذية السلطان أن يذصره، وقدَّم لذظام الملك من الجواهر والأموال والدّحف شيئًا كثيرًا، وخرج أخوات نظام الدين وبناته وزوجته، فمسكوا بذيل نظام الملك وقالوا: قد استجرنا بالله وبك. فقال: والله لأخرجَنَّه من عندكم أميرا، ولأعيد نه سلطانا. ثم خرج ذظام الدين مع ذظام الملك إلى السلطان الب ارسلان، وقدَّم له من الأموال والجواهر ما ملأ عينه، فقال له ذظام الملك: إن الحريم قد تمسِّكن بي في عوده إليهم كما تريد، فقال السلطان: قد حلفتُ لأخيه سعيد، فقال: د عني وإيَّاه وركب الاسلطان إلى الاصيد، وبعث ذظام الالك إلى سعيد فقيده وحمله على بغل إلى الهياج، فاعتقل فيه، وعاد السلطان من الصيد، فخلع على نظام الدين خلع السلطنة، وردّه إلى ميا فارقين، وقال له نظام الملك: ضمنتُ لأهلك أني أعيدك إليهم سلطانا، وما لنا غبر سلطان واحد، ولكن أ نت سلطان الأ مراء ولقبه بذلك، وعاد إلى ميا فارقين، وغادر السلطان وطالت مدة سعيد في الحبس، فكتب سعيد إلى أخيه يستعطفه ويُرققه ويحلف له، فاستدعاه إلى ميافارقين، وأحسن إليه وأطلقه، وكان ينادمه ويشريان وينادمان معا، فجاء خادم له يدعى (فروخ) في إحدى الليالي فقال: قد جاءتك الفرصة للتخلص من أخيك الأمير نظام الدين، هو نائم سكران، قم فاقتُلهُ، وتحكم بالبلاد، فقال له: ويلك يكون أخي ابن عجب، وأنا ابن الفضلونية (٢٩) وأ غدر به، لا والله لا يكون هذا الامر أبدا، ثم انتبه نظام الدين وتحادثا، معا وسلمه مدينة آمد، فأخرج وأقام بها، وندم نظام الدين على تسليم آمد إليه. ( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٥٥/١٩ – ٢٥٦).

ففي الوقت الذي كان بامكان سعيد (ابن الحرة)أن يقتل أخاه الأمير ذظام الدين، غير أنه أخوه الأمير نظام الدين( ابن الجارية) كان على العكس منه، فقد ندم على تسليم مدينة آمد الى أخيه سعيد، فاستدعى جارية حسناء ودفع إليها منديلاً وقال: إذا كان أخي معك في ذلك الوقت فادفعي إليه هذا المنديل، ووعدها أن يتزوجها، وبعث بها إلى سعيد، فشغف بها شغفاً عظيماً، فلما كان معها في بعض الليالي ناولته المنديل، فمسح به مذاكىره، فسقطت ومات وعادت آمد إلى سيطرة نظام الدين من جديد، ولم يبق له منازع، وبالتالي أصبح أخوته وبنو عمه رهن إشارته و تحت حكمه.( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٥٦/١٩، ٢٥٢).



و مما تجدر الإشارة إليه، أنه كان لفرسان الدولة المرواذية، دور كبير في انتصار المسلمين بقيادة السلطان السلجوقي ألب أرسلان على الروم البيزنطيين بقيادة الأمبر اطور رومانوس الرا بع في معركة ملاذكرد عام ٤٦٣هـ/١٠٧١م

وكان السلطان السلجوقي ألب أرسلان قد تولى الحكم بعد وفاة عمه طغرل بك، وقد حاول احتلال الجزيرة الفراتية وبضمنها مدينة حلب كتمهيد للتقدم نحو الجهات الجنوبية من بلاد الشام، ولكنه أخفق في مهمته أمام أسوار حلب المنيعة بالرغم من ضخامة جيشه، ولكنه مع هذا تمكن من إرغام سيد حلب محمود بن نصير، زعيم قبيلة كلاب العربية على تقديم الطاعة له (ابن الاثير، ١٩٨٣، ٢٤٥/٦)، وبعدما عبر أرسلان ذهر الفرات ووصل إلى مدينة خوي<sup>(...)</sup>، تلقى معلومات تف يد بت حرك جيش بيزن طي ع ملاق، ي قوده الم لك رو مانوس الرا بع د يوجينيس ١٠٢٧–١٠٧١م شخصياً.

وكان السلطان ألب أرسلان قد غير إتجاهه بالحال، وسير أثقال الجيش مع زوجته ووزيره نظام الملك إلى همدان، أما هو فقد قاد ما تبقى من جيشه ووصل إلى منطقة ديار بكر، والتحق به الأمير سعيد بن ذصر الدولة حاكم آمد ونزلا معا على الحر شفية<sup>(٢١)</sup>، على شاطئ ذهر دجلة ( الفارقي، ١٩٧٤، ١٨٧).

أما ملك الروم فقد وصلت مقد مة جيشه الضخم، الذي بلغ عدده حوالي مائتي ألف رجل على خلاف بين المؤرخين إلى مدينة (خلاط)، وقد طلب السلطان ألب أرسلان من ملك الروم المهادنة، فقال: لا هدنة إلا في الري(ابن الاثير، ١٩٨٣، ٢٤٦٦) يقصد بها عاصمة السلاجقة، وهنا لم يبق أمام السلطان من مفر إلا أن يقاتل الروم، رغم قلة عدد جيشه وعدم إستطاعته طلب النجدة لبعده عن الري، ولكن يظهر أن الأمير نظام الدين بن نصر الدولة المرواني قد أنجده بقوة كبيرة من المقاتلين الكرد، لإنقاذه من هذا المأرق الخطير حيث يقول سبط ابن الجوزي بهذا الصدد: "وكان قد اجتمع عليه عشرة آلاف من الأكراد، وإنما اعتماده بعد الله تعالى على الأربعة ألف النين كانوا معه" (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٣٦/١٩)، بينما ذكر ابن أبي الهيجاء أن السلطان وكان قد اجتمع عليه عشرة آلاف من الأكراد، وإنما اعتماده بعد الله تعالى على الأربعة ألف الذين كانوا معه" (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٣٦/١٩)، بينما ذكر ابن أبي الهيجاء أن السلطان وقرب العدو، فسار بمن معه من العساكر و هم خمسة عشر ألفاً فقط، منهم عشرة آلاف من الأكراد (ابن أبي الهيجاء، ١٩٩٣، ١١٨ – ١١٩)؛ وهذا دليل على الماركة الف من الأحراد (ابن أبي الهيجاء، ١٩٣٢، ١٩ ماله الذيل على الماركة الكردية الاف من

ومهما يكن من أمر فقد إصطدم الجيشان في معركة فاصلة، في موضع يعرف بالرهو بين مدينتي خلاط ومناذكرد، في شهر ذي القعدة سنة ٤٦٣ هـ/١٠٧١م وأ سفرت نتيجتها عن هزيمة



ساحقة للبيزنطيين، وتم أسر ملكهم رومانوس الرابع، فضلاً عن وقوع آلاف القدّلى البيزنطيين. (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٢٥/١٦؛ ابن الاثير، ١٩٨٣، ٢٤٧/٦).

ويذكر الفارقي بأن السلطان ألب أرسلان بعد انتصاره في المعركة، عاد إلى أذربيجان وجعل مدينتي خلاط ومناذكرد تحت حكمه المباشر من خلال تعيين واليين من قبله على هاتين المدينتين؛ وهكذا خرجت هاتان المدينتان عن حكم الإمارة المروانية ( الفارقي، ١٩٧٤، ١٩٠).

ففي الوقت الذي كان على السلطان ألب أرسلان، أن يكافئ الإمارة أو الدولة المرواذية ممثلة بأمير ها ذظام الدين، التي ساندته في هذه اللح ظة الحرجة من التاريخ الإسلامي، قام بالسيطرة على مدينتين وعين عليها واليين من قبله، ولعله بهذا الإجراء حاول تشديد قبضته على هذه المنطقة الحيوية لما تشكله من مفتاح للتقدم داخل الأراضي البيزنطية في مرحلة لاحقة.

ولما مات نظام الدولة سنة ٤٧٦ هـ/١٠٧٩م ولي بعده ناصر الدولة منصور، ودفن عند أبيه نصر الدولة، وخلف ثلاثة أولاد: منصور وبهرام وأحمد، وكان وزيره أبو طاهر ابن الأذباري فدبر الملك، وكان قد تقدم عند الأمير طبيب يقال له: أبو سالم، وكان عطاراً بسوق العطارين بميافارقين، فتقدم عليه، حتى أشار عليه بالقبض على ابن الأذباري، وولى منصور الطبيب فاستبد بالأمور، وكتب أبو نصر بن محمد بن جهير إلى السلطان السلجوقي ملكشاه، يخبر بما في الخزائن والقلاع التابعة للدولة المروانية من الأموال والجواهر، ويقول: أنا خدمت فيها مدةً وأعرفها، فجهر إليه العساكر ومضى فحصر ميا فارقين وآمد، وقصد منصور باب ملكشاه وبعث ملكشاه إلى أرثق بك، فساعد ابن جهير، وضايقوا ميا فارقين، وقط موا أشجارها و شفع الأمراء في منصور، فقالوا بنه، فساعد ابن جهير، وضايقوا ميا فارقين، وقط موا أشجارها و شفع الأمراء في منصور، فقالوا البلاد لنا. ولكن وزير المنصور بن نظام الدين سوف يقنع بمدينة بميا فارقين، وتكون آمد وباقي المراء، كنا، وتما من منصور بن نظام الدين سوف يتنع بمدينة بميا فارقين وتما ما قلوا المراء، كنا، ونه من من منصور بن نظام الدين موف يقاع مدينة بميا فارقين وتما ما ورباقي علينا. فرجع عن ذلك الرأي، وطالبه السلطان بتسليم آمد، فام الطبيب) يه ميا فروجما عة من علينا. فرجع عن ذلك الرأي، وطالبه السلطان بتسليم آمد، فامتنع. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣)، علينا. فرجع عن ذلك الرأي، وطالبه السلطان بتسليم آمد، فامتنع. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣)،

ويبدو للباحث أن توقعات المنجم الهندي قد جاءت في محلها رغم أنّ المنجمين كذابين وإن صدقوا، عندما ذكر بأن أحد الأشخاص المقربين من الأمير المرواني سوف يقوم بإسقاط الأمارة وتسليمها الى آخرين، وبالفعل يذكر سبط ابن الجوزي أن الوزير (محمد بن محمد بن جهير) هو الذي أطمع السلطان ملكشاه في مملكة بني مروان على حد تعبير سبط ابن الجوزي،" وتحدث على بني مروان، وأطمعه في مملكتهم، فأزائها، وفتح ميافارقين وآمد وديار بكر، وخطب له على المنابر بها، وكان يبعث بالأموال إلى ولده عميد الدولة من ميا فارقين، وعميد الدولة عند السلطان. وكان مما أنفذ له مائدة بلور، دورها خمسة ،أشبار، وقوائمها منها، وأقداح بلور ليس لها قيمة، وبعث إليه



خُفاً من ذهب فيه الشبحة التي كانت لنصير الدولة، وكانت مئة وأربعين حبة لؤلؤ، وزن كل حبة مد قطًا من ذهب فيه الشبحة التي كانت لنصير الدولة، وكانت مئة وأربعين حبة لؤلؤ، وزن كل حبة مد قال وزيادة، وفي و سطها الحبل الاياقوت، وقطع بلخش (نوع من ا لجوهر يُؤتى به من بَلْخَشان الواقعة في بلاد التُرك في آسيا الوسطى)، قيمة الجميع ثلاث مئة ألف دينار. ( سبط ابن ا لجوزي، ٢٠١٣، ٢٧/١٩).

واستولى الوزير المرواني السابق ابن جهير على أموال ديار بكر، وأخذ من الوزير المسيحي أبي سالم الطيب ألفي ألف دىنار( مليونا دينار) سوى الجواهر واليواقيت، ولما بلغ السلطان ملكشاه هذا الأمر إستدعاه إلى با به، ففكر بعصيان الأوا مر، ثم فكر، فعلم أنه لا يقدر على ذلك وابنه (عميد الدولة) موجود عند السلطان، فجاء إليه وقد رجع من مدينة حلب الى العاصمة، حيث ولى السلطان ديار بكر للعميد (قوام الدين أبي علي البلخي)، فسار إليها، وكان فقيهاً عفيفاً، فكان يجلس للدرس من بكرة إلى قريب الظهر، ثم يمضي إلى الديوان فيقضي أشغال الناس إلى العصر، وأظهر العدل والإحسان.( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٩٩، ٢٠١٩

ويستطرد سبط ابن الجوزي بالحديث عن نهاية الدولة المرواذية، ومحاولة الأمير منصور بن نظام الدولة إنقاذ ما يمكن إنقاذه عندما يقول:" وذكرنا قصد صاحب ميافارقين (الامير الاخير منصور) باب السلطان( ملكشاه) وأنه لم يلتفت عليه لخسة نفسه، فلما فتحت بلاده قال السلطان قولوا له: إيش يريد؟ فجاءه الرسول فقال: إيش تريد حتى يعوضك السلطان؟ فقال: نريد حربة تقع في صدره تخرج من ظهره، فقيل للسلطان: قد طلب حربى (قرية تقع قرب بغداد) ارتفاعها ثلاثون ألف دينار، فأقطعه إياها، فأقام بها حتى مات ملكشاه.

وكان أبو سائم الطبيب قد حبس الوزير أبا طاهر بن الأذباري بميا فارقين، فأطلقه ابن جهير، وبعث به إلى حصن كيفا وبها خادم يقال له: ياقوت، وناظر يقال له : الحسن علي بن الأزرق، فقيل لفخر الدولة: إن ابن الأنباري قد عرف أ موال بني مروان وذ خائرهم، فإن أطلقته ربما مضى إلى السلطان وأخبره بما وصل إليك، فبعث إلى ياقوت الخادم وابن الأزرق يأمرهما بقتله، فقال ابن الأزرق للخادم: هذا رجل كبير القدر، وربما عزل ابن جهير من البلاد فلا تقتله، قال: وكيف أعمل؟ قال: أظهر مو ته وأخفه فقال الخادم لا بن الأذباري: تمارض أيا ماً. ففعل و عاده الناس والأطباء، ثم أظهر مو ته وأخفه فقال الخادم لا بن الأذباري: تمارض أيا ماً. ففعل و عاده الناس موته على القاضي، ثم ظهر ابن الأذباري بعد مفارقة ابن جهير البلاد، ولم يأخذ أحد من الوزراء من الأموال والجواهر ما رأى ابن جهير من بلاد بني مروان، ولم تزل الأقدار تقلب الماريات من الأموال والجواهر ما رأى ابن الأذباري بعد مفارقة ابن جهير البلاد، ولم يأخذ أحد من الوزراء من الأموال والجواهر ما رأى ابن جهير من بلاد بني مروان، ولم تزل الأقدار تتقلب به حتى عاد إلى الموصل فمات بها. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٧٤ – ٤٢٧).

وكان قد سأل السلطان لما رأى تغيره عليه، أن يأذن له في المقام بالموصل، فأذن له، فمرض في رجب، وتُولِّي، فحمل أمراء بني عقيل جنازته إلى تل التوبة شرقي الموصل، فدفن به.



وهكذا سقطت الدولة المرواذية بعد أن حكمت أكثر من قرن بسبب فساد وزراء الدولة، والصراع الذي كان يجري بين أمراء البيت المرواني.

# ثالثاً: الامارة الحسنوية

مما لا شك فيه أن الباحث يحار في المعلو مات التي يورد ها سبط ابن الجوزي، حول الا مارات الكردية موضوعة البحث، فهو لا يذكرها بالصيغة المتعارف عليه عند المؤرخين حسب التسلسل التاريخي أي بنظام السنوات مثل غالبية المؤرخين كالروذرواري والفارقي وابن الاثير وابن كثير وابن خلدون، أوحتى بصورة موضوعية كالاسعودي واليع قوبي، وإنما يذكر نتفاً هنا وهناك، وهذا ينطبق على الامارة الحسنوية.

فلم يبدأ في ذكر كيفية تأسيس الإمارة وسنوات حكمها، بل ذكر إشارات عابرة الى المهام التي كان الأمير بدر بن حسنويه يتولاها والمساعدات والمنح التي كان يمنحها لمن يحتاجها من الأمراء والعامة.

ففي سنة ٣٧٠ه / ٩٨٠م قام عضد الدولة البويهي بالسيطرة على بعض قلاع الكرد في إقليم الجبال، وقبض على عدد منهم، بعدها نزل منطقة الذهروان في طريقه الى بغداد، وطلب من الخليفة العباسي الطائع لله أن يستقبله عند دخوله الى بغداد، إذ لم تكن العادة جارية أن يتلقى الخلفاء العباسيون الأمراء والسلاطين. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٢٠١٧).

ويبدو أن رواية السبط كانت مقتضبة جدا الى درجة أنها لم تشر الى الا مراء الحسنويين بعد و فاة والدهم حسنويه سنة ٣٦٩ هـ/٩٧٩م، لذا كان لا بد من الرجوع الى المصادر التاريخية الاخرى لاماطة اللثام عن هذه الحركة، التي قام بها عضد الدولة للقضاء على الكيان الكردي، في إقليم الجبال دون رغبة أخيه ركن الدولة.

و من جا نب آ خر فقد إستغل عضد الدو لة الفرصة، التي أتدحت له بو فاة حسنويه للتحرك من جديد بقصد إزلة الإمارة الحسنوية، التي طالما استغلت الخلافات الشخصية بين أبناء الأسرة البويه ية، لتعزيز مكانتها و فرض نفوذ ها على الجزء الأكبر من إقليم الجبال، حيث تراكمت إثر ذلك ثروة كبيرة سال لها لعاب عضد الدولة. (مسكويه، ١٩٨٧، ٢٥/١ – ٤١٦).

ومما زاد في حراجة موقف أبناء حسنويه، أن الشقاق قد دَبّ في صفوف حلفائهم البويهيين أيضاً، لذا بدأ عضد الدولة بالتحرك وتنفيذ فرصة إزالة الإمارة الحسنوية، فبعث خازنه أبا نصر خورشيد يزديار مع رسائل إلى كل من فخر الدولة ومؤيد الدولة وقابوس بن وشمكير<sup>(rr)</sup> أملاً في التفاهم وإزالة أسباب الخلاف، حتى تتضافر كل الجهود في محاربة أبناء حسنويه للسيطرة على ممتلكاتهم لاسيما وأن الانقسامات التي ظهرت بينهم، أدت إلى إنحياز بعضهم إلى عضد الدولة، وكان من بين هؤلاء بختيار بن حسنويه الذي كان مستولياً على (قلعة سرماج) وهي قلعة أبيه



وفيها أمواله وذخائره، فاتصل بعضد الدولة ورغب في طاعته ثم غيّر رأيه، بينما انضم بعض إخوته وهم: عبد الرزاق وأبو العلاء وأبو عدنان إلى جانب فخر الدولة وساروا إليه في همدان فأكرمهم ولم يهتم بنداءات أخيه عضد الدولة حول توحيد الجهود لإزالة الإمارة الكردية.

لذا سرعان ما جهز عضد الدولة جيشا كبيرا، يعاونه عدد من القواد وسار به إلى إقليم الجبال ( الروذراوري، ١٩١٦، ٣/١٠)، وما أن اقتربت جيوشه من همدان، حتى استأمن إليه قواد فخر الدولة ووزيره ورجال حسنويه فضعف أمر فخر الدولة و غادر همدان التي دخلتها جيوش عضد الدولة، وهرب إلى بلاد الديلم ثم إلى جرجان ملتجئاً إلى قابوس بن وشمكير، وسيطر عضد الدولة على ما كان بيد فخر الدولة من مدن مثل: همدان والري وما بينهما من تلك النواحي وسلمها إلى أخيه مؤيد الدولة من مدن مثل: همدان والري وما بينهما من تلك النواحي وسلمها إلى أخيه مؤيد الدولة من مدن مثل: همدان والري وما بينهما من الخوار لروذراوري، ١٩١٦، إلى أخيه مؤيد الدولة، الذي صالحه وجع له خليف ته وناذ به في تلك البلاد (الروذراوري، ١٩١٦، ١٠/٣). ثم قصد عضد الدولة بلاد الامير الكردي حسنويه، حيث تمكن من احتلال مدن: نهاوند والدينور، فيما أرسل قائده أبا الوفاء طاهر بن محمد في ذي الحجة سنة ٩٦٩هـ/٩٩٩ للسيطرة على قدمة سرماج، الذي حاصرها واستولى عليها واعتقل بختيار بن حسنويه وأخذ أ موال القدهة وما فيها من ذ خائر، كما سيطرع لى قلاع أخرى تهود لأولاد حسنويه و غنم منها أموالاً فيها من ذ خائر، كما سيطرع لى قلاع أخرى تهود لأولاد حسنويه و غنم منها أموالاً حثيرة. (الروذراوري، ١٩١٢، ١٠)؛ الذهبي د، ت، ١٢٥٤، إ١٥٠).

أما بقية أبناء حسنويه فقد اتصلوا بأحد قواد عضد الدولة أبو نصر خوا شاذه (<sup>TT</sup>) أثناء مسيرة الجيش البويهي ما بين حلوان وقرميسين (كرمنشاه) عارضين عليه الطاعة والولاء، حيث تم وضعهم مع أتباعهم من الكتاب ووجوه الأكراد في بعض خيم المعسكر (خركاه) تحت حراسة مشددة خوفاً من فرارهم، ثم أصدر عضد الدولة أوامره بالقبض على بعض أولاد حسنويه وهم كل من: عبد الرزاق وأ بو العلاء وأ بو عدنان وبختيار فضلاً عن بعض خوا صهم من الكتاب وو جوه الأكراد، بينما استدعى الإخوة الباقين وهم: بدر وعاصم وعبد الملك، حيث اصطنع عضد الدولة أ حدهم و هو (بدر) وأحسن إلا يه وولاه زعا مة الأكراد البر زيكانيين وأت باعهم، وخلع عليه سيفاً وحزاماً من ذهب وحمله على فرس مسرج بسرج من ذهب، قضلاً عن منحه لقب حا جب<sup>(17)</sup>، بينما خلع على عا صم وعبد الملك بر(الدراعة)<sup>(07)</sup> والديباج والاسيف بالحما ثل وأركبا على فر سين بسرجين مذهبين، في حين قتل بقية المعتقلين من أبناء حسنويه وأتباعهم الأكراد ونهبت أ موالهم، بسرجين مذهب ودمله على فرس مسرج بسرج من ذهب، قضلاً عن منحه لقب حا جب<sup>(17)</sup>، بينما أ درم على عاصم وعبد المك فرالدراعة)<sup>(07)</sup> والديباج والا سيف بالحما ثل وأركبا على فر سين بسرجين مذهبين، ي حين قتل بقية المعتقلين من أبناء حسنويه وأتباعهم الأكراد ونهبت أ موالهم، بسرجين مذهبين، ي حين قتل بقية المعتقلين من أبناء حسنويه وأتباعهم الأكراد ونهبت أ موالهم، بعرجين مندهبين، ي حين قتل بقيد العرار الدراري أنه، والا سيف بالحما ثل وأركبا على فر سين بمرجين منده ونه بت حلهم" ( الروذرواري، ١٩١٦، ١٩٣، ١٩ بان من الماة مون من المام، وضع أمر حلى أن من الماء منه، إلى هذا الحدث بقوله. "... ووضع على كل من كان من الماة بوض عليهم من الأ كراد الا سيف ونه بت حلهم المهم" ( الروذرواري، ١٩١٦، ١٩٣، ١٩ باره الاثرار المرام، ١٩ المام، ١٩ باره مارهم، الهما من المام، من المام، من المام، مام المام، من المام، المام من كان من المام، مام، ١٩ مام من عليم من الأ كراد الا ميف ونه بت حلهم" ( الروذرواري، ١٩١٠، ١٩ مار). الكار من المام ماره، ١٩ مارهما)، وي قول ق

إن التكريم الخاص الذي حظى به الأمير بدر، من قبل عضد الدولة البويهي في زعامة الكرد البرزيكانيين وأتباعهم دون أخويه عاصم وعبد الملك، أثار حسدهما وحفيظتهما (الروذرواري،



١٩١٦، ٩/٣ ؛ ١ بن الأثير، ١٩٨٣، ٥ / ٤٤١ – ٤٤١)، مما جعل أحدهم و هو عاصم إلى شق عصا الطاعة واستمالة بعض الكرد الذين لم يرضوا بالوضع الجديد تحت السيطرة المباشرة للبويهيين، فما كان من عضد الدولة إلا أن جهز جيشاً كبيراً أُنيط قيادته بأبي الفضل المظفر بن محمود<sup>(٢٣)</sup> الذي تمكن من تمزيق القوة الكردية المعارضة وتم أسر عاصم، الذي أركب على جمل لابساً دراعة ديباج<sup>(٢٣)</sup>، واختفى عن الأذ ظار منذ ذلك الوقت، حيث قتل هو وجميع إخو ته ما عدا بدر. (الروذراوري، ١٩٦٢، ٢٢/٣)؛ ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥ / ٤٤٢).

وفي حوادث سنة ٣٨٥هـ/ ٩٩٥ غضب بهاء الدولة على مقدم الجيوش أبو ذصر الديلمي، فطلب منه كل من فخر الدولة والا مير بدر بن حسنويه في القدوم إليهما، حيث ضمن له الا مير الكردي بعض القلاع مع تقديم مبلغ سنوي يقدر بمئة ألف درهم، ولكن لم يحالف الحظ الا للقائد البويهي، فمرض بمرض القولِنج بالبطيحة ومات. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٨٥).

وفي سنة ٣٨٧هـ/ ٩٩٧ مبعد موت فخر الدولة بن ركن الدولة، وتولية إبنه أبو طالب رستم الا مر بعده، أُستشير الا مير الكردي بدر بن حسنويه لمكاذته الكبيرة عند الأمراء البويهيين حول انتزاع مدينة جرجان ومنطقة طبرستان من يد الا مير قابوس بن وشمكير، فكان جوا به: إنّ الا مير الذي ورث هذا المال والملك حديث السن (عمره أربع سنوات)، ولا وجه لإضاعة المال فيما لا تعلم عواقبه، والصواب أن يترك هذا الأمر على حاله الى حين بلوغه، فإن خرج نجيباً على ما عُهد من خلائق آبائه قُدرَ على ارتجاع ما أُخذ منه، وإن ضَعُفٌ لم تكونوا قد جمعتم عليه ذهاب ماله وأعماله، فخالفوه...". (سبط ابن البحوزي، ٢٠١٣، (١٠٣).

وبعد مخالفة نصيحة الأمير بدر حسنويه، وخسارتهم في استرجاع مدينة جرجان، ووقوع تلك الا موال العظيمة بيد صاحب جرجان (قابوس)، إستقر رأي السيدة وبدر بن حسنويه على القبض على القائد البويهي أبو علي حمولة المنافس للوزير القدير أبو العباس الضبي وسجنه، حتى يتم في الأخير تقرير مصير مدينة جرجان، وفي الاخير بعد هروبه من السجن تم قتله بعصر خصيتيه. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٠٢ – ١٠٤).

وفي شهر شوال سنة ٣٨٨هـ/٩٩٨ جلس الخليفة العباسي المقادر بالله، لرسل الأمير البويهي أبي طالب رستم بن فخر الدولة والأمير الكردي بدر بن حسنويه- بإشارة من السلطان بهاء الدولة، وذلك لأن بدر بن حسنويه خدم بهاء الدولة عند مقامه بمدينة القنطرة البيضاء الواقعة في إقليم الاهواز، وحمل إليه الميرة والعلوفة والتجهيزات التي كان بأمس الحاجة إليها، وأظهر له الطاعة والموالاة، وطلب بهاء الدولة من الخليفة أن يبعث له ولابنه رستم وللا مير الكردي بدر الخلع السلطانية والعهد، حيث أرسل مبعوثه (أبو القاسم مادرجواران، كما بعث الا مير الكردي ( بدر بن حسنويه) رسوله المدعو(أبو القاسم يوسف بن كج) قاضي الدينور، فمنح الخليفة لقب مجد الولة



وكهف الأمة الى رستم بن فخر الولة، ومنح لقب نا صِرّ الدين والدولة الى الأمير الكردي بدر بن حسنويه، وبعث إلى كليهما الخلع المعهودة والعهد. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١١٠).

وفي شهر محرم سنة ٣٨٨هـ/ ٩٩٨ تعرض عرب بنو هلال – وكانوا حوالي ٦٠٠ فارس – لحجاج البصرة الذين انفصلوا عن حجاج العراق عند الموضع المعروف بالشاج، فأ خذوا أ موالهم وجمالهم، وأفلت من دخل البصرة على أقبح حالٍ من العري والجوع والعطش، فيقال: إذهم أخذوا منهم مئة ألف دينار. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٨/ ١٦٢).

وفيها سار بدر بن حسنويه إلى الري معاونا للسيدة أم مجد الدولة على عودة ها إلى موضعها، ومرتباً لشمس الدولة أبي طاهر في الإمارة عوضاً عن أخيه مجد الدولة.

وكان الخطير أبو على القاسم بن على قد منع السيدة أم مجد الدولة من التصرف، وقبض يدها، وأوحش مجد الدولة مذها، ووضع الديلم، حتى قالوا: ما للذساء والملك؟ وكان وزيرها أبو سعد بن الفضل بالري فأخافه فهرب فصعدت السيدة إلى القلعة وتحصنت بها، فرتب الخطير تحتها جماعة يمنعونها من الخروج، فكانت في صورة المعتقلة، وكانت لها جارية تشبهها، فكانت تنزل كل يوم تأخذ لها من نهر تحت القلعة وتصعد فألِفَ الموكلون، وأرسلت السيئة إلى قوم من أهل الرسداق فيهم عصبية وفتوة، فواتثقتهم على حملها إلى بلاد بدر بن حسنويه، فجاؤوا فنزلوا على النهر كأنهم عابروا سبيل، ونزلت وبيدها الجرة كأذها الجارية، وركبت دابة، وساروا بها إلى بلد بدر بن حسنويه، وذلك في سنة سبع وتسعين، وكان في ذفس بدر من الخطير (أبو على القاسم بن على)، فأكرمها بدر، وسار بنفسه معها، وكان ابنها شمس الدولة بهمذان، فوافاها بعساكر همدان وقبل بدر بين يديه الأرض، وساروا إلى الري، فأطلق الخطير الأموال، وإستخلف الديلم، ووقع القتال وجرى على الري أ مر عظيم من الحريق والذهب والقتل، وظفر بدر بالخطير، فقبض عليه، وقبضت السيدة على ابنها مجد الدولة، وأصعدته إلى القلعة، وأقعدت شمس الدولة ابنها على السرير وعادت إلى ما كانت عليه، وعاد بدر إلى بلاده، وأخذ الخطير معه وعذبه حتى مات، وتغيَّرت أخلاق شمس الدولة، وتمكنت منه المرة السوداء(مرض يصيب الدم) فرجع إلى همذان وساست السيدة اللك، ودبرت الأمور أعظم من الرجال، وكانت تجلس من وراء ستر خفيف، والعارض والوزير جالاسان بين يديها يخاطبانها وتخاطبهما، وهما ينتقدان الأمور، وكانت قد عزمت على القبض على شمس الدولة، فهرب إلى قم. (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٦٦ – ١٦٧).

وبمقارنة ما ذهب إليه السبط بغيرها من المصادر، يلاحظ أن السبط قد جاء بمعلومات لا تتوفر في المصادر الاخرى، ووهنا ربما يعني أنه قد أخذها من مصادر قد تكون مفقودة. ففي سنة ٣٨٧هـ/٩٩٧م توفي فخر الدولة، فتولى حكم الدولة ابنه أبو طالب رستم، ولم يكن قد بلغ سن الرشد بعد(الروذراوري، ١٩١٦، ٣٩٧/٣؛ ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥/٥٥٥)، فتولت والدته (السيدة) تسيير أمور الدولة



نيا بةً عنه، فيما ولى أخوه شمس الدولة أعمال همدان وقرميسين إلى حدود العراق، (ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥/٥٥٥)، و كان يساعد السيدة في تسيير أمور الملك الوزيران: أبو العباس الضبي الملقب بالكافي الأوحد، وأبو علي بن حمولة الملقب بأوحد الكفاءة، وكان الإثنان حسب رواية الروذراوري على خصام (الروذراوري، ١٩١٦، ٢٩٧٧)، فمن جهة بسط أبو علي ابن حمولة يده في منح الأموال بغية استمالة الجند إليه، وقد نجح في ذلك إلى حد كبير، بينما كان غريمه أبو العباس الضبي على العكس من ذلك، ولكن منزلته مع هذا كانت كبيرة بسبب قد مه في الوزارة (الروذراوري، ١٩٨٣).

وفي سنة ٣٨٧هـ/٩٩٧م تمكن السلطان محمود بن سبكتكين من هزيمة آخر أمراء الدولة السامانية عبد الملك بن نوح، وسيطر على خراسان وأزالها من الوجود، وكتب بذلك إلى الخليفة العبا سي الاقادر بالله (٣٨١-٢٢٢ هـ/٩٩١-٩٩٣٩م)، فما كان من الخليفة إلا أن كتب إلايه عهداً بالولاية على خراسان والجبال والهند وطبرستان وسجستان ولقبه بيمين الدولة ونا صر الملة ذظام الدين ناصر الحق نصير أمير المؤمنين( الروذراوري، ١٩١٦، ٣٢٣/٣، ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥/٥٥٥).

وعليه فقد أرسل يمين الدولة محمود بن سبكتكين، رسولا إلى السيدة شيرين زوجة فخر الدولة إثر تسلمها مقاليد (الحكم) في الري، متوعداً ومهدداً بالزحف عليها، ولما كانت السيدة على ثقة عظيمة برجاحة عقل الأمير الكردي (بدر بن حسنويه) وحسن تصرفه في أو قات المحن والشدائد، "حيث كانت لا تحل ولا تعقد إلا بمشاورة بدر" (الروذراوري، ١٩١٦، ٢٩١/٣)، لذا أسرعت بالكتابة إليه تسأله الرأي والمشورة، فكان جوابه بأن عليها إيفاد رسول يمين الدولة إليه، ليتولى هو أمرهم أن ينزلوا بحدلهم بطول الطريق، من باب الري إلى سابور خواست، ويظهر عند اجتياز وأمرهم أن ينزلوا بحدلهم بطول الطريق، من باب الري إلى سابور خواست، ويظهر عند اجتياز الرسول بهم عددهم وأسلحتهم ويأ خذوا زينتهم، ويسيروا به من حلة إلى حلة ومن عسكر إلى عسكر..." (الروذراوري، ١٩١٦، ١٩١٣) ). ولما رأى الرسول هذه الإجراءات الحازمة على جانبي الطريق، والإستعداد المنقطع النظير للحرب ها له الأمر، لذا طلب منه الأمير بدر إبلاغ سيده بأن إتباع طريق السلم والمهادنة مع أصحاب (الري) خير من التهد يد والحرب، فكان للأمير بدر مثلما أراد حيث كفّ يمين الدولة من الحرب، وأخلد إلى السلم والمواديم، ١٩٦٢) الم

ومن جانب آخر فرغم إعتماد السيدة خاتون شيرين على الأمير بدر، وعدم البت في أي أمر دون مشورته (الروذراوري، ١٩١٦، ٢٩٩/٣)، إلا أن بعض توجيها ته وردوده على بعض الرسائل الموجهة من السيدة إليه بخصوص بعض الأمور التي لها مساس بأمن دولة الري، قد ذهبت أدراج الرياح، وتحملت الري تبعات ذلك، وهذا يبدو جلياً في الصراع القديم الذي بدأت بوادره تلوح في الأفق، حينما إستشار فخر الدولة قبل وفاته وزيره الصاحب بن عباد، بخصوص إعادة شمس الدولة قابوس



بن وشمكير إلى جرجان وتمليكها إياه، ولكن الصاحب رد هذا الرأي "وعظمها في عينه فأعرض عن الذي أراده، ونسى ما كان بينهما من الصحبة في خراسان، وأنه بسببه خرجت البلاد عن يد قابوس، والملك عقيم". فلما مات فخر الدولة، كتب أهل جرجان (٢٨) إلى قابوس وهو بنيسابور (٢٩) يستدعونه لتولى أمرهم مثلما كان في السابق، وعند ورود هذه المعلومات إلى (الري)، وذظرا لخطورتها وظهور خلافات في الرأي في كيفية معالجتها، فقد كوتب الأمير بدر بن حسنويه كالعادة في مثل هذه الحوادث الجسام بغية معرفة وجهة ذظره والحل الذي يرتأيه (١٠ لروذراوري، ١٩١٦، ٣٩٧/٣). ، فكان جوابه السديد على حد قول الروذراوري: "... إن الأمير الذي ورث هذا الملك حدث السن – لا ينبغي أن يضيع ما له وذ خائره فيهما لا تتح قق عواق به وم صايره، والا صواب أن انترك على حا له..."( الروذراوري،، ٣/٢٩٨)، ولكنهم مع هذا لم يسمعوا إلى هذه النصيحة القيمة، فسرعان ما قاد الوزير. أبو على بن حمولة الذي كان يمني نفسه بإ مارة جرجان جيشا اتجه به نحو قابوس ولكنه خسر المعركة أ مام قابوس، ورجع منهزما إلى الري، فكان من رأي السيدة والأ مير بدر عزل الوزير ا بن حمو لة و سجنه(الروذراوري، ١٩١٦، ٣٩٩/٣)، و جرت بهذا الخصوص أ مور و حوادت كثيرة أدت إلى عزل الوزير ابن حمولة الخطير وإرساله مخفورا بصحبة كاتب بدر أبو عيسى سافري بن محمد إلى قلعة استوناوند(..) إذ قتل هناك فيما بعد على يد أحد الأشخاص الذين أرسلوا خصيصا لهذه المهمة من الري( الروذراوري، ١٩١٦، ٢٩٩/٣؛ ياقوت الحموي، ١٩٧٩، ٧٣/٢٠)، ومما يجدر ذكره أنه كان هناك خلاف شديد بين الأمير بدروبين الوزير ابن حمولة (الصابي، ١٩٧٧، ٤٥٣)، حيث كان الأمير بدر لا يخاطب ابن حمولة بالوزير، في الوقت الذي كان يمتنع ابن حمولة من مخاطبة بدر بسيدنا (الصابي، ١٩٧٧، ٤٥٣)، ولكن هذا الخلاف تطور إلى عداء مكشوف من جانب الوزير، حيث قام بحث أمراء الأطراف على معاداة بدر والتهوين من شأنه وقوته، فضلا عن إرسال الرسائل إلى إبنه (هلال) يحرضه فيها على تحدى والده ومقاطعته، فكان ذلك من أسباب خروج هلال على والده (الصابي، ١٩٧٧، ٤٥٣). إذ يورد سبط ابن الجوزي رواية مقتضبة بهذا الخصوص جاء فيها:" وفيها قبض هلال بن بدربن حسنويه على أبيه في سنة٤٠٣هـ" .( سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ١٨٢/١٨).

أما الأمير بدر فإنه رأى أنه من الافضل له أن يوقف الوزير الخطير عند حده، حيث أرسل إليه غلاماً ومعه سيف مجرد بدون غمد، وأ مره بأن يضعه أما مه ولا ينبس ببنت شفة وينتظر جوابه، الذي لم يتأخر كثيراً، إذ أدخل الوزير الخطير قلمه في المحبرة ثم سلمه إلى الغلام وقال هذا جوابي لبدر بن حسنويه (مرعي، ٢٠٠٥، ١٧٢ – ١٧٣).

يفهم من هذا النص بأن الأمير بدر هدد الوزير الخطير بالقتل بالسيف، إن لم يتراجع عن غيه، أما جواب الوزير فيتجلى بأنه با ستطاعته التأثير عليه، بوا سطة هذا القلم من خلال تحريض أمراء الأطراف ضده، بل حتى إثارة إبنه هلال عليه(مرعي، ٢٠٠٥، ١٧٣)، وهذا ما وقع



فعلاً (الصابي، ١٩٧٧، ٤٥٣)، أما الأمير بدر فقد تمكن من استغلال هزيمة الوزير الخطير أمام قابوس بن وشمكير الزياري، وتمكن من عز له وقت له في ما بعد بدعم من الاسيدة زوجة فخر الدو لة ( الروذراوري، ١٩١٦، ٢٩٩٣؛ ياقوت الحموي، د، ت، ٢٢/٣٠). وفي ذي الحجة سنة ١٨٤هـ/ ١٩٩٤م اعترض الأصيفر المنتفقي الأعرابي ( الصابي، ١٩٧٧، أ٤٩٠) أمير العرب طريق الحجاج القادمين من العراق والمشرق ما بين زبالة<sup>(١٤)</sup> و الثعلبية<sup>(٢٤)</sup> ومنعهم من المرور إلا بدفع مبلغ كبير من المال ( ابن الجوزي، والمشرق ما بين زبالة<sup>(١٤)</sup> و الثعلبية<sup>(٢٤)</sup> ومنعهم من المرور إلا بدفع مبلغ كبير من المال ( ابن الجوزي، التعويض عنها ( ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٢٠) أمير العرب طريق الحجاج القادمين من العراق التعويض عنها ( ابن الدراهم التي أر سلها الخليفة العباسي إلايه، كان مزورة ويريد التعويض عنها ( ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٢٠) المال الخليفة العباسي الديه، كانت مزورة ويريد التعويض عنها ( ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٤/ ٢٩٩؛ ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/ ٥٠ه – ٥٠٥)، ولم يكن بإمكان الحجاج تلبية طلبه، وطالت فترة اعتراضهم مما حدا بهم إلى الرجوع من حيث أتوا بسبب ضيق الوقت وعدم تمكنهم من أداء شعائر ومناسك الحج في تلك الاسنة. (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ١٤/ ٢٩٣، ابن الاثير، ١٩٨٣، ٥/ ٥٠ه، ٥/ ٥، ١٩٠٩ الحج ألحج في تلك السنة. (ابن الجوزي، ١٩٩٠، ١٤/ ٢٩٣٩).

وفي سنة ٢٨٥ هـ/ ٩٩٥م قام الأمير بدربو ضع مبلغ تسعة آلاف دينار، كمنحة منه لتقديمها إلى أمير العرب الأصيفر الأعرابي كتعويض عما يأخذه من حجاج الركب العراقي، لتقديمها إلى أمير العرب الأصيفر الأعرابي كتعويض عما يأخذه من حجاج الركب العراقي، حتى يسمح لهم بالمرور إلى الديار المقد سة وأداء المناسك (ابن الجوزي، ١٩٩٢، ٢٤/ ٢٧٠؛ النهبي، ٢١)، غير أن الروذراوري يذكر روا ية أخرى تختلف عن سابقتها، سواء في توقيت دفع المبلغ أو مقداره يقرأن الروذراوري يذكر روا ية أخرى تختلف عن سابقتها، سواء في توقيت دفع المبلغ أو مقداره يقول بهذا الصدد ما نصه: "وحمل بدر بن حسنويه خمسة آلاف دينار مع وجوه القوافل مقداره يقول بهذا الصدد ما نصه: "وحمل بدر بن حسنويه خمسة آلاف دينار مع وجوه القوافل الخرا سانية، لتنصرف في خفارة الطريق عوضاً عما كان يجيء من الحاج في كل سنة، وجعل ذلك رسماً زاد فيه من بعد حتى بلغ تسعة آلاف دينار...". (الروذراوري، ١٩٦٦)، وفي إشارة إلى الخرا سانية، لتنصرف في خفارة الطريق عوضاً عما كان يجيء من الحاج في كل سنة، وجعل الخرا سانية، لتنصرف في خفارة الطريق عوضاً عما كان يجيء من الحاج في كل سنة، وجعل إلى الفرا سانية، لتنصرف في خفارة الطريق عوضاً عما كان يجيء من الحاج في كل سنة، وجعل مي ذلك رسماً زاد فيه من بعد حتى بلغ تسعة آلاف دينار...". (الروذراوري، ١٩٦٦)، وفي إشارة إلى قنوات أخرى للصرف لم ترد في مصادر أخرى يقول: "وكان يحمل مع ذلك ما ينصرف في المراق وله قنوات أخرى للمرف لم ترد في مصادر أخرى يقول: "وكان يحمل مع ذلك ما ينصرف في المراف إلى قنوات أخرى للمرف الماريق ويقات أخرى الماريق عوضاً عمارة الطريق وية مم الأولاد المامين والأذ صار بالحرمين ويفرق على جما عة من الأسراف والفقهاء أهل البيوتات في مدينة السلام [بغداد] بما تكمل به المبلغ عشرين ألف دينار في كل سنة، والفقهاء أهل البيوتات في مدينة السلام [بغداد] بما تكمل به المبلغ عشرين ألف دينار في كل سنة، والفقهاء أهل البيوتات في مدينة السلام [بغداد] بما تكمل به المبلغ عشرين ألف دينار في كل سنة، والفقهاء أهل البيوتات في مدينة السلام [بغداد] بما تكمل به المبلغ عشرين ألف دينار في كل سنة، والفقه أمر الحج». (الروذراوري، ١٩١٦) / ٢٨٧) / ٢

ومن جانبه يذكر سبط ابن الجوزي رواية يتيمة، حول موضوع الأصيفر الاعرابي جاء فيها: "وفي سنة ٣٨٥ه بعث بدر بن حسنويه الكردي خمسة آلاف دينار، تدفع الى قاطع طريق الحج (الاصيفر الاعرابي)؛ عوضاً عما كان يأخذه من الحجاج القاصدين لبيت الله الحرام، وجعل ذلك رسماً عليه أي بعبارة أخرى تعهد بدفع هذا المبلغ سنوياً لتأمين طريق الحج الى مكة المكرمة، واستمرت الأمور على هذا النحو الى سنة ٤٠٣هـ". (سبط ابن الجوزي، ٢٠١٣، ٨٠/١٨).

وفي سنة ٣٨٨ هـ/٩٩٨ وذ ظرا للأع مال الجليلة، التي قام بها الأمير بدر بن حسنويه لخدمة المسلمين، الذي وصفه ابن كثير بأنه: "كان من خيار الملوك بناحية الدينور وهمدان، وله سياسة وصدقة كثيرة". ( ابن كثير، ١٩٩٠، ٢١١،٣٥٣؛ ابن الاثير، ١٩٨٣، ه/٦٠٤).



لذا فقد كوفئ الأمير بدر بن حسنويه لقاء خدماته الكبيرة، وصدقاته من قبل الخليفة العباسي القادر بالله (٣٨١–٢٢٩هـ/٩٩١–١٠٣١م) فكنّاه بأبي النجم، وعهد له بحكم المناطق التي تحت إمرته في غربي إقليم الجبال، وعقد له لواء وحملت إليه الخلع الاسلطانية (الروذراوري، ١٩١٢، ٣١١/٣) ولقب بـ (نصرت الدولة).( الروذراوري، ١٩١٦، ٣١١/٣)، ولكنه لم يكن يرغب في هذا اللقب "فإنه كان سأل أن يلقب بناصر الدولة" (الروذراوري، ١٩٦٦، ٣١١/٣)، ولكنه لم يكن يرغب في هذا اللقب لابيت رغبته من قبل الخليفة، حيث لقب (بناصر الدين والدولة).( الروذراوري، ١٩٦٢، ٢١١/٣)، م الجوزي، ١٩٩٢، ٥١/٩، ابن الأثير، ١٩٨٣، مراحد (بناصر الدين والدولة).( الروذراوري، ١٩٦٢، ٢١١/٣، ابن الجوزي، ١٩٩٢، ٥١/٩، ابن الأثير، ١٩٨٣، مراحه) سنة ٣٨٨هـ/٩٩م، ويبدو أن هذا التكريم جاء حسب ما يذكر الروذراوري: "سؤال بهاء الدولة وكتا به" ( الروذراوري، ١٩٦٢، ١٩٦٢، ٢١١/٣، ١، ١٠)، والما ماره، ١٩٩٠، ١٩٢٠، ما يذكر الروذراوري: "سؤال بهاء الدولة وكتا به" ( الروذراوري، ١٩٩٦، ١٩٦٣، ١٩٦٢، ١٠)، النهذا التكريم جاء حسب ما ينكر الروذراوري: "سؤال بهاء الدولة وكتا به" ( الروذراوري، ١٩٦٢، ١٩٦٣، ١٠)، ولهذا ما التهذا الما ما يتطابق

ومما يجدر ذكره أن جميع الألقاب التي منحتها الخلافة العباسية، للأمراء البويهيين وغيرهم أو لوزرائهم تكاد تخلو من الصبغة الدينية ما عدا لقب الأمير (بدر ناصر الدولة والدين)، ( ابن خلدون، د، ت، ٤/٤٨٥)، في الوقت الذي كان معتلياً سدة الخلافة العباسية القادر بالله المعروف بتشدده السني الواضح.

#### الخلاصة:

مما تقدم يبدو أنه يمكن بناء تصور واضح على طريقة معالجة سبط ابن الجوزي لموضوع الامارات الكردية وفق ما يلي:

- <sup>1</sup> لم يتطرق السبط الى الدول والامارات الكردية التي ظهرت في العصر الإسلامي بالطريقة التي سار عليها مؤرخون آخرون مثل بداية تأسيسها والامراء والقادة الذين تبوأوا مقاليد الحكم فيها. ولكنه ذكر روايات مه مة لم ترد إلا في تاريخه التي يشير الى أنه نقلها من تاريخ ميافارقين لمؤرخ المدينة ( ابن الازرق الفارقي).
- ٢- ذكر السبط روايات في غاية الاهمية مثل مشاركة الكرد في معركة ملاذ كرد الفاصلة بين المسلمين من الترك والكرد بقيادة السلطان السلجوقي ألب أرسلان، والروم البيزنطيين بقيادة الامبر اطور رومانوس الرابع في سنة ٤٦٣هـ/١٠٧١م.
- <sup>٣</sup>- تطرق السبط الى دور بعض وزراء الدولة المرواذية الذي كان لهم دور في إسقاطها من خلال نقل معلومات عن غناها وازدهارها الاقتصادي، الى السلطنة السلجوقية
- <sup>5</sup> أشار السبط الى تاريخ الأمارة الحسنوية بصورة مقتضبة، حيث ذكر روايات مهمة عن شجاعة وذكاء الأمير القدير (بدربن حسنويه)، علماً بأنه لم يتطرق البتة الى دوروا لده (حسنويه) في تأسيس الأمارة، فضلاً عن دور إخوته الآخرين إلا ما ندر.



<sup>0</sup>- وبخصوص الامارة العنازية فإنه أي السبط ذكر ثلاث أو أربع روايات يتيمة لا تعطى تصورا واضحا بحيث تساعد على تكوين تصور واضح عن هذه الا مارة التي شغلت مساحة لا يستهان بها في منطقة شهرزور والمناطق المحيطة بها.

المصادر:

-عز الدين أبى الحسن على بن محمد بن عبد الكريم الجزرى (١٩٨٣). -الكا مل في التاريخ، حققه وضبط أصوله وعلق حوا شيه: على شيري، دار إحياء التراث العربى، بيروت. الأصفهاني، أبو الفرج علي بن الحسين (د، ت). - تاريخ سنى ملوك الأرض والأنبياء، دار مكتبة الحياة، بيروت. ابن أعثم، أبو محمد أحمد الكوفي، (١٩٧٠). – كتاب الفتوح، حيدر آباد، الدكن، مجلس دائرة المعارف العثمانية. - البدليسي، شرفخان، (١٩٥٣). - الشرفنامة، ترجمة: جميل بندى الروزبياني، مطبعة النجاح، بغداد. – نفس الكتاب، ترجمة وتحقيق: محمد على عوني(١٩٥٨)، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة. ابن تغرى بردى، جمال الدين أبو المحاسن يوسف بن تغرى بردى الأتابكي، (د، ت). – النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، مصر. ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد (١٩٩٢م). - المنتظم في أخبار الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطاء مصطفى عبد القادر عطا، راجعه وصححه: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت. ابن حماد، عبد الله بن محمد بن على، (د، ت) – أخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم، تحقيق ودراسة: التهامي نقرة وعبد الحليم عويس، دار الصحوة، القاهرة. ابن حوقل، أبو القاسم بن حوقل النصيبيني، (١٩٧٩). – صورة كتاب الأرض، دار مكتبة الحياة، بيروت.

- ابن خرداذبة، أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله (١٨٩٩).
- 11 سالك والمما لك، أ عادت طب عه بالأوف سيت عن طب عة بر يل، ل يدن، مكت بة المثنى، بغداد.

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد (د، ت).



– العبر وديوان المبتدأ والخبر في أخبار العرب والعجم والبر برو من عا صرهم من ذوي السلطان الأكبر. - المقدمة، دار الجيل، بيروت. ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبى بكر (د، ت). - وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار الفكر، بيروت. ابن خياط، أبو عمرو خليفة العصفري (١٩٨٥م). - تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق: أكرم ضياء العمري، دار طيبة، الرياض. الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود (د، ت). - الأخبار الطوال، تحقيق: عبد المنعم عامر، مراجعة د. جمال الدين الشيال، أعادت طبعه بالأوفست مكتبة المثنى، بغداد. الذهبي، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (١٩٩٣). – تاريخ الإ سلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، ا بيروت. - تهذيب سير أ علام الـ نبلاء، أ شرف على تحقيق الكتاب: شعيب الأر ناؤوط، هذ به أحمد فايز الحمصى، مؤسسة الرسالة الطبعة الثانية. - كتاب دول الإسلام، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، الدكن. - سير أعلام النبلاء، تحقيق د. بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة، بيروت. - العبر في خبر من غبر، حققه وضبطه: أبو هاجر محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت. ابن رسته، أبو على أحمد بن عمر (١٨٩١). – الأ علاق النفي سة، مطبعة بريل ليدن، أعادت طبعة بالأوفست مكتبة. المثنى، بغداد. الروذراوري، أبو شجاع محمد بن حسين بن عبد الله الوزير ظهير الدين (١٩١٦). - ذيل تجارب الأمم، مطبعة شركة التمدن، مصر المحمية. سبط ابن الجوزي، شمس الدين المظفر يوسف قزاوغاى ابن عبدالله(١٩٩٠). مرآة الزمان في تاريخ الأعيان، درا سة وتحقيق: جنان جليل محمد الهمو ندى، الدار الوطذية، ىغداد. السيوطى، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر (١٩٩٨م). – تاريخ الخلفاء، دراسة وتحقيق: عبد القادر عطا، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.



ابن شداد، عز الدين محمد بن على بن إبراهين (١٩٨١). – الأ علاق الخطيرة في ذكر أ مراء الـ شام والجزيرة، حققه: يحيى عبارة، مذ شورات وزارة الثقا فة والإرشاد القومي، دمشق. الصابي، أبو إسحاق إبراهيم بن هلال (١٩٧٧). - المنتزع من كتابى التاجى، تحقيق: محمد حسين الزبيدي، بغداد. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير (د، ت). - تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمد ابو الفضل إبراهيم، دار المعارف، مصر. ابن العبري، أبو الفرج جمال الدين غريغوريوس الملطى (د، ت). - تاريخ مختصر الدول، تحقيق: صالحانى الدومينكى، دار المشرق، بيروت. الفارقي، أحمد بن على بن الأزرق (١٩٧٤). - تاريخ الفارقى، حققه وقدم له: بدوي عبد اللطيف عوض، دار الكتب اللبنانى، بيروت. ابن الفوطي، أبو الفضل كمال الدين عبد الرزاق البغدادي (١٩٦٢). - تلخيص مجمع الآداب في معجم الألقاب، تحقيق: مصطفى جواد، المطبعة الهاشمية، دمشق. - الحوادث الجام عة والدّجارب الناف عة في الما ئة السابعة، المذسوب إلى ابن الفوطي، تحقيق: مصطفى جواد، مطبعة الفرات، بغداد. الفيروزآبادي، مجد الدين بن يعقوب البكرى (١٩٩٦). – القاموس المحيط، بإشراف محمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت. ابن العماد، أبو فلاح عبد الحي بن العماد الحنبلي (د، ت). – شذرات الذهب في أخبار من ذهب، دار إحياء التراث العربي، بيروت. القلقشندي، أبو العباس أحمد بن على (١٩٨٧). – صبح الأعشى في صناعة الإنشا، شرحه وعلق عليه وقابل نصوصه: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العامة، بيروت. الكتبي، محمد بن شاكر (د، ت). فوات الوفيات والذيل عليه، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت. ابن كثير، أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن كثير الدمشقي الشافعي (١٩٩٠). - البداية والنهاية، منشورات مكتبة المعارف، بيروت. المسعودي، أبو الحسن على بن الحسين بن على (١٩٨٣). مروج الذهب ومعادن الجوهر، دار الاندلس، بيروت. -ياقوت الحموى، شهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي (١٩٧٩)



- معجم البلدان، دار صادر، بيروت.

المراجع:

الخطيب، مصطفى عبد الكريم (١٩٩٦)

- معجم المصطلحات والالقاب التاريخية، مؤسسة الرسالة، بيروت.
   دائرة المعارف الإسلامية (١٩٩٦)
- سترك، مادة الديلم، ترجمة: ابراهيم الشنتاوي وزملائه، دار الشعب، القاهرة.
   زكى، محمد أمين (١٩٦١)
- خلاصة تاريخ الكرد وكردستان، ترجمة: محمد علي عوني، مطبعة صلاح الدين، بغداد. مرعى، فرست (٢٠٠٥)
  - الامارات الكردية في العصر العباسي الثاني، دار سبيريز، دهوك.
- الشيخ عبد الحميد البيزلي الريكاني سيرة ومواقف، مجلة الحوار، أربيل، العدد ١٨١، خريف ٢٠٢٢.

#### الهوامش:

- <sup>1</sup> . سجستان: ناحية كبيرة وولاية واسعة واسم مدينتها زرنج، والمسافة بينها وبين هرات ٨٠ فرسخا (٤٨٠ كم) وأرضها كلها رملة سبخة، وقال الاصطخري: أرض سجستان سبخة ورمال حارة بها نخيل ولا يقع بها الثلج، وقال حمزة في اشتقاقها واشتقاق أصفهان: إن إسباه وسك اسم للجند والكلب مشترك وكل واحد منها اسم للشيئين فسميت أصبهان والأصل أسباهان وسجستان والأصل سكان وسكستان لأنهما كاذتا بلدتي الجند. أذ ظر: ( ياقوت، 1979، ١٩٠/٣)؛ وحالا ياً تط لق على سج ستان اسم بلوش ستان وت قع أرا ضيها في إيران وباكستان وأفغانستان.
- <sup>٦</sup>. ابن طولون: هو أبو العباس، الأمير، صاحب الديار المصرية والشامية والثغور، تركي مستعرب، كان شجاعاً جواداً حسن السيرة، يبا شر الأمور بنفسه موصوفاً بالشدة على خصومه وكثرة الإثخان والفتك فيمن عصاه، بنى الجامع المنسوب إليه في القاهرة، ومن آثاره قلعة يافا في فلسطين. ينظر: ( الزركلي، ١٩٩٣، ١٣٧/١).
- أ. الزنج: جماعة من الرقيق السود، تواجدت في العراق بالمنطقة الممتدة ما بين البصرة وبحر فارس (الخليج العربي) في النصف الأول من القرن الثالث الهجري، عمل أفرادها في الزراعة وأعمال السخرة، ارتبطت باسمهم صورة تعرف باسم ثورة الزنوج قادها رجل من أهل فارس اسمه علي بن محمد، ادعى أنه من سلالة زين العابدين بن الحسين وأعلن إمامته في البحرين ثم انتقل إلى منطقة البصرة، وثار على الخلافة العباسية



سنة ٢٥٥هـ/٨٦٩م في خلافة المهتدي محمد واستطاع أن يلحق الهزائم بجيوش الخلافة عدة مرات، وقام أتباعه بأعمال شنيعة في البصرة وضواحيها كالقتل والتخريب، حتى تراوح عدد القتلى إلى أكثر من مليون، انتهت هذه الحركة بمقتل المدعي علي بن محمد وعدد من قادته سنة ٣٧٠هـ/٨٨٣م من قبل أحمد الموفق شقيق الخليفة العباسي. ينظر: (الطبري، د،ت، ٢٠/ ٤٧٩ وما بعدها).

- <sup>°</sup>. القرامطة: فرقة من غلاة الشيعة الإسماعيلية نشأت في الكوفة بالعراق، تنسب إلى حمدان بن قرمط، لقب بذلك لقرمطة في خطه أو في خطوه، وكان في ابتداء أمره أكاراً من أكرة سواد الكوفة، تميزت حركتهم بالتنظيم الدقيق، تمكنوا من إنشاء دولة لهم في البحرين بقيادة أبو سعيد الجنابي، وامتد نفوذهم ليشمل الأحساء والشام وشكلوا خطورة على الخلافة العباسية. أنظر: (الأشعري، ١٩٥٨، ٩٨)؛ (البغدادي، ١٩٩٠، ١٨٢، ١٨٢).
  - أ. أمير الأمراء: القائد العام للجيش، منصب استحدثه الخليفة العباسي الراضي بالله سنة ٣٢٤هـ لما أخذ صغار قادة الجند يتدخلون في شؤون الخلافة، حيث فوض الخليفة الأمر إلى محمد بن رائق شريطة أن يقوم بتوفير الأموال التي تحتاجها الخلافة. ينظر: (الموسوعة العربية الميسرة بإشراف محمد شفيق غربال، ، ١٩٦٥، ٢٢٩/١؛ (السامرائي، ١٩٨٨، ص٧٧؛ ابن الأثير، ١٩٨٣، ٥/١٨٥؛ ابن تغري بردي، د،ت، ٢٥/٣٢؛ ابن خلدون، د،ت، ٤١١/٣).
  - ١. ابن رائق: صاحب واسط والبصرة، طلبه الخليفة العباسي الراضي ليقلده منصب أمير الأمراء سنة ٣٢٤هـ،
     قتله ناصر الدين الحمداني سنة ٣٣٠هـ. ينظر: (ابن خلدون،د،ت، ٤٠٢/٣، ٤١١؛ ١١: المنجد في الأعلام، ١٩٩٢،
     ٨).
  - <sup>^</sup> . الديلم: جزء جبلي من إقليم الجيلان، يحده من الشمال بحر الخزر (قزوين) ومن الجنوب نواحي قزوين وجزء من الري، ويحده من الشرق طبرستان ومن الغرب أذربيجان وبلاد الران، تسكنه قبيلة تعرف بالديلم، وكان ملوك الديلم ينتمون إلى أسرة جستان ويقيمون في الطرم، وكان الديلم وثنيين إلى أن أسلموا في أيام الحسن بن زيد العلوي سنة ٢٥٠هـ، ولغتهم تختلف عن اللغات الفارسية والأرمنية والراذية. يذظر: ابن حوقل، ، ٣١٨-٣٢٠؛ ابن رسته، ١٨٩٧، ١٥١؛ إيوار، ١٩٩٠، ٣٢٧٩).
  - <sup>1</sup>. بويه: أسرة ديلمية ذ كروا لأول مرة أيام الداعي الزيدي الناصر الأطروش، و من بعده أيام ولديه أحمد وجعفر، وكان من الذين خرجوا مع الناصر من وجوه الديلم على بن بويه، وعندما قاتل أولاد الناصر أحمد وجعفر، وكان من الذين خرجوا مع الناصر من وجوه الديلم على بن بويه، وعندما قاتل أولاد الناصر أحمد وجعفر، لا المامانيين برز من بينهم أبو شجاع بويه بن فناخسرو. أنظر الزبيدي: محمد حسن: المنتزع من كتاب التاجي لأبي إسحاق الصابي، بغداد، ١٩٧٧، ص٤٥؛ وقد اختلف في ذسبهم فقال ابن خلكان ذقلاً عن الصابي إنهم يرجعون في نسبهم إلى بهرام جوربن يزدجر الملك الساساني. أنظر (ابن خلكان: وفيات الأعيان، الصابي إنهم يرجعون في نسبهم إلى بهرام جوربن يزدجر الملك الساساني. أنظر (ابن خلكان: وفيات الأعيان، الصابي إنهم يرجعون في نسبهم إلى العرب. أنظر (البيروني: الآثار الباقية، ٣٨)؛ وقد حسم ابن خلدون الأمر الماماني أنهم ادعى البعض نسبتهم إلى العرب. أنظر (البيروني: الآثار الباقية، ٣٨)؛ وقد حسم ابن خلدون الأمر المار إرار أبن هذا الأمر الماماني أنهم رياده الأنساب موضوعة، وضعها من لا يعرف طبائع الأنساب في الوجود، واستبعد أن يكونوا من غير الحرب، أنظر (البيروني: الآثار الباقية، ٣٨)؛ وقد حسم ابن خلدون الأمر المامر المام المامر المام الذاكراً بأن هذه الأنساب موضوعة، وضعها من لا يعرف طبائع الأنساب في الوجود، واستبعد أن يكونوا من غير الديلم ثم تكون لهم رياسة الديلم لأن الرئاسة على قوم لا تكون في غير أهل بلدهم. أنظر ابن خلدون: العبر، الديلم ثم تكون لهم رياسة الديلم لأن الرئاسة على قوم لا تكون في غير أهل بلدهم. أنظر ابن خلدون: العبر، الديلم ثم تكون لهم رياسة الديلم لأن الرئاسة على قوم لا تكون في غير أهل بلدهم. أنظر ابن خلدون: العبر، الديلم ثم تكون لهم رياسة الديلم لأن الرئاسة على قوم لا تكون في غير أهل بلدهم. أنظر ابن خلدون: العبر، الديلم ثرامر من وجوه للمامي في المام ولك الفرس، فرغم أنه يجعل للدون: العبر، الديلم الديلم الأصفواني وهو من أكثر الؤرخين معرفة بأصول ملوك الفرس، فرغم أنه يجعل للبويهيين أصلا الديلم عربع إلى الملدون القردين، معرفة بأصول ملوك الفرس، فرغم أنه يجعل للبويم، مام يرجع إلى الملك الساساني بهزام جور، إلا أنه يترا جع في مو ضع آ خر داكراً أن علي بن بويه كان زعيما يرجع إلى الملك الساساني بهزام جور، إلا أنه يترا جع في مو ضع أ خر داكراً أن علي بن بويم
  - ثلاثة إخوة أولاد بويه بن خسرو قامت الدولة الدولة البويهية على أيديهم، وقد لقبوا من قبل الخليفة العباسي المستكفي (ت ٩٤٩هم) بألقاب عماد الدولة لعلي بن بويه، وركن الدولة للحسن بن بويه، ومعز الدولة لأحمد بن بويه. ينظر: (مسكويه،، ٢٥/٨؛ ابن الأثير، ١٩٨٣، ٢٤/٦؛ ابن خلدون، د، ت، ٤٢٠/٣).
  - . زعيم القبيلة الكردية يقابل الشيخ في القبيلة العربية، علماً بأن زعيم القبيلة الكردية الآن يسمى آغا وهي لفظة مغولية تعني االاخ الكبير دخلت الى اللغة الكرية من الفارسية التي تعني السيد ينظر: (مرعي،٢٠٢٢،
     ١٦٦).
    - ١٢. حيزان: بلد من دياربكر فيه شجر وبساتين ومياه غزيرة. (ياقوت الحموي، ١٩٥٥م، ٣٣١/٢).
      - ۱۳ المعدن: بلد من دياربكر ينظر: (ابن شداد، ۱۹۹۷م، ۱۳۹/۱).



- . الفارقي: هو أحمد بن يوسف بن علي بن الأزرق ولد بمدينه ميا فارقين في شهر شوال سنة ٥١٠هـ/١١٦م، تولى عدة مناصب في مدينته وفي مناطق أخرى، ألف كتاباً تحت عنوان: تاريخ ميا فارقين، توفي بعد عام ٥٧٧هـ/١١٨١م. الفارقي ، ١٩٧٤، ص٣١-٣٥).
- <sup>11</sup>. صمصام الدولة: أبو كاليجار المرزبان بن عضد الدولة بن ركن الدولة، ولى المملكة بعد موت أبيه عضد الدولة، فلم ينجح أمره، وغلب عليه أخوه شرف الدولة وقهره وحبسه وسمل عينيه، فاستمر محبوساً إلى أن مات أخوه شرف الدولة، فنزل من الحبس وهو أعمى، وانضم إليه أناس وسار إلى فارس وملك شيراز، ولكن خرج عليه ابن عمه أبو نصر بن بختيار وقتلوه يعد ذلك وكان ذلك سنة ٨٨هه، وكان عمره يوم قتل خمساً وثلاثين سنة، ومدة حكمه تسع سنين وأشهر. ينظر: (ابن الأثير،١٩٨٣، ٥٣٥ه؛ ابن كثير، ١٢٥/١١؛ ابن تغري بردي، د، ت، ١٩٨٤، ١٩٩).
- <sup>١١</sup> . بهاء الدولة: أبو نصر ، أحمد بن عضد الدولة ابن بويه ، ملك العراق. مات في جمادى الآخرة ، سنة ثلاث وأربعمائة بعلة الصرع المتتابع كأبيه ، توفي بأرجان في سن اثنتين وأربعين سنة وتسعة أشهر. وكانت أيامه أربعا وعشرين سنة ، وتملك ابنه سلطان الدولة أبو شجاع. وكان بهاء الدولة خاضعا للسلطان محمود بن سبكتكين ، مداريا له. وقام ابنه بعده اثنتي عشرة سنة ، وأخذت الدولة البويهية تتناقص. وقيل : بل كان ملك بهاء الدولة المداريا له. وقام ابنه بعده اثنتي وأربعين سنة وتسعة أشهر. وكانت أيامه أربعا وعشرين سنة ، وتملك ابنه سلطان الدولة أبو شجاع. وكان بهاء الدولة خاضعا للسلطان محمود بن سبكتكين ، مداريا له. وقام ابنه بعده اثنتي عشرة سنة ، وأخذت الدولة البويهية تتناقص. وقيل : بل كان ملك بهاء الدولة الثنتين وعشرين سنة ويومين . (الذهبي، ١٩٨١).
- <sup>١٧</sup> . طور عبدين: طور بلدة في أعمال نصيبين في بطن الجبل المشرف عليها المتصل بجبل الجودي، ينظر: (أبو شامة، المور عبدين: طور بلدة في أعمال نصيبين في بطن الجبل المشرف عليها المتصل بجبل الجودي، ينظر: (أبو شامة، المور عبدين: طور عبدين: طور بلدة في أبو شامة، المور عبدين: طور بلدة في أبو شامة، المور عبدين: طور بلدة في أبو شامة، المور عبدين: طور بلدة في أبو شامة، المور عبدين: طور بلدة في أبو شامة، المور عبدين: طور عبدين: طور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بل مور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المو مور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة المور بلدة الم

  - ۲۰. حصن كيفا: بلدة عظيمة مشرفة نهر دجلة، من ديار بكر. (ياقوت الحموي، ۱۹۷۹، ۲۲۵/۲).
    - ۲. الجنائب: جمع جُنَيبة، وهي الدابةُ التي تقاد، ينظر: (ابن منظور، ۱۹۷۹، ۲۳٤/۱).
- ٢ مم: حاجب الأمير علي، ويبدو أن اسمه تصغير للفظة محمد في اللغة الكردية، ومع هذا فإن المصادر لم تترجم
   ٢ لحياته. ينظر (الفارقى: ١٩٧٤ ، ٦٦).
  - ۲۱ . أرزن: مدينة مشهورة قرب خلاط، ولها قلعة منيعة، ينظر: (ياقوت، ۱۹۷۹، ۱۸/۳).
  - ۲۲ . النثار: نثر الشيء ينثره نثراً نثاراً، رماه متفرقاً، ينظر: (الفيروزآبادي، ۱۹۹۲، ۲۱۲).
- <sup>٢٢</sup>. المعاقوفة: وهي القضافة (كرمانة) خشبة في رأسها حجنة يحد بها الشيء كالمحجن. أنظر (الفارقي، ١٩٧٤، ٧٧ هامش ١).
- <sup>۱۰</sup> أبو القاسم المغربي: صاحب أرزن: شيخ العشائر الكردية ومدبرها، كان مقدماً في الأكراد وموسوماً في الشجاعة، مهد للأمير نصر الدولة في امتلاك آمد سنة ٤١٥هـ/١٠٢٤ وأخلص له وكان وزيره ومدبر الدولة، وصاحب سياستها توفي شنة ٤١٥هـ/١٣٢ ، ١٩٧٤، ٩٣ ، ١٩٧٤ ؛ ١٩٠ ، ١٩٠٤ .
- ٢٠. القود: بضم القاف وسكون الواو، جمع الأقود وهو من الخيل الطويل العنق؛ والقود بفتح القاف وسكون الواو: الخيل الذي تقاد بمقاودها ولا تركب، وتكون مودعة معدة لوقت الحاجة إليها. ينظر (الفارقي، ١٩٧٤، ١١٠، هامش ١).
  - ۲۰. الجنائب: جمع جنيبة، وهي الناقة، ينظر (الفارقي، ١٩٧٤، ١١٠، هامش ٢).
    - ۲۰. المحدثة: رباط بظاهر ميافارقين. ينظر: (ابن خلكان، د،ت، ۱۷۸/۱).



- ۲۰. والفضلونية بنت فضلون بن منوجهر صاحب آران وأرمينية إحدى زوجات الأمير نصر الدولة، وعجب إحدى جواريه. (سبط بان الجوزي، ۲۰۱۳، ۲۰۷۱).
  - <sup>۳</sup> . خوي: بلد مشهور من أعمال أذربيجان، ينسب إليها الثياب الخوئية، ينظر (ياقوت، ۱۹۷۹، ۲۰۸/۲).
    - ". الحرشفية: قرية تقع في ريض ديار بكر على شاطئ نهر دجلة، ينظر (الفارقي، ١٩٧٤، ١٨٧).
- - <sup>17</sup> . أبو نصر خواشاذه: أحد أعيان قواد عضد الدولة، هرب في أخريات أيامه إلى منطقة البطائح جنوب العراق، وقد كاتبه كل من بهاء الدولة وفخر الدولة وصمصام الدولة وبدر بن حسنويه، كل منهم يستدعيه ويبذل له ما يريد، ولكنه رفض، توفي سنة ٣٨٥هـ. أنظر ابن الأثير، ١٩٨٣، ١١/٥.
- <sup>٣</sup>. الحاجب: لقب من ألقاب التشريف يقوم مقام مدير التشريفات العام حالياً، وهو منصب استحدثه الخليفة الأموي معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه بعد حادثة الخوارج التي استهدفت حياته، بجانب منع ازدحام الناس على بابه، وقد اقتدى العباسيون بالأمويين في مسألة الحجابة، وكان في أيامهم تنافس منصب الوزارة. ينظر (الصالح، ١٩٨٩، ٣٠٦، ٣٠٧؛ الخطيب، ١٩٩٦م، ١٣٨).
  - <sup>۳</sup> . الدراعة: جبة مشقوقة المقدم على هيئة المعطف القصير مطرزة بالأكمام والأطراف، أنظر (الخطيب، ١٩٩٦، //١٧٩٠).
- <sup>٢٦</sup>. أبو الفضل المظفر بن محمود: أحد قواد عضد الدولة البويهي، أصبح حاجباً في عهد ابنه صمصام الدولة، تمكن من درء خطر القرامطة عن بغداد وانتصر عليهم في معركة حاسمة سنة ٣٧٥ه حيث أسر زعيمهم أبو قيس مع قواد آخرين، حيث ضربت عنقه، أينظر: ( الروذراوري، ١٩٦٦، ١٩/٣، ١٠٩، ١١٠).
- ". دراعة ديباج: دراعة تم العريف بها سابقاً، ديباج: أعجمي معرب وأصل الديباج بالفارسية ديوباف أي نساجة الجن. ينظر: (الجواليقي، ١٩٩٠م، ص٢٩١).
  - ... جرجان: مدينة عظيمة بين طبر ستان وخراسان، ينظر (ياقوت، ١٩٧٩، ١١٩/٢).
  - <sup>۳۱</sup>. نيسابور: مدينة عظيمة من مدن خراسان، قيل في سبب تسميتها أن سابور مر فيها وفيها قصب كثير فقال: يصلح أن يكون هنا مدينة، فقيل لها نيسابور. ينظر (ياقوت، ۱۹۷۹، ۱۹۷۹)؛ (القزويني،د، ت، ٤٧٣).
- <sup>.؛</sup>. استوناوند: ورد في هامش ذيل تجارب الأمم للروذراوري بأنها قلعة استوناوند، وهي قلعة مشهورة بدنباوند من أعمال الري (طهران حالياً)، قيل إنها عمرت منذ ثلاثة آلاف سنة ونيف، وكانت في أيام الفرس معقلاً للمصمغان ملك تلك الناحية، ومعنى المصمغان مس مغان، والمس الكبير، ومغان المجوس، معناه كبير المجوس. ينظر (ياقوت، ١٩٧٩، ١٦٧٦).
  - ··· . زبالة: بضم أوله، منزل معروف بطريق مكة من الكوفة، ينظر (ياقوت، ١٩٧٩، ١٢٩/٣).
    - <sup>1</sup>. الثعلبية: بفتح أوله، من منازل طريق مكة من الكوفة، ينظر (ياقوت، ١٩٧٩، ٧٨/٢).



ميّرنشينيّن كوردى د پەرتووكا ( مرآة الزمان في تواريخ الأعيان لسبط ابن الجوزي) خواندنەكا شروڤەكارى و ھەڤبەركارى

يوخته:

ئەف قەكولىنە گرىداى دەولەت و مىرىنشىنىن كوردىە د پەرتوكا خودىكا زەمانى يا نەقىى ئىبن جەوزى كو ٣٣ بەشان بخو قە دگرىت، دىروكا ئىبن جەوزى گەلەك يا گرنگە بو بەرچافكرنا دىروكا كوردا لناق عەردى وان كو كوردستانە و ھەروەسا بو دەقەرىن دى ژى كو دەستھەلاتداريا كوردا گەھشتىى لسەر دەمى ھەردوو دەولەتىن ئەيوبى و مەمالىكا، بابەتى قەكولىنا مە گەلەك يى گرنگە چونكى نەقىى ئىبن جەوزى ئاماژە ددەت ھىدەك ريوايەتىن گرنىگ كو د ھىدەك پەرتوكا دا ھاتبون و ئەو پەرتوكە ژبەر مەمالىكا، بابەتى قەكولىنا مە گەلەك يى گرىنگە چونكى نەقىيى ئىبن جەوزى ئاماژە ددەت ھىدەك ريوايەتىن گرنىگ كو د ھىدەك پەرتوكا دا ھاتبون و ئەو پەرتوكە ژبەر بورينا دەمى ژنافچوينە و نەماينە، سەرمراى كو قەكولىنى لسەر چەندىن مىرىنشىنىن كوردى دوستەكى و مەروانى و عەنازى و شەدادى، ئى ئەم نەشياين زىدەتر ژ سى مىرىنشىنا بەحس بېدەين ژبەر وان ريوايەتىن زىدە يى كو نەقىيى ابى جەوزى نقىسى د پەرپوكا خو يا دىروكى يە بىكەين ژبەر وان ريوايەتىن زىدە يى كو نەقىيى ابى جەوزى نىقىسى د پەرپوكا خو يا دىروكى دەلەت ئەقىرى دەستەكى و مەروانى و خەستەيى، لىن ئەم نەشياين زىدەتر ژ سى مىرىنشىنا بەحس دەم يەين ۋىمر وان ريوايەتىن يەن كەر نەۋىيى ابى جەوزى نىقىسى د پەرپوكا خو يا دىروكى دە دەرىتى دەرەكى يەريوكى يە ئەلەكەر يەرىرەكى يەربوكى يە.

## The Kurdish emirates in the mirror of time in notable history The tribe of Ibn al-Jawzi - a comparative analytical study

## Abstract:

This research is related to the Kurdish states and emirates in the book "Mirror of Time" by the tribe of Ibn al-Jawzi, which includes (23) parts.

The subject of our research is important because it is which tribe mentions important narratives that were not mentioned in other historical compilations despite their importance and contemporary events. They are: Al-Hathbaniyah, Al-Rawadiyah, Al-Hasanawiyyah, Al-Dostakiya, Al-Marwaniya, Al-Anaziah, and Al-Shaddiyah. We were only able to comprehend three emirates, namely: The Dostakiya, the Marwaniya, and the Hasanawiyyah, according to the many narrations recorded by the tribe in its history, and not according to the historical sequence.

**Keywords**: Sabit inb AL-Jawzi, Miraat AL-Zaman, Kurdish states, Kurdish emirates. A comparative study





# الإمارات الكردية في مسالك الابصار لابن فضل الله العمري (ت: ٧٤٩هـ / ١٣٤٩م)

# أ.م. محمد علي صالح الشرابي قسم التاريخ - كلية الأداب - جامعة الموصل/العراق

#### الملخص:

يعتبر ابن فضل الله العمري من أهم مؤرخي العصر المملوكي. كتب موسوعة علمية تاريخية تناولت جوانب عديدة من تاريخ الشرق الإسلامي. كرس موضوعًا كاملاً لبلد الأكراد ، فحدّد مناطق انتشارهم ، وإقامتهم ، وأهم قبائلهم ، وأبرز الإمارات الكردية في عصره التي عاش معها أو سمع عنها أو نظر إليها. بين قوتهم ومواردهم. وعلاقتها بالقوى الإقليمية المعاصرة مثل المماليك والمغول.

كلمات مفتاحية: كتاب مسالكم الإبصار ، الإمارات والقبائل ، الأكراد، العصر المملوكي

#### المقسدمة:

يُعد ابن فضل الله العمري واحد من اهم مؤرخي العصر المملوكي في القرن (٨ه/ ١٤م)، كتب موسوعة علمية تعد احدى اهم الموسوعات التاريخية، تناولت جوا نب عديدة من تاريخ بلاد الشرق، وخصص مبحثا كاملا لبلاد الكرد، فحدد مناطق انتشار وسكن الكرد وا هم القبائل والامارات الكردية التي عاصرها، وسمع بها او زارها واطلع على احوالها، ويعد من ابرز المصادر التي وصلت الينا وبينت طبيعة الا مارات الكردية، وعلاقتها مع القوى الإقليمية التي سيطرت على المشهد السياسي بعد الاجتياح المغولي المدمر، الذي احدث ابلغ الأثر في بلاد المشرق، ولم تكن بلاد الكرد بمنجى من هذا الطوفان المغولي المدمر، الذي أصاب اهم الراكز الحضرية في بلاد الكرد، مثل اربل التي كانت قد بلغت اوج ازدهارها في عصر مظفر الدين كوكبري، فغدت قبلة العلماء واسست المدارس ودور الحديث واستقطاب ابرز العلماء .

وبعد الاجتياح المغولي بسنوات اخذت الحياة تعود الى تلك البلاد، وبرزت ا مارات واسر اضحى لها دورا واضحا في الحياة السياسية، وعلا قات مع دو لة المماليك والدول الأخرى، قدم العمري معلومات قيمة عن تلك الامارات والقبائل والبلاد التي سيطرت عليها، مثل شهرزور حيث اكراد الخريسة كما يسميهم العمري، ويذكر ان الاجتياح اضطر العديد من اكراد البابرية الى النزوح نحو بلاد الشام ومصر، ويذكر العديد من قبائل الاكراد الأخرى مثل الجولمركية وامير هم



شمس الدين في العقر والعمادية والزيبارية والهكارية، الذين كانت لهم الخفارة الى جبل الجزيرة والبختية والحميدية والكلالية والزرارية وغيرهم.

وقد تم تقسيم البحث على مبحثين، تناول المبحث الأول: المؤرخ بن فضل الله العمري، وكتا به مسالك الابصار، ا ما المبحث الثاني: فقد تناول ا برز الا مارات والقبا ئل الكردية التي ذكرها ابن فضل الله العمري.

المبحث الأول:

ينسب ابن فضل الله العمري الى بيت علم وفضل، يرجع نسبهم الى الخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه، وقد ساق نسبه الحافظ ابن حجر العسقلاني قائلا: "أَحْمد بن يحيى بن فضل الله بن مجلي بن دعجان بن خلف بن نصر ابْن مَنْصُور بن عبيد الله بن يحيى بن مُحَمَّد بن أبي بكر بن عبيد الله بن أبي بكر ابْن عبيد الله بن أبي سَلمَة بن عبيد الله بن عبد الله بن عمر الْعَدوي الْعمريّ" (ابن حجر، ١٩٧٢، ١٩٧٦). وكانت لأسرة ابن فضل الله مكانة كبيرة في العصر الملوكي اذ تناوب العديد من افراد الاسرة على تقلد وظائف مهمة لدى سلاطين المالايك في مصر والشام .

كان ابرز افراد الأسرة يحيى بن فضل الله بن مجلي والد العلامة احمد بن يحيى، فقد ولد في الكرك في سنة ٦٤٥ ه اخذ العلم عن مكي بن علان وغيره من العلماء، وحدث بشيء كثير من العلوم وامتاز بحسن الخط، مما سهل له الأمر في العمل بديوان الأنشاء في سنة ٢٦٦٥، تحت اشراف أخيه شرف الدين عبد الوهاب، حتى اتقن الصنعة فانتقل الى حمص ومكث فيها مدة، ثم عاد الى دم شق وانتقل بعدها الى القاهرة، وبقي يقلد ويعزل في دم شق وال قاهرة حتى توفي سنة ٧٣٨ (ابن، حجر، ١٩٧٢، ٢٩٦٢).

وصفه ابن حجر قائلا :"وَكَانَ سعيد الحركات وَرَأَى من السَّعَادَة فِي أَوْ لَاده وأملا كه ووظائفه وَطول عمره ما لم يُشارِكهُ فِيهِ أحد وَكَانَ قَلِيل الْأَذَى كثير الانجماع عَن النَّاس وكَانَ صَدرا مُعظما وقوراً كَامل الْعقل حسن الصيانة تَارِكًا لمعاشرة النَّاس خَبيرا بوظيفته بديع الْكِتَا بَة جزل الْعبارَة كثير الْأَنْوَار خرج لَهُ أَبُو الْحُسَيْن بن ايبك معجماً سمعناه من شيخنا برهان الدّين التنوخي بسمَاعِهِ مِنْهُ وَكَانَ لَا يكاد يتَكَلَّم إِلَّا جَوَابا وَله نظر جيد وَكَانَت وَفَاته فِي ثامن شهر رَمَضَان سنة ٣٨ وَدفن بالقرافة ثمَّ نقل تابوته إلَى دمشق وَدفن بالصالحية بعد موته بأ شهر" (ابن

ومن اعلام الأسرة اخوه القاضي علاء الدين علي بن يحيى بن فضل الله، كان قد عمل لدى السلطان الناصر في مكان أخيه شهاب الدين، فكان يدخل على السلطان يقرأ البريد وينفذ الاشغال على قاعدة أخيه، وبقي على ذلك وحين توفي والده، با شر اعما له الى وفاة الناصر قلاوون



(ت ١٧٤١هـ - ١٣٤١م) واستمر بوظائفه في عهدي الملك المنصور (وتقلد السلطة لمدة شهرين في عام ١٣٤١م مرتوفي فيها) وفي عهد الملك الأشرف علاء الدين كجك (تقلد السلطة في عام ١٣٤١م وتوفي فيها) وفي عهد الملك الأشرف علاء الدين كجك (تقلد السلطة في عام ١٣٤١م وتوفي في ١٣٤٥م)، زادت مكانته واغدقت الأموال عليه حتى قيل عنه افضل من كتب خط الثلث (المصفدي، ٢٠٠٠، ٢٩/٢٢).

والأخ الثاني القاضي بدر الدين محمد بن يحيى، صاحب ديوان الاذشاء بالشام صحب أخيه علاء الدين الى مصر، شغل ديوان الانشاء في مصر عوض أخيه وبعدها، نقل الى الشام في عهد السلطان الناصر إسماعيل، وكان له ديوان الانشاء وباشر في سنة ٧٤٣ه، قال عنه الصفدي: كان عاقلا واد عا كثير الا طراق والصمت، وأحبه الناس وخضع له الا مراء والا كابر توفي سنة ٥٤٢ه، خرج في جناز ته نا ئب الا شام والا مراء والق ضاة والعله اء، ود فن بتر بة وا لده بج بل الا صالحية (الصفدي، ٢٠٠٠، ٥/١٣٨).

اما ما يخص صاحب مسالك الابصار، فقد اختلفت المصادر في سنة ولادته، الا ان الأرجح انها كانت في شوال سنة سبعمائة للهجرة، أخذ العلوم على عادة أبناء العلماء وكبار رجال الدولة، فقرأ العربية على الشيخ كمال الدين بن قاضي شهبة، ومن ثم على شمس الدين بن مسلم والفقه على القاضي شهاب الدين ابن المجد، واخذ عن شيخ الإسلام ابن تيمية الفقه وعلى ابن الزملكاني، و سمع الحديث بدمشق من ابن الحجار وست الوزراء، وابن ابي الفتح ورحل الى الحجاز ومصر ولإسكندرية واجاز له جماعة (الصفدي، ٢٠٠٠، ١٦٤/٨).

وقد أشاد ابن حجر به قائلا: وكان يتوقد ذكاء مع حافظة قوية وصورة جميلة واقتدار على النظم والنثر حتى كان يكتب من راس القلم ما يعجز عنه غيره مع سعة الصدر وحسن الخلق وبشر المحيا (ابن حجر، ١٩٧٢، ١٩٧٢)، وقال ابن قاضي شهبة أن: له تصانيف كثيرة أدبية وباع طويل وبرا عة في الأدب وكان يشبه بالقاضي الفاضل في زما نه وله مصنفات عديدة بعبارة جيدة وكان حسن المذاكرة سريع الاستحضار جيد الحفظ فصيح اللسان جميل الأخلاق يحب العلماء والفقراء (ابن قاضي شهبة، ١٤/٥)، من المار الحفظ فصيح اللسان جميل الأخلاق يحب العلماء

ووصفه الصفدي قائلا" "صدق اخلاق وسعة صدر وبشر محيا رزقه الله أربعة أشياء لم ارها اجتمعت في غيره وهي الحافظة قلما طالع شيئا الا وكان مستحضرا لأكثره وا لذاكرة التي اذا أراد ذكرى شيء من زمن متقدم كان ذلك حاضرا كأنه انما مر به بالأمس وا لذكاء الذي تسلط له على ما اراج وحسن القريحة في النظم والذثر ...(الصفدي، ٢٠٠٠، ١٦٣/٨)، وذكر له صفات أخرى واضاف الله له الى ذلك كله حسن الذوق الذي هو العمدة في كل فن وهو احد الاد باء الكملة الذين را يتهم وا عني بالكملة الذين يقو مون بالأدب علما وعملا في النظم والذثر ومعرفة بتراجم اهل عصرهم ومن تقدمهم على اختلاف طبقات الذاس وبخطوط الافاضل واشياخ



الكتابة ...ولم ار من يعرف تواريخ ملوك المغل من لدن جنكيز خان وهلم جرا ومعرفته وكذلك ملوك الهند والأتراك وما معرفة المما لك والمسالك وخطوط الأقاليم ومواقع البلدان وخوا صها فانه فيها امام وقته".

وقد تقلد وظائف عدة من أهمها كاتب ديوان الانشاء بمصر ودمشق، ولما ولي ابوه كتابة السركان هو يقرا كتب البريد على السلطان، الا انه اغضب السلطان حين اعترض على تولية ابن القطب القبطي على كتابة السرفي دمشق سنة ٤٤/٩، وكتب له كتاب التوقيع بالوظيفة وطلب منه السلطان ان يكتب فيه زيادة معلومة، فامتنع بن فضل الله العمري، وقال: خدمتك علي حرام فاشتد غضب السلطان عليه حتى سأل والده السلطان العفو وقدم العذر والا عتراف بخطأ ابنه، فأمر السلطان ان يلزم بن فضل الله العمري بيته وبعد وفاة ابيه، رجع مرة أخرى الى خد مة السلطان فأرسل الى دمشق يباشر عمله في ديوان الانشاء، بعد ان استحلفه الناصر على المناصحة وبقي على رأس عملة ثلاث سنوات، حتى عزل بأخيه بدر الدين وبقي بطالا في دمشق، الى وفاته في يوم عرفة من سنة ٤٤/٩ (ابن حجر، ١٩٧٢، ١٩٧٢).

ولا بن فضل الله العمري العديد من المؤلفات منه مسالك الابصار، وفوا صل السمر في فضائل عمر في أربعة مجلدات والتعريف بالمصطلح الشريف، وله ديوان في المدائح النبوية (ابن قاضى شهبة، ١٤٠٧ه، ١٧/٣).

ا ما كتاب مسالك الأدصار الذي يعد موسوعة علمية وتاريخية ذات أهمية كبيرة، لا تقل أهمية عن المؤلفات الموسوعية التي ظهرت في العصر المملوكي، ورغم المدح والثناء الذي طال بن فضل للله العمري، كان الجزء الأكبر من ذلك دسبب مكاذته العلمية، وقربه من السلاطين وعمله في الو ظائف السلطانية، الا ان سفره الخالد مسالك الأدصار، غدا هو العمل الذي خلد مؤرخنا الكبير، وعد ذلك السفر الكتاب الأبرز الذي عول عليه من جاء دعده دسبب المعلو مات القيمة والنادرة، التي سطرها فيه وقد ارجع بن فضل الله العمري سبب تأليف الكتاب الى أسباب موضوعية، أشار اليها في مقدمة الكتاب منها ان النفوس لا يصلحها الا التنقل من حال الى الى والتوقل على شرفات الشد والارتحال للاطلاع على الغرائب والاستطلاع للعجائب (١٠٧، ١٠٧٠).

وأ شار الى افتقار زما نه الى معلو مات جد يدة عن الأقاليم فقال: "ولقد طالعت الكتب الموضوعة في أحوال الأقاليم وما فيها، فلم اجد من بين احوا لها، ومثل في الافهام صورها، لان غالب تلك الكتب لا تتضمن سوى الاخبار القد يمة وا حوال اللوك السالفة، والأمم البائدة، ود عض مصطلحات ذهبت بذهاب أهلها، ولم يبق في مجرد ذكرها عظيم فائدة، ولا كبير امر وخير القول اصدقه، والناس بزمانهم اشبه منهم بابائهم" (العمري، ٢٠١٠، ١٠٨/١).



وأشار الى انه سوف يقدم معلومات واخبارا، تتميز بأذها الأشهر والاظهر عن كل بلد و حال كل مملكة و ما عليها، هي وأه لها في وقته من ا جل تقريبها لأفهام من يكتب لهم عن مصطلحات ومعاملات كل بلد (العمري، ٢٠١٠، ١،١٠١)، من اجل إعطاء صورة متكاملة عن كل بلد حتى تكون تلك الصورة أ مام أعينهم بالمشاهدة والعيان، واشترط ان يدون ما تحقق له مما عرفه هو بشخصه، وما شاهده واذا لم يره نقل ممن يعرف أحوال تلك البلاد ممن شاهد بعينه او سمعه من الثقات، الذي التقى بهم، و هم اعيان الثقات من ذوي التدقيق في النظر والتحقيق للرواية واستكثر منهم عن السؤال عن مملكة، حتى يأمن تغفل الغفلاء وتخيل الجهالات الضالة، وتحرف الافهام الفا سدة (العمري، ٢٠١٠). وأ شار الى مصدر اخر من مصادره و هي الكتب والمصنفات الموثوقة، التي دو نت في اخبار البلدان فذقل منها تقسيم الأ قاليم وبعض اخبار الملل والمولو ومشاهير الاعلام، وهذا من اجل اكمال كتابه وان هذه المعلومات كانت حسب ما وصف والدول ومشاهير الاعلام، وهذا من اجل اكمال كتابه وان هذه المعلومات كانت حسب ما وصف

والزم نفسه بذكر ما اشتملت عليه مملكة كل سلطان، جملة وتفصيلا على ما في المدينة التي هي قاعدة الملك، والغالب في تلك المملكة من أوضاعها وقال: "ولا اعني ذوي المما لك الصغار اذ كانوا في سلطان قاهر عليهم، بل الذكر لكل سلطان يستحق اسم السلطنة، لاتساع ممالك وأعمال، وكثرة جنود واموال ويتغطى بذيله من لعله يكون في مملكته، من ذوي المما لك الصغار كصاحب حماه مع صاحب مصر، وأشار الى ان لم يأل جهدا في تصحيح ما كتبته بحسب الطاقة، من غير استيعاب ولا تطويل ولم اذكر ملوك الكفار ولم يذكر غير المما لك الطاقة، من فير الما لك ممالك الإسلام، ويعود ويؤكد انه لم يذكر أي خبر منقول الا بعد التدقيق وا لتفحص، ولا خبر غريبا او عجيبا الا وذكر ناقله، حتى تكون العهدة على الناقل حوفا من الاذكار، كون كثيرا من غريبا او عجيبا الا وذكر ناقله، حتى تكون العهدة على الناقل حوفا من الاذكار، كون كثيرا من الحقائق قد يقع انكارها لنقصان العقول على قاعدته التي، تقول: الذي يعرف الجائز والمستحيل، يعلم كل مقدور بالإضافة الى قدرة الله الذي له بدائع الصنعة" (العمري، ٢٠١٠).

ومع كل ذلك يعد كتابه موسوعة علمية، لا تحتوي على الاحداث التاريخية فقط، بل يقدم استعراضا حضريا فهو يذكر الجوانب الحضارية عند الشعوب في مختلف الامصار، وذطالع في حديثه عن الممالك ذكر لأوضاع الملوك والوظائف وارباب الرتب العالية ومالهم من ارزاق، وزي الاناس ولبا سهم، وط عامهم، والم يزان والمك يال والعم لمة، وا ستعراض الج يوش وت سليحها و عددها و عدتها، ومخصصات أهلها، ومقدار كل مذها، و ما تنتجه اراضي المما لك من بقلها وفومها واشجارها وأنواع المعادن وقيمتها، و قد قسم كتابه الى قسمين، الأول: في الأرض، والثاني: في سكان



الاب صار، وكما تقدم فقد تحققت الشروط التي جعلت العمري يذكر الكرد وهي الإسلام والسلطان القاهر المستقل عن غيرهم.

#### المبحث الثاني:

كما ذكرنا كان كتاب العمري موسوعة علمية تناولت الانسان والأرض، لقيت شعوب البلاد الإسلامية اهتماما كبيرا في بلاد المشرق، ولما كان الاكراد عنصرا مهما من تركيبة سكان المشرق الإسلامي في عصر بن فضل الله العمري، فقد افرد لهم فصلا كاملا تحدث عنهم وعن مناطق سكناهم وابرز قبائلهم وا مرائهم، وما تميزت به بلادهم وما حوت من ثروات وعلاقتهم مع جيراذ هم ودور هم في احداث عصرهم آ نذاك، وعلى الرغم مما كتب عن الاكراد في تب الجغرافيين العرب بقيت قليلة، وذقل احدهم عن الاخر، وما يميز بن فضل الله و جود ذصوص جديدة، ذات قيمة علمية غلب عليها السجع كونه عمل في ديوان الانشاء .

حدد العمري جنس الأكراد، فقال: هم جنس خاص من نوع عام، وهم بالقرب من العراق وبلاد العرب، دون توغل في بلاد العجم، ويسكنون بلاد الجبال وهي الجبال الحاجزة بين ديار العرب وديار العجم، وابتداءها جبال همدان وشهرزور وانتهاؤها صياصي الكفرة بلاد التكفور وهي مملكة سيس (أي مملكة ارمينا الصغرى قرب اضنه الحالية)، وأشار الى انه لن يذكر من عشائرهم الا من كان بهم خبيرا، ولم يسم منهم الا البيوت المشهورة من بيوت ملك او امارة (٢٠١٠، ١٩٧/٣).

ويشير العمري الى ان اغلب الأكراد الذين لهم مأثر ودور هم في شرق ذهر دجلة، ا ما الذين غرب ذهر دجلة الى الفرات فهم قليل وغير محتفل بهم الأ ما كان من اكراد ماردين والجزيرة، كان ابرزهم إبراهيم بن علي المسمى العزيز مالو، الذي كان له شوكة قوية اجتمعت عليه جموع كثيرة، وبعد وفاته لم يكن من خلفه يسد مكانه (العمري، ٢٠١٠، ١٩٧/٣).

إنَّ ابرز الأمارات والقبائل الكردية التي ذكرها العمري هي التي كانت الى الشرق من ذهر دجلة وفيما يلى ذكر ابرزها:

**أولا** – الكورانية في همدان وشهرزور وقال عنهم انهم اهل شوكة وحمية ويقمون في مكان يقال له (ريا موست) ومكان اخريقال له (رشك) وامير هم الأمير محمد وعددهم يفوق الخمسة الاف مقاتل

ثانيا- الكلالية وديارهم (درانك) ونهاوند الى شهرزور واميرهم سيف الدين صبور، وعددهم الف مقاتل واميرهم يحكم من جاورهم من الأكراد ويطيعه أبناء قبيلته بسبب صدق كلامه وحسن سيرته، و من الكلالية قوم اخرون يقمون في (دقوق) و عددهم الف مقاتل و منهم من يستقر في (باشنة) بنواحي أذربيجان وكانوا اكثر الكلالية عددا، ويشير الى ان العديد منهم هاجر الى مصر والشام بسبب تعدي الكفار عليهم وان بقي منهم جماعة في بلادهم. (العمري، ٢٠١٠، ٢٩٨/٣).



ثالثا- النركلية وهم أصحاب شجاعة وحيلة ويقارب عددهم الفان واميرهم جمال الدين بالان وهو حاكم بلاد كنكور<sup>(۱)</sup> وما جاورها.

رابعا- واشار العمري الى قبيلة البابيرية واللوسة وهم سكان إقليم شهرزور وكانوا اهل قوة وسطوة ومكانة الا انهم غادرو بلادهم بفعل غزوات المغول والتتر بعد احتلال بغداد واخلوا ديارهم واستقروا كغيرهم من اهل السواد في مصر وبلاد الشام ويقول العمري معبرا عن حزنه لما اصابهم "وتفرقت منهم الأحزاب واصابتهم الاوصاب وعظم فيهم المصاب ولكل اجل كتاب" وسكن مساكنهم قوم يقال لهم( الخرسكية). (العمري، ٢٠١٠، ٣٠/١٩٨).

**خامسا**- اكراد (السيولية) وهم بين شهرزور اشنة<sup>(٢)</sup> ويبلغ عددهم الفي رجل وهم ذوو شجاعة وحمية، وهم قسمان ا مير القسم الأول( مورك ا بن عزا لدين محمود)، وقسم بأمرة الأ مير (داود بدران).

سادسا- الغرباوية ويسكنون بلاد (بستار) ويسيطرون على أجزاء واسعة من بلاد اربل وعددهم يفوق الأربعة الاف نضر، واميرهم (أبو بكر الملقب بسيف الدين).

سابعا- الحسنانية وصفهم العمري قائلا (ذوو انفس قوية وينقسمون على ثلاث بطون وهم نحو الالف، اكبر بطونهم طائفة عيسى بن شهاب الدين كراي، والثاني نفر يقال لهم البلية والأخر يعرف بالجاكية وكان الأمير عبد الله بن شهاب الدين زنكي ا مير النفرين وثالث بطونهم لفخر الدين ا مير قيم وتختص الحسنانية ببلاد (الكركار) وتشاركهم الغرباوية في الخفارة المأخوذة بدربند). (١٩٩/٣،٢٠١٠).

وهذا نجد العمري يذكر عن اكراد منطقة الجبلين من اعمال أربيل ان القوم كانوا ي قدمون الولاء لا لمدولتين المغولية والمملوكية ويدارون القوتين فهم في الشتاء يعاملون التتر بالمجاملة، وفي الصيف يعينون سرايا الشام ويقول ان عددهم كعدد الكلالية واميرهم (تاج الدين الخضر سليمان) وكان ذا بنان وقد وفد الى بلاد مصرفي عهد المنصور قلاوون وقد عاد أولاده الى بلادهم بعد وفاة ابيهم مع امراء اخرين من امراء الاكراد منهم عز الدين سنقر والمبارز بن شجاع الدين من المازنجانية، وبهاء الدين بن جمال الدين خوش من الحميدية بسبب اهمال امرهم بعد وفاة قلاوون (٢٠١٠، ١٩٩٣).

ثامنا – المازنجاذية ويقيم هولاء في اربل ويذسبون الى الحميدية واميرهم منهم وهم اهل عزم في الشدة والرخاء ولا يقل عددهم عن الف مقاتل ويذكر انهم من اكثر الكرد تشبها بأعيان المما لك الإسلامية من حيث اللباس اذا كان اميرهم من امراء الخلافة العباسية، لقب بمبارز الدين وهو لقب رسمي اطلق عليه من ديوان الخلافة وذقل العمري عن شاهد عيان في وصف مبارز الدين : "كان ذا شجاعة وصبر وتحمل ومكر وعقل وفكر و تدبر وسيا سة وتثبت وريا سة ولا يه مل عدوا



لصغره وحقارته، ولا يهاب من أراد به سوءا لعظمته وجسارته وذقل العمري عن شاهد العيان قول ابن الصلايا<sup>(۳)</sup>: "توسمت في هذا الشاب سعادة لم اتوسمها في احد فكان كما توسمه، اذا قام في التتر في ذلك المقام وتمكن ابن يا فث وتشتت اهل الإسلام ولم يبق من الرجال القادرين على القتال الا سكان الج بال، ف ما اع جز الك فار استئه صالهم وتحق قوا ان سهامهم لا تنائهم عاملوهم بالمكر والخديعة، وهادنوهم على تخلية الخراج سدا للذريعة." (العمري، ٢٠١٠، ٢٠٠٣).

ويضيف العمري انه قد عين ملك على أربيل واعما لها لشدة مقاومته واضيفت الى مملكته عقر سوس وغيرها من البلاد وجعل مقدم خمسمائة ونال قومه سعادة وكثر امراء عشيرته كونهم في النسب سواء وكان على قوته وسطوته حتى بلغ التسعين من العمر وصادف حسن الاقدار في تمكنه من كل عدو قصده ولا هم ملك من ملوك المغول في الغدر به الا عجل الله فناء ذاك الملك ولم يبلغ أحدا ما بلغه ملكه وكثرة رجا له ولا تمنع جبا له، وبعد وفاته خلفه بعض أبنائه منهم عز الدين ومن بعده اخوه نجم الدين خضر، ويفصل العمري في الحياة الرغيدة التي كان عليها من الرفاهية وما ترك له ابوه من حاشية وغاشية وعقار وما شية، وكان له مكانه في الدولتين (المغولية والملوكية ) ورتبة عالية في الجهتين، وانبساط في للذات، وشرف بالعرض وذات يد لا تقصر في ادب، ولا تبالي بلاغتها بما تنفق من كنوز الفضة والذهب. (٢٠١/٣، ٢٠١٠).

تاسعا- السهرية في بلاد (شقلاباد) ولهم قلعتي خفتيان<sup>(1)</sup> وما بينها الى الدست (والدربند) ويصفهم العمري انهم مشهورين باللصوصية ولا يبلغ عددهم الف رجل وبلادهم عصية واشهر معالم بلاد هم نهر الزاب الذي يشق جبليين شاهقين مما يولد هدير الماء صوتا يفزع وعقد على الزاب ثلاث قناطر اثنتان بالحجر وا لجير والثالثة من الخشب ويفصل العمري بدقة صنعة تلك القناطر العجيبة التي تمر عليها الدواب والا حمال وللسهرية الخفارة ويفرضون الضرائب على من يعبر ها ويقول (وهم اهل غدر وخديعة، وقبائح شنيعة، لا يستطيع المسافر مدافعتهم فيه بل ترضية سلامته بنفسه وينقل عن احد الأشخاص وهو (شمس الدين محمد بن ساعد)، ان ذسب احد من الاكراد الى الجن فهم هؤلاء حقا، واميرهم (الحسام بن عمقيان). (٢٠٢/٣، ٢٠١٠).

عاشرا- الزرزارية وتعني ولد الذئب، يقول العمري ؛ولهم عددا جم وامراء واغنياء وفقراء ويبلغ عدد رجالهم خمسة الاف وتميزو بوجود التوافق بينهم، ومنهم من عرف بالزهد ممن يشار اليهم، وفقهاء يعتمد عليهم بالفتوى ويسكنون من مرت<sup>(ه)</sup> الى جبل خنجرين المشرف على (اسنة) وامتاز جبلهم بكونه شديد الارتفاع باردا جدا ويجذب الغيوم كالمغناطيس، ولهم الخفارة في تلك النواحي، ولهم كذلك بلاد ملاز كرد والرستاق ذات القلاع والاضياع وامير هم ( نجم الدين بن باساك) خلفه أبنائه في امرة تلك النواحي ولهم الطاعة على عشيرتهم وامتازوا بحسن سيرتهم.



احد عشر-الجولمركية: يقول العمري انهم من بني امية من مروان بن الحكم ونسبتهم الى مكان اقامتهم

وكان اغلبهم قد فر الى الجبال بعد غلبة بني العباس عليهم وامتذعوا واستغنوا بهذه الجبال وابتعدوا عن مخالطة الناس طلبا للسلامة فانخرطوا في سلك الأكراد وامير هم (عماد الدين بن الأسد بن مشكلان)، وعددهم ثلاثة الاف، وكانوا أصحاب ثروة معدذية اذ ظهر في بلادهم معدن اللازورد فأخفى ذلك خوفا من المغول رغم مناعة بلاده التي تعد من امنع البلاد،ومن ملوكهم الاخرون بهاء الدين بن قطب الدين وله ابن عم له يقال له شمس الدين داود، كان معاديا ومحاربا فلمغول، فلما اعجزهم منحوه ارض عطايا وهبات من اجل الدخول في طاعتهم، والنزول من معقله، فخصص له دارا عظيمة، حولها بستانا احتوى مختلف الأشجار المثمرة قدّر العمري غلته ما يفوق فخصص له دارا عظيمة، حولها بستانا احتوى مختلف الأشجار المثمرة قدّر العمري غلته ما يفوق مشرون الف دينار بالسنة، وبعد وفاته عاد ابنه الى عداوة المغول و حاربهم ورجع الى معقل عشيرته من تبر يز الى نخجوان<sup>(٢)</sup> و عرف ملكهم بحسن المتدبير والإدارة وكان عنده من الكتاب والمدين ما تبر يز الى نخجوان<sup>(٢)</sup> و عرف ملكهم بحسن المتدبير والإدارة وكان عنده من الكتاب والمدين صلحه او النواب والوكلاء وعرف بالكرم الا يقت طعامه بلا ملح حتى يتمكن من الاكاب منه من كان في

الثناعشر- الزيبارية قال العمري ان عددهم خمسمائة رجل ويقطنون الزيبار وللزيبارية سوق خاص لهم في بلدهم، وكانوا في حالة حرب مع قبيلة المازنجاذية، واستقر ا مرهم وكان لهم اميران الأول إبراهيم بن الأمير محمد الزامي وكان له مكانة مرموقة في عهد الخلافة العباسية، والأمير الثاني الشهاب بدر الدين برش، واما الهكارية فقال انهم مقيمون ببلاد العمادية و عددهم يزيد على أربعة الاف محارب و كان لهم ا ميران ا حدهما الأ مير ا بي بكر والأ خر الأ مير علي يعرف وا لداهما بالطراوشي وكان الأمير الأول مستقلا يحكم بقوة واستقلال وحسن تدبير متخذا من منا عة الجبال حصنا منيعا، و له الجم الغفير من الاتباع والنواب والجنود، وبقي مستقلا عن القوى الجبال حصنا منيعا، و له الجم الغفير من الاتباع والنواب والجنود، وبقي مستقلا عن القوى بها بعض افراد قبيلته الذين حسنوا له النزول والوثوق بحاكم الموصل أدت بالأخير الى سجنه والاحتياط عليه حتى داول الفرار فقتل اثناء تلك المحاولة، واستقل الأمير في حكم الهكارية حتى مات، وللهكارية الخفارة على أماكن اثناء تلك المحاولة، واستقلا الأمير المرئي والاحتياط عليه حتى حاول الفرار فقتل اثناء تلك المحاولة، واستقل الأمير يا محمد الهكارية حتى مات، وللهكارية الخفارة على أماكن كثيرة من بخارى الى جبل الجزيرة مما تدل على قوة الأمارة واتساع نفوذها. (٢٠١٠، ٢٠٥٣–٢٠٢).

ثلاث عشرة – البستكية و هم يقط نون القمراذية وك هف داود، ورغم قلة عددهم الذي يقارب خمسمائة رجل، الا انهم كما يقول العمري رجال شجعان حماة رماة كرماء، طعامه مبذول لكل قادم، واميرهم مقيم بالقمرانية (٢٠١٠، ٢٠٦٣).



اريع عشرة – البختية ويقطنون من قبل، يقول العمري انهم كانوا يضاهون الحميدية في المكانة الا انهم اكثر من حيث العدد والا مراء وكثرة القبائل قد اصابهم في عصره مصائب أدت الى هلاك امراءهم وتشتت كبرائهم وتفرق جمعهم المعهود، ولم يبقى منهم الا القليل منهم وقد تفرقوا بين القبائل، و من ابرز قبائلهم "لسندية و هو أكثر شعبهم عددا، وأو فرهم مددا، يبلغون ثلا ثين ألف مقاتل مختال مخاتل والمحمدية، و كان أمير هم شروين، لا تزيد على ستمائة رجل، والراستية كانوا أولى عدد وجمع ومدد إلى أن نزح أميرهم البدر بن كيا يك من ذلك البلد، بالأ هل والولد، إلى متعة وقد تشتت شملهم، وتفرق جمعهم، عدتهم لا تزيد في من ذلك البلد، بالأ هل ألف رجل، وأميرهم علاء الدين كورك بن إبراهيم، ولا ينقص من بلد العقر في خمسمائة وأميرهم عمر بن أبي علي وموسى بن بهاء الدين، والدينلية و هم يسكنون الجبل المقلوب، والمختار مطلوبون بالخفارة أميرهم كلتي، ولا تزيد عدتم على ألف متفرقين في البلاد، متمزقين في كل واد (٢٠١٠، ما الخارة أميرهم منه من الدين عرك من الدينلية و هم يسكنون الجبل المقلوب، والمختار مطلوبون

#### الخاتمة:

من خلال ما قدمه العمري من معلومات حول الأمارات والقبائل الكردية، يمكن للباحث ان يؤشر العديد من الملاحظات من أهمها:

- . وقوعها بين قوى متصارعة أدت الى ضعف تلك الأمارات ومحاولة توازن المواقف في علاقتها مع
   هذه القوى (المغول والمماليك)، وإن كانت تميل في الأغلب إلى مؤازرة المماليك.
- ٢. الامر الاخر كثرة المنافسات و الصراعات الداخلية ووجود اكثر من امير واحد لنفس القبيلة او العشيرة.
  - ٣. عدم توحد تلك الأمارات والقبائل في اتحادات إدارية، وتفشى الحروب المستعرة فيما بينها.
- ٤. كانت قوة تلك الأمارات والقبائل والعشائر تكمن بوجود الموانع الطبيعية كالجبال والديان والانهار التى اغرت العديد من تلك الأمارات في عدم الرضوخ لغيرها مما زاد في الفرقة.
- وفر الأمطار والثلوج مما أدى الى غنى تلك الأمارات من الناحية الاقتصادية وتوفر المزروعات ولأشجار المثمرة والثروة الحيوانية.
- ٦. كذلك توفر المعادن الثمينة جعلت تلك البلاد مطمعا للمغول فكانوا يحيكون المؤامرات من اجل السيطرة على هذه البلاد.



المصادر:

البغدادي (١٤١٢هـ)، عبد المؤمن بن عبد الحق، مراصد الاطلاع، الطبعة الأولى، دار الجيل، بيروت. ١. الحموي(١٩٩٥م)، ياقوت بن عبد الله الرومي، دار صادر، بيروت.

- ٢. ابن حجر العسقلاني (١٩٧٢م)، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، تحقيق: محمد عبد المعيد خان، مجلس دائرة المعارف العثمانية، ط٢ – صيدر آباد/ الهند.
- ٣. الذهبي، (٢٠٠٣م)، شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قُايُماز، تحقيق: بشار عوّاد معروف، دار الغرب الإسلامي.
- ٤. ال صفدي، صلاح الدين خليل بن أيبك (٢٠٠٠م)، الوافي بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي
   مصطفى، دار إحياء التراث، بيروت.
- ٥. العمري، أحمد بن يحيى بن فضل الله القرشي العدوي العمري، شهاب الدين ابن فضل الله (٢٠١٠م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق كامل حسين الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٦. ابن قاضى شهبة، أبو بكر بن أحمد بن محمد بن عمر (١٤٠٧هـ)، طبقات الشافعية، تحقيق: الحافظ عبد العليم خان، عالم الكتب، بيروت.

الهوامش:

#### The Kurdish emirates in the book of Masaliq al-Absaar by Ibn Fadlallah Al-Omari

#### Abstract:

Ibn Fadlallah Al-Omari is considered one of the most important historians of the Mamluk era. He wrote a historical scientific encyclopedia that dealt with many aspects of the history of the Islamic East. He devoted an entire topic to the country of the Kurds, so he identified the areas of their spread, their residence, their most important tribes, and the most prominent Kurdish emirates in his era that he lived with, heard about, or looked at their conditions and between their strength and resources.



And its relationship with contemporary regional powers such as the Mamluks and Mongols.

Keywords: Al-Omari, the book of Masaliq al-Absaar, Emirates and Tribes, the Kurds

### ميرگههين ڪوردي د پهرتووڪا (مسالڪ الابصار) يا ئيبن فهچلوللاهيٰ عومهريدا ٧٤٩مش/١٣٤٩ز

پۆختە:

أبن فەزل الله العمرى دئيته ھەژمارتن ئيّك ژ كرنكترين ميّژوونڤيسيّن چەرخىّ مەملووكى. ئنسكلوپيديايەك ميّژووى زانستى نڤيسيە وتيّدا ميژووا روژھەلاتا ئيسلامى باس كريە. وبابەتەكىّ درووست تەرخان كريە ژبوو وەلاتىّ كوردان. وجھىّ وان دەستنيشان كريە.وجھىّ ئاكنجيبوونا وان وگرنگترين ھوزيّن وان. ھەرومسا گرنگترين ميرگەھيّن وان ل وى سەردەمى. وھيّزا وان دياركريە دگەل ژيّدمريّن وان ييّن ئابوورى.وپەيومنديا وان بھيّزيّن ھەريمى. وەك مەمالىك ومەغولان.

پهيڤێن سهرهڪي : عومهري، پهرتوڪا مساڻڪ الابصار، ميرگهه وهوز، ڪورد، چهرخي مهملوڪي.



# منهج المؤرخين في تناول تاريخ الأكراد: ابن خلدون نموذجاً دراسة تحليلية ونقدية

#### ا. د. عبد الغنى عبد الفتاح زهرة

قسم التاريخ والحضارة -كلية الدراسات العليا - جامعة الأزهر/ جمهورية مصر العربية

#### الملخص:

اهتم ابن خلدون بالأكراد فى تاريخه المعروف العبر ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبر بر ومن عا صرهم من ذوي الشأن الأكبر، وكذلك فى مقدمته المعروفة بمقد مة ابن خلدون، فبدأ بذكر موقعهم الجغرافى، وأراضيهم وجبالهم، ثم انتقل إلى تاريخهم منذ عصر صدر الإسلام حتى عصره، كما اهتم بمشاركتهم فى الأحداث السياسية حتى أدوارهم الصغيرة عندما يكونون جزءً من جيش، أو فرقة فى حملة أحد القادة، مثل فرقة الأكراد فى جيش نور الدين محمود برئاسة أسد الدين شيركوه، أو محاولة لإقامة إمارة أو دولة، مثل محاولة الأكراد فى جيش نور الدين محمود برئاسة أسد الدين شيركوه، أو محاولة سنة ثلاثمائة وسبع وستين هجرية، وذكر بعض الإمارات الكردية منذ نشأتها وحتى نهايتها، مثل إمارة بنى مروان فى ديار بكر، ودولة بنى أيوب فى مصر والشام، كما تتبع الشخصيات البارزة منهم التى رحلت إلى البلدان المختلفة، مثل خراسان والهند والعراق ومصر والشام وبلاد المغرب، وقد وافق ابن خلدون المؤرخين فى معظم رواياته، وخالفهم فى بعض الروايات، كما يتميز بأنه نقل بعض الروايات المردين فى معظم رواياته، وخالفهم فى بعض الروايات، كما يتميز بأنه نقل بعض الروايات المن خلدون المؤرخين فى معظم رواياته، وخالفهم فى بعض الروايات، كما يتميز بأنه نقل بعض الروايات المرد منهم التى رحلت إلى معظم رواياته، وخالفهم فى بعض الروايات. كما يتميز بأنه نقل بعض الروايات المارة بنهم التى مرامية بنفسه،

ولم يغفل ابن خلدون ذكر بعض الجوانب الحضارية للأكراد مثل اهتمامهم بالعلم والشعراء، وما كانت عليه بلادهم من أحوال اقتصادية واجتماعية.

وقد اخترت ابن خلدون نموذ جاً لأنه ينتمى إلى بلاد المغرب، فأردت أن أبحث فى مدى اهتمام المغاربة لتاريخ دول وطوائف المشرق، ومنهم الأكراد، ومدى اهتمامهم بتحرى الصدق والأمانة فى ذكر تاريخهم، وهو ما نتاوله بإذن الله فى صفحات البحث.

الكلمات الدالة: ابن خلدون - الأكراد - المقدمة- دولة بني مروان- ديار بكر

#### تمهيد: ابن خلدون ومكانته العلمية

العلامة ابن خلدون عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرميّ، ولد في تونس سنة ٧٣٢ هـ- ١٣٣٧ م، ينحدر من أصل أندلسي إشبيلي، تلقى العلم على عدد كبير من العلماء الاندلسيين الذين هاجروا إلى تونس.

وفي شبابه اجتذبه بلاط بني مرين في فاس للخدمة فيه فقد أتيح له الاتصال هناك بالوزير لسان الدين ابن الخطيب خلال فترة نفيه مع سلطانه إلى المغرب وقد توطدت بين الرجلين صداقة متينة ظهرت



بوضوح في تلك الترجمة التي أفردها له ابن الخطيب في كتابه «الأحاطة في أخبار غرناطة» بعد عودته الى وطنه قال فيه:

مفخر من مفاخر التخوم المغربية- أي ابن خلدون- شرح البردة شرحا بديعا دل على غزارة حفظه وتفنن إدراكه ولخص كثيرا من كتب- ابن رشد وعلق للسلطان أبي سالم في العقليات تقييدا مفيدا في المنطق، ولخص محصل الامام فخر الدين الرازيّ، وألف كتابا في الحساب، وشرع في شرح الرجز الصادر عني في أصول الفقه بشيء لا غاية فوقه في الكمال» .

شغل أجداده في الأندلس وتونس مناصب سياسية ودينية مهمة، وكانوا أهل جاه ونفوذ، نزح أهله من الأندلس في منتصف القرن السابع الهجري، وتوجهوا إلى تونس، وكان قدوم عائلته إلى تونس خلال حكم دولة الحفصيين .ويتعقب ابن خلدون أصوله إلى حضرموت ، وذكر في موسوعته كتاب العبر المعروفة باسم " تاريخ ابن خلدون " أنه من سلالة الصحابي وائل بن حجر .

وانغمر ابن خلدون في حياة سياسية حافلة سواء في بلاط المرينيين بفاس، أو الحفصيين في تونس إلا أنه اعتزل السياسة وآثر الانطواء بعد مقتل صديقه ابن الخطيب في سجنه فقد ملّ السياسة وانسحب من الحياة العامة واختلى أربع سنوات ٧٧٦- ٧٨٠ هـ في قلعة بني سلامة في ولاية وهران غربي الجزائر وفي تلك الخلوة كتب «المقدمة» والتي اشتهرت بمقدمة ابن خلدون والتي قال عنها هو: «سالت فيها شآبيب الكلام والمعاني على الفكر حتى امتخضت زبدتها وتألفت نتائجها، على ذلك الذحو الّذي اهتديت إليه في تلك الخلوة»<sup>7</sup>.

وعاش ابن خلدون بعد ذلك مدة طويلة ارتحل خلالها الى الشام ومصر حيث ولي منصب قاضي القضاة المالكية، في مصر عدة مرات، وتصادف أيضا وجوده في دمشق عند ما حاصرها المغولي تيمور لنك. وتمكن من الخروج قاصدا تيمور لنك، متوسلا إليه إنقاذ المدينة. وبعدها عاد ابن خلدون الى مصر وتوفي فيها سنة ٨٠٨ هـ/ ١٤٠٥م، و من أشهر مؤلفا ته في التاريخ: «التعريف بابن خلدون ورحلته شرقا وغربا» وكتاب «العبر وديوان المبتدإ والخبر في تاريخ العرب والبر بر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر». وهو الكتاب الذى يدور بحثنا حوله.<sup>4</sup>

وهو يقع في سبعة مجلدات وأو لها المقدمة وهي المشهورة أيضا بمقدمة ابن خلدون، وتشغل من هذا الكتاب ثلثه، وهي عبارة عن مدخل موسع لهذا الكتاب وفيها يتحدث ابن خلدون ويؤصل لأرائه عن علم التاريخ والجغرافيا والعمران والفلك وأحوال البشر وطبائعهم والمؤثرات التي تميز بعضهم عن الآخر.

ويناقش ابن خلدون العمران البشري بشكل عام مبينا أثر البيئة في البشر وهو ما يدخل حاليا في علم الاتنولوج يا والانثروبولوج يا، ويت طرق لأ نواع الع مران البشري تبعا لنمط حياة البشر وأ ساليبهم الإنتاجية قائلا: "ان اختلاف الأجيال في أحوالهم انما هو باختلاف نحلتهم في المعاش." مبتدئا بالعمران البدوي باعتباره أسلوب الإنتاج الأولي الذي لا يرمي إلى الكثير من تحقيق ما هو ضروري للحياة: ".ان أهل البدو المنتحلون للم عاش الطبيعي. واذهم مقتصرون على الضروري الأقوات والملا بس والاساكن و سائر الأحوال والعوائد".



ثم يخصص الفصل الثالث من المقدمة للدول والملك والخلافة ومراتبها وأسباب وكيفية نشوئها و سقوطها، مؤ كدا أن الدعا مة الأسا سية للحكم تكمن في العصبية. والعصبية عنده أصبحت مقو لة اجتماعية احتلت مكانة بارزة في مقدمته حتى اعتبر ها العديد من المؤرخين مقولة خلدوذية بحتة، وهم محقون في ذلك لأن ابن خلدون اهتم بها اهتماما بالغا إلى درجة أنه ربط كل الأحداث الهامة والتغييرات الجذرية التي تطرأ على العمران البدوي أو العمران الحضري بوجود أو فقدان العصبية.

ويركز ابن خلدون على الصناعة جاعلا منها السبب الأساسي في الازدهار الحضاري:(ان الصنائع انما تكتمل بكمال العمران الحضري وكثرته. ان رسوخ الصنائع في الأمصار انما هو برسوخ الحضارة وطول أمدها).

وامتاز ابن خلدون بسعة اطلاعه على ما كتبه القدامى على أحوال البشر وقدرته على استعراض الآراء ونقدها، ودقة الملاحظة مع حرية في التفكير وإنصاف أصحاب الآراء المخالفة لرأيه. وقد كان لخبر ته في الحياة السياسية والإدارية وفي القضاء، إلى جانب أسفاره الكثيرة من موطنه الأصيل تونس وبقية بلاد شمال أفريقيا إلى بلدان أخرى مثل مصر والحجاز والشام، أثر بالغ في موضوعية وعلم ية كتابا ته عن التاريخ وملاحظاته.

وبسبب فكر ابن خلدون الدبلوماسي الحكيم، أرسل في أكثر من وظيفة دبلوماسية لحل النزاعات بين زعماء الدول: مثلا، عينه السلطان محمد بن الأحمر أمير غرنا طة سفيرا له إلى أمير قشتالة للتوصل لعقد صلح بينهما، وكان صديقا مقربا لوزيره لسان الدين ابن الخطيب. وكان وزيرا لدى أبي عبد الله الحفصي سلطان بجاية، وكان مقربا من السلطان أبي عنان المرينى قبل أن يسعى بينهما الوشاة. وبعد ذلك بأعوام استعان به أهل دمشق لطلب الأمان من الحاكم المغولي القاسي تيمور لنك، وتم اللقاء بينهما. وصف ابن خلدون اللقاء في مذكراته. إذ يصف ما رأه من طباع الطاغية، ووحشيته في التعامل مع المدن التي يفتحها، ويقدم تقييما متميزا لكل ما شاهد في رسالة خطها لملك الغرب الخصال الإسلامية بينهما. وصف ابن خلدون اللقاء في مذكراته. إذ يصف ما رأه من طباع الطاغية، ووحشيته في التعامل مع المدن التي يفتحها، ويقدم تقييما متميزا لكل ما شاهد في رسالة خطها لملك المغرب الخصال الإسلامية المن التي يفتحها، ويقدم تقييما متميزا لكل ما شاهد في رسالة خطها لملك المغرب الخصال الإسلامية المن التي يفتحها، ويقدم تقييما متميزا لكل ما شاهد مع تيمور لنك مثلا، وذكائه وكرمه، وغيرها من الموصات التي أدت في نهاية الماض لنجاته من هذه المحنة، تجعل من التعريف عملا متميزا عن غيره من وشجاعة وذكاء ولباقة. ويعتبر ابن خلدون مؤسس علم الامح الإسلامية لعائم متميزا عن غيره من

#### اهتمام ابن خلدون بتاريخ الأكراد

كان من الطبيعى أن يهتم مؤرخو المشرق بتاريخ الأكراد، نظراً للجوار وقربهم من بلاد الأكراد، ولكن اهتمام علماء المغرب وعلى رأسهم ابن خلدون بتاريخ الأكراد يرجع لعدة أسباب أهمها: أولاً: الدور المؤثر للأكراد فى الأحداث التاريخية فى العصور المختلفة، فى المناطق التى عاشوا واستقروا بها، أو ارتحلوا منها، ويصل صداها إلى بلاد المغرب والأندلس.

ثانيا: تأسيسهم لبعض الدول التي ساهمت في الدفاع عن العالم الإسلامي، مثل الدولة الأيوبية التي كان لها دور كبير في طرد الصليبيين من بلاد المشرق.



ثالثاً: دورهم في مساندة بعض الأمراء والحكام، وإسقاط البعض الآخر، لفت إليهم أنظار المؤرخين عند حديثهم عن هذا الحاكم أو ذاك.

وكا نت بدا ية حديث ا بن خلدون عن الأكراد فى مقد مة كتا به، و تحدث فيها عن الموقع الجغرافى لجبال الأكراد التى نسبت إليهم، فقال عنهم: وفي شرقيّ بلاد خوزستان جبال الأكراد متّصلة إلى نواحي أصبهان وبها مساكنهم ومجالاتهم وراءها في أرض فارس وتسمّى الرّسوم°. **الفتح الإسلامى لبلاد الأكراد.** 

وبدأ ابن خلدون حديثه عن تاريخ الأكراد بالفتح الإسلامى لهذه البلاد فى عصر أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، فذكر فى كتابه العبر : إن عبد الله بن المعتمر بعث ربعي بن الأفكل بعهد عمر إلى الموصل ونينوى وهما حصنان على دجلة من شرقيها وغربيها، فسار في تغلب وإياد والذمر وسبقوه إلى الحصنين فأجابوا إلى الصلح وصاروا ذمة. وقيل بل الّذي فتح الموصل عتبة بن فرقد سنة عشرين وأنه ملك نينوى وهو الشرقي عنوة. وصالحوا أهل الموصل وهو الغربي على الجزية وفتح معها جبل الأكراد وجميع أعمال الموصل وقيل إنما بعث عتبة بن فرقد عياض بن غنم عند ما فتح المزيرة على ما نذكره والله أعلم'.

وأشار ابن خلدون إلى وجود جموع أخرى للأكراد فى جنوب العراق بالقرب من البصرة، فقال: كان أمر أمراء الانسياح لما فصلوا إلى النواحي، اجتمع ببيروذ بين ذهر تيري ومنادر من أهل الأهواز جموع من الأعاجم أعظمهم الأكراد، وكان عمر قد عهد إلى أبي موسى أن يسير إلى أقصى تخوم البصرة ردءا للأمراء المنساحين، فجاء إلى بيروذ، وقاتل تلك الجموع قتالا شديداً، وقاتل المهاجر بن زياد حتى قتل. ثم وهن الله المشركين فتحصّنوا منه في قلّة وذلّة، فاستخلف أبو موسى عليهم أخاه الربيع بن زياد وسار الى أصبهان مع المسلمين الذين يحاصرونها حتى إذا فتحت رجع إلى البصرة. وفتح الربيع بن زياد بيروذ وغنم ما فيها ولحق به بالبصرة وبعثوا إلى عمر بالفتح والأخماس<sup>٧</sup>.

وأ شارا بن خلدون إلى الأكراد فى حدث آخر فى فتو حات الاسلمين، ولكنه لم يحدد مكان تواجدهم، أو اسم زعيمهم فقال: وكان عمر قد اجتمع إليه جيش من المسلمين فبعث عليهم سلمة بن قيس الأشجعي ودفعهم الى الجهاد على عادته وأوصاهم، فلقوا عدوا من الأكراد المشركين، فدعوهم إلى الإسلام أو الجزية، فأبوا وقاتلوهم وهزموهم وقتلوا وسبوا وقسّموا الغنائم، ورأى سلمة جوهرا في سفط فاسترضى الاسلمين وبعث به إلى عمر فسأل الرسول عن أ مور الناس حتى أ خبره بالاسفط فغضب وأ مر به فوجئ في عنقه، وقال: أسرع قبل أن تفترق الناس ليقسّمه سلمة فيه فباعه سلمة وقسمه في الفاس وكان الفص يباع بخمسة دراهم وقيمته عشرون ألفا<sup>^</sup>.

#### الأكراد في العصر الأموي

كان أول حدث للأكراد ذكره ابن خلدون فى العصر الأموى مساندة بعض جموعهم لثورة عبدالرحمن بن الأشعث ضد الحجاج بن يوسف الثقفى والى العراق من قبل الخليفة الأموى عبدالملك بن مروان، فقال: وحمل عبد الملك بن المهلّب على أصحاب عبد الرحمن فكشفوهم. ثم حمل أصحاب الحجّاج من كل جانب فانهزم عبد الرحمن وأصحابه وقتل عبد الرحمن بن أبي ليلى الفقيه، وأبو البحتري الطائي ومعلّى بن الأشعث نحو سجستان ويقال إنّ بعض الأعراب جاء إلى الحجّاج فدلّه على طريق من وراء معسكر



ابن الأشعث فبعث معه أربعة آلاف جاءوا من ورائه، وأصبح الحجّاج فقاتله واستطرد له حتى ذهب معسكره وأقبلت السرية من الليل إلى معسكر ابن الأشعث وكان الغرقى منهم أكثر من القتلى، وجاء الحجاج إلى المعسكر فقتل من وجد فيه وكان عدّة القتلى أربعة آلاف منهم: عبد الله بن شدّاد بن الهادي وبسطام بن مصقلة وعمر بن ربيعة الرقاشيّ وبشر بن المنذر بن الجارود وغيرهم. (ولما سار) ابن الأشعث إلى سجستان أتبعه الحجاج بالعساكر، وعليهم عمارة بن تميم اللخمي، ومعهم محمد بن الحجّاج فأدركوه بالسوس فقاتلوه وانهزم إلى سابور واجتمع إليه الأكراد وقاتلوا العساكر قتالا شديدا فهزم، وخرج عمارة ولحق ابن الأشعث بكرمان فلقيه عامله بها وهيأ له النزول فنزل. ثم رحل إلى زرنج فمنعه عامله من الدخول".

كما يشير إلى أنهم لم يستسلموا بعد مقتل عبدالرحمن بن الأشعث، فيروى: كان الحجاج قد حبس يزيد وإخوته سنة ست وثمانين وعزل حبيب بن المهلب عن كرمان، فأ قاموا في محبسهم إلى سنة تسعين. وبلغه أنّ الأكراد غلبوا على فارس فعسكر قريبا من البصرة للبعث وأخرج معه بني المهلب وجعلهم في فسطاط قريبا منه ورتّب عليهم الحرس من أهل الشام".

#### الأكراد في العصر العباسي

كان تناول ابن خلدون للأكراد فى العصر العباسى يشير بشكل غير مباشر أذهم لم يكونوا مؤيدين لدولتهم، ولذلك قاموا بثورات وحركات تمرد ضدهم، فيقول: وولى (أبو جعفر المنصور) سنة سبع وأربعين على الكوفة محمد بن سليمان مكان عيسى بن موسى لما سخطه بسبب العهد. وولّى مكان محمد بن سليمان على البصرة محمد بن السفّاح فا ستعفاه ورجع إلى بغداد فمات، وا ستخلف بها عقبة بن سالم فأقرّه. وولّى على المدينة جعفر بن سليمان، وولّى سنة ثمان وأربعين على الموصل خا لد بن برمك لإفساد الأكراد في نواحيها، وعزل سنة تسع وأربعين عمه عبد الصمد عن مكة، وولّى مكانه محمد بن إبراهيم. وفيّ سنة خمسين عزل جعفر بن سليمان عن المدينة، وولّى مكانه الحمد عن مكة، وولّى مكانه محمد بن إبراهيم. وفيّ سنة خمسين عزل جعفر بن سليمان عن المدينة، وولّى مكانه الحسن بن زيد بن الحسن. وفي سنة إحدى إفريقية.

وورد على المنصور انتقاض الموصل والجزيرة وانتشار الأكراد بها، وسخط موسى بن كعب فأشار عليه المسيّب بن زهير بخالد بن برمك فقال: كيف يصلح بعد ما فعلنا؟ فقال: أنا ضامنه فصفح له عما بقي عليه، وعقد له على الموصل، ولابنه يحيى على أذربيجان. وسارا مع المهدي فعزل موسى بن كعب وولاهما. قال يحيى: وبعثني خالد إلى عمارة بقرضه وكان مائة ألف، فقال لي: أكنت لأبيك صديقا؟ قم عني لا قمت. ولم يزل خالد على الموصل إلى وفاة المنصور".

وفي سنة أربع وعشرين (بعد المائتين) ولى المعتصم على الموصل عبد الله بن السيد بن أنس الأزدي وكان سبب ولايته أنّ رجلا من مقدّمي الأكراد يعرف بجعفر بن فهرجس كان قد عصى بأعمال الموصل، وتبعه خلق كثير من الأكراد وغيرهم، وأفسدوا البلاد فبعث المعتصم لحربه عبد الله بن السيد بن أنس فقاتله وغلبه وأخرجه منها بعد أن كان استولى عليها، ولحق بجبل دانس وامتنع بأعاليه، وقاتله عبد الله وتوغل في مضايق ذلك الجبل، فهزمه الأكراد وأثخنوا في أصحابه بالقتل، وقتل إسحاق بن أنس عم عبد



الله فبعث المعتصم مولاه إتياخ في العساكر إلى الموصل سنة خمس وعشرين وقصد جبل داسن فقاتل جعفرا وقتله وافترق أصحابه، وأوقع بالأكراد واستباحهم وفروا أمامه إلى تكريت".

ولافت الأكراد انتباه ابن خلدون عندما شاركوا في محاربة الزنج الذين تمردوا على الدولة العباسية (٢٥٥–٢٧٠هـ/٨٦٩–٨٨٣م)، فتحدث عن دورهم تحت عنوان:

#### أخبار الزنج مع أغرتمش

ثم ولي أغربتمش مكان تكين البخاري ما يتولاه من أعمال الأهواز فدخل تستر في رمضان ومعه مطر بن جامع، وقتل جماعة من أصحاب أبان كانوا مأسورين بها. ثم سار إلى عسكر مكرم، ووافاه هناك عليّ ابن أبان والزنج، فاقتتلوا ثم تجازوا لكثرة الزنج، ورجع عليّ إلى الأهواز وسار أغربتمش إلى الخليل بن أ بان ليعبروا إليه من قنطرة اربل و جاءه أ خوه عليّ و خاف أ صحابه المخلّفون بالأهواز، فارتحلوا إلى ذهر السروة وتحارب عليّ وأغربتمش يوما ثم رجع عليّ إلى الأهواز ولم يجد أصحابه، فبعث من يردّهم إليه فلم يرجعوا. وجاء أغربتمش وقتل مطر بن جامع في عدّة من القوّاد.

وجاء المدد لابن أبان من صاحبه الخبيث فواد عه أغرتمش وتركه. ثم بعث محمد بن عبيد الله إلى أبكلاى ابن الخبيث في أن يرفع عنه يد ابن أبان فزاد ذلك في غيظه، وبعث يطالبه محمد بالخراج ودافعه فسار إليه، وهرب محمد من رامهر مز إلى أقصى معاقلة، ودخل عليّ والزنج رامهر مز وغذموا ما فيها. ثم صالحه محمد على مائتي ألف درهم، وترك أعماله. ثم استنجده محمد بن عبيد الله على الأكراد على أنّ لعليّ غنائمهم، فاستخلف عليّ على ذلك مجلز وطلب منه الرهن فمطل وبعث إليه الجيش فزحف بهم إلى الأكراد. فلما ذشب القتال انهزم أصحاب محمد فانهزم الزنج، وأثخن الأكراد فيهم، وبعث عليّ من يعترضهم فاستلبوهم وكتب عليّ إلى محمد يتهدّده فاعتذر وردّ عليهم كثيرا من أسلابهم، وخشي من الخبيث وبعث إلى أصحابه مالا ليسألوه في الرضا عنه، فأ جابهم إلى ذلك على أن من الخبيم من الماله، وخشي من ففعل كذلك<sup>11</sup>.

#### دور الأكراد في الإمارات والدول المستقلة في العصوَّ العباسي

اهتم ابن خلدون فى تاريخه با لدور المؤثر للأكراد سلبا أو إيجابا فى تأسيس ا لدول الاستقلة، والمساهمة فى استقرارها أو ضعفها وسقوطها بعد ذلك، وكانت بداية حديثه عنها هو دورهم فى دولة بنى حمدان، فقال:

#### ابتداء دولة بني حمدان

وفي سنة اثنتين وتسعين عقد المكتفي على الموصل وأعما لها لأبي الهيجاء عبد الله بن حمدان بن حمدون العدويّ الثعلبيّ فقدمها أوّل المحرّم وجاء الصريخ من نينوى بأن الأكراد الهدباذيّة ومقدّمهم محمد بن سلّال<sup>٥</sup>، قد أغاروا على البلاد وعانوا، فخرج في العساكر وعبر الجسر إلى الجانب الشرقيّ، ولقيهم على الحارد فقاتلهم وقتل من قوّاد سليمان الحمداني ورجع عنهم، وبعث إلى الخليفة يستمدّه، فأبطأ عليه المدد إلى ربيع من سنة أربع (وتسعين ومائتين)، فلما جاءه المد سار إلى الهدباذيّة وهم مجتمعون في خمسة آلاف بيت، فارتحلوا أما مه واعتصموا بجبل السّلق المشرف على الزاب، فحا صرهم وعر فوا حقّه فخذ له أميرهم محمد بن سلال بالمرا سلة في الطاعة والرهن، وحثّ أصحابه خلال ذلك في المسير إلى أذربيجان،



واتّبعهم أبو الهيجاء فلحقهم صاعدا إلى جبل القنديل فنال منهم، وامتنعوا بذروته. ورجع أبو الهيجاء عنهم فلحقوا بأذربيجان، ووفد أبو الهيجاء على المكتفي فأ نجده بالعسكر وعاد إلى الموصل. ثم سار إلى الأكراد بجبل السّلق فدخله وحاصرهم بقنّته، وطال حصارهم واشتدّ البرد وعدمت الأقوات، وطلب محمد بن سلال النجاة بأهله وولده، فنجا واستولى ابن حمدان على أموالهم وأهليهم وأمّنهم. ثم استأمن محمد بن سلال فأمّنه وحضر عنده وأقام بالموصل وتتابع الأكراد الحميديّة مستأمنين، واستقام أمر أبي الهيجاء بالموصل. ثم انتقض سنة إحدى وثلاثمائة فبعث إليه المقتدر مؤذسا الخادم فجاء بنفسه مستأمنا ورجع إلى بغداد، فقبله المقتدر وأكرمه. وبقي ببغداد إلى أن انتقض أخوه الحسين بديار ربيعة سنة ثلاث وثلاثمائة. وسارت العساكر فجاءوا به أسيرا. فحبس المقتدر عند ذلك أبا الهيجاء وأولاده، وجمع إخوته بداره ثم أطلقهم سنة خمس وثلاثمائة".

وي المنة ثمان وثلاثمائة ولى المقتدر أبا الهيجاء عبد الله بن حمدان على طريق خراسان والدرّنور، وفيها ولي على دقوقا وعكبرا وطريق الموصل بدرا الشرابي. وي اسنة تسع ولّى المقتدر على حرب الموصل ومعونتها محمد بن نصر الحاجب، فسار إليها وأوقع بالمخالفين من الأكراد المادرانية".

وكان في هذه السنة (ثلاث عشرة وثلثمائة) ولي الخليفة المقتدر على الموصل أبا الهيجاء عبد الله بن حمدان وابنه ناصر الدولة خليفة فيها، فأفسد الأكراد والعرب بأرض الموصل وطريق خرا سان وكانت إليه، فكتب إليه ابنه نا صر الدولة سنة أربع عشرة بالا نحدار إلى تكريت للقائه، فجاءه في الحشد وأو قع بالعرب والأكراد الخلالية وحسم علّتهم<sup>^1</sup>.

وينتقل بعد ذلك ابن خلدون إلى الحديث عن الإمارات التى أسسها الأكراد، ويطلق عليها لقب دولة، ولكنها لم تصل إلى ذلك، فكان مبالغة منه، ويبدأ بدولة بنى باد وبنى مروان فيقول: ابتداء دولة باد وينى مروان بالموصل

قد تقدّم لنا أنّ عضد الدولة استولى على ملك بني حمدان بالموصل سنة سبع وستين، ثم استولى على ميافارقين وآمد وسائر ديار بكر من أعمالهم، وعلى ديار مضر أيضا من أعمالهم سنة ثمان وستين وولّى عليها أبا الوفاء من قوّاده، وذهب ملك بني حمدان من هذه النواحي وكان في ثغور ديار بكر جماعة من الأكراد الحميدية مقدّمهم أبو عبد الله الحسين بن دوشتك، ولقبه باد وكان كثير الغزو بتلك البلاد وإخافة سبلها. وقال ابن الأثير حدّثني بعض أصدقائنا من الأكراد الحميدية أنّ اسمه باد وكنيته أبو شجاع وأنّ الحسين هو أخوه وأنّ أوّل أمره أنه ملك أرجيش من بلاد أرمينية فقوي أه-<sup>11</sup>. ولما ملك عضد الدولة الموصل حضر عنده وهمّ بقبضه، ثم سأل عنه فافتقده وكفّ عن طلبه.

فلما مات عضد الدولة استفحل أمره واستولى على ميا فارقين، وكثير من ديار بكر، ثم على نصيبين. وقال ابن الأثير: سار من أرمينية إلى ديار بكر فملك ثم ميا فارقين، وبعث صمصام الدولة إليه العساكر مع أبي سعيد بهرام بن أردشير فهزمهم وأسر جماعة منهم، فبعث عساكر أخرى مع أبي القاسم سعيد بن الحاجب فلقيهم في بلد كواشى وهزمهم، وقتل منهم وأسر، ثم قتل الأسرى صبرا. ونجا سعيد إلى الموصل وباد في اتباعه فثار به أهل الموصل نفورا من سوء سيرة الديلم فهرب منها ودخل باد وملك الموصل.



وحدّث نفسه بالمسير إلى صمصام الدولة ببغداد وانتزاع بغداد من يد الديلم واحتفل فيه ولقيهم باد في صفر من سنة أربع وسبعين فهزموه وملكوا الموصل.

ولحق باد بديار بكر وجمع عليه عساكر. وكان بنو سيف الدولة بن حمدان بحلب قد ملكها معهم سعد الدولة ابنه بعد مهلكه، فبعث إليه صمصام الدولة أن يكفيه أمر باد على أن يسلّم إليه ديار بكر، فبعث سعد الدولة إليه جيشا فلم يكن لهم طاقة، وزحفوا إلى حلب فبعث سعد الدولة من اغتا له في مرقده بخيمته من البادية وضربه فاعتل وأشفى على الموت، وبعث إلى سعد وزياد الأميرين بالموصل فصالحهما على أن تكون ديار بكر والنصف من طور عبدين لباد، ورجع زياد إلى بغداد وهو الّذي جاء بعساكر الديلم واذهزم باد أمامه. ثم توفي سعد الحاجب بالموصل سنة سبع وسبعين فتجدّد لباد الطمع في ملكها، وبعث شرف الدولة على الموصل أبا نصر خواشاذه فدخل الموصل واستمد العساكر والأموال فأبطأت عنه فدعا العرب من بني عقيل وبني نمير وأقطعهم البلاد ليدافعوا عنها. واستولى باد على طور عبدين وأقام بالجبل، وبعث أخاه في عسكر لقتال العرب فانهزم وقتل. وبينما خواشاذه يتجهّز لقتال باد جاءه الجند بموت شرف الدولة أبو إبراهيم وأبو الحسين ابنا ناصر الدولة بن حمدان أميرين على الموصل من قبل وبعث أخاه في مسكر لقتال العرب فانهزم وقتل. وبينما خواشاذه يتجهّز لقتال باد جاءه الجند بموت شرف الدولة. أبو إبراهيم وأبو الحسين ابنا ناصر الدولة بن حمدان أميرين على الموصل من قبل بهاء الدولة، وبعيت فر حاء ملكهما إلى سنة إحدى وثمانين<sup>...</sup>

ثم يتحدث عن باد مرة أخرى في الجزء الرابع فيكرر بعض ما ذكره هنا لربط الأحداث ببعضها ثم يواصل الحديث عنه حتى مقتله، فيقول:

خبر باد الكردي ومقتله على الموصل

كان من الأكراد الحميدية بنواحي الموصل ومن رؤسائهم رجل يعرف بباد، وقيل باد لقب له، واسمه أبو عبد الله الحسين بن ذوشتك، وقيل باد اسمه وكنيته أبو شجاع ابن ذوشتك. وإنما أبو عبد الله الحسين أخوه. وكان له بأس وشدّة وكان يخيف السابلة، ويبذل ما تجمع له من النهب في عشائره فكثرت جموعه. ثم سار إلى مدينة أرمينية فملك مدينة أرجيش. ثم رجع إلى ديار بكر، فلما ملك عضد الدولة الموصل حضر عنده في جملة الوفود وخافه على نفسه فعدا وأبعد في مذهبه، وبلغ عضد الدولة أمره فطلبه فلم يظفر به. ولما هلك عضد الدولة سار باد إلى ديار بكر فملك.

ثم ملك ذصيبين فجهز صمصام الدولة العساكر إليه مع الحاجب أبي القاسم سعيد ابن محمد فلقيه على خابور الحسينية من بلاد كواشي فانهزم الحاجب وعساكره، وقتل عليه أصحابه فكتب إلى خواشاده عامل الموصل فمنعهما، فكتب إليهما بالرجوع عنه فلم يجيبا، وأغذا السير إلى الموصل حتى نزلا بظاهرها. وثار أهل الموصل بالديلم والأتراك الذين عندهم وخرجوا إلى بني حمدان. وزحف الديلم لقتائهم فانهزموا وقتل منهم خلق، وامتنع باقيهم بدار الإ مارة ومن معه على الأمان إلى بغداد، وملكوا الموصل. وتسايل اليهم العرب من كل ناحية. وأراد أهل الموصل استلحامهم فمنعهم بنو حمدان، وأخرجوا خوا شاده وبلغ الخبر إلى باد وهو بديار بكر بملك الموصل، وجمع فاجتمع إليه الأكراد البثنوية أصحاب قلعة فسك، وكان جمعهم كثيرا.

واستمال أهل الموصل بكتبه فأجابه بعضهم، فسار ونزل على الموصل، وبعث أبو طاهر وأبو عبد الله ابنا حمدان إلى أبي عبد الله محمد بن المسيب أ مير بني عقيل يستنصرانه. وشرط عليهما جزيرة ابن عمر



ونصيبين فقبلا شرطه. وسار أبو عبد الله صريخا، وأقام أخوه أبو طاهر بالموصل وباد يحاصره. وزحف أبو الراود في قومه مع أبي عبد الله بن حمدان، وعبروا دجلة عند بدر، وجاءوا إلى باد من خلفه. وخرج أبو طاهر والحمدانية من أمامه، والتحم القتال ونكب بباد فرسه فوقع طريحا، ولم يطق الركوب وجهض العدو عنه أصحابه فتركوه فقتله بعض العرب، وحمل رأسه إلى بني حمدان ورجعوا ظافرين إلى الموصل وذلك سنة ثمانين وثلاثمائة".

> ثم يتحدث بعد ذلك عن دولة بنى حسنويه ودورهم فى الأحداث فيقول: وفي سنة ثمان وثمانين ابتدئت دولة بني حسنويه الأكراد بخراسان.

ولما كانت سنة سبع وتسعين جمع أبو جعفر وسار لحصار بغداد وأمدّه ابن حسنويه أمير الأكراد، وذلك أنَّ عميد الجيوش ولَّى على طريق خراسان أبا الفضل بن عنّان، وكان عدوّا لبدر بن حسنويه فارتاب لذلك، واستدعى أبا جعفر وجمع له جموعا من أمراء الأكراد منهم هندي بن سعد وأبو عيسى شادي بن محمد، ورزام بن محمد وكان أبو الحسن عليّ بن مزيد الأسدي انصرف عن بهاء الدولة مغاضبا له، فسار معهم وكانوا عشرة آلاف وحاصروا بغداد وبها أبو الفتح بن عنّان شهرا. ثم جاءهم الخبر بانهزام ابن واصل بالبطيحة الّذي سار عميد الجيوش إليه فافترقوا، وعاد ابن مزيد إلى بلده وسار أبو جعفر إلى حلوان وأرسل بهاء الدولة في الطاعة وحضر عنده بتستر فأعرض عنه رغبا لعميد الجيوش<sup>37</sup>.

ثم يعود للحديث عنهم في موضع آخر فيقول: 🚽

(دخول بني حسنويه في الطاعة وبداية أمرهم)

كان حسنويه بن حسن الكرديّ من جنس البرز فكان من الأكراد من طائفة منهم يسمّون الذولذية وكان أميرا على البرز مكان خاله ونداد، وكان ابنا أحمد بن علي من طائفة أخرى من البرز، فكانوا يسمون العيشائية وغلبا على أطراف الدّينور وهمذان ونهاوند والدّامغان وبعض أطراف أذربيجان إلى حدّ شهرزور، وبقيت في أيديهم خمسين سنة. وكانت تجتمع عليها من الأكراد جموع عظيمة. ثم توفي عام ست وخمسين وثلاثمائة. وكانت له قلعة بسنان وغانم أبار وغيرها، فملكها بعده ابنه أبو سالم غنم إلى أن غلبه الوزير أبو الفتح بن العميد. وتوفي ونداد سنة تسع وأربعين وثلاثمائة وقام ابنه عبد الوهاب أبو الغنائم مقا مه، وأراد الشاذنجان، وأ سلمه إلى حسنويه فا ستولى على أملا كه وقلا عه. و كان حسنويه عظيمة مقا مه، وأراد الشاذنجان، وأ سلمه إلى حسنويه فا ستولى على أملا كه وقلا عه. و كان حسنويه عظيم السياسة حسن السيرة، وبنى أصحابه حصن التلصّص، وهي قلعة سرماج بالصخور المهندسة، وبنى بالدّينور بعامعا كذلك، وكان كثير الصدقة بالحرمين. ثم توفي سنة تسع وسماج بالصخور المهندسة، وبنى بالدّينور بعده، فبعضهم صار إلى طاعة فخر الدولة صاحب همذان وأعمال الجيل، والآخرون صاروا إلى عضد الدولة، عضد الدولة من عضد الدولة عسكرا منهم بقلعة سرماج ومعه الأموال والذخائر، فكاتب عضد الدولة بالطاعة، ثم انتقض. فبعث الميا منوراد بها واستولى على الدولة صاحب همذان وأعمال الجيل، والآخرون صاروا إلى عضد الدولة، عضد الدولة، وكان بختيار منهم بقلعة سرماج ومعه الأموال والذخائر، فكاتب عضد الدولة بالطاعة، ثم انتقض. فبعث المدهم واصطنع من بينهم أبا النجم بن حسنويه، وأمدّه بالعسكر هضبط تلك النواحي، وكفّ عادية أعمالهم واصطنع من بينهم أبا النجم بن حسنويه، وأمدّه بالعسكر فضبط تلك النواحي، وكفّ عادية الأكراد بها واستقام أمرها.

وقام ابن خلدون بالحديث عن دولة بنى حسنويه بالتفصيل منذ نشأتها، نظراً لأهميتها، فيقول:



(الخبر عن دولة بني حسنويه من الأكراد القائمين بالدعوة العباسية بالدينور والصامغان ومبدإ أمورهم وتصاريف أحوالهم)

كان حسنويه بن الحسين الكردي من طائفة الأكراد يعرفون بالريزنكاس، وعشيرة منهم يسمّون الدويلتية، وكان مالكا قلعة سرياج وأميرا على البر رفكان. وورث الملك عن خاليه ونداد وغانم ابني أحمد بن عليّ، وكان صنفهما من الأكراد يسمون العبابيّة<sup>؟\*</sup> وغلبا على أطراف الدينور وهمذان ونهاوند والصامغان، وبعض نواحي أذربيجان إلى حدود شهرزور فملكاها نحوا من خمسين سنة، ولكل واحد منهما ألوف من العساكر، وتوفي ونداد بن أحمد سنة تسع وأربعين وثلاثمائة وقام مقامه ابنه أبو الغنائم عبد الوهاب إلى أن

وتوفي غانم سنة خمسين وثلاثمائة فقام ابنه أبو سالم دسيم مكانه بقلعة فتنان إلى أن أزاله أبو الفتح بن العميد، واستصفى قلاعه المسمّاة بستان وغانم أفاق وغيرهما.

وكان حسنويه حسن السيرة ضابطا لأمره، وبنى قلعة سرماج بالصخور المهندسة وبنى بالدينور جامعا كذلك، وكان كثير الصدقة للحرمين. ولما ملك بنو بويه البلاد واختصّ ركن الدولة بالريّ وما يليه كان شيعة ومددا على عدوه فكان يرعى ذلك.

ويغضي عن أ موره إلى أن وقعت بين ا بن مسافر من قوّاد ا لديلم وكبارهم وقعة هز مه فيها حسنويه، وتحصّن بمكان فحا صره فيه وأ ضرمه عليه نارا فكاد يهلك. ثم ا ستأمن له فغدر به وا متعض لذلك ركن الدولة وأدركته ذغرة العصبية، وبعث وزيره أ با الفضل بن العميد في العساكر سنة تسع وخمسين وثلاثمائة فنزل همذان وضيّق على حسنويه، ثم مات أبو الفضل فصالحه ابنه أ بو الفتح على مال ورجع عنه.

#### (وفاة حسنويه وولاية ابنه بدر)

ثم توفي حسنويه سنة تسع وستين وثلاثمائة وافترق ولده على عضد الدولة لقتال أخيه محمد وفخر الدولة. وكانوا جماعة أبو العلاء وعبد الرزاق وأبو النجم بدر وعاصم وأبو عدنان وبختيار وعبد الملك. وكان بختيار بقلعة سرماج ومعه الأموال والذخائر فكاتب عضد الدولة ورغب في طاعته، ثم رغب عنه فسيّر إليه عضد الدولة جيشا وملك قلعته وغيرها من قلاعهم. ولما سار عضد الدولة لقتال أخيه فخر الدولة وملك همذان والريّ وأضافهما إلى أخيه مؤيّد الدولة، ولحق فخر الدولة بقابوس بن وشمكير.

عرّج عضد الدولة إلى ولاية حسنويه الكردي فافتتح نهاوند والدّينور وسرماج وأخذ ما فيها من ذخائره، وكانت جليلة المقدار وملك معها عدّة من قلاع حسنويه ووفد عليه أولاد حسنويه فقبض على عبد الرزاق وأبي العلاء وأبي عدنان، واصطنع من بينهم أبا النجم بدر بن حسنويه وخلع عليه وولّاه على الأكراد وقوّاه بالرجال فضبط ملك النواحي وكفّ عادية الأكراد بها. واستقام أمره فحسده أ خواه، وأظهر عاصم وعبد الملك منهم العصيان، وجمعا الأكراد المخالفين وبعث عضد الدولة العساكر فأوقعوا بعاصم وهزموه وجاءوا به أسيرا إلى همذان، ولم يوقف له بعد ذلك على خبر، وذلك سنة سبعين وثلاثمائة وقتل جميع أولاد حسنويه وأقرّ بدرا على عمله.

(حروب بدربن حسنويه وعساكر مشرف الدولة)



ولما توييخ عضد الدولة وملك ابنه صمصام الدولة ثار عليه أخوه مشرف الدولة بفارس، ثم ملك بغداد. وكان فخر الدولة بن ركن الدولة قد عاد من خراسان إلى مملكة أصفهان والريّ بعد وفاة أخيه مؤيد الدولة، ووقع بينه وبين مشرف الدولة فكان مشرف الدولة يحقد عليه. فلما استقرّ ببغداد وانتزعها من يد صمصام الدولة، وكان قائده قراتكين الجهشياري مدلا عليه متحكّما في دولته، وكان ذلك يثقل على مشرف الدولة، بهيّزه في العساكر لقتال بدر بن حسنويه يروم إحدى الراحتين، فسار إلى بدر سنة سبع وسبعين وثلاثمائة ولقيه على وادي قرميسين. وانهزم بدر حتى توارى ولم يتلقوه ونزلوا في خيامه، ثم كرّ بدر فأعجلهم عن الركوب، وفتك فيهم واحتوى على ما معهم. ونجا قراتكين فل إلى جسر النهروان بدر فأعجلهم عن الركوب، وفتك فيهم واحتوى على ما معهم. ونجا قراتكين فل إلى جسر النهروان بدر فأعرام من ونا الخلافة سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة أيام السلطان بهاء الدولة ولقب ناصر الدولة. وكان كثير الصدوان الخلافة سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة أيام السلطان بهاء الدولة ولقبًا ناصر الدولة. وكان كثير الصدقات بالحرمين، وكثير الطعام للعرب بالحجاز لخفارة الحراج، وكن ألى معر النهروان بدر فأعجلهم عن الركوب. وفتك فيهم واحتوى على ما معهم. ونجا قراتكين في فلّ إلى جسر النهروان بدر فأم عليم عان الركوب، وفتك فيهم واحتوى على ما معهم. ونجا قراتكين و ما إلى جسر النهروان بدر فاحر بعداد واستولى بدر على أعمال الجيل وقويت شوكته واستفحل أمره. ولم يزل المورا عزيزا وقلّد من ديوان الخلافة سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة أيام السلطان بهاء الدولة ولقّب ناصر الأهرا عزيزا وقلّد من ديوان الخلافة سنة ثمان وثمانين وثلاثمائة أيام السلطان بهاء الدولة ولقتّب ناصر الدولة. وكان كثير الصدقات بالحرمين، وكثير الطعام للعرب بالحجاز لخفارة الحاج، وكفّ أصحابه من

(مسير ابن حسنويه لحصار بغداد مع أبي جعفر بن هرمز)

كان أبو جعفر الحجّاج بن هرمز نائبا بالعراق عن بهاء الدولة، ثم عزله فدال منه بأبي عليَّ بن أبى جعفر أستاذ هرمز، وتلقب عميد الجيوش فأقام أبو جعفر بنواحي الكوفة، وقاتل عميد الجيوش فهزمه العميد. ثم جرت بينهما حروب سنة ثلاث وستين" وثلاثمائة، وأقاما على الفتنة والاستنجاد بالعرب من بني عقيل وخفاجة وبني أسد، وبهاء الدولة مشتغل بحرب ابن واصل في البصرة. واتصل ذلك إلى سنة سبع وتسعين وثلاثمائة وكان ابن واصل قد قصد صاحب طريق خراسان وهو قلج، ونزل عليه واجتمعا على فتنة عميد الجيوش. وتوفي قلج هذه السنة فولى عميد الجيوش مكانه أبا الفتح محمد بن عنَّان عدوَّ بدر بن حسنويه. وفحل الأكراد المسامي لبدر في الشؤون وهو من الشاذنجان من طوائف الأكراد، وكانت حلوان له فغضب لذلك بدر ومال إلى أبي جعفر، وجمع له الجموع من الأكراد مثل الأمير هندي بن سعدي، وأبي عيسي سادي بن محمد وورام بن محمد وغيرهم. واجتمع له معهم على بن مزيد الأسدي. وزحفوا جميعا إلى بغداد ونزلوا على فرسخ مذها. ولحق أبو الفتح بن عنَّان بعميد الجيوش، وأقام معه ببغداد حاميا ومدافعا إلى أن وصل الخبر بهزيمة ابن واصل وظهور بهاء الدولة عليه، فأجفلوا عن بغداد. وسار أبو جعفر إلى حلوان ومعه أبو عيسى، وراسل بهاء الدولة، ثم سار ابن حسنويه إلى ولاية رافع بن معن من بني عقيل يجتمع مع بني المسيب في المقلد، وعاث فيها لأنه كان آوي أبا الفتح بن عنَّان حين أخرجه بدر من حلوان وقرميسين، واستولى عليها فأرسل بدر جيشا إلى أعمال رافع بالجناب ونهبوها وأحرقوها. وسار أبو الفتح بن عنَّان إلى عميد الجيوش ببغداد فوعده النصر حتى إذا فرغ بهاء الدولة من شأن ابن واصل وقتله، أ مر عميد. الجيوش بالمسير إلى بدر بن حسنويه لإعاذته على بغداد وإ مداده ابن وا صل [٢] فسار لذلك"، و نزل جنديسابور وبعث إليه بدر في الصلح على أن يعطيه ما أنفق على العساكر فحمل إليه ورجع عنه.

(انتقاض هلال بن بدر بن حسنويه على أبيه وحروبهما)

كانت أمّ هلال هذا من الشاذنجان رهط أبي الفتح بن عنّان وأبي الشوك بن مهلهل، واعتزلها أبوه لأوّل ولادته فنشأ مبعدا عن أبيه، واصطفى بدر ابنه الآخر أبا عيسى وأقطع هلالا الصامغان، فأساء مجاورة



ابن المضاضي صاحب شهرزور وكان صديقا لبدر فنهاه عن ذلك فلم ينته وبعث ابن المضاضي يتهدّده فبعث إليه أبوه بالوعيد فجمع وقصد ابن المضاضي وحاصره في قلعة شهرزور حتى فتحها، وقتل ابن المضاضي واستباح بيته. فاتسع الخرق بينه وبين أبيه، واستمال أصحاب أبيه بدر، وكان بدر نسيكا فاجتمعوا إلى هلال وزحف لحرب أبيه والتقيا على الدينور، وانهزم بدر وحمل أسيرا إلى ابنه هلال فردّه في قلعته للعبادة، وأعطاه كفايته بعد أن ملك الحصن الّذي تملكه بما فيه. فلما استقرّ بدر بالقلعة حصّنها وأرسل إلى أبي الفتح بن عنّان وإلى أبي عيسى سادي بن محمد بأسترآباذ، وأغراهما بأعمال هلال، فسار أبو الفتح إلى قرميسين وملكها.

وأساء الديلم<sup>1</sup> فاتبعه هلال إليها ووضع السيف في الديلم. وأمكنه ابن رافع من أبي عيسى فعفا عنه وأ خذه معه، وأرسل بدر من قلعته يستنجد بهاء الدولة فبعث إليه الوزير فخر الملك في العساكر، وانتهى إلى سابور خواست. واستشار هلال أبا عيسى بن سادي فأشار عليه بطاعة بهاء الدولة وإلّا فالمطاولة وعدم العجلة باللقاء فاتهمه وسار العسكر ليلا فكبسه. وركب فخر الملك في العسكر وثبت، فبعث إليه هلال بأني إنما جئت للطاعة. ولما عاين بدر رسوله طرده وأخبر الوزير أنها خديعة فسرّ بذلك، وانتفت عنه الظنة ببدر، وأمر العساكر بالزحف فلم يكن بأسرع من مجيء هلال أسيرا فطلب منه تسليم القلعة لبدر فأجاب على أن لا يمكن أبوه منه، واستأمنت أمّه ومن معها بالقلعة فأمّنهم الوزير وملك القلعة، وأخذ ما فيها من الأموال يقال أربعون ألف بدرة دنانير، وأربعمائة ألف بدرة دراهم سوى الجواهر والثياب والسلاح، وسلّم الوزير فخر الملك القلعة لبدر وعاد إلى بغداد.

#### (استيلاء ظاهر بن هلال على شهرزور)

كان بدر بن حسنويه قد نزل عن شهرزور لعميد الجيوش ببغداد، وأنزل بها نوبة، فلمّا كانت سنة أربع وأربعمائة، وكان هلال بن بدر معتقلا سار ابنه ظاهر الى شهرزور، وقاتل عساكر فخر الملك منتصف السنة وملكها من أيديهم. وأرسل إليه الوزير يعاتبه ويأمره بإطلاق من أسر من أصحابه ففعل، وبقيت شهرزور بيده.

#### (مقتل بدربن حسنويه وابنه هلال)

ثم سار بدر بن حسنويه أمير الجيل الى الحسن بن مسعود الكردي ليملك عليه بلاده، وحاصره بحصن كو سجة، وأ طال حصاره فغدر أ صحاب بدر وأجمعوا قد لله. و تولّى ذ لك الجور قان من طوا ئف الأكراد فقتلوه وأجفلوا فدخلوا في طاعة شمس الدولة بن فخر الدولة صاحب همذان وتولّى الحسين بن مسعود تكفين بدر ومواراته في مشهد عليّ. ولما بلغ ظاهر بن هلال مقتل جدّه وكان هاربا منه بنواحي شهرزور، جاء لطلب ملكه، فقادله شمس الدولة فهزمه وأسره وحبسه بهمذان، واستولى على بلاده، وصار الكرية والشاذنجان من الأكراد في طاعة أبى الشوك.

و كان أبوه هلال بن بدر محبو سا عند سلطان الدو لة ببغداد فأطلقه وجهّز معه العساكر ليستعيد بلاده من شمس الدولة، فسار ولقيه شمس الدولة فهزمه وأسره وقتله، ورجعت العساكر منهزمة إلى بغداد. وكان في ملك بدر سابورخواست والدّينور وبروجرد ونهاوند وأستراباذ وقطعة من أعمال الأهواز



وما بين ذلك من القلاع والولايات. وكان عادلا كثير المعروف عظيم الهمّة. ولما هلك هو وابنه هلال بقي حافده ظاهر محبوسا عند شمس الدولة بهمذان.

(مقتل ظاهر بن هلال واستيلاء أبي الشوك على بلادهم ورياستهم)

كان أبو الفتح محمد بن عنّان أمير الشاذنجان من الأكراد، وكانت بيده حلوان وأقام عليها أميرا وعلى قومه عشرين سنة. وكان يزاحم بدر بن حسنويه وبنيه في الولايات والأعمال بالجيل. وهلك سنة إحدى وأربعمائة وقام مكانه ابنه أبو الشوك، وطلبته العساكر من بغداد فقاتلهم وهزموه، فامتنع بحلوان إلى أن أصلح حاله مع الوزير فخر الملك لمّا قدم العراق بعد عميد الجيوش من قبل بهاء الدولة. ثم إنّ شمس الدولة بن فخر الدولة بن بويه أطلق ظاهر بن هلال بن بدر من محبسه بعد أن استحلفه على الطاعة، وولّاه على قومه وعلى بلاده بالجيل، وأبو الشوك صاحب حلوان والسهل، وبينهما المنافسة القد يمة، فجمع ظاهر وحارب أبا الشوك فهزمه وقتل سعدي بن محمد أخاه. ثم جمع ثاذية فانهزم أبو الشوك أيضا وامتنع بحلوان وملك ظاهر عامّة البسيط، وأقام بالنهروان. ثم تصالحا وتزوّج ظاهر أخت أبي الشوك فدمًا ومتنع بحلوان وملك ظاهر عامّة البسيط، وأقام بالنهروان. ثم تصالحا وتزوّج ظاهر أخت أبي الشوك فدمًا ومنا بعد عاهر وحارب أبا الشوك فهزمه وقتل سعدي بن محمد أخاه. ثم جمع ثاذية فانهزم أبو الشوك أيضا وامتنع بحلوان وملك ظاهر عامّة البسيط، وأقام بالنهروان. ثم تصالحا وتزوّج ظاهر أخت أبي الشوك أيضا وامتنع بحلوان وملك ظاهر عامّة البسيط، وأقام بالنهروان. ثم تصالحا وتزوّج ظاهر أخت أبي الشوك أيضا ومنا للدينور.

ولما استولى علاء الدولة بن كاكويه على همذان سنة أربع عشرة وأربعمائة عند ما هزم عساكر شمس الدولة بن بويه واستبدّ عليه، سار إلى الدّينور فملكها من يد أبي الشوك، ثم إلى سابور خواست و سائر تلك الأعمال. وسار في طلب أبي الشوك فأرسل إليه مشرف الدولة سلطان بغداد و شفع فيه فعاد عنه علاء الدولة. ولمّا زحف الغز إلى بلاد الريّ سنة عشرين وأربعمائة وملكوا همذان و عاثوا في نواحيها إلى أستراباذ وقرى الدّينور، خرج إليهم أبو الفتح بن أبي الشوك وقاتلهم فهزمهم وأسر منهم جماعة. ثم عقد الصلح معهم على إطلاق أسراهم ورجعوا عنه. ثم استولى أبو الشوك سنة ثلاثين وأربعمائة على قرميسين من أعمال الجيل، وقبض على صاحبها من الأكراد الترهية وسارا خوه إلى قلعة أرمينية فاعتصم بها من أبي أعمال الجيل، وقبض على صاحبها من الأكراد الترهية وسارا خوه إلى قلعة أرمينية فاعتصم بها من أبي أعمال الجيل، وقبض على صاحبها من الأكراد الترهية وسارا خوه إلى قلعة أرمينية فاعتصم بها من أبي أعمال الجيل، وقبض على حماحيان، فبعث إليها عسكرا فلم يظفروا وعادوا عنها. ثم جهّز آخر وبعثهم الشوك، وكانت لهم مدينة خولنجان، فبعث إليها عسكرا فلم يظفروا وعادوا عنها. ثم جهّز آخر وبعثهم الشوك، وكانت لهم مدينة خولنجان، فبعث إليها عسكرا فلم يظفروا و مادوا عنها. ثم جهّز آخر وبعثهم الشوك، وكانت لهم مدينة ما من الأكراد الترهية وسارا خوه إلى قلعة أرمينية فاعتصم بها من أبي الشوك، وكانت لهم مدينة خولنجان، فبعث إليها عسكرا فلم يظفروا و عادوا عنها. ثم جهّز آخر وبعثهم عليمهم ي سابقون ج ندهم، و مرّوا بأرميذ ية فنه بوا ربضها، و قاتلوا من ظفروا به، وانتهوا إلى خولنجان فكبسوها على حين غفلة واستأمن إليهم أهلها وتحصّن الحامية بقلعة وسط البلد فحاصروها وملكوها

ثم ينتقل إلى الحديث عن دور الأكراد فى القضاء على الدولة الفاطمية فى مصر وكان يطلق عليها الدولة العلوية، نظراً لاختلاف المؤرخين حول صحة نسبتها إلى السيدة فاطمة الزهراء رضى الله عنها فيقول:

#### انقراض الدولة العلوية بمصر وعود الدعوة العبّاسية إليها

ولأوَّل خلافة المستضيء كان انقراض الدولة العلويّة بمصر، والخطبة بها للمستضيء من بني العبّاس في شهر المحرّم فاتح سنة سبع وستين وخمسمائة قبل عا شوراء، وكان آخر الخلفاء العبيديّين بها العاضد لدين الله من أعقاب الحافظ لدين الله عبد المجيد، وخافوا المستضيء معه ثامن خلفائهم، وكان مغلبا لوزارته. واستولى شاور منهم وثقلت وطأته عليهم فاستقدم ابن شوار من أهل الدولة من الإسكندرية.



وفرّ شاور إلى الشام مستنجدا بالملك العادل نور الدين محمود بن زنكي من آقسنقر، وكان من مماليك السلجوقية وأمرائهم المقيمين للدعوة العبّاسية. وكان صلاح الدين يوسف بن نجم الدين أيوب بن الكردي هو وأبوه نجم الدين أيوب وعمّه أسد الدين شيركوه في جماعة من الأكراد في خدمة نور الدين محمود بالشام، فلما جاء شاور مستنجدا بعث معه هؤلاء الأمراء الأيوبيّة وكبيرهم أسد فأ عاده إلى وزارته، وقتل الضرغام، ولم يوف له شاور بما ضمن له عند مسيره من الشام في نجدته".

وكان للأكراد دور في الدفاع عن منطقة الموصل ضد القوى التي تسعى للسيطرة عليها وذشر الفساد بها مثل طائفة الغز، فأشار ابن خلدون إلى ذلك فقال:

#### استيلاء الغزعلى الموصل

كان هؤلاء الغزّ من شعوب الترك بمفازة بخارى، وكثر فسادهم في جهاتها فأ جاز إليهم محمود بن سبكتكين، وهرب صاحب بخارى وحضر عنده أميرهم أرسلان بن سلجوق فقبض عليه وحبسه بالهند، ونهب أحياءهم وقتل كثيرا منهم فهربوا الى خراسان وأفسدوا ونهبوا فبعث إليهم العساكر فأثخنوا فيهم وأجلوهم عن خراسان.

ولحق كثير منهم بأصبهان وقاتلوا صاحبها وذلك سنة عشرين وأربعمائة. ثم افترقوا فسارت طائفة منهم إلى جبل بكجار عند خوارزم ولحقت طائفة أخرى بأذربي جان وأمير ها يومئذ وه شوذان فأكرمهم، ووصلهم ليكفوا عن فسادهم فلم يفعلوا . وكان مقدَّموهم أربعة: توقا وكوكناش ومنصور ودانا فدخلوا مراغة سنة تسع وعشرين [وأريعمائة] ونهبوها وأثخنوا في الأكراد الهدبانيَّة، وسارت طائفة منهم الي الريِّ فحاصروها وأميرها علاء الدين بن كاكويه واقتحموا عليه البلد وأفحشوا في الذهب والقتل، وفعلوا كذلك في الكرخ وقزوين. ثم ساروا إلى أرمينية وعاثوا في نواحيها وفي أكرادها. ثم عاثوا في الدينور سنة ثلاثين. ثم أوقع وهشوذان صاحب تبريز لجماعة منهم في بلده وكانوا ثلاثين ومقدّمهم، فضعف الباقون وأكثر فيهم القتل. واجتمع الغزا لذين بأرمينية، وساروا نحو بلاد الأكراد الهكاريّة من أعمال الموصل فأثخنوا فيهم، وعاثوا في البلاد. ثم كرَّ عليهم الأكراد فنالوا منهم وافتر قوا في الجبال وتمزَّقوا. وبلغهم مسير نيال أخي السلطان طغرلبك وهم في الريّ وكانوا شاردين منه فأجفلوا من الريّ، وقصدوا ديار بكر والموصل سنة ثلاث وثلاثين واربعمائة ونزلوا جزيرة ابن عمر، ونهبوا باقردى وبازبدى والحسنية وغدر سليمان بن نصير الدولة بن مروان بأمير منهم، وهو منصور بن عزعنيل فقبض عليه وحبسه، وافترق أصحابه في كل جهة. وبعث نصير الدولة بن مروان عسكرا في اتباعهم، وأمدهم قراوش صاحب الموصل بعسكر آخر، وانضم إليهم الأكراد البثنويَّة أصحاب فتك فأدركوهم فاستمات الغزَّ وقاتلوهم. ثم تحاجزوا، وتوجَّهت العرب إلى العراق للمشتى، وأخربت الغزِّ ديار بكر، ودخل قراوش الموصل ليدفعهم عنها لما بلغه أن طائفة منهم قصدوا بلده. فلما نزلوا برقعيد عزم على الإغارة عليهم، فتقدّموا إليه فرجع إلى مصانعتهم بالمال على ما شرطوه''.

وينتقل بعد ذلك ابن خلدون إلى الحديث عن دولة كردية أخرى كانت أكثر قوة وشهرة ممن سبقها، لذلك نالت حيزاً كبيراً من اهتمامه، بل وعبر من خلالها عن منهجه، وهو عدم الاهتمام بسرد الأحداث زمنياً مثل كثير من المؤرخين، بل بذكر الدول المتشابهة فى العنصر أو المذهب، وهو ما سيوضحه فى السطور التالية، فيقول:



(الخبر عن دولة بني مروان بديار بكر بعد بني حمدان ومبادي أمورهم وتصاريف أحوا لهم)

كان حق هذه الدولة أن نصل ذكرها بدولة بنى حمدان كما فعلنا في دولة بنى المقلد بالموصل، وبني صالح بن مرداس بحلب، لأنَّ هذه الدول الثلاث إنما نشأت وتفرَّعت عن دو لتهم، إلا أنَّ بني مروان هؤلاء ليسوا من العرب، وإنما هم من الأكراد فأخَّرنا دولتهم حتى ننسقها مع العجم. ثم أخَّرناها عن دولة بني طولون لأنَّ دولة بني طولون متقدَّمة عنها في الزمن بكثير. فلنشرع الآن في الخبر عن دولة بني مروان وقد كان تقدِّم لنا خبر باد الكردي واسمه الحسين بن دوشك، وكنيته أبو عبد الله وقيل كنيته أبو شجاع، وأنه خال أبي عليَّ بن مروان الكردي، وأنه تغلب على الموصل وعلى ديار بكر، ونازع فيها الديلم ثم غلبوه عليها وأقام بجبال الأكراد. ثم مات عضد الدولة و شرف الدولة. ثم جاء أبو طاهر إبراهيم وأبو عبد الله الحسن إلى الموصل فملكاها. ثم حدثت الفتنة بينهما وبين الديلم وطمع باد في ملك الموصل، وهو بديار بكر فسار إلى الموصل فغلبه ابنا ناصر الدولة، وقتل في المعركة، وقد مرَّ الخبر عن ذلك كله. فلما قتل خلص ابن أخته أبو على بن مروان من المعركة، ولحق بحصن كيفا، وبه أهل باد وذخيرته، وهو من أمنع المعاقل فتحيل في دخوله بأنَّ خاله أرسله، واستولى عليه وتزوَّج امرأة خاله. ثم سار في ديار بكر فملك جميع ما كان لخاله باد. وزحف إليه ابنا حمدان وهو يحاصر ميَّافارقين فهزمهما. ثم رجعا إليه وهو يحاصر آمد فهزمهما ثانيا، وانقرض أمرهما من الموصل، وملك أبو على بن مروان ديار بكر وضبطها، واستطال عليه أهل ميًا فارقين، وكان شيخها أبو الأصغر فتركهم يوم العيد حتى اصحروا وكبسهم بالصحراء، وأخذ أبا الأصغر فألقاه من السور. وذهب الأكراد عامَّة البلد، وأغلق أبو على الأبواب دونهم، ومنعهم من الدخول فذهبوا كل مذهب، وذلك كله سنة ثمانين وثلاثمائة".

# (مقتل أبي علي بن مروان وولاية أخيه أبي منصور)

كان أبو علي بن مروان قد تزوّج بنت سعد الدولة بن سيف الدولة، وزفّت إليه من حلب وأراد البناء بها بآمد فخاف شيخها أن يفعل به وبهم ما فعل في ميّافارقين فحذّر أصحابه منه، وأشار عليهم أن يدثروا الدنانير والدراهم إذا دخل، ويقصدوا بها وجهه فيضربوه فكان كذلك. ثم أغفله وضرب رأ سه واختلط أصحابه، فر مى برأسه إليهم، وكرّ الأكراد راجعين إلى ميّافارقين فاستراب بهم مستحفظها أن يملكوها عليه، ومنعهم من الدخول. ثم وصل مهد الدولة أبو منصور بن مروان أخو أبي علي إلى ميّافارقين فأمكنه المستحفظ من الدخول. ثم وصل مهد الدولة أبو منصور بن مروان أخو أبي علي إلى ميّافارقين فأمكنه المستحفظ من الدخول فملكه، ولم يكن له فيه إلا السكّة والخطبة، ونازعه أخوه أبو نصر فأقام بها مضيّقا عليه فغلبه أبو منصور، وبعثه إلى قلعة أسعرد فأقام بها مضيّقا عليه وأمّا آمد فتغلّب عليها عبد الله شيخهم أياما، وزوّج بنته من ابن دمنة الذي تولّى قتل أبي علي بن مروان فقتله ابن دمنة، وملك آمد وبنى لنفسه قصرا ملاصقا للسور. وأصلح أ مره مع مهد الدولة بالطاعة. وهادي ملك، وملك آمد وبنى وغيرهما من الملوك، وانتشر ذكره.

## (مقتل مهد الدولة بن مروان وولاية أخيه أبي نصر)

ثم إنّ مهد الدولة أقام بميّافارقين، وكان قائده شروة متحكما في دولته. وكان له مولى قد ولّاه الشرطة. وكان مهد الدولة يبغضه ويهمّ بقتله مرارا. ثم يتركه من أجل شروة، فاستفسد مولاه شروة على مهد الدولة لحضوره. فلمّا حضر عنده قتله وذلك سنة اثنتين وأربعمائة ثم خرج على أصحابه وقرابته



يقبض عليهم كأنه بأمر مهد الدولة ثم مضى الى ميا فارقين ففتحوا له يظنونه مهد الدولة فملكها، وكتب إلى أصحاب القلاع يستدعيهم على لسان مهد الدولة، وفيهم خواجا أبو القاسم صاحب أرزن الروم، فسار إلى ميّافارقين، ولم يسلم القلعة لأحد. وسمع في طريقه بقتل مهد الدولة فرجع من الطريق إلى أرزن الروم، وأحضر أبا نصر بن مروان من أسعرد، وجاء به إلى أبيهم مروان. وكان قد أضرّ ولزم قبر ابنه أبي علي بأرزن هو وزوجته فأحضره خوا جا عنده، واستحلفه عند أبيه وقبر أخيه، وملك أرزن. ويعث شروة من ميّافارقين إلى أسعرد عن أبي نصر بن مروان من أسعرد، وجاء به إلى أبيهم مروان. وكان قد أضرّ ولزم قبر ابنه أبي علي وحيان مو وزوجته فأحضره خوا جا عنده، واستحلفه عند أبيه وقبر أخيه، وملك أرزن. ويعث شروة من ميّافارقين إلى أسعرد عن أبي نصر بن مروان، ففاته إلى أرزن، فأيقن بانتقاض أمره. ثم ملك أبو نصر سائر ديار بكر، ولقّب نصير الدولة، ودامت أيا مه. وأحسن السيرة وقصده العلماء من سائر الآفاق وكثروا عنده. وكان ممن قصده أبو عبد الله الكازروني، وعنه انتشر مذهب الشافعيّ بديار بكر، وقصده الشعراء ومدحوه وأجزل جوائزهم. وأقامت الثغور معه آمنة، والرعية في أحسن ملكة إلى أن توفي<sup>37</sup>.

### منهج ابن خلدون في حديثه عن الدولة الأيوبية

سارابن خلدون على منهج المؤرخين المشارقة فى ذكر الاختلاف حول نسب بنى أيوب، وذكر بعض من قال أنهم أكراد، أو أنهم غير ذلك، ولكنه اكتفى بذكر الاختلاف دون ترجيح أحد الآراء<sup>؟٣</sup>، وهو ما يخالف منهجه بصفة عامة الذى يقوم على النقد والتحقيق، وأشار هو بنفسه إلى ذلك فى المقدمة، فقال عنهم:

#### دولة بني أيوب

الخبر عن دولة بني أيوب القائمين بالدولة العباسية وما كان لهم من الملك بمصر والشام واليمن والمغرب وأولية ذلك ومصايره هذه الدولة من فروع دولة بني زنكي كما تراه وجدهم هو أيوب بن شادي بن مروان بن علي ابن الحسن بن علي بن أحمد بن علي بن عبد العزيز بن هدبة بن الحصين بن الحرث بن سنان بن عمر بن مرّة بن عوف الحميري الدوسيّ هكذا نسبه بعض المؤرخين لدولتهم قال ابن الأثير أنهم من الأكراد الروادية، وقال ابن خلكان شادي أبوهم من أعيان درين وكان صاحبه بها بهروز فأصابه خصي من بعض أمرائه وفرّ حياء من المثلة فلحق بدولة السلطان مسعود بن محمد بن ملك شاه وتعلق بخدمة داية بنيه حتى إذا هلك الداية أقامه السلطان لبنيه مقامه فظهرت كفايته وعلا في الدولة محله فبعث عن شادي بن مروان صاحبه لما بينهما من الألفة وأكيد الصحبة فقدم عليه ثم ولى السلطان محله فبعث عن شادي بن مروان صاحبه لما بينهما من الألفة وأكيد الصحبة فقدم عليه ثم ولى السلطان فهلك وهو وال عليها <sup>01</sup>.

ثم يذكر ابن خلدون بعض الأحداث التى وقف فيها الأكراد بجانب الدولة الأيوبية فى حروبهم ضد الصليبيين، أو مساندتهم لبعض الأمراء فى صراعهم على العرش بعد وفاة صلاح الدين ومن ذلك: حصار صور

فجاءت عساكر الموصل وديار بكر وسنجار وسائر بلاد الجزيرة وجاء تقي الدين ابن أخيه من حماة ومظفر الدين كوكبري من حران والرها وكان أ مداد المسلمين تصل في البرّ وإ مداد الإ فرنج في البحر وهم محصورون في صور محاصرين وكانت بينهم أيام مذكورة ووقائع مشهورة واقام السلطان بقية رجب لم يقاتلهم فلما استهل شعبان قاتلهم يوما بكامله، وبات الناس على تعبية، ثم صبحهم بالقتال ونزل



الصبر وحمل عليهم تقي الدين ابن أخيه منتصف الذهار من الميمنة حملة أزا لتهم عن مواقفهم وملك مكانهم واتصل بالبلد فدخلها المسلمون وشحنها صلاح الدين بالمدد من كل شيء وبعث إليهم الأمير حسام الدين أبا الهيجاء السمين من أكابر أمرائه من الأكراد الخطية من أربل ثم ذهض المسلمون من الغد فوجدوا الإفرنج قد أداروا عليهم خندقا يمتنعون به ومنعوهم القتال يومهم وأقاموا كذلك ومع السلطان أحياء من العرب فكمنوا في معاطف الذهر من ناحية الإ فرنج على الاساحل للخطف منهم وكب سوهم منتصف شعبان وقتلوهم وجاءوا برءوسهم إلى صلاح الدين فأحسن إليهم والله تعالى أعلم".

و لما عاد العزيز إلى مصر عاد موالي صلاح الدين إلى أغرائه بأخيه الأفضل، فتجهز لحصاره بدمشق سنة إحدى وتسعين (وخمسمائة)، وسار الأفضل من دمشق إلى عمه العادل بقلعة جعبر، ثم إلى أخيه الظاهر غازي بحلب مستنجدا لهما، وعاد إلى دمشق فوجد العادل قد سبقه إليها واتفقا على أن تكون مصر للأفضل ودمشق للعادل، ووصل العزيز إلى قرب دمشق، وكان الأكراد وموالي شيركوه منحرفين عنه كما قدّمناه و شيعة للأفضل ومقدّمها سيف الدين أبو ركوش من الموالي وأبو الهيجاء السمين من الأكراد فدلسا للأفضل بالخروج إلى العزيز وإعداه الهزيمة عنه فخرجا في العساكر وانحاز إليهما الموالي والأكراد وانهزم العزيز إلى مصر وبعث الأفضل العادل إلى القدس فتسلمه من الموالي وأبو الهيجاء السمين من الأكراد وانهزم العزيز إلى مصر وبعث الأفضل العادل إلى القدس فتسلمه من نائب العزيز وساروا في إتباعه إلى مصر وانهزم العزيز إلى مصر وبعث الأفضل العادل إلى القدس فتسلمه من نائب العزيز وساروا في إتباعه إلى مصر والعساكر ملتفة على الأفضل فارتاب العادل وخشي أن لا يفي له الأفضل بما اتفقا عليه ولا يمكنه من بلبيس فترك العزيز بالثبات وأن ينزل حامية ووعد من نفسه المظاهرة على أخيه وتكفل له منعه من مقاتلته بلبيس فترك العزيز بعا فخر الدين جهاركس في عسكر من موالي أبيه وأراد الأفضل مناجزتهم فمنعه والماولة أولى ودس إلى مصر فمنعه أيضا وقال له أن أخذت مصر عنوة انخرقت الهيبة وطمع فيها الأعداء والماولة أولى ودس إلى العزيز بإرسال القاضي الفاضل وكان مطاعا فيهم لمنزلته عند صلاح الدين فجاء والماولة أولى ودس إلى العزيز بين ما وقال له أن أخذت مصر عنوة انخرقت الهيبة وطمع فيها الأعداء وليهما وعقد الصلح بينهم على أن يكون للأفضل القدس وقا سطين وطبر ية والأردن مضافة إلى دمشق، ويكون للعادل كما كان القديم ويقيم بمصر عند العزيز يدبر أمره، وتحالفوا على ذلك وعاد الأفضل الدين فجاء اليهما وعقد المالح بينهم على أن يكون للأفضل القدس وقا مطين وطبر ية والأردن مضافة إلى دمشق، ويكون للعادل كما كان القديم ويق المائم".

### حصن الأكراد واهتمام ابن خلدون بتاريخه

كان من أوا خر الأحداث التى اهتم بها ابن خلدون فى ذكره لتاريخ الأكراد هى الأحداث الخاصة بحصن الأكراد<sup>^7</sup>، وخاصة فى عصر دولة المماليك، حيث كان هذا الحصن مركزا لكثير من الصراع بين المسلمين والصليبيين خلال هذه الفترة، حتى تم فتحه على يد السلطان الظاهر بيبرس، وجعله مركزا لهجماته على الصليبيين وغيرهم من القوى المعادية له بعد ذلك فقال:

### فتح حصن الأكراد وعكار وحصون صور

ثم سار السلطان سنة تسع وستين لغزو بلاد الافرنج وسرّح ابنه السعيد في العساكر الى المرقب لنظر الأمير قلاون وببعلبك الخزندار وسار هو الى طرابلس فاكتسحوا سائر تلك النواحي لحصن الأكراد عاشر شعبان من السنة فحاصره السلطان عشرا ثم اقتحمت أرباضه وانحجر الافرنج في قلعته



واستأمنوا وخرجوا الى بلادهم وملك الظاهر الحصون وكتب الى صاحب الأستبار بالفتح وهو بطرسوس وأجاب بطلب الصلح فعقد له على طرسوس

والمرقب وارتحل السلطان عن حصن الأكراد بعد أن شحنه بالأقوات والحامية ونازل حصن عكا<sup>٣</sup> وا شتدّ في حصاره وا ستأمن أه له الايه وملكه ثم ارتحل بعد الف طر الى طرابلس وا شتدّ في قتا لها و سأل صاحبها البرنس الصلح فعقد له على ذلك لعشر سنين ورجع الى دمشق ثم خرج آخر شوّال الى العليقة وملك قلعته بالأمان على أن يتركوا الأموال والسلاح واستولى عليه وهد مه وسار الى اللجون وبعث اليه صاحب صور في الصلح على أن ينزل له عن خمس من قلاعه فعقد له الصلح لعشر سنين وملكه الم عليه ر

### استيلاء الظاهر على حصون الإسماعيلية بالشام

كان الإسماعيلية في حصون من الشام قد ملكوها وهي مصياف والعليقة والكهف والمنيفة والقدموس وكان كبيرهم لعهد الظاهر نجم الدين الشعراني وكان قد جعل له الظاهر ولايتها ثم تأخر عن لقائه في بعض الأوقات فعزله وولى عليها خادم الدين بن الرضا على أن ينزل له عن حصن مصياف وأرسل معه العساكر فتسلموه منه ثم قدم عليه سنة ثمان وستين وهو على حصن الأكراد وكان نجم الدين الشعراني قد أسنّ وهرم فاستعتب وأعتبه الظاهر وعطف عليه وقسم الولاية بينه وبين ابن الرضا وفرض عليه ما مائة وعشرين ألف درهم يحملانها في كل سنة ولما رجع سنة تسع وستين و فتح حصن الأكراد مرّ بحصن العليقة من حصونهم فملكه من يد ابن الرضى منتصف شوّال من السنة وأنزل به حامية ثم سار لقتال التتر على البيرة كما يذكر ورجع الى مصر فو جد الإسماعيلية قد نزلوا على الحصون التي بقيت بأيديهم وسلموها لنواب الظاهر فملكوها وانتظمت قلاع الإسماعيلية في ملكة الظاهر وانقرضت منها دعوتهم والله سبحانى أعلم".

### الأكراد في بلاد المغرب والأندلس

رغم قلة الوجود الكردى فى بلاد المغرب والأندلس وخاصة على مسرح الأحداث السياسية، إلا أن ابن خلدون ذكر ما وصل إليه من أحداث لهم، وخاصة فى مواجهة العدوان الأسبانى الصليبى على مسلمى الأندلس، وهذا يدل على حسن تتبعه للأحداث، وذكرها أياً كان من قام بها، وقد أورد حادثتين للأكراد فى بلاد المغرب والأندلس، وهما:

### (الخبر عن مهلك الحاجب المزوار وولاية ابن سيد الناس مكانه ومقتل ابن القالون)

هذا الرجل محمد بن القالون المعروف بالمزوار، لا أدري من أوّليته أكثر من أنه كرديّ من الأكراد الذين وفد رؤساؤهم على ملوك المغرب أيام أجلاهم التتر عن أوطانهم بشهرزور عند تغلّبهم على بغداد سنة ست وخمسين وستمائة، فمنهم من أقام بتونس، ومنهم من تقدّم إلى المغرب فنزلوا على المرتضى بمراكش فأحسن جوارهم. وصار قوم منهم إلى بني مرين وآ خرون إلى بني عبد الواد حسبما يذكر في أخبارهم.

ومن المقيمين بالحضرة كان سلف ابن عبد العزيز هذا إلى أن نشأ هو في دولة الأمير أبي زكريا الأوسط صاحب الثغور الغربية، وتحت كنف من اصطناعه. واختلط بأبنائه وقدم في جملة ابنه السلطان



أبي بكر إلى تونس مقدّما في بطانته ورئيسا على الحاشية المتسمين بالدخلة، وكان يعرف لذلك بالمزوار. وكان شهما وقورا متديّنا وله في الدولة حظ من الظهور، وهو الّذي تولى كبر السعاية في الحاجب بن القالون حتى ارتاب بمكانه. ووفد إلى أبي عمران سنة إحدى وعشرين وسبعمائة كما قدّمناه. وولّاه السلطان الحجابة مكانه فقام بها مستعينا بالكاتب أبي القاسم بن عبد العزيز لخلوّة هو من الأدوات. وإنما كان شجاعا ذا همة. ولم يزل على ذلك إلى أن هلك في شعبان سنة سبع وعشرين وسبعمائة، وأراد السلطان على الحجابة محمد بن خلدون جدّنا الأقرب فأبى، ورغب في الإقالة فأجيب جنوحا لما كان بسبيله منذ سنين من الصاغية في السكون والفرار من الرتب<sup>14</sup>.

### الحادثة الثانية للأكراد في الأندلس

ولثلاث عشرة من ربيع الثاني (٢٨٤ه) عقد للأمير أبي يعقوب لمنازلة جزيرة كيوثر، فصمد إليها وقاتلها واقتحمها عنوة. وفي ثاني جمادى عقد لطلحة بن يحيى بن محلى، وكان بعد مداخلته أخاه عمر في شأن مالقة سنة خمس وسبعين وستمائة خرج إلى الحجّ، فقضى فرضه ورجع، ومرّ في طريقه بتونس واتهمه الدعي ابن أبي عمارة كان بها يومئذ فاعتقله سنة اثنتين وثمانين، ثم سرّحه ولحق بقومه بالمغرب. ثم أ جاز الأندلس غازيا في ركاب السلطان، فعقد له في هذه الفزاة على مائتين من الفرسان وسرّحه إلى إشبيلية ليكون رتبة للمعسكر وبعث معه لذلك عيونا من اليهود والمعاهدين من النصارى، يتعرّفون له أخبار الطاغية شانجة وأمير المسلمين أثناء ذلك يغادي شريش ويراوحها بالقتال والتخريب، وذسف الآثار، وبث السرايا كل يوم وليلة في بلاد العدو، فلا يخلو يوما عن تجهيز عسكر أو اغزاء جيش، أو عقد راية أو بعث سرية، حتى انتسف العمران في جميع بلاد النصارانيّة، و خرّب بسائط إ شبيلية وليلة، وقرمونة واستجة وجبال الشرق وجميع بسائط الفرنتيرة. وأبلى في هذه الغزوات عيّاد العاصمي من شيوخ جشم، وخضر الغزي أمير الأكراد بلاء عظيماً".

نذكر أن ابن خلدون اهتم بتاريخ الأكراد اهتماماً كبيراً فى كتابه، وأورد الكثير من الأحداث كما ذكرنا، إلا أنه تجاهل ذكر بعض الأحداث ربما لأنه رآها لا تفيد القارئ فى تاريخه، أو أنها ليست أحداثاً هامة، مثل بعض حالات التمرد ونشر الفساد فى بعض المناطق، أو ربما لم تصل إلى مسامعه، ولم يقرأها فى كتب من سبقوه، وخاصة بعد وفاة ابن الأثير، أكثر مؤرخ اعتمد عليه فى تاريخ المشرق.

ويؤخذ على ابن خلدون أنه فى بعض الأحيان كرر بعض الأحداث فى أكثر من موضع فى كتابه، وخاصة فى ذكر الدول والإمارات، وكان من الأفضل أن تذكر فى موضع واحد بكل تفاصيلها ليلم بها القارئ مرة واحدة، بدلاً من ذكر بعض أحداثها فى موضع، ثم يعيدها مع ذكر أحداث أخرى فى موضع آخر، كما حدث مع دولة باد وبنى حسنويه، ولكن الكتاب فى مجمله تضمن الكثير من تاريخ الأكراد، وكان نافذة هامة أطل منها أهل المغرب والأندلس على أخبار إخوانهم فى المشرق ومنهم الأكراد.



أ.د/عبدالغنى عبدالفتاح زهرة

أستاذ ورئيس قسم التاريخ والحضارة بكلية الدراسات العليا جامعة الأزهر.

- الهوامش:
- (۱) ج۳ ص۳۷۷.
- (۲) هو وائل بن حجر بن ربيعة بن وائل بن يعمر الحضرمي. كَانَ قيلا من أقيال حضرموت، وَكَانَ أبوه من ملوكهم. ملوكهم.

وفد عَلَى رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قد بشر أصحابه بقدومه قبل أن يصل بأيام، وقال: " يأتيكم وائل بن حجر من أرض بعيدة، من حضرموت، طائعا راغبا فِي الله عَزَّ وَجَلَّ وَفِي رسوله، وهو بقية أبناء الملوك ".

فلما دخل عَلَيْهِ رحب بِهِ وأدناه من نفسه، وقرب مجلسه وبسط لَهُ رداءه، وأجلسه عَلَيْهِ مع نفسه، وقال: " اللَّهُمَّ، بارك فِي وائل وولده " واستعمله النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى الأقيال من حضر موت وأقطعه أرضا، وقال للنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إن أهلي غلبوني عَلَى الَّذِي لي، قَالَ: " أنا أعطيك ضعفه "، ونزل الكوفة فِي الإسلام، وعاش إلى أيام معاوية، ووفد عَلَيْهِ فأجلسه معه عَلَى السرير. ابن الأثير- أسد الغابة فى معرفة الصحابة – جه ص٤٠٥.

- (\*) العبر وديوان المبتدأ والخبر ج٧ ص٦٣٩.
  - (٤) الزركلى- الأعلام ج٣ ص٠٣٣٠.
- <sup>(0)</sup> في بعض النسخ رموم ومعناها محال الأكراد ومنازلهم. بلغة أهل فارس. وهي مواضع بفارس. ج۱ ص٨٠. ياقوت الحموي– معجم البلدان ج٣ ص٧١.
- <sup>(٦)</sup> ج۲ ص٥٤٥، وقد وردت هذه الأحداث في الكامل لابن الأثير ج۲ ص٣٤٩، وريما نقلها منه ابن خلدون مع تغيير طفيف في بعض الكلمات.
  - (v) ج۲ ص٥٦٦.
- <sup>(۸)</sup> العبر ج۲ ۳۵۰، وقد ورد هذ الخبر بالتفصيل عند الطبرى ولكنه لم يذكر مكانهم أو اسم زعيمهم أيضاً، تاريخ الأمم والملوك ج۲ ص٥٥٨.
- (٩) عبد الرحمن بن الأشعث بن قيس الكندي من القادة الشجعان الدهاة. هو صاحب الوقائع مع الحجاج بن يوسف الثقفي. سيَّره الحجاج بجيش لغزو بلاد رتبيل (ملك الترك) فيما وراء كجستان، فغزا بعض أطرافها، وأخذ منها حصونًا وغنائم، وكتب إلى الحجاج بن يوسف الثقفي يخبره بذلك وأنه يرى ترك



التوغل في بلاد رتبيل إلى أن يختبر مداخلها ومخارجها. فاتهمه الحجاج بالضعف والعجز، وأمره بِالمُضيِّ في الفتح، وإن لم يفعل فأخوه إسحاق بن محمد أمير الناس. فاستشار عبد الرحمن من معه، فلم يروا رأي الحجاج، لما فيه من التعجُّل، واتفقوا على نبذ طاعته، وبايعوا عبد الرحمن وخلعوا الحجاج وعبد الملك بن مروان، وزحفوا نحو العراق لإزاحة الحجاج عنه، وساروا إلى البصرة بعد أن هزموا جيشًا للحجاج، ودخلوها، وخرج الحجّاج منها. ثم دخلوا الكوفة، فعاد الحجاج إلى البصرة، وكتب إلى عبد الملك يطلب المدد منه، فأرسل إليه جيشًا من الشام عليه ابنه وأخ له. وأمرهما بأن يفاوضا ابن الأشعث، ويَعِداه بولاية خراسان أو أي ولاية أخرى، ويقبل إقالة الحجاج من العراق، وتسوية أهل العراق بأهل الشام في العطاء، فإذا لم يقبل أهل العراق هذا، فليجتمع أهل الشام تحت إمرة الحجاج وليحاربوهم. ولم يقبل أهل العراق ذلك ورفضوه اعتقادًا منهم أن المدد سينقطع عن أهل الشام فيغلبوهم، ولم يحدث ما ظنُّوه، ودخل جند الشام تحت إمرة الحجاج، فحاربوا أهل العراق حربًا شديدة، وهزموهم في موقعة دير الجماجم سنة ٨٣هـ/ ٧٠٢م، مع مواقع أخرى عديدة حدثت بين الطرفين. وهرب ابن الأشعث إلى كجستان مع فلول جيشه، وأمَّن الحجاج أهل العراق، فعاد إليه عدد كبير منهم. ظل ابن الأشعث يقاوم بعوث الحجاج، وكان قد عقد عهدًا مع رتبيل أن يؤيده إذا هزمه الحجاج، فلجأ إلى رتبيل عندما هزمه الحجاج، فساوم الحجاج رتبيل على تسليمه مقابل إعفائه رتبيل من الجُعل الذي كان يقدِّمه إليه، وانتهى الأمر بأن سلَّم رتبيل ابن الأشعث ميتًا إلى الحجاج، ويقال إن الأشعث ألقى بنفسه من مكان مرتفع فقتل. وتفرقت فلول جيشه في خراسان. ابن كثير البداية والنهاية ج٩ ص٤٠ وما بعدها.

- <sup>(۱۰)</sup> العبر ج٣ ص٢٤. وقد أشار الطبرى بمزيد من التوضيح هذه الحادثة، ومساندة الأكراد لعبدالرحمن بن الأشعث، فقال: قال ومضى ابن الأشعث والفل من المنهزمين معه نحو سجستان فأتبعهم الحجاج عمارة بن تميم اللخمي ومعه ابنه محمد بن الحجاج وعمارة أمير على القوم فسار عمارة بن تميم إلى عبدالرحمن فأدركه بالسوس فقاتله ساعة من نهار ثم إنه انهزم هو وأصحابه فمضوا حتى أتوا سابور واجتمعت إلى عبدالرحمن بن محمد الأكراد مع من كان معه من الفلول فقاتلهم عمارة بن تميم قتالا شديدا على العقبة حتى جرح عمارة وكثير من أصحابه ثم انهزم عمارة وأصحابه وخلوا لهم عن العقبة ومضى عبدالرحمن حتى مر بكرمان. ج٢٠ العقبة ومضى
  - (۱۱) ج۳ ص۸۱.
  - (۱۲) ج۳ ص۲۵٤.
  - (١٣) ج٣ ص٣٣٤. وذكر ابن الأثير هذه الحادثة بالتفصيل. الكامل ج٦ ص٦٠.
  - (١٤) العبر ج٣ ص٣٩٨. وقد وردت هذه المعركة بتفاصيل أكثر عند الطبرى في تاريخه جه ص٥٢٦.
  - (١٥) ذكر ابن الأثير أن اسمهم الْأَكْرَادَ الْهَذْبَانِيَّةَ، وَمُقَدَّمَهُمْ مُحَمَّدَ بْنَ بِلَالِ. الكامل ج٦ ص٥٤٧.
    - (11) العبر ج٣ ص٤٤٤.



- (۱۷) ج۳ ص۲۸۳.
- (۱۸) ج۳ ص٤٨٤.
- (١٩) الكامل ج٧ ص٤٠٢. وهنا يذكر ابن خلدون صراحة أنه نقل من ابن الأثير.
  - (۲۰) العبر ۳ ص۸۳.
    - (۲۱) ج٤ ص۳۲۲.
  - (٢٢) العبر ج٣ ص٥٤٦.
    - (۳۳) ج٤ ص٥٠٥.
- <sup>(٢٤)</sup> ذكر ابن الأثير لها اسم آخر فقال: «في هذه السنة- ٣٦٩- توفي حسنويه بن الحسين الكردي البرزيكاني بسرماج، وكان أميرا على جيش من البرزيكان يسمّون البرزينية، وكان خالاه: ونداد وغانم ابنا أحمد أميرين على صنف آخر منهم يسمّون العيشانية» ج٨ ص٥٠٥.
  - <sup>(۲۵)</sup> ج٤ ص۲۸۹.
  - (<sup>٢٦)</sup> الصحيح ان هذه الحروب وقعت سنة ٣٩٣ وليس ٣٦٣.
  - (٢٧) العبارة مشوشة والمقصود ان بدرا كان عونا لابن واصل وهو عدو بهاء الدولة (
    - (٢٨) صواب العبارة أن يقول واستمال الديلم، ولعله خطأ في النسخ.
      - (۲۹) ج٤ ص۲۹٤
      - (۳۰) ج۳ ص۹۲۶.
      - (۳۱) ج٤ ص۳۳۳.
      - (۳۲) ج٤ ص٤١٠.
- <sup>(٣٣)</sup> ج٤ ص٤١٢. وقد ورد ذكر أبو الفداء هذه الدولة بالتفصيل مع اختلاف في بعض الأحداث والأسماء عن ابن خلدون . المختصر في أخبار البشر ج٢ ص١٢٦ وما بعدها.
- <sup>(٣٤)</sup> أفضل من أورد هذا الاختلاف حول نسبهم هو ابن خلكان، ورجح أنهم أكراد، فقال: السلطان صلاح الدين أبو المظفر يوسف بن أيوب بن شاذي، الملقب الملك الناصر صلاح الدين صاحب الديار المصرية والبلاد الشامية والفراتية واليمنية؛ وقد تقدم في هذا الكتاب ذكر أبيه أيوب وجماعة من أولاده وعمه أسد الدين شيركوه أخيه الملك العادل أبي بكر محمد، وجماعة من أولاده وغيرهم من أهل بيته؛ وصلاح الدين كان واسطة العقد، وشهرته أكبر من أن تحتاج إلى التنبيه عليه.



اتفق أهل التاريخ على أن أباه وأهله من دوين، بضم الدال المهملة وكسر الواو وسكون الياء المثناة من تحتها وبعدها نون، وهي بلدة في آخر عمل أذربيجان من جهة أران وبلاد الكرج، وأنهم أكراد روادية، بفتح الراء والواو وبعد الألف دال مهملة ثم ياء مثناة من تحتها مشددة وبعدها هاء والروادية: بطن من الهذبانية بفتح الهاء والذال المعجمة وبعد الألف نون مكسورة ثم ياء مشددة مثناة من تحتها وبعدها هاء، وهي قبيلة كبيرة من الأكراد. وقال لي رجل فقيه عارف بما يقول، وهو من أهل دوين: إن على باب دوين قرية يقال لها أجدانقان، بفتح الهمزة وسكون الجيم وفتح الدال المهملة وبعد الألف نون مفتوحة وقاف مفتوحة وبعد الألف الثانية نون أخرى، وجميع أهلها أكراد روادية، ومولد أيوب والد صلاح الدين بها، وشاذي أخذ ولديه أسد الدين شيركوه ونجم الدين أيوب وخرج بهما إلى بغداد، ومن هناك نزلوا تكريت، ومات شاذي بها، وعلى قبره قبة داخل البلد.

ولقد تتبعت نسبتهم كثيراً فلم أجد أحداً ذكر بعد شاذي أبا آخر، حتى إني وقفت على كتب كثيرة بأوقاف وأملاك باسم شيركوه وأيوب، فلم أر فيها سوى شيركوه بن شاذي، وأيوب بن شاذي، لا غير؛ وقال لي بعض كبراء بيتهم: هو شاذي بن مروان.

ورأيت في " تاريخ حلب " الذي جمعه القاضي كمال الدين أبو القاسم عمر بن أحمد المعروف بابن العديم الحلبي بعد أن ذكر الاختلاف في نسبهم فقال: وقد كان المعز إسماعيل بن سيف الإسلام ابن أيوب ملك اليمن ادعى نسباً في بني أمية وادعى الخلافة. وسمعت شيخنا القاضي بهاء الدين عرف بابن شداد يحكي عن السلطان صلاح الدين أنه أنكر ذلك وقال: ليس لهذا أصل أصلاً.

قلت: ذكر شيخنا الحافظ عز الدين أبو الحسن علي بن محمد المعروف بابن الأثير الجزري صاحب التاريخ الكبير في تاريخه الصغير الذي صنفه للدولة الأتابكية ملوك الموصل، في فصل يتعلق بأسد الدين شيركوه، ومسيره إلى الديار المصرية فقال: كان أسد الدين شيركوه ونجم الدين أيوب، وهو الأكبر، ابنا شاذي من بلد دوين، وأصلهما من الأكراد الروادية قد قدما العراق، وخدما مجاهد الدين بهروز بن عبد الله الغياثي شحنة بالعراق. وفيات الأعيان ج/ ص١٣٩ وما بعدها.

- (۳۰) العبر ج٥ ص٣٢٦.
  - (۳۱) جه ص۳۷۱.
- (۳۷) العبر جه ص٥٨٣.
- <sup>(٣٨)</sup> كان حصن الأكراد من أهم الحصون فى العالم الإسلامى، حتى أنه إذا قيل الحصن فقط فهم أنه حصن الأكراد، وقال عنه ياقوت: وحصن الأكراد: هو حصن منيع حصين على الجبل الذي يقابل حمص من جهة الغرب، وهو جبل الجليل المتصل بجبل لبنان، وهو بين بعلبك وحمص، وكان بعض أمراء الشام قد بنى في موضعه برجا وجعل فيه قوما من الأكراد طليعة بينه وبين الفرنج، وأجرى لهم أرزاقا، فتديروها بأهاليهم ثم خافوا على أنفسهم في غارة فجعلوا يحصنونه إلى أن صارت قلعة حصينة منعت الفرنج عن كثير من غاراتهم، فنازلوه فباعه الأكراد منهم ورجعوا



إلى بلادهم وملكه الفرنج، وهو في أيديهم إلى هذه الغاية، وبينه وبين حمص يوم. معجم البلدان-ج٢ ص٢٦٤. وقد توفى ياقوت سنة ٦٢٦هـ قبل أن يسترد المسلمون الحصن من يد الصليبيين.

- (٣٩) الصواب عكار كما ورد في كثير من المصادر، ولعله خطأ من الناسخ.
  - (٤٠) العبر جه ص٤٤٩.
  - (٤١) العبر ج٦ ص٤٩٣.
    - (٤٦) ج۷ ص۲۷۵.

# ريِّبازا ميٽژوونڤيسان د توومارڪرنا ميٽژوويا ڪوردان، ئيبن خەلدوون وەك نموونە: خواندنەكا شيكارى و رەخنەيى

### پۆختە:

ئيبن خه لدوونى د هەردوو پەرتووكين خومدا (الا هبر) و (المقد مه)دا به حسى به حسى خوم مردان و ج هى جوگراف و ئەرد و چيايين وان كر يه پا شى چوويه د ناڭ م يزوويا وان هەر ژ سەردەمى دەر كەفتنا ئيسلامى كريه، و گرد كى ب رولى وان د روودا نين سيا سى، خوه روودا نين بچووك ژى، دايه. چ رولى وان وەك سەركردەيين سەربازى دناڭ له شكەرين ئيسلاميدا بيت يان وەك سياسەتمەدار و دامەزرينەرين دەولەت و ميرگەهان بيت. ھەروەسا ئيبن خەلدوونى لايەنى شارستانيا كوردان ژى ژبير نەكريه و روناهى بەردايه سەر لايەنى ئابوورى و جڤاكى يين كوردان ژى. ئەڭ ميزوون شيى كى دوران تى جونكە ئوردايه مەر دوردە مەر دىن ئيبن خەلدوونى لايەنى شارستانيا كوردان ژى ژبير نەكريه و روناهى بەردايه سەر لايەنى ئابوورى و جڤاكى يين كوردان ژى. يەڭ مىزوون تى بەردان دى دولەت و ميرگەھان بيت. ھەروەسا ئيبن خەلدوونى لايەنى شارستانيا بوردان ۋى زبير نەكريه و روناھى بەردايە سەر لايەنى ئابوورى و جڤاكى يين كوردان ژى.

# Historians' Approach to the History of the Kurds: Ibn Khaldun as an Analytical and Critical Study

# Abstract

Ibn Khaldun cared about the Kurds in his well-known lessons of history, *Diwan al-Mubtada wa al-Khabar* in the important history of the Arabs and Berbers and their contemporaries, as well as in his introduction known as *The Introduction of Ibn Khaldun*. So, he began by mentioning their geographical location, their lands and their mountains, then he moved to their history from



the era of the inception of Islam until its era. He also mentioned their participation in political events: their small roles when they are part of an army, or their roles in a division in a leader's campaign, such as the Kurdish division in the army of Nur al-Din Mahmud headed by Asad al-Din Shirkuh, or their attempt to establish an emirate or a state, such as the attempt of the Hamidian Kurds led by Abu al-Hussein known as Bad in the establishment of a state in Mosul in the year three hundred and sixty-seven AH. Besides, he mentioned some Kurdish emirates from their inception to end, such as the emirate of Bani Marwan in Diyarbakir, and the state of Bani Ayyub in Egypt and the Levant. Furthermore, he followed the Kurdish prominent personalities who migrated to different countries, such as Khorasan, India, Iraq, Egypt, the Levant and the countries of the Maghreb. Ibn Khaldun agreed with the historians in most of his novels, and disagreed with them in some others.

Ibn Khaldun did not neglect to mention some of the cultural aspects of the Kurds, such as their interest in science and poetry, and the economic and social conditions of their country.

This study chose Ibn Khaldun as a model because he belongs to the countries of the Maghreb. So it will investigate the extent of Moroccans' interest in the history of the countries and sects of the East, including the Kurds, and the extent of their interest in seeking honesty in mentioning their history.

**Keywords:** Ibn Khaldun - the Kurds - introduction - the state of Bani Marwan - Diyarbakir





# أتابكية لورستان الكردية من خلال رحلة ابن بطوطة

أ.د. خطاب إسماعيل أحمد
 قسم التاريخ - فاكولتي العلوم الإنسانية - جامعة زاخو/ إقليم كردستان العراق
 ا.م.د. توفيق رشيد يوسف

قسم الإجتماعيات، كلية التربية الأساس جامعة زاخو/ إقليم كردستان العراق

#### الملخص:

ت هدف هذه الدرا سة إلى بيان أصل الألور، وجغرافية بلاد هم، والأوضاع السياسية والاقتصادية والإجتماعية والثقافية بأتابكية لُرستان، من خلال الأخبار والمعلومات التي قدَّمها ابن بطوطة من خلال رحلته المشهورة برحلة ابن بطوطة، والتي تحمل عنوان (تحفة النُّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار).

وقد وصف ابن بطوطة أحوال أتابكية لورستان الكُردية، عند زيارته لها بشكل مفصل ودقيق، فجاءت معلوماته عن الجانب الحضاري أكثر من الجانب السياسي، إذ ذكر أسماء عدد من أمراءها، الذي أشار إلى بعضهم بصفة (سلطان)، وحددً عاصمتها بمدينة إيذج، وأشار إلى طبيعة علاقتها ببغداد في العصر المغولي، وذكر أسماء خمسة من مدنها هي: (إيذج) العاصمة، و(رامز)، و(ماجور)، و(تستر)، و(دزفول).

أما الجانب الحضاري فقد جاءت معلومات ابن بطوطة عنه غزيرة، إذ ذكر وجود عدد كبير من الزوايا التي سمَّاها بالمدارس، حيث قدَّر عددها بـ(٤٦٠) مدرسة، منها (٤٤) في مدينة إيذج العا صمة و حدها وذ كر الع مارة وت سوية الطريق من خلال إختراق ها للج بال، ك ما ذكر أسماءبعض العلماء المشهورين في اتابكية لورستان.

الكلمات الدالة: أتابكية، لورستان، رحلة، ابن بطوطة، تحفة النُّظار، الأمارات الكردية

### المقدمة:

يُعد كتاب (تحفة النُّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار) المشهور ب(رحلة ابن بطوطة)، من الرحلات المهمة في التاريخ، التي دوَّن فيها ابن بطوطة لمشاهداته للبلاد التي زارها خلال رحلته التي استغرقت نحو (٣٠) عاماً، على رحلات الأولى استمرت (٢٤) سنة، والثاذية سنتان، والثالثة حوالي (٤) سنوات، يتحدث فيها أبن بطوطة عن أهلها وحُكامها وعلمائها، ومن أوصافه الدقيقة وصف أنواع الألبسة ودلالتها، والأطعمة وأنواعها.



لقد وصف ابن بطوطة أحوال أتابكية لورستان الكردية، عند زيارته لها بشكل مفصل ودقيق، بحيث يم كن للباحث تكوين تصوروا ضح عن أو ضاعها السيا سية والحضارية، جاءت معلوماته عن الجانب الحضاري أكثر من الجانب السياسي، فيما يتعلق بالأحوال السيا سية في أتابكية لورستان، ذكر أسماء عدد من أمراءها، الذي أشار إلى بعضهم بصفة (سلطان)، وحددً عاصمتها بمدينة إيذج، وأشار إلى طبيعة علاقتها ببغداد في العصر المغولي، وذكر أسماء خمسة من مدنها هي: (إيذج) العاصمة، و(رامز)، و(ماجور)، و(تستر)، و(دزفول).

أما البانب الحضاري فقد جاءت معلوماته عنها غزيرة، إذ كان من الأمور المهمة التي ذكرها ابن بطوطة عن الأحوال الحضارية لأتابكية لورستان، ذكره وجود عدد كبير من الزوايا التي سمَّاها بالمدارس، حيث قدَّر عددها بـ(٤٦) مدرسة، منها (٤٤) في مدينة إيذج العاصمة وحدها، وقد ذكر وجود أماكن للسكن والمبيت في تلك المدارس، فضلاً عن توفير الطعام للطلبة، وبعضها كان خارج مراكز المدن، وذكر العمارة وتسوية الطريق من خلال إختراقها للجبال، كما ذكر أ سماء بعض العلماء الم شهورين في اتابكية لور ستان، مثل ( نور الدين الكر ماني)، الذي كان السلطان يزوره بنفسه.

وذكر بعضا من العادات والتقاليد هناك، مثل ذكره لطبيعة (مآتمهم)، إذ أشار إلى أنواع خاصة من الملابس كانوا يلبسونها بذلك الخصوص، مع إختلاف ملابس السلاطين عن ملابس العامة، وذكر إستخدامهم لآلات السماع وهو يقصد بها الموسيقى في مآتمهم.

ذكر عدة أنواع من الطعام في أتابكية لورستان مثل (الخبز، واللحم، والحلويات، والأرز، والسمن، والدجاج)، ومما ذكره ابن بطوطة أن أهل لورستان كانوا يصنعون الدقيق (الطحين) من البلوط الذي كانوا يطحنونه، وأنه كانت توجد مطابخ في الأسواق لتوفير الطعام، وهي أشبه بالمطاعم في العصر الحالي، وفي هذا دلالة واضحة على مدى التقدم الحضاري في أتابكية لورستان، وربما كان توفير ذلك الطعام مجاناً.

وذكر أن أحد أمراء أتابكية لورستان، وهو الأمير أحمد، الذي كان يُقسم واردات الخراج على ثلاثة أقسام: ثلث للإنفاق على الزوايا والمدارس، وثلث للجيش، والثلث الأخير كان ينفقه على عياله وعبيده وخدمه، وهذا إن دل على شيء إنما يدل على كثرة أعدادهم.

ومن المعلومات التي ذكرها أنه كان يوجد مزار تربة زين العا بدين علي لن الحسين بن على بن أبي طالب (رضي الله عنه) في مدينة (تستر) كان الناس يقصدونه للزيارة وتقديم النذور.

لدرا سة الموضوع بصورة علم ية ودقيقة سيُق سم البحث عدة محاور هي: أصل الالور، والحدود الجغرافية لأتابكية لورستان، والأحوال السياسية في لورستان، وعلاقة لورستان بالخلافة العباسية، وإيلخاذية فارس المغولية، وبيان الجوانب الإدارية في أتابكية لورستان بحسب رحلة ابن



بطوطة، والحياة الإقتصادية والثقافية التي شملت (المدارس)، و(الزوايا)، و(العدماء)، فضلاً عن الجانب الحضاري وذلك خلال ذكر ابن بطوطة أبرز مدن وقرى لورستان مثل (إيذج)، و(تستر) و(رامهر مز)، و(دزفول)، و(ماجول)، و الحياة الدينية والإجتماعية لأتابكية لورستان الكُردية، مثل ذكره للمساجد وأبزر العادات والتقاليد لا سيما أنواع الأطعمة والمأكولات التي ركز ابن بطوطة على ذكر تفاصيلها أكثر من غيرها، بل حتى أنه ذكر طريقة صناعة بعضها مثل الحلويات، فضلاً عن خاتمة وقائمة بالمصادر والمراجع في نهاية البحث.

يُعد كتاب (تحفة النُّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار)، الذي دوَّن ابن بطوطة فيها مشاهداته أثناء رحلته، وهو المشهور بـ (برحلة ابن بطوطة) المصدر الأساس في البحث، وكتاب (الشرفنامة) للبدليسي (ت١٠١١ هـ/ ١٦٠٣م)، و(الكا مل في التاريخ) لا بن الأثير (ت٣٦ هـ/ ١٢٣٣م))، و(نزهة المشتاق في إخترق الآفاق) للإدريسي (ت٥٥٥ هـ/ ١١٦٦م))، و(معجم البلدان) لياقوت الحموي (ت٢٢٩م)، و(البدا ية والنها ية) لا بن كثير (ت١٣٧٢م)، و(آثار البلاد وأخ بار الع باد) لل قزويني (ت٢٨٢هـ/ ١٢٢٢م)، هذا فضلاً عن غيرها من المصادر الأخرى، إلى جانب مجموعة من المراجع المهمة عن موضوع الدراسة، تم الإفادة منها كثيراً في الدراسة، وتفاصيل الدراسة هي: 1. أصل اللور:

لم يُشر إبن بطوطة (ت٢٩٧٩ هـ/ ١٣٧٨م) إلى جغرافية لورستان، وأصول ساكنيها بشكل مبا شر، لكنهبيَّن أنَّ حدود أتابكية لورستان الكُردية (٥٥٠-٢٢/٥/١١-١١٤٣)، هي ما بين مدينتي إيذج وتستر، فذكر مملكة إيذج بـ"ملك إيذج وتستَّر"(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٤)، ثم أطلق كلمة اللور على سكان المنطقة، التي تقع بين رامهرمز وماجول، وا لتي كانت هي أرض لورستان في الحقبة التي زار فيها لورستان (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٨)، فقد أشارأبو بكر الحازمي (ت٢٤٥ هـ/ ١٩٨ رزين الدين الهمداني، ١٤١٥ هـ، ص٠٨)، لم يشر إبن بطوطة إلى وا لتي كانت هي أرض لورستان في (زين الدين الهمداني، ١٤١٥ هـ، ص٠٨)، لم يشر إبن بطوطة إلى المور، وهم جيلً من الناس نحو الأكراد" ولكن يفهم من كلامه عن أميرهم، أي رئيسهم بأنه لم يتقن العربية بشكل جيد (ابن بطوطة، ١٩٩٦، مرازين الدين الهمداني، ١٤١٥ هـ، ص٠٨)، لم يشر إبن بطوطة إليهم على أذهم كورد بشكل مبا شر، ولكن يفهم من كلامه عن أميرهم، أي رئيسهم بأنه لم يتقن العربية بشكل جيد (ابن بطوطة، ١٩٩٦)، مع أقوام اللور في المنطقة نفسها (كراوند، ٢٠٩٩، من ١٢٥٩)، وأما ياقوت الدموي فقد حدد أصل مع أقوام اللور في المنطقة نفسها (كراوند، ٢٠٩٩، من ١٢٥٩)، وأما ياقوت الدموي فقد حدد أصل مع أقوام اللور وبغرافيتهم بأرستان وذلك بقوله، وهره من ١٢٨م، من ١٢٨)، وأما ياقوت الدموي فقد حدد أصل اللور وجغرافيتهم بلرستان وذلك بقوله، وهره من ١٢٨م، من ١٢٧)، وأما ياقوت الدموي فقد حدد أصل مع أقوام اللور وبغرافيتهم بلرستان وذلك بقوله، ٢٠٩٩، من ١٢٧)، وأما ياقوت الدموي أو وزيسًا، وتلك النواحي تعرف بهم، فيقال: بلاد اللور، ويقال لها: لُرستان، ويقال لها: اللور أي محمان وخوزستان، وما اللور وجغرافيتهم بلرستان وذلك بقوله، وما ٢٠٩، من ١٢٨، وي ما ياقوت الدموي فقد حدد أصل وتلك النواحي تعرف بهم، فيقال: بلاد اللور، ويقال لها: لُرستان، ويقال لها: اللور أحرار المنهان وخوزستان، وما اللور وجغرافيتهم بلرستان وذلك بقوله، وما مال كراد في حبال بين أصبهان وخوزستان، وما معها، من معام، مارام)، وحذلك ذكرًا نه ربما يكون اسمها مشتقٌ من الجبال، حيث قال الدموي، (تاته هـ/ ١٢١٨م)، او ظني أذها جبال بها، يقال لها: لُرستان" (الاسمعاني، ٢٩٩، مارا،)، مارام، مارا، مارا، والمرام، مارا، مارا، مارا، مارا،)، مارا، مارا، مارا، مارام، مارا، مارا، مارا، مارا، والمهان، والمها، مارا، مارا، والمها، مارا، والم، مارام، مارا،



من الأكراد فى جبال، بين أصفهان وخوزستان، تعرف بهم الناحية، ويقال لها كردستان" (صفي الدين ، ١٩٧٣م، ج٣، ١٢٠٢)، وهناك من يفصل بين اللور والكُرد، حيث يقول رشيد الدين الهمذاني (ت٢١٨هـ/ ١٣١٨م): "فتوجه الى العراق ، وأزل في طريقك الأكراد واللور" (د/ت، مج٢،ج١، ص٢٣٧)، يظهر من هذا النص، أنه نقل وصية جنكيزخان ريما لا يملك معلومات دقيقة عن الكُرد وعلا قتهم باللور.

ويرى شرفخان البدليسي أن سبب إطلاق كلمة اللور، على مجموعة القبائل الكردية التي تقطن مضيق (كول)، كانت هناك قرية بإسم الكُرد في ذلك المضيق، وكان على مقربة من المضيق نفسهُ، هناك قرية اللور ونزحتإليها قبا ئل كوردية، لذا أطلق على جميعهم كلمة اللور (البدليسي، ٢٠٠١م، ص١٣٠)، وسميت بلور (كول)، أي تسمية اللور هذه أُطلقت على الجما عات التي نزحتإليها (القزويني، ١٣٣٧م، ص١٤٥). "ويقال: أذهم اجتمعوا في قرية في وادي مانرود تدعى الر (كورد)، في حدود وادي تسمى كوردي، وأطلقو على لغتهم لوري كول (البدليسي، ٢٠٠١م، م٢٠٠ م، ٢٠٠٩). كراوند، ٢٠١٩م، ص١٣٦)، وهؤلاء طائفة كثيرة العدد، ومنهم فرق مفرقة في البلاد" (العمري، ٢٠٠٢م، ٢٠٠٣)

لقد اختلف المؤرخونفي تحديد هوية اللور،فمنهم من أرجعهم إلى الكرد (مينورسكي،١٩٦٨، ص٣٦؛ الكوراني، ١٩٣٩م، ص٢٣٢؛ زكي، ١٩٣١م، ص٤٥٥؛ إقبال، ٢٠٠٠م، ص٤٣٤)، ويقول ابن الاثير: "اجتمع ببيروذ جمع عظيم من الأكراد" (الكا مل في الاتاريخ،١٩٩٧، ٢٢، ص٤٤٥)، و هي في و سط لورستان، أنها تسمى ببيروت من أعمال سوس (المقدسي، ١٩٩١، ج١، ص٥٤)، ١ لتي تقع غرب دز فول وجندي سابور، من مدن لورستان في عهد أتابكية لورستان الكبرى (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٥٥)، كا نت جندي سابور، من مدن لورستان في عهد أتابكية لورستان الكبرى (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٥٥٥)، كا نت جندي سابور قصبة عامرة وبلدة قديمة، وتسمى بم صرالإقليم وأغلب سكانها من الأكراد (المقدسي، ١٩٩١، ج١، ص٤٥٨)، وينقسم الشعب اللوري إلى أربعة فرق، وثماذية عشر عشيرة وهي: (ساهى، أرسان، أركي، بيهي)، كانت تتكلم اللورية، ولكن لم تكن لورية في الاصل، هذا واللور الحاليون ينقسمون إلى أربعة أقسام كبيرة :

- . ماماساني: ينقسمونإلى أربعة بطون هي: (بكاش، جويدي، دشمنزاري، رستمي).
- ٢. كوهط، او كوهطاويى،وينقسمونإلى ثلاثة أقسام وهي: (أغا جاري، باوى، جكي)، وتنقسم هذه الأقسام بدورهاإلى فروع أخرى.
- ٣. بختياري: وينقسمونإلى قسمين هما: (جارلنك، وهفت لنك) والأخيرة كانت قوية جدا، وهم إلى الآن لا يزالون موجودون ويسكنون في تستر، وسبز كوه زرد كوه، وأصفهان، وكرمانشاه.
- <sup>5</sup>. اللور الاصليون: يتكون من أربعة فرق هي: (ترخان، ودلفان، وسلسلة، وبالا طيريوا)، وهم كورد أقحاح، يُطلق على أمرائهم المير أو الأمير (زكي، ١٩٣٩م، ص٤٥٥)، ويحدد شرفخان البدليسي



قبائل اللور الأصلية،بالذين ينتمون الى وادي اللور وهم: (كارانه،وزرهنطري،وفضلي، وستوَند، وآلاني،وكاهكاهي،وخودكي،ودري،وبرارند،وماذكه دار،وأ ناركي، وسلكي،وأبو العباسي، وعلي مامسي،وكيجاي،وندروي) (البدليسي، ٢٠٠١م، ص١٤١-١٤٢).

ويقيم اللور الأصليون بلورستان، وينقسمون في الوقت الحاضر إلى فئتين هما: (ششتكوة، وثيشكوة)، وينقسم كل منها إلى سبعة فروع، وعشائر الكية أيضاً قسم من شعب لورستان الكبرى، وهم أيضاً كورد أقحاح، ويسكنون الآن في شمال لورستان، ومن أقسام الكية هي: سلسلة، ودلفان، وباجلان، وزند، ومافى، وزنديو كاله (زكي، ١٩٣١م، ص٤٥٦)، والجدير بالذكر،أنَّ دالفان وتير خان، على مذهب الرافضة من طائفة أهل الحق الشيعية(زكي، ١٩٣١م، ص٤٥٢).

### ۲. حدود أتابكية لورستان:

حدد ابن بطوطة حدود أتابكية لورستان الكُردية، بمدينتي إيذج وتستر "ذكر ملك إيذج وتستَّر" (١٩٩٦، ج٢، ٢٤)،أي تبدأ من تستر في الجنوب وتنتهي بإيذج في شما لها الشرقي، حيث و صف مدينة تستر أذ ها آخر الأراضي السهلية لأتابكية لورستان (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ٣٤)، ولورستان الكبرى أكبر من لورستان الصغرى، حيث كانوا يسكنون في أقاليم مختلفة من فارس، و عراق العجم، و عراق العرب، وشولاستان (إقبال، ١٩٨٩، ص٤٥)، والإشارة الأخرى التي ذكر فيها ابن بطوطة أنَّ نقطة إنطلاقه إلى أرض اللوركانت من مدينة البصرة، وكانت بلدة ماجولأول مدينة لورستان من العجم، و عراق العرب، وشولاستان (إقبال، ١٩٨٩، ص٤٥)، والإشارة الأخرى التي ذكر مدينة لورستانية دخلها ابن بطوطة (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٠)، ومن ثم حدد حدود أتابكية لورستان من الجهة الشمالية بإقليم عراق العجم (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٠)، ومن ثم حدد حدود أتابكية أتابكية لورستان، في عهد يوسف شاه الأول بن ألب أرغون (٦٧٣-١٩٨٤، ج٢، ص٢٠)، ومن ثم حدد حدود مدينة البرستان من الجهة الشمالية بإقليم عراق العجم (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٥)، وقد توسعت حدود (خوز ستان)، و(كوه طيلوة)، و(و شهر فيروزان)، و(جر باد قان) (البدليسي، ٢٠١٩م)، حيث شملت (خوز ستان)، و(كوه طيلوة)، و(و شهر فيروزان)، و(جر باد قان) (البدليسي، ٢٠١٩م، مي ٢٢٠م، ص٢٢٥، مي ٢٢٢، بال، ميوسف شاه الثاني، ويذكرها عندما يدخل حدود أصفهان، حيث يزور مدينة (بلدة أشتركان)، ومن شم يصل إلى الثاني، ويذكرها عندما يدخل حدود أصفهان، حيث يزور مدينة (بلدة أشتركان)، ومن

ويحدد ابن بطوطة حدود جغرافية بلاد اللور، بحدود أتابكية لورستان السياسية، في عهد أتابك أفرسياب ابن أتابك احمد (٦٨٤-٢٩٦هـ/ ١٢٨٥-١٢٩٧م)، ويذهب إلى أن أفراسياب الثاني (٧٤٠-١٥٧هـ/ ١٣٤٠-١٣٥٥م) قد تولَّى الحكم بلورستان بعد أخيه يوسف شاه بن أحمد (٣٣٧--٧٤هـ/ ١٣٣٣-١٢٢٩م) (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢)، وفي حقيقة الأمر فإن أفراسياب الثاني هو ابن يوسف شاه ١٣٤٠ م) (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢)، وفي حقيقة الأمر فإن أفراسياب الثاني هو ابن يوسف شاه الاثاني بن أحمد (زمبارو، ١٩٩٠م، ص٣٥٣)، و ليس أخوهُ كما توهَّم ابن بطوطة (١٩٩٦، ج٢، ص٢٢). وقد وتوسعت بلاد لورستان في عهد أتا بك هزار أسب الأول بن أبي طاهر الفضلوي (٢٤-١٢٢ هـ/١٢٠٢-١٢٢٨م)، حتى بلغ إم تداها إلى مسافة أربعة فراسخ من أصبهان (أحضهان) (زكي،



١٩٣٧، ص١٣٧)، وتوسعت حدودها في عهد شمس الدين ألب أرغون (٦٥٦–١٢٧٢ه/ ١٢٥٨–١٢٧٣م)، حتى وصلتإلى مدينة شوش (سوس)(زكي،١٩٣٧هـ، ص١٤١).

وأنَّ حدود أتابكية لورستان في عهد أفرسياب الأول (٢٩٦-٣٧٣ه/ ١٣٩٧-١٣٣٣م)، قد إمتدت من ه مدان إلى بحر فارس، وو ضع أب ناء عموم ته كح كام ع لى ا لبلاد الوا سعة (howorth, 1880,v3,p358-359)، وقد ضُمت خوزستان ومدينتا فيروزان، وجيرباديكان إلى حدود أتابكية لورستان الكبرى، في عهد يوسف شاه الأولين الب أرغون (٢٨٨-٢٩٦٩٦ه/ ١٢٨٨-م)، مكا فاةَ له في مشاركته في جيوش أباقاخان في خوزستان، وأثناء رجوعه تعرض إلى كمين رجال الديلم، ولكن في مشاركته في جيوش أباقاخان في خوزستان، وأثناء رجوعه تعرض إلى كمين رجال الديلم، ولكن بوسف شاه أنقذه من الموت (howorth, 1880,v3,p240)، وقد حدد ليستر نجحدود أتابكية لورستان بأذها تبدأ من تستر شرقاً وبإم تداد ذهر (كارون)، و غرب أ صفهان ويذ حدر نحو الخليج، وقد سميّيت باللور الكبرى، حسبما ذ كر ليسترنج (١٩٥٤، ج٢ ، ص١٢٩)، وكا نت الب صرة وخوز ستان وفيروزان، جزأً من أتابكية لورستان في نها ية عهد يوسف شاه الثاني (٧٤٠-١٣٤ه/ ١٣٤م)، وهي السنة التي زار فيها ابن بطوطة،أتابكية لورستان،وقد صرّح بذلك بنفسه بالقول: كان دخولي في عهد أتابك ألمن أتابكية لورستان مي نها ية عهد يوسف شاه الثاني (٧٤٠-١٣٤م/ ١٣٤م)، وهي

### ٣. الأحوالالسياسية في لورستان:

ذكر إبن بطوطة أثناء زيار تهِ إلى حاضرة مدينة إيذج بأنها "حضرة السلطان أتا بك" (ا بن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٤)،أي كانت عا صمة أتابكية اللور، ويقول ياقوت الحموي: بأذها مستقلة "وسلطانها يقوم بنفسه"،ويقصد بذلكمدينة إيذج (١٩٩٥،ج١،ص٢٨٨)، ويؤكد ابن فضل اللهالعمري مؤرخ القرن (٨م/ ١٤م)،بأنها "كانت لها ملك وأتابكية" (٢٠٠٢م، ج٣،ص٢٧٥).

قا مت حكومة أتابكية لورستان الكبرى ما بين (٥٥٠–٥٢٧/ ١١٥٢–١٤٢٤م)، وعمرت (٧٧٧) سنة (زكي، ١٩٣٩،ص١٣٥)، وكان أول ظهور لحكام إيذج حا ضرة الأتابكية، على مسح الأحداث السياسية عام (١٢٠٦/٢٩٦٩)، عندما هرب جمال الدين قشتمر، مملوك خليفة الناصر لدين الله سنة (٥٧٥–٢٢٢ه/ ١١٧٩–١٦٢٥م)، إلى أبي طاهر الفضلوي، صاحب لورستان الكبرى، وكان قشتمر مهراً للفضلوي، لذافقد آواه، ودخل في صراع مع الخلافة العباسيةبسبب صهره قشتمر، لى أن توفي مهراً بلفضلوي، لذافقد آواه، ودخل في صراع مع الخلافة العباسيةبسبب صهره قشتمر، لى أن توفي مهراً ماهر الفضلوي، لذافقد آواه، ودخل في صراع مع الخلافة العباسيةبسبب مهره قشتمر، الى أن توفي ابي طاهر الفضلوي، لذافقد آواه، ودخل في صراع مع الخلافة العباسيةبسبب مهره قشتمر، الى أن توفي مرسم)، من المعلوماتي أبين بطوطة كان قد زار حاضرة أتابكية اللور في القرن (٥٥/١٩٩)، وذلك من من عندهم سمة لكل من يلي هذه البلاد من ملك، وتسمى هذه البلاد بلاد اللور، وولى هذا وأتابك عندهم سمة لكل من يلي هذه البلاد من ملك، وتسمى هذه البلاد بلاد اللور، وولى هذا السلطان بعد أخيه أتا بك يو سف، وولى يو سف بعد أبيه أتا بك أحمد، الملطان أتا بك أكمر، ما من الملطان بعد أخيه أتا بك من يلي هذه البلاد من ملك، وتسمى هذه البلاد بلاد اللور، وولى هذا الملطان بعد أخيه أتا بك يو سف، وولى يو سف بعد أبيه أتا بك أحمد" (المارا، بن ماتر، في عهد



أفرسياب الثاني(٧٤٠-٧٥٦هـ/ ١٣٤٠-١٣٥٥م) ابن يوسف الثاني(٧٣٣-٧٤٠هـ/ ١٣٣٣-١٣٤٠م) ابن احمد و(يسمى نصر الدين بير أحمد) (٦٩٦-١٣٦٩م)، وليس أفرسياب الأول الذي حكم مابين حوالي(٦٨٧-٦٩٦٥/ ١٢٨٨-١٢٩٧م)، وأنَّأفرسياب الذي ذكرهُ ابن بطوطة، هو ابن يوسف شاه، وليس أخيه حسبماذكرهُ زمبارو(١٩٨٠م، ص٣٥٣)، وأ ممّا عن تاريخ وصول إبن بطوطة إلى لورستان فقد ذكر أنه "وفي تلك السنة توفي، وولى ابنه أتا بك يوسف، عشرة أعوام، ثم ولى أ خوه أفراسياب، ولما دخلُتُ مدينة إيذج، أردتُ رؤية السلطان أفراسياب المذكور"(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٦)، يتبين أن إبن بطوطة كان قد وصل إلى مدينة إيذج سنة (١٢٥٠م)، وتم تن صيب أفر سياب الأتابك يوسف شاه الماني (٧٢٥-١٣٥٩م)، والمام)، وتم تنه منهم المانة التي توفي فيها الأتابك ماهم شاه الماني إلى مدينة إيذج سنة (١٣٥٠م)، وتم تن مام ماين الماني الماني الماني الماني الماني ماين ماين المارم ماهم ماين بطوطة كان قد وصل إلى مدينة إيذج سنة (١٣٥٠م)، وهي السنة التي توفي فيها الأتابك ماهم ماهم الثاني قد العام نفسه.

لا توجد معلومات عن التاريخ الدقيق لنزوح القبائل، من بلاد الشام ولكنهم كانوا حوالي (٢٠٠) شخص من ذسل الفضلوي، وهو رجل سنى صادق، سكنوابلاد الشول في بداية الأمر، ثم هاجرواإلى أرض لورستان( شبنكارة، ١٩٦٥م، ص٢٠٦)، يعد أبو طاهر محمد بن على بن ابي الحسن الفضلوى، مؤسس أتابكية لورستان (٥٥٠-٨٢٧هـ/ ١١٥٦-١٤٢٤م)، الذي جاء من جبل سماق في شمال حلب، وأسس أتابكية لورستان الكبري سنة (٥٥٥٠/ ١١٥٦م)، وعمل في خدمة أتا بك فارس التي كانت تحت حكم السلغريين (٥٤٣-٦٨٦م/ ١١٤٩-١٢٨٧م)<sup>(1)</sup>، ضد حكام الشبنكاره (٤١٢-٥٥٨هـ/١٠٢١-١٢٥٨)، وإنتصر أبو طاهر الفضلوى على حكام الشبنكاره، فأقطعه أتا بك فارس سنغر بن مودود. (٥٤٣-٥٥٧/ ١١٤٩-١١٦٢م)، وأعجب أتابك سنغر وأقطعه مدينة (كوة طيلوة)، من بلاد لورستان لقاء إنتصاره، وأعطاه لقب الأتابكية وجوادا جوابا لطلبهِ (العلياوي، ٢٠٠٥، ص١٠٢–١٠٣)، وأخذ أبو طاهر يعمل بالتدريج في بسط سيطرته عليها سنة (٥٥٤٣م/ ١١٤٩م)، بالسلم تارة والقتال تارة، وإتباع والسياسة، حتى تم كنمن إعلان إستقلال أتابكيته سنة (٥٥٥ هـ/ ١١٦٠م)، ومات في السنة نفسها، وتولى بعدهإبنه هزار أسب الحكم مكانه، من بين إخوتهِ الأربعة (بهمن، وعماد الدين، وبهلوان، ونصر ا لدين إيلو كوش)، بإتفاق الأخوة الأردية (ركى،١٩٣٧، ص١٣٥-١٣٦)، وفي عهد هزار أسب (٢٠٤-٥٦٢٧/ ١٢٢٩–١٢٢٨م)، وفدت مجموعة من القبائل الكردية، من جبل السماق وكان من بينها قبائل عربية أيضا،مما علا شأن هزار أسب وإستقلاله بالأتابكية بشكل ذهائي، من السلغرين وشبنكارة صاحباأتابكية. فارس وإلا شول(زكي،١٩٣٧، ص١٣٧)، ويـ عد. هزار أ سب. بذلك المؤ سس الحقي قي. لأتابكية اللور الكردية، إذ حصل على إعتراف من الخليفة الناصر لدين الله العباسي (٥٧٥-٢٢٢ه/ ١١٧٩–١٢٢٥م)، "وأصدر الخليفة أمرإ بالإعتراف الرسمي بالأتابكية، ومنح هزار أسب لقب أتابك، وخلع وهدايا بموجب منشور" (القزويني، ١٩٣٧م، ص٥٤٧)،وبذلك أصبح لقب الأتابك رسميا من



قِبل الخلافة العباسية، بعد أن كان لقباً فخرياً لحكام الأتابكية، وقد سمّاها المؤرخون المعاصرون بأتابكية الهزار أسبية (خضري بك، ١٩٣٤م، ص٤٥٩؛ فرطوس، ص٩٧، الداودي، ٢٠١٠م، ص٦٣).

٤. علاقة لورستان بالخلافة العباسية:

كان زعيم الأسرة اللورستانية يدعى أبو طاهر علي بن محمد فضلوي، ذسبة إلى جده التاسع وا لذي كان يسمى بـ(فضلوية)، وكان أبو طاهر وأخيه يعملون في خد مة الخلافة، وقد أقطعه الخليفة الراضي لورستان، التي كانت تابعة لأتابكية فارس (إقبال، ٢٠٠٠م، ص٤٢٣)، وكان أول خلاف بيناتابكية لورستان والخلافة نتيجة لإيواء أبي طاهر الفضلوي صاحب أتابكية لورستان الاكبرى، جمال الدين قشتمر، مم لوك الخليفة النا صر لدين الله سنة (٥٧٥-٢٢٢ه/ ١٧٧٩-١٢ مارى، جمال الدين قشتمر، مم لوك الخليفة النا صر لدين الله سنة (٥٧٥-٢٢٢ه/ ١٧٩٩) ماهر الفضلوي صاحب لورستان أبي طاهر الفضلوي صاحب أتابكية لورستان الذ كبرى، جمال الدين قشتمر، مم لوك الخليفة النا صر لدين الله سنة (٥٧٥-٢٩٢ه/ ١٧٩٩-١٢ ماره)، وذ كرا بن الأثير انَّ الحرب ذشبت بين الخلا فة، و صاحب لورستان أبي طاهر الفضلوي صاحب لورستان، و مجئ إبنه ذصرالدين محمود هزار أسب الأول (الدليمي، ٢٠٢٢، ماه ماهر)، والجدير بالذكر أن قشتمر كان صهراً لأبي طاهر، ومن جانب آخر كان علاقته مع بعض رجال الدولة العباسية جيدة، منهم قطب الدين السنجري الناصري صاحب رامهرمز، كان قد رجال الدولة العباسية جيدة، منهم قطب الدين السنجري الناصري صاحب رامهرمز، كان قد مادي أسرة ابي طاهر الفضلوي صاحب لورستان سنة (٥٩٥-١٩٩٤م)، وأصبح السنجري صاحب مادي من أسرة ابي طاهر الفلاق إلي ماهر الما ما مي مادي اله ماد مادي ماديم مادين ماديم مادين قد ماديم مادين مادين مادين مادين مادين ماديم مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين مادين م

يظهرأنَّ علاقات الأتابكية، كانتتعتمد بشكل عام على العلاقات الإجتماعية، وذلك عن طريق المصاهرة، حتى مع الخوارزمييناذ تزوج غياث الدين محمد خوارزمشاه، من إبنة هزار أسب الأول(٢٠٠-٢٦٦ه/ ٢٠٤٤) (إقبال، ٢٠٠٠، ص٤٣٤)،وتحسنت العلاقة بين الخلافة وهزار أسب بن أ بي طاهر الف ضلوي، حيث إ ستعانت به الخلا فة في صد هج مات المغول (ا لجويني، ١٩٨٥، ج٢، ص٢٢) ويبدو أن تحسن العلاقات مع الخوارزميين؟، يعود الى و جود علاقة الخوارزميين الجيدة مع الخلافة العباسية فشاركأمراء الخلافة العباسية في التصدي لغزوات المغول (ا لجويني، ١٩٨٥، ج٢، مص٢٢)، ولا كن العلاقات مع الخوارزميين؟، يعود الى و جود علاقة الخوارزميين الجيدة مع الخلافة العباسية فشاركأمراء الخلافة العباسية في التصدي لغزوات المغول (ا لجويني، ١٩٨٥، ج٢، مـ٢٢)، ولا كن العلاقة مع الخلافة قد تحسنت بشكل كبير، بعد أن إعتر فت الخلافة العباسية بأتابكية لورستان الكبرى في عهد هزار أسبب (القزويني، ١٩٣٧م، ص٢٤٢م، ص٢٢٩م، ص٢٢٩م)، ما ١٢٢٩ بأتابكية لورستان الكبرى في عهد هزار أسبب (القزويني، ١٩٣٧م، ص٢٤٢م، ص٢٢٩م، ص٢٢٩م)، والا المولي في العباسية وا ستمرت العلاقات الطيبة مع الخلافة قد تحسنت بشكل كبير، بعد أن إعتر فت الخلافة العباسية وا ستمرت العلاقات الطيبة مع الخلافة في عهد عماد الدين بن هزار أسب (٦٢٦-٢٦٢ه، ١٢٢٩م، مـ٢٢٩م)، وارأ البرار البرار العبرى العلاقة عادت مع الخلافة فساءت مرةً أخرى، بعد وفاة أتا بك هزار أسب، و مجئ أتا بك تك لمة أو تكي لمة به سبب حملا ته على الاإ مارات العبا سية الماريرة المارورة المزار أسب، و مجئ أتا بك تك لمة أو تكي لمة بعود مع الخلافة فساءت مرةً أخرى، بعد وفاة أتا بك هزار أسب، و مجئ أتا بك تك لمة أو تكي لمة بسبب حملا ته على الاإ مارات العبا سية المارورة المارورة العباريرة الماريرة العباريرة المارة العباري المارة العباريرة من مارة من مالام مارة العباري المارة مارة العباري من مارة المارة مارة ماري معروفاة أتا بك



يبدو أن سبب التحاق أتابك تكلة اللوري بقوات هولا كو، هو للخلاف بين تكلة وأتابكية فارس ووشبنكارة، وتحالف الأخيرين مع الخلافة العباسية، مما دفع أتابك تكلة با لذهاب إلى جانب المغول ومشاركتهفي غزو بغداد(البدليسي، ٢٠٠١م، ص١٣٠).

علاقة أتابكية لورستان الكردية بإيلخانية فارس المغولية:

هناك إشارة إلى وجود علاقة بين اللور والمغول عام (٦٤٣هـ/م٢٤٦)، إذ شارك مندوب اللور في حفلة تتويج كيوك خان ( howorth, 1880,v3,p56)، وتوجدا شارة أخرى عن علاقة قوية تربطأتا بك يوسف شاه بأرغون خان (٦٨٣-٦٩٠ه/١٢٩٤-١٢٩١م)، حفيد هولا كو من أبيه، إذ يكلفه الأخير بألقاء القبض على شمس الدين الجويني (howorth, 1880, v3,p315)؛ الطائي، ٢٠١٩، ص٦٣).

وفي المصراع بين أحمد تكودار وأخيه أرغون، فقد حُسمت المعركة لاصالح الأخير لدعم . يوسف شاه الأول اللوري لأرغون خان(howorth, 1880,v3,p358)

ينقل ابن بطوطة حكاية، يظهر منها وجود علاقات حسنة، بين المغول وأتابكية لورستان الكبرى، في عهد أحمد إذ "قَرِمَ السلطان أتابك أحمد مرّة على ملك العراق أبي سعيد، فقال: له بعض خوا صّه إن أتا بك يدخل عليك وعليه الدّرع، و ظنّ ثوب الشّعر الذي تحت ثيا به در عاً، فأمرهم باختبار ذلك على جهة من الأنبساط ليعرف حقيقته، فدخل عليه يوماً، فقام إليه الأمير جوبان، عظيم أ مراء العراق، والأ مير سويته أ مير ديار بكر، والشيخ حسن الذي هو الآن سلطان العراق، وأم سكوا بثيا به كانتَّهم يمازحو نه وي ضاحكونه، فو جدوا تحت ثيا به ثور الشعر، وراءه السلطان أبو سعيد، وقام إليه وعانقه وأجلسه إلى جانبه وقال له: (سن أطا)، ومعناه بالتركية: أنت أبي، وعوّضه عن هديّته بأضعافها، وكتب له اليرليخ، وهو الظّهير ألّا يطالبه بهديّة بعدها هو ولا أولاد"، يظهر من قول ابن بطو طة أنه كان يخلط بين بغداد وتبر يز كمر كز لإيلخاذية فارس، فيعد بغداد مركزاً للإيلخانية.

ويشير هنري هورث الى زيارة أتا بك أحمد، صاحب لورستان الكبرى إلى أبو سعيد آخر من جكم منإيلخانات المغول في تبريز ويشير إلى وجود كل من جوبان، وسناتي، والشيخ الحسن في مجلس أبو سعيد، ويقول: إنَّ هؤلاء أو عزوا إلى وجود درع تحت ملا بس أتا بك أحمد، ثم أجلسه أبو سعيد بجاذبه، وقال: اجلس يا باتي (howorth, 1880,v3,p626) ، وقد شارك الأمير الكبير دصر الدين بير أحمد بن ألب أر غون (٦٩٦-٣٣٣ه/ ١٣٩٤-١٣١٩)، وقد شارك الأمير الكبير دصر ١ لدين بير أحمد بن ألب أر غون (٦٩٦-١٣٧٩) مع غازان خان (١٩٤-٣٠٧ه/ ١٩٤٩م-١٣٠٣م)، في حملته على بلاد الشام (١٩٤ه,v3,p483) ، وذُكرأن أفرسياب هو الآخر ذهب إلى الإيلخان غازان خان للحصول على دعم منه، لإدارة لورستان الكبرى، ولكن لسوء الحظ إلتقى عند رجوعه بأردوكا قائد غازان خان، وأصحبه أردوكا مرةً أخرى إلى غازان خان، واشتكى لأفرسياب



لدى غازان خان، بأنه منع رجال أتابكيته منإعطاء الضريبة والعلف لجيشه، لهذا فقد غضب غازان خان، وأمر بقتله وتولّى أخيه نصر الدين بير أحمد محله (howorth, 1880,v3,p407)

عندما وصل هولاكو اإلى بلاد لورستان، كان يحكمهاثا لث حكامها وهو تكيلا بن هزار أسب(٦٤٦-٦٢٥/١٢٨-١٢٥٨م)، الذي شارك بدوره مع هولاكو في إسقاط بغداد، وأنعم عليه منصب تومان- أي فيلق(شبنكارة، ١٦٥٩م، ص٢٠٨)، هناك من رأى بأنه شارك في الحملة مضطراً (كاكةى، تومان- أي فيلق(شبنكارة، ١٩٦٥م، ص٢٠٨)، هناك من رأى بأنه شارك في الحملة مضطراً (كاكةى، ١٢٠١٣، ص١٩٩م)، ويذهب البدليسي إلى أن سبب رجوع تكلةمن بغداد، وهو أن هولا كو"نمى إليه أن أتابك تكلة تألم من مقتل الخلفة"(البدليسي، ٢٠٠١م، ص١٣١)، ولكن يبدو أن تكيلا ندم على فعلته، عندما شاهد المغول يقتلون الخليفة، و ترك مع سكر المغول ورجع إلى لورستان، لذا عندما علم عندما شاهد المغول يقتلون الخليفة، و ترك مع سكر المغول ورجع إلى لورستان، لذا عندما علم هولاكو بذلك، بعث رجا له ورائه وعندما علم تكيلا فقد قصد أخيه شمس الدين ألب أرسلان، لطلب الشفاعة من معسكر المغول له، كان تكيلا قد تحصَّن في قلعة مانجشت، وعندما سمح له بد سليم نف سه إلى المغول، ترك القلعة وأ خذها المغول إلى تبر يز وقتلوه هماك، وأعطيت قيادة الأتابك ية إلى أخيه شمس الدين ألب أر سلان(٢٥٦-١٢٥/١م) (البدليسي، ١٢٠٥م، ١٤ المار ٢٠٥م) (البدليسي، ١٣٠٥م).

كان يو سف شاه الأول أ لب أر غون (٦٧٢-١٢٧٩-١٢٨٩م)، قد أَ مِرَ من قِبَل أر غون خان،إيلخان المغول في فارس بإلقاء القبض على شمس الدين الجويني، صاحب ديوان المماليك في عهد هولاكو، وابنه أحمد تكودار(ابن الفوطي، ١٩٩٥، ص٤٧٤).

يبدو أن العلاقة عادتالى شكلها الطبيعي، على كانت عليها قبل حكم كيخاتو، لا سيما في عهد السلطان غازان خان، وترك أفرسياب أخيه نصر الدين أ حمد في تبريز، ربما لطمأ نة المغول على تأييدهِ لسياسة غازان خان،ولكن غازان خان قضى عليه، لسوء سيرة أفرسياب تجاه إيلخانية



فارس، و عيَّن محلهُ أخاه (القزويني، ١٩٣٧م، ص٥٤٨، إقبال، ١٩٨٩م، ص٥٥٥)، وقد ذكرابن بطوطة عنأتا بك ذصر الايد أحمد أخي الأتا بك أفرسياب، أنه إبنه و ليس أخيه، وذلك بالقول: وملك إيذج في عهد دخولي إليها، السلطان أتابك أفراسياب ابن السلطان أتابك أحمد، يظهر أن العلاقة بين لُرستان والمغول كانت جيدة، وذلك من قولهِ: "ويبعث منه هديّة لملك العراق في كلّ سنة، وربّما وفد عليه بنفسه" (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٤)، ويؤكد القزويني أنَّافرسياب وأحمد كان أ خوة، حيث سلم أفر سياب أتابك ية لور ستان، وع مل ذصر الدين بير أحمد في أوردو (ديوان) إيلخانية فارسبتبريز (١٩٣٩م، ص٥٤٥).

٦. الجوانب الإدارية لإتابكية لورستان:

جاء ذكر بعض مصطلحات الإدارية المستخدمة في عصرهِ،أنها كانت موجودة في أرض لورستان منها على سبيل المثال أتا بك<sup>(2)</sup>، وأشار إلى جانب هذا إلى جملة من المصطلحات الإدارية الأخرى، في سياق كلامه عن إيذج، منها أنَّ "السلطان أتابك أفراسياب ابن السلطان أتابك أحمد، وأتابك عندهم سمة لكل من يلي هذه البلاد من ملك، وتسمى هذه البلاد بلاد اللور... وقسم خراج بلاده أثلاثاً، فالثلث منه لنفقة الزوايا والمدارس، والثلث منه لمرتّب العساكر، والثلث لنفقته ونفقة عيا له وعبيده وخدّا مه"(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٤)، يلا حظ من النص تطرق ابن بطو طة إلى نكرجملة من المصطلحات الإدارية، منها الخراج،هذا وقد ذكر ياقوت الحموي خراج إيذج بقولهِ: "ويف تتح خراج ها قبل النوروز الفارسي بشهر" (ياقوت الحموي، ١٩٩٥،ج١،ممر٢٩)، من المعلوم أنَّ ياقوت الحموي توفي سنة (٦٢٢ه/١٩٢٩م)، وكانت أتابكية لورستان تُحكم من قبل هزار أسب آنداك.

وقد عُرفتكلمة الأتابك <sup>لأ</sup>على أذها تعني: من يليالحكم هذه البلاد من ملك،ومن ثم أستخدم إبن بطوطة مصطلحاً إدارياً ككلمة الملك وهو من يترأس البلاد "وكان أحمد المذكور ملكاً صالحاً "وكان ذصر الدين بير أحمد ذو ميول مغولية، لذا عمل على ذشر الثقا فة المغولية،فقامبترتيب إدارة الأتابكية على غرار إيلخاذية فارس،إذ عيَّن ناذباً له،وقا نَداًللجيش (القزويني، ١٩٣٧م، ص١٤٢ه: زكي،١٩٣٧، ص١٤٤؛ الدليمي، ٢٠٢٢، ص٣٣).

عينالأتا بك بير أحمد (٥٠٠) شخص في إدارة الحساب، وتوزيع الأُعطيات والاساعدات، وكان يبعث هذه الأعطياتإلى شرق البلادوغربها (شبنكارة، ١٩٦٥م، ص٢٠٨).

ومن المصطلحات الإدارية الأخرى التي ذكرها ابن بطوطة في رحلته عن ي ذكرها ابن بطوطة في رحلته عن أتابكية لورستان، أنه ذكر كلمة (الأمير) وكررهاأكثر من مرة، وخصَّ بها من يجلس في ديوان الإيلخاذية في عهد أبي سعيد بهادر (٧١٧-٣٣٦ هـ/ ١٣١٧–١٣٣٥م)، فقال عن ذلك: "الأمير الجوبان عظيم أُمراء العراق، والأمير سويته، أمير ديار بكر" (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٥)، ولكن يلاحظ أن إبن بطوطة، قد سمىإيلخان فارس أبي سعيد بهادر بملك العراق فقال:



"قدم السلطان أتابك أحمد مرّة على ملك العراق أبي سعيد" يبدو أن إبن بطوطة قد توهَّم في إستخدام هذا المصطلح في النص السابق، إذ أ نه من المعلوم أ نَّالمغول كانوا يستخدمون كلمة إيلخان بدلاً من كلمة الأمير أو السلطان، وأما بخصوص العراق فان إسم الإيلخانية كانت فارس، وكانت تحكم إيران والعرق،وبعضاً من بلاد الشام والأناضول، وأما المصطلح الآخر الذي ذكره إبن بطوطة وهو "القضاة والفقهاء والإشراف والأمراء، قد ذهبوا إلى دار السلطان" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٥)، وأما مصطلح الأشراف فهو من المناصب الإدارية التي ذكرها إبن بطوطة، ولكن لم يذكر المهمة التي كانت موكلة إليه، وذكر ابن بطوطة مصطلح آخر في ديوان إدارة الدولة، وهو رئيس الفقهاء وذلك بقوله: "ثم جاء فقيه كبير هو رئيس فقهاء تلك البلاد" (١٩٩٢، ج٢، ص٢٥).

أورد ابن بطوطة كلمة الفقهاء أربع مرات، في سياق كلامهِ عن أتابكية لورستان، وفي مواقف مختلفة تارة في مسجد مدينة تستر (١٩٩٦، ج٢، ص٢٢)، وتارةً في ديوان الأتابكية "إن كبراء المدينة من القضاة والفقهاء والأشراف والأمراء، قد ذهبوا إلى دار السلطان للعزّاء" يبدو أن إبن بطوطة قد صاحب بعض الفقهاء، وقد عبَّر عن حُبهِ لهم، بذكرهِ في جميع المواقف منها في ديوان الأتابكية، وفضلاً عن ذلك ذكر مصطلح (رئيس الفقهاء) وذلك من خلال قولهِ: "جاء فقيه كبير هو رئيس فقهاء تلك البلاد، فقال لي السلطان: هذا مولانا فضيل، والفقيه ببلاد الأعاجم "(١٩٩٢). ج٢، ص٢٨).

✓. الحياة الإقتصادية لأتابكية لورستان:

كانت الأوضاع الإقد صادية مزد هرة بشكل عام، في عهد هزار أسب الأول (٦٠٤-٦٢٧ هـ/ ١٢٠٧-١٢٢٨م)، في لا سيما في المجالين الزراعى والتجاري، وإتسعت معالم النهضة العمراذية، حيث بُنيت قرى ومدن ومؤسسات خيرية وتعليمية على طول البلاد(زكى،١٩٣٧، ص١٣٧)، وقد ذكر هورث howorth. أنَّ الأحوال الإقد صادية كانتمزدهرة في الأتابك ية على عهد هزار أسب ( 1880,v3,p358)، وأما في عهد ذصر الدين بير أحمد الذي حكم (٣٨) سنة، فقدأ صبحتا لأتابكيته (howorth, مو ضع الح سد، لإر ساء العدا لة و توافر الا سلع في ها بأنواع ها (1880,v3,p307 وتطورتأحوال الرعية نحو الأحسن، وا متلأت خزائن الدو لة(القزويني، ١٩٣٧م، ص٥٤٨)، وهذا يعني howorth, بِأَنَّالأَتابِكَ بِهَ كَا نَتَ قَد إِزْدِ هَرِتَ فِي مَجَالَ الزَرا عَهُ، فِي عَ هِد أَ لَبِ أَر غون أي ضا ( 1880,v3,p358)، يذكر هورث أنَّ الذ قود كا نت تُضرب بإ سم أتا بك لور ستان أفر سياب الأول(١٨٨- ١٢٨٥ - ١٢٨٩ م) في تبريز (العياوي، ٢٠٠٥، ص١١٠؛ howorth, 1880,v3,p358)، وأما مدينة رام هر مز التي ورد ذكرها في رحلة ابن بطوطة ب(رامز)فقد إشتهرت بدودة القز التي ي صنع مذها الأقم شة الحرير ية، وكا نت بها أ سواق كا نت قد بُن يت في عصر عضد الدو لة البويهي(ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٢٧٨).



١,١. الزراعة:

كانت لورستان غنية بالأمطار، لذا كانت تزرع الحبوب فيها، وربما كانت تصدرها عن طريق البحر، وهذا الذي يظهر من كلام إبن بطوطة عند كلامه عن ذقل الحبوب من رامهر مز إلى ماجول عن طريق بحر فارس بقو له: "يجل بون الحبوب من (را مز) إلى ( ماجول)"(١٩٩٦، ج٢، ص١٨)، ومما يدل أنَّ مناطق لورستان كانت تتساقط فيها الأمطار بكميات كبيرة،أنَّهم كانوا يملكون مزارع تعتمد على السقي الدائم او مايسقى من السماء، من خلال الأمطار الموسمية، في هوة، ولهم زراعية مائية كقصب سكر (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج١، ص٢٨٨) يظهر أن السبب الآخر لتوافر الح بوب في رامهر مز بوفرة، يعود إلى و جود سهول وا سعة ف ضلاً عن تساقط الأم طار المناسبة (المقدسى، ١٩٩١، ٤٠٧).

ووردتا شارة عند ابن بطوطة، تدل على وجود أدوات لرفع المياه لإرواء المحاصيل الزراعية،فعند زيارته لمدينة تسترذكر وجود البساتين والدّواليب على جانبي الذّهر، والذهركان عميقاً (١٩٩٦، ج٢، ص٢٠) ووصف تسترعند وصوله إليها بأذها وأول الجبال، مدينة كبيرة، رائقة نضيرة، وبها البساتين الشريفة، والرياض المنيفة، ولها المحاسن البارعة، والأسواق الجامعة "(١٩٩٠ ج٢، ص٢٠)، وأمَّا ثمارهم وزروعهم، فإن الغالب على نواحي خوزستان كان وجود النخيل، والدجرب كانت من الحنطة والشعير والأرز فيخبزونه (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٢، ص٢٥).

١,٢. صناعة السكر والحلويات:

كا نت صناعة الاسكر والحلوى، من أبرز التقاليد في منط قة لورستان، لا سيما بمدن (عسكر مكرم، وتستر والسوس)، فكانتا تُحمل إليهما القصب من النواح الأخرى، والذي كان في هذه المدن الثلاث من بلاد لورستان، إنما يكون بحسب الأكل لا أن يستعصر منه السكر، وعندهم عامة الثمار ما عدا الجوز (ياقوت الحموي، ١٩٩٥، ج٢، ص٢٤٥)، والسوس مدينة ليست بالكبيرة جداً، لكنها كانت متحضرة، ولها بساتين ونخل وقصب كثير كان يصنع منه السكر الكثير (الإدريسي، ١٩٨٩ عانت متحضرة، ولها بساتين ونخل وقصب كثير كان يصنع منه السكر الكثير (الإدريسي، ١٩٨٩ ج١، ص٣٩٦)، توجد إشارات كثيرة في كتاب رحلة إبن بطوطة، عن صناعة الحلوى في المناطق التي زارها، فذكر صناعة السكر في مدينة تستر (ابن بطوطة، ١٩٩٢، ج٢، ص٣٢)، وكا نت السوس هي الأخرى تنتج السكر وهي وقريبة من تستر (المقدسي، ١٩٩١، ص٢٤١)، في انت السوس هي (الحلواء) في سياق كلامة والخبز واللدم والحلواء" يفهم من قو لهانًا الحلواء كانتتُقدم مع الطعام، وفي تعبير آخرذ كرابن بطوطةاتً تقديم الحلواء مع الطعام كان من العادات المتبعة في مدينة إيذجايضاً (١٩٩٦، ج٢، ص٢٥)، وكانت تُصنَعُ أجود الحلواء في إيذج، وكانت تسمى بـ (فانيذ) مدينة الدخري العادات المنوعة والذيز واللا مع والحلواء وعانيًا الحلواء كانتتُقدم مع وقد ذكرها ياقوت الحموي بقولة: "وفاذينها" (١٩٩ مج١، ص٢٨٢)، وربما لشدة حبه لحلواء إينيز، وقد ذكرها ياقوت الحموي بقولة: "وفاذينها" (مام منهم، من مقوالياً الحلواء كانتتُقدم مع



ص٢٠- ٢١١)، كانت صناعة الحلواء عملية أكثر تعقيدا من السكر، إمتهن سكان مدينة إيذج حِرَف كثيرة، مان أبرزها صناعة السكر، فقد وفرت فرص العمل لسكان المدينة "أحذق الأمة في إيجاد أنواع السكر "(ابن فقيه، ١٩٩٦م، ص٣٩٩)، ويصف المقدسي (ت٣٨٠هـ/ ٩٩٩م) وجود حلويات رخيصة بقولة: "وحلاوات رخيصة "(١٩٩١، ج١، ٤٠٧)، ويبدو لكثرتها ووفتها وأما الصناعة الأخرى التي ورد ذكرها في رحلة ابن بطوطة وهي صناعة الدقيق الخبز بقوله: "وشجرها البلّوط، وهم يصنعون من دقيقه الخبز "(حيار البن البلّوط، وهم يصنعون من دقيقه وع مندهم من الحذ طة والا شعير شيءً كثير، والأرز و سائر أ نواع الحبوب، و هم يطب خون الأرز ويتخذون منه خبزاً، يأكلونه ويفضلونه على الحنطة "(الحميري، ١٩٨٠، ص٥٢).

ورد في سياق رحلتهِ ذكر أتابكية لورستان، فأشارإلى نوع ثياب الكرد اللوري يصنعون من الشعر، لاسيما أمرائهم، ويظهر ذلك عند حديثهِ عن أتابك أحمد بقوله: "وظنَّ ثوب الشَّعر الذي تحت ثيا به در عا"(١٩٩٦، ج٢، ص٢٠–٢٥)، وهناك إشارة من ابن بطوطة إلى وجود ملا بس مصنوعة من القطن يلبسونها في أيام الحزن،وقد لبسوا فوق ثيابهم ثيابا، من خامة غليظة من القطن غير محكمة الخياطة، بطانتها إلى أعلى ووجوهها مما يلي أجسادهم، وعلى رأس واحد منهم قطعة خرقة أو ميزر أسود(١٩٩٦، ج٢، ص٢٠–٢٧)،كانت صناعة الملابس القطنية من حرف أهل لورستان في تستر (المقدسي، ١٩٩١، ج١، ٢٧٧) يوأ ما النوع الآخر من الملا بس التي ورد ذكرها في رحلته في أتابكية. لورستان، وهي ثوب عامة الشعب مصنوعة من الصوف وصفها إبن بطوطة، بثوب الضعفاء يقصد بها انَّ الفقراء كانوا يلبسونها أيام البرد ويظهر ذلك من قو له: "عليه ثوب صوف شبه اللبد، يلبسه بذلك البلاد ضعفاء الناس أيام المطروا لثلج، وفي لأ سفار"(١٩٩٦، ج٢، ص٢٠–٢٧)، وصناعة السجادة هي جزء من صناعات بلاد اللور، ولم يستغن إبن بطوطة عن ذكرها بقو لهِ: "سجّادة خضراء ففرشت"(١٩٩٦، ج٢، ص٢٠–٢٧)، حتى أصبح ديباج إيذج مورد دخل للأتابكية،فكانت تُصدر الزائد منه عن حاجتهاالي خارج الأتابكية، حتى وصل ديباجها إلى الأرض المقدسة فكان "يدسج بها ديباج كسوة الكعبة" (الإدريسي، ١٩٨٩م، ج١، ص٣٩٦؛مؤلف مجهول،٢٠٠٢م، ص١٥٠)، يبدو انَّ تستر. كانتينسج فيها الديباج وغيره من أنواع الحرير، والخزَّ بالسوس والسّتور والفرش ببلاد بصنامن أرض اللور (الا صطخري، ٢٠٠٤، ص٨٩)أوبلور ستان كماذ كر ياقوت الحموي (١٩٩٥، ج٥، ص١٦)،فقد إشتهرت مدينة تستر بصناعة الحريروالثياب(المقدسى، ١٩٩١، ٤٠٩) وهناك نوع آخر من الثياب ذُكرت بإسمالتلاليس وجلال الدوَّاب، وقال:أنَّأولاد الأمراء والوجهاء كانوا يلدسونها (١٩٩٦، ج٢، ص٢٠-٢٦)، يبدو أن التلاليس هي الطلاليس، مفردها طلس:وهو شال أو منديل مستطيل الشكل، يضعه اليهود على أكتافهم في مراسيم مهمالديذية مثل صلاة الصبح، ويسمى الطاليس بالعبري طاليت



(الا شامي، ٢٠٠٠م، ص٥٩)، و من المع لموم أنَّ الله هود كانوا جزءاً من المجدّ مع في مدينتي سوس وتستر، وهناك نوع من الثياب التستري يعرف بالثياب المروية (المقد سي١٩٩١م، ص٤١٦)، يبدو أن هذه الملابس كانت خفيفة بحيث كان يمكن الرؤية من خلالها.

### ٤ . ١ . الأسواق:

عندما خرج إبن بطوطة من البصرة في طريقه إلى لورستان، ووصل إلى مدينة ماجول، كأول مدينة لورستانية فإنه يشير إلى سوق (ماجول) ووصفها بأنها كانت"صغيرة على ساحل هذا الخليج، الذي ذكرنا أنه يخرج من بحر فارس، وأرضها سبخة لا شجر فيها ولا نبات، ولها سوق عظيمة من أكبر الأسواق، وأقمت بها يوما واحداً (١٩٩٦، ج٢، ص١٨) وفي وصفهِ لسوق تستر يشير إلى وجود ط باخين يطب خون الط عام في الا سوق بقو له: "ك يف تف عل هذا ود طبخ الط عام في الا سوق"(١٩٩٦، ج٢، ص٢٣)، و من هذا يه بدوأ نه كان سوقا كبيرا وذو إختصا صات كثيرة، ودكاكين متنوعة، لذا كان الطعام يطبخ في السوق، ووصفها بالأسواق الجامعة،أي مجموعة من الأسوق ذو تخصصات متنوعة(إبن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٨)، ثم يأتى ابن بطوطةعلى وصف أسواق تستر فيقول: "ولا مثيل لأسواقها في الحسن"(١٩٩٦، ج٢، ص٢٢)، ربما لأذها كانت سوقا مزد حمة يزورها الناس من كافة الأرجاء، وذات خصائص كثيرة وقد قال المقدسي عنها:"لقد إستطتبها وإستح سنتها ترى اسواقا سوية، وخصائص كثيرة يُرحل إليها من لام شرق والمغرب"(المقدسي،١٩٩١م، ص٤٠٩)، وقد وصف الإدريسي سوق تستر بأذَّها كانت متحركة وذلك. بقو لهِ وهي: " سوق متحركة، وبها بيع و شراء وهي رضيف متوسط، لمن جاء من فارس يريد العراق"(الإدريسي، ١٩٨٩، ج١،ص٣٩٨)، وكانت السوس قصبة عامرة طيّبة و لها أ سواق بهيّة وأخباز حسنة (المقد سي، ١٩٩١م، ص٤٠٧)، لتي تبعد عن تستر على مسيرة مرحلتين، أي نحو (٩٠) كم (الأصطخري، ٢٠٠٤،ص٩٦)، فقد زار إبن بطوطة مدينة رامز(رامهرمز)، ووصفها بأنُّها كانت مدينة ا حسنة، وزار مشايخها وظلَّ فيها يو ما وا حدا على ما يبدو، لذا لم يتمكن من الخرو جإلى زيارة أ سوقها، حيث كا نت بها أ سواق عامرة، و خيرات كثيرة و جامع بهى، عنده أ سواق في غا ية الحسن(المقدسي، ١٩٩١م، ص٤٠٩).

٨. الحياة الثقافية لأتابكية لورستان (المدارس<sup>(3)</sup>والزوايا<sup>(4)</sup>):

ذ كرابن بطوطة خلال مروره بأراض أتابكية لورستان الكردية، إسم المدرسة (١٢) مرة، وذكر إسم الزوايا (١١) مرةً أيضاً، بشكلٍ مستقل، وعبر إبن بطوطة عن رأيه تجاه المدارس والزوايا في الأتابكية بقوله: "وفي كلّ منزل من منازلها زاوية يسمونها المدرسة" (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٥). ربما يعود سبب تسمية المدرسة في أتابكية لورستان، لأن المدارس كانت موجودة في بلاد الكُرد قبل الإسلام، حيث كانت هناك مدارس يهودية ونصرانية (عبوش، ٢٠٠٤، ص١٣)، وقد ذكر



ابن بطوطة أن مسيرة خروجهِ من عاصمة الأتابكية إيذج أذها استغرقت (١١) يوماً، وفي كل يوم كان يقف في إحدى مدار سها، ويبيت ويأ كل فيها (١٩٩٦، ج٢، ص٢٨)، يفهم من كلام ابن بطوطة، أنّهُ في كل منزل من المنازل التي نزل بها، من المدن والقرى التابعة للأتابكية كانت توجد فيها مدرسة.

بالرغم من كثرة المدارس والزوايا، التي مرَّ بها إبن بطوطة، لكنه لم يذكر سوى أ سماء قليلة منها ومن أشهر الزوايا والمدارس التي ذكرها:

١، ١. مدر سة الا سلاطين: كا نت خارج مدينة إيذج، وسم يت بالا سلاطين لو جود قبور أمراء الأتابك ية في ها (١٩٩٦، ج٢، ص٢٨). إ هتم أ تابكيي لور ستان إهتما ماً كبيراً با لمدارس والزوا يا العلمية، فكانذ صرالدين بير أ حمد ر جلاً مح باً للع لم والعل ماء، ف قد بُني في ع هده (٤٦٠) زاوية (٤٦٠) راوية (٤٦٠) بي إن عمد ر جلاً مح باً للع لم والعل ماء، ف قد بُني في ع هده (٤٢٠) راوية (٤٦٠) راوية (مدر سة) ومنها (٤٤) في إيذج عا صمة الاتابكية و حدها، وأو قف عليها أوقا فاً جليلة (١ بن بطو طة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢)، و كان ي شمل ب صدقاته جم يع الا ناس، بما فيهم العلماء والفقهاء (شبنكارة، ١٩٩٥م، ص٢٢٨).

١،٢. مدرسة الشيخ الأمام الصالح المتفنّن (شرف الدين موسى بن الشيخ الصالح) في تستر (ابن بطوطة،١٩٩٦، ج٢، ص٢٢).

۱،۳. مدرسة (هلافيحان)، كانتتقع على مسافة أربعة أميال من المدينة، وكانت مدرسة عظيمة، كان نهر تستر يمر عبرها (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٧).

<sup>٤</sup> ، <sup>١</sup> . مدرسة كريو الرّخ: تقع في آخر بلاد الأتابكية، على حدود أصفهان (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، صمر).

وقد إهتم أمراء الأتابكية بإنشاء الزوايا،وقد ذكر ابن بطوطة أنه كانت توجد زاوية بين كل مرح لة وأ خرى(ابن بطو طة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٩)، وذ لك أن هذه الزوا يا كانت تقومب توفير المأكل والمأوىلعابري السبيل(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٩)، كان يوجد في جميع الزوايا شيخ أو إ مام و مؤذن و خادم للف قراء، والعبيد و كان الخدم يطب خون الط عام(ابن بطو طة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٠)،وقد ذكر ابن بطوطةأسماء بعض الزوايا منها:

٢, ١ . زاوية الدينوري في مدينة إيذج (ابن بطوطة١٩٩٦، ج٢، ص٢٤).

۲,۲ . زاوية الضحوة بإيذج (ابن بطوطة،١٩٩٦، ج٢، ص٢٤).

<sup>۲, ۲</sup>. زاوية زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبى طالب: بها جماعة من الفقراء في تستر، وهم يزعمون أنها تريتهُ(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢).



۳,۱. العلماء:

ذكر ابن بطوطة جملة من أسماء العلماء في أتابكية لورستان، فذكر أنَّه بإسماعيل من أولاد ابي زكر يا الملتاني (ابن بطو طة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٩)، يبدو أنَّه من ذسل المحدث زكريا بن محمد بن علي القرشي الأسدي، شيخ الاسلام بهاء الدين بن وجيه الدين بن كمال الدين أبو محمد الملتاني، ولد بقلعة كوث كرور من أعمال ملتان سنة (٢٥٥٨/ ١١٧١م) (الطالبي، ١٩٩٩م، ٢٠ ص٩٩)، وهناك من يرى بأنه أبو زكرياء صوابه زكرياء بهاء الدين (٢٩٩- ٢٥٦ه/ ١١٧١، مرحا ١٢٧٦م) ص٩٩)، وهناك من يرى بأنه أبو زكرياء صوابه زكرياء بهاء الدين (٢٩٩- ٢٥٦ه/ ١٢٧١م، ١٩٩٩م، ٢٠ م معمش رقم 69) كان محباً لمجالس اللزاوية السّهروردية باله ند (الاتازي، ١٩٩٧، مج٢، ص١٨، هامش رقم 69) كان محباً لمجالس العلماء والأدباء (إقبال، ٢٠٠٠م، ص٣٤؛ كا كةى، ٢٠٠٣، من ١٩٩٥م ونتيجة لحبه للعلماء ودعمه لهم، فقدأ هدى شرف الدين فضل الله الحسيني نسخة من كتابه (معجم آثار ملوك العجم) (الحسيني، ٢٠٠٢، ص١٨) للأتابك نصر الدين بير أحمد (٩٤– كتابه (معجم آثار ملوك العجم) (الحسيني، ٢٠٠٩، ص١٨) للأتا بك نفس الله الحسيني فسخة من كتابه (معيار ذصرتي) الذي ألفه بالله فة الفارسية إلى الأتا بك نفسه سنة (٥٤هم/ ١٩٤٩م)، ثم كتابه (معيار ذصرتي) الذي ألفه بالله الفارسية إلى الأتا بك نفسه سنة (٥٤هم/ ١٩٤٥م)، ثم كتابه (معيار ذصرتي) الذي ألاً ما ١٩٨م، ص١٩٥)، وأ هدى أ بو إسحاق بن محمود إينا جو ذسخة من كتاب تجار السيف لهندوشه سنجر النخشواني سنة (٤٤هم/ ١٩٤٢م)، وهي ترجمة لكتابه المروف

لقد أشارابن بطوطة في سياق كلامه، إلى مجموعة من العلماء والشيوخ في مدينة تستر، كان قد إلتقى بهم مثل "الاشيخ الإ مام الصالح التفنّن شرف الدين موسى، بن الاشيخ الصالح الإمام العالم، صدر الدّين سليمان، وهو من ذريّة سهل ابن عبد الله، وهذا الشيخ ذو مكارم وفضائل لهُ زاوية" جمع بين العلم والدين والصلاح والإيثار (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢).

يبدو أن شيخ شرف الدين موسى، كان يعمل كمدرس في تلك الزاوية، وإماماً للصلاة في أيام الجمعة، فكان يساعد الفقراء والمحتاجين في الوقت نفسه، وربما كان لزاويته او مسجده، إيرادات مالية، إذ كان لهُ خمسة عشرطالباً قدّموا من البصرة، وعشرُطلاب من عوّام تستر، الى جا نب ذلككان خطيباً للمسجد، كان يعظ الناس بعد صلاة الجمعة بالمسجد الجامع، وأخذ على عاتقهِ مساعدة الفقراء والمحتاجين في المسجد (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٢ – ٢٢).

ذكر إبن بطوطة في من خلال رحلتهِ،أسماء بعض الفقهاء في لورستان الكبرى، في زاوية شرف الدين موسى مثل"الفقيه شمس الدين السندي من طلبتها" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٣)، وكان من الفقهاء الذين كانوا يبيتون في الاسجد، ولكن الاصادر لم تذكر شيئاً عن أصلهِ ودورهِ في الحياة العلمية.



وذ كر ابن بطوطة شيخاً إسمه يحيى الخرساني(١٩٩٦، ج٢، ص٢٣)، والاشيخ نور الدين الكرماني، وله النظر في جميع الزوايا، وكان يجلس في زاوية الدينوري ويدرس الطلاب فيها (١٩٩٦، ج٢، ص٢٣–٢٤).

۹. مدن وقری لورستان:

هنائك مدن وقرى كثيرة في لورستان، كانت موجودة إبان زيارة ابن بطوطة إليها، لكن يلاحظ أنهُ ذكر المدن الكبيرة، كمدينة إيذج التي كانت حاضرة أتابكية لورستان الكُردية (٥٥٥-٨٢٧هـ/ ١١٦٠-١٤٢٤م)، وتستر، ورام هر مز، وقد اغضل عن ذكر مدن وبلدات أخرى ورد ذكر ها في كتب الرحالة والجغرافيين.

لقد ورد ذكر إسم مجموعة من المدن القريبة من المدن التي زارها ابن بطوطة، لكنه أهمل ذكرها وقد حدد الأصطخري بعض المدن ومسافاتها بقولهِ: " من رامهر مز إلى عسكر مكرم ثلاثة مراحل، ومن عسكر مكرم إلى تستر مرحلة، ومنتستر إلى جندى سابور مرحلة، ومن جندى سابور إلى السوس مرحلة، و من السوس إلى قرقوب مرحلة، و من قرقوب إلى الطيب... و من العسكر إلى إلى الينج أربعة مرا حل"(٢٠٠٤،ص٩٦)، يلا حظ أن جندي سابور وعسكر مكرم والسوس التي تبعد عن إ ينج أربعة مرا حل"(٢٠٠٤،ص٩٦)، يلا حظ أن جندي سابور وعسكر مكرم والسوس التي تبعد عن إ ينج عا صمة أتابك ية لور ستان بأرب عة فرا سخ وا لتي تسمى عروج (لاسترنج، ١٩٥٤، ج٢، ص٢٨٠)، ومدينة لرد كان أو لركان، وا لتي هي مشتقة من إسم اللور (لسترنج، ١٩٥٤، ج٢، ص٢٨٠)، ومدينة بروجرد وهي إحدى مدن لورستان، كانت تروي بمياه التي تخرج من دزفول، وكان أكثرية سكانها من الكُرد البختيارية (ا لداودي، ٢٠١٢م، ص٣٦)، قد أغفل ابن بطو طة عن ذكرها رغم أهميتها وقربها من إيذج العاصمة.

۱٫۱. مدينة رامهرمز:

لقد ذكر ابن بطوطة هذه المدينة ثلاثة مرات، وبصيغة (را مز)، ويصفها بأذها مدينة جميلة وذات فواكه وأنهار (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص ١٨) والعامّة يسمونها رامز كسلاً منهم عن تدمة اللف ظة بكام لها، واخد صاراً لرامَهُرْ مُز، ومع نى رام بالفار سيّة المراد والمقصود، وهر مزأ حد الأكا سرة، فكأنّ هذه اللف ظة مركبة ومعنا ها: ( مراد هر مز، أي أُمذية هر مز) ( ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٣، ص١٧)، ويصفها ابن الفقيه بأذها "مدينة كبيرة نزهة، ذات ذعم و فيرة، يجتمع بها التجار، تقع على الحد بين فارس وخوزستان" (١٩٩٦م، ص٥٣٤).

كان أهل رامهرمز يشربون من نهر طاب (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٢٧٨)، والذي ينبع من تخوم أصفهان ويمر بتخوم لورستان، ومدينة إيذج، وتعرف اليوم بنهر جراحي كوردستان (الداودي، ٢٠١٠م، ص٣٠)، ومازالت رامرهر مز تعرف بهذا الاسم، وإنما سميت بهذا الإسم ذسبةً إلى الملك هرمز حفيد أردشير بابكان الساساني (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٢٧٨).



# ۱٫۲. مدينة تستر:

هي ربما تعريب لـ (شوشتر) ومعناها الحسن والطيب واللطيف (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٢، ص٢٩)، أو تعريب لـ (ششتر) ( صفي الدين، ١٩٧٣، ج٣، ص٢٢٢)، توجه ابن بطوطة نحو مدينة تستر، ورأى في طريقه قرى وبلدات الكُرد على طول الطريق، لكن من دون ذكر أسمائها، ويذكر محطات وقوفه في الزاوية، في كل مرحلة التي تدعم المسافرين بالأكل والإيواء، ثم يصل مدينة تستر ويقول: "وأول الجبال، مدينة كبيرة، رايقة نضيرة، وبها البساتين الشريفة، والرياض المنيفة، و لها المحاسن البارعة، والأسواق الجامعة، وهي قد يمة البناء افتتحها خالد بن الوليد، وولي هذه المدينة ينسب إلى سهل بن عبد الله، ويحيط بها النهر المعروف بالأزرق" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٠١)، ويعد ذهر المدينة ينسب إلى سهل بن عبد الله، ويحيط بها النهر المعروف بالأزرق" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٠١)، ويعد ذهر بُني عليه جسر في ذلك الوقت، وكان له باب بإسم شاذردان الذي بناهُ شابور ذو الأكتاف(ا لداودي، بُني عليه جسر في ذلك الوقت، وكان له باب بإسم شاذردان الذي بناهُ شابور ذو الأكتاف(ا لداودي، المدينة ينسب إلى سهل بن عبد الله، ويحيط بها النهر المعروف بالأزرق" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٠١)، ويعد ذهر بُني عليه جسر في ذلك الوقت، وكان له باب بإسم شاذردان الذي بناهُ شابور ذو الأكتاف(ا لداودي، بأبي عليه جسر عنه ذلك الوقت، وكان له باب بإسم شادردان الذي بناهُ شابور ذو الأكتاف(ا لداودي، المرابة، وعلى مانان النهر البساتين والدواليب، والنهر عميق، وعلى باب المسافرين منه جسر على على باب تستر من جانب النهر (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٢، ص٢٠٥)، وقدر ذكر أنَّ قنطرتها كانت على باب تستر من جانب النهر (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٢، ص٢٠٥)، وقدر ذكر أنَّ قنطرتها كانت على باب تستر من جانب النهر (ياقوت الحموي، ١٩٩٥م، ج٢، ص٢٠٥)، وقدر ذكر أنَّ قنطرتها كانت

١,٣. مدينة دزفول:

دزفول أي (قنطرة دز) أو قذطرة القلعة على ذهر دز، جنوب جند يسابور، وسميت بذلك لأنه يقال بأن سابور الثاني كان قد بناها (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٢٧٣)، وسمي ذهر دزفول نسبة إلى إسم المدينة،وكان الذهر يذبع من مرتفعات أصفهان ولورستان، وأما فرعها الآخر فيذبع من جبال البختيارية ويلتقي الذهران عند مدينة بند قير (الداودي، ٢٠١٠م، ص٣٠) أي عسكرم مكرم كانت تعرف (رستقباذ)،وتسمى الآن ببند قير (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢، ص٢٧٢)، لكن إبن بطوطة لم يتطرق إلى ذكرها على أنهامدينة مستقلة وقد يمة و عامرة أثناء رحلته أليها، بل أشار إلى أحد لبواب مدينة تستر الذي كان يسمى بباب ديسبول، ويظهر ذلك من قو له: "و لها باب واحد للم سافرين، يسمّى دروازة د سبول، والدروازة عندهم الاباب (١٩٩٣، ج٢، ص٢٠٢)، ربما كان الاباب

وذلك لأن مدينة دزفول تقع على بعد ثمانية فراسخ أي حوالي (٤٨)كم، غربي تستر، وتسمى بقايا أطلالها اليوم بشاه آباد(ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢، ص٢٧٣) ولها نهر أيضاً.



۱,٤. مدينة ايذج:

سماها ابن بطوطة بمال الأمير وحاضرة أتابكية لورستان الكبرى(١٩٩٦، ٢٢، ص٢٣)، وهي أول مدن بلاد اللور، وكانت تسمى بمال الأمير اليوم ولاتسمى بإيذج (ليسترنج، ١٩٥٤، ٢٢، ص٢٨٠)، وقد ورد في لفظها الفارسي بـ(إيذه) (الداودي، ٢٠١٠م، ص٣٤)، ثم يأتي إبن بطوطة في وصف إيذج بقوله: "أنَّ أكثرها في جبال شامخة، وقد نُحِتَت الطرق في الصخور والحجارة، وسوّيت ووسعت بحيث تصعدها الدواب بأحما لها، وطول هذه الجبالوهي شاهقة، متّصل بعضها ببعض تشقّها الأنهار، وشجرها البلّوط"(١٩٩٦، ٢٢، ص٢٥٢).

وهي في وسط الجبال، يقع بها ثلج كثير يحمل إلى الأهواز والنواحي، وقنطرة إيذج من عجا ئبا لدنيا المنكورة، لأذ ها مبنية بالصخر على واد يابس بعيد القعر (ياقوت الحموي،١٩٩٥،ج١،ص٢٨٨)، وتقع مدينة إيذج في رقعة بسيطة المكان، متاخمة للجبل المتصل بأصبهان، وبها متاجر وصنائع وأموال متصرفة وأسواق نافعة، وهي مدينة عجيبة (الإدريسي، ١٩٩٩م، ص٣٩٦)، أما من الناحية السكانية فكان أكثرية سكانها من الكُرد أيام الفتح الإسلامي (الداودي، ٢٠١٠م، ص٣٥).

٥,١. مدينة ماجول:

جاء ذكرها في رحلة ابن بطوطة بهذه الصيغة، وهي مدينة ماه شهر (mahshahr) على رأس خور موسى، والتي تقع في الخليج من جهة الشرق (التازي،١٩٩٧م، ٢مج، ص١٨، هامش رقم ٢٦)، وبعد إنطلاقه من مدينة ماجول إلى را مز، يشير إلى مدينة أخرى دون ذكر إسمها، بل يقول: فان سكانها من الكُرد وأصلهم من العرب يعيشون في بيوت مصنوعة من الشعر (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص١٨)، يبدو أذ ها مدينة أميد ية، وموقع ها في الطريق بين مدينة را مز وماجول (سحاب، ٢٠٠٢، ص٢٦)، والأرض التي في شمال دز فول وتستر، و شرقيهما كانت تعرف بصحراء اللور، وأهلها من قبائل اللور الكُردية (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢، ص٢٧٤)، يذكر ابن حوقل أنَّه لا تو جد ر مال في جميع أنحاء خوزستان، سوى أطراف تستر وجدي شابور وايذج (١٩٣٨، ج٢، ص٢٥٣).

· ١. القبور والمراقد الدينية في لورستان:

ذ كر إبن بطوطة و جود قبور مقد سة في بلاد لورستان، كان يقصدها الزوّار للتبرك والتمجيد وذلك بقولهِ: "وبخارجها تربة معظّمة، يقصدها أهل تلك الأقطار للزيارة، وينذرون لها النذور، ولها زاوية بها جماعة من الفقراء، وهم يزعمون أنها تربة زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبى طا لب"(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص ٢٢)، يتبين من النص أنه كانيو جد نو عان من القبور،أغفل ابن بطوطة ذكر النوع الأول، وركَّز على القسم الثاني في وجود زاوية في مسجد تستر بأنها تربة زين العابدين بن حسين بن علي (رض)، وهنالك إشاراتإلى وجود قبر محمد بن جعفر



الصادق وجماعة من الصالحين فيها (ا لهروي، ٢٠٠٢م، ص٨٣)،وينسب إليها قبر عبد الله التستري صاحب الكرامات(ا لداودي، ٢٠١٠م، ص٣٨)، و من كرا مات لور ستان ينسب إليها جماعة من و لد المهدي بن أبو جعفر المنصور في مدينة إيذج سنة (١٢٥م/١٢٥م) (١٩٩٥،ج١، ص٢٨٨).

- · . الحياة الدينية والإجتماعية لأتابكية لورستان الكَردية
  - ۱٫۱ المساجد
  - ۲. مسجد هلافيجان

يُعد من العمائر التي أشار إليها ابن بطوطة على أنه رأها في أتابكية لورستان، كانت المساجد ذكر مقبرة الملوك التي كانت تسمى ب(هلافيجان)، على بعد أربعة أميال إذ قال ابن بطوطة: "وهنا لك مدرسة عظيمة، يشقّها النهر، وبداخلها مسجد تقام فيه الجمعة، وبخارجها حمّام، و يحفّ بها بستان عظيم وبها الطعام للوارد وللصادر" (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٧)، والغريب في قوله أن موقع المسجد المجامع كان داخل المدرسة، وكان من المعتاد في الزوايا والمدارس أنها كانت عبارة عن ملاحق بالمساجد (عبوش، ٢٠٠٤، ص١١٠)، وقد إتسعت معالم النهضة العمراذ ية على طول بلاد لورستان، في عهد هزار أسب الثاني، حيث اذشاء مدن و قرى جد يدة فضلاً عن المؤسسات الخيرية (زكي، ١٩٣٧ه، ص١٣٧).

مسجد تستر:

أشار ابن بطوطة الى مسجد تستر الذي وصفه با لجامع، ووصف شيوخها وفقهادًها دون الإشارة إلى موقع المسجد وحجمهوذ لك بالقول: "وهو يعظ الناس بعد صلاة الجمعة بالمسجد الجامع" (١٩٩٦، ج٢، ص٢٢).

# ج. مسجد اشتركان

ذكر ابن بطوطة أنه عندما خرج من إقليم لُرستان،فإنَّه وقف في مدينة اشتركان على حدود مدينة أصفهان،فأ شار إلى مسجدها بقو لهِ: "و لها مسجد بديع يشقّه النهر" (١٩٩٦، ج٢، ص ٢٩)،وتسمى بأ شتر،مما ذكره السمعاني عنها، خروج جماعة من الزهاد والمتقشفين من اللور من مدينة أشتر في جبال أصفهان (السمعاني، ج١١، ص٢٢٧).

# د. جامع رامهرمز

أشار ابن بطوطة إلى زيارة القاضي حسام الدين الملتاني، دون ذكر محل زيارتهِ في البيت أو الزاوية الخاصة به (ابن بطوطة،١٩٩٦، ج٢، ص١٨)، علماًأنَّه كان يوجد فيالمدينة دار للكتب، على غرار دار الكتب في البصرة، يدرس فيها أصحاب العلم (ليسترنج، ١٩٥٤، ج٢ ، ص٢٧٨).



١١. العادات والتقاليد الاجتماعية:

لقد بقي إبن بطوطة فترة طويلة بين سكان الأتابكية،لكنه لم يُشِر إلى الطوائف الدينة أوالقومية لأهالي المنطقة،إلا نادراً، فقد ذكر أنَّالشعب الكُردي كان يوجد في أرض لورستان مرتين، في المنطقة الواقعة بين رامهر مزو ماجول ماه شهر (ابن بطو طة،١٩٩٦، ج٢، ص٢٤)،ذكر تارةًأنهم يعيشون في الخيم وتارةً في القرى.

أ ما عن عاداتهم فقد ركز على المآتم وزيارة المرضى، ربما كانت تلك الأمور غريبة عندهُ،إذ قال عند ذهابهِ لزيارة ابن أفرسياب لتفقدهأ حواله عند تمرضهِ، فرد عليهم افرسياب "إعملوا السماع حتى يرهج الفقراء، ويدعون لا بن السلطان، فقلت له: إن أ صحابي لا يدرون بالسماع ولا بالرقص" (ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٦)، لكن يبدو أنَّهقد توفي بسبب مرضه المذكور، لهذا حضر إبن بطوطة عزاءه في اليوم التالي، وشاهد منظراً غريباً وذلك وقد عبر عن ذلك بقو لهِ: "وقد لبسوا التّلا ليس وجلال الدَّواب، وجعلوا فوق رؤسهم التراب والتبن، وبعضهم قد جزّ ناصيته...لم أعهد مثله "(ابن بطوطة، ١٩٩٦، ج٢، ص٢٦).

وكانت طريقة الإلقاء تبدو وكأنها تشبه المناقشة أو المحاضرة العلمية التي يتم فيها تبادل الأفكار، عن طريق الرسائل ورقائق الأوراق، التي يكتبها الحاضرون،للسؤال عن شيء غامض،أو إضافة معينة مما كان محل إعجابهوقد عبر عنها بقوله: "قرأ القرّاء أما مه بالتلاحين المبكّية، والنغمات المحرّكة المهيجة، وخطب خطبة بسكون ووقار، وتصرّف في فنون العلم، من تفسير كتاب الله، وإيراد حديث رسول الله، والتكلم على معانيه، ثم ترامت عليه الرّقاع من كل ناحية، ومن عادة الأ عاجم أن يكتبوا الاسائل في رقاع، ويرموذ ها إلى ا لواعظ فيج يب عنها(ابن بطو طة، ٢٩١، ج٢، مرحر).

وقد لبسوا فوق ثيابهم ثياباً خامة، من غليظ القطن غير محكمة الخياطة، بطائنها إلى أعلى وجوهها، ممّا يلي أجسادهم، وعلى رأس الواحد منهم قطعة خرقة أو ميزر أسود، وهكذا يكون فعلهم إلى تمام أربعين يوماً، وهي نهاية الحزن عندهم(١٩٩٦، ج٢، ص٢٨).

الخاتمة:

أبرز النتائج المتمخضة عن الدراسة، نجملها في النقاط الآتية:

١٠ لم يُ حدد إ بن بطو طة جغراف ية لور ستان،أو أ صول ساكنيها بشكل مبا شر،لكنهبيَّن أنَّ حدود أتابكية لورستان الكُردية (٥٥٠–١١٠٦/٥/١٢–١٤٢٣م)، بمدينتي إيذج وتستر، أي الحدود الجغرافية التي تقع بين هاتين المدينتين.



- ٢. لقد اختلف المؤرخون المعاصرون في تحديد هوية اللور، فمنهم من أرجعهم إلى الكُرد، فقسموهم إلى الكُرد، فقسموهم إلى اللور الأصليون وهم: (كارانه، وزرهنطري، وفضلي، وستوَند، وآلاني، وكاهكاهي، وخودكي، ودري، وبرارند، ومانكه دار، وأناركي، وسلكي، وأبو العباسي، وعلي مامسي، وكيجاي، وندروي).
- ٣. كانت علاقات أتابكية اورستان، تعتمد بشكل عام على العلاقات الإجتماعية، وذلك عن طريق المصاهرة، حتى مع الخوارزميين على سبيل المثال: تزوج غياث الدين محمد خوارزمشاه، من إبنة هزار أسب الأول (٦٠٠ ٢٢٢ه/ ١٢٠٤م).
- ٤. كانت الأوضاع الإقتصادية مزدهرة بشكل عام بلورستان، لا سيما في عهد هزار أسب الأول (٦٠٤-٢٢٧ هـ/ ١٢٢٩م)، في لا سيما في المجالين الزرا عي والتجاري، وإتسعت معالم النهضة العمرانية، حيث بُنيت قرى ومدن ومؤسسات خيرية وتعليمية على طول البلاد.
- ه. كا نت صناعة السكر والحلوى، من أ برز التقاليد في منطقة لورستان، لا سيما بمدن (عسكر مكرم، وتستر والسوس)،فكانتاتُحمل إليهما القصب من النواح الأخرى.
- ٦. كانت لورستان مشهورة بصناعة أنواع من الألبسة لا سيما الملابس القطذية مذها، وكانت من حرف أهل لورستان في تستر خصوصاً، فضلاً عن ما كان يُصنع من الشعر، ويبدو انه كان لكل مناسبة ملابس خاصة بها، فضلاً عن إختلاف ملابس الأمراء عن العامة.
- ٧. ذكر ابن بطوطة أسماء جملة من المدارس والزوايا والعدماء في لورستان، كان قد رأها بنفسه فقدم لنا وصفاً لها خلال كتابه الذي ضمنه أخبار رحلته تلك.
  - ٨. ذكر ابن بطوطة خمسة مدن مهمة بلورستان هي: إينج، وتستر، ورامهرمز، وماجول، ودزفول.
- ٩. وأ خيراً ذكر إبن بطوطة وجود قبور مقدسة في بلاد لورستان، كان يقصدها الزوّار للتبرك والتمجيد.

# قائمة المصادر والمراجع:

# أولاً - المصادر العربية:

- ١- ١ بن الأثير: أبو الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد
   ١ الشيباني الجزري، عز الدين (١٩٩٧م)، الكامل في التاريخ، تحقيق عمر عبد السلام التدمري،
   دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٢- الإدريسي: محمد بن محمد بن عبد الله بن إدريس الحسني الطالبي (١٤٠٩ه)، نزهة المشتاق في الختراق الآفاق، ط١، عالم الكتب، بيروت: .
- ٣- الأصطخري: أبو اسحاق إبراهيم بن مح مد الفار سي المعروف بالكرخي (٢٠٠٤م)، ١ سالك. والممالك، الناشر دار صادر، بيروت.



- ٤- البدليسي: الا مير شرف خان البدليسي (٢٠١٠م)، شرفنامه، ط٢، ترجمة وتحقيق محمد ١ مين
   روزبيلني، مؤسسة موكرياني لل طبع والنشر، اربيل.
- ٥- ١ بن بطوطة: محمد بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم اللواتي الطنجي، أبو عبد الله (١٩٩٦م)، رحلة ١ بن بطوطة (تحفة الذظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار)، أكاديمية المملكة المغربية، الرياط.
- ٢- الجويني: علاء الدين عطاء الملك بن بهاء الدين بن محمد الجويني(١٩٨٥م)، تاريخ فاتح العالم جيهانك شاي في تاريخ الخوارزميين والاسماعيلية الحشا شين و فتح مدينة بغداد على يد هولاكو، ترجمة محمد التونجي، المجلدالثاني، دار الملاح للطباعة والنشر، دمشق.
- ٧- الحميري: أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم (١٩٨٠م)، الروض المع طار في خبر
   ١لأقطار، ط٢، تحقيق: إحسان عباس، طبع على مطابع دار السراج، بيروت.
- ٨- ابن حوقل: محمد بن حوقل البغدادي الموصلي، أبو القاسم (١٩٣٨م)، صورة الأرض، دار صادر،
   أفست ليدن، بيروت.
- ٩- زين الدين الهمداني: أبو بكر محمد بن موسى بن عثمان الحازمي (١٤١٥هـ)، الأماكن أو ما اتفق لفظه وا فترق مسماه من الأمكنة، تحقيق: حمد بن محمد الجاسر، دار اليما مة للبحث والترجمة والنشر.
- ۱۰- السمعاني:عبدالكريمبنمحمدبنمنصورالتميميالسمعانيالمروزي،أبو
   ۳ عبدالرحمنبنيحيى المعلمياليماني، مجلسدائرة المعارفا لعثمانية، حيدرآباد.
- ١١- صفي الدين: عبد المؤمن بن عبد الحق، ابن شما ئل القطيعي البغدادي، الحنبلي (١٩٧٣م)،
   مراصد الأطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع، دار الخليل، بيروت.
- ١٢- ال طالبي، عبدالحيبنفخرالدينبنعبدالعليالح سنيالطالبي (١٩٩٩م)، نز هة الخواطر وبه جة المسامع والنواظر،دارابنحزم،بيروت.
- ١٣- ١ بن ف ضل ال لمهالعمري: أحمد بن يح يى القر شي ال عدوي الع مري، شهاب الدين (٢٠٠٢م)، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، المجمع الثقافي، أبو ظبي.
- ١٤ بن فق يه: أ بوع بد الله أ حمد بن مح مد بن إ سحاق اله مداني الم عروف بابن
   الفقيها لهمداني (١٩٩٦م)، البلدان، ط١، تحقيق: يوسف الهادي, عالم الكتب، بيروت: ١٩٩٦م.
- ١٥- ابن الفوطي: كمال الدين أبو الفضل عبد الرزاق بن أحمد المعروف بابن الفوطي الشيباني (٢٠٠٥)، لحوادث الجامعة والتجارب النافعة، تحقيق دكتور بشار عواد ودكتور عماد عبد السلام رؤف، منشورات رشيد قم.



- ١٦- المقلق شندي: أحمد بن علي بن أحمد الفزاري المقاهري (١٩٩٧)، صبح الأعشى في صناعة
   الإنشاء، دار الفكر، دمشق.
- ١٧- المقدسي: أبو عبد الله محمد بن أحمد المقدسي البشاري ( ١٩٩١م)، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، ط٣، مكتبة مدبولي، القاهرة.
- ١٨- مؤلف مجهول (٢٠١١م)، حدود العالم، ترجمة: السيديوسفالهادي،الدارالثقافيةللنشر،القاهرة.
- ١٩- اله مذاني: ر شيد الديين فضل الله اله مداني (د/ت)، جامع التواريخ، الايل خانيون تاريخ هولاكو، ترجمة: محمد صادق نشأة ومحمد موسى الهنداوي فؤاد عبد المعطي الصياد، دار الاحياء الكتب العربية مصر.
- ٢٠- ياقوت الحموي: شهاب الدين أبو عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي الحموي (١٩٩٥م)، معجم البلدان، ط٢، دار صادر، بيروت.
  - a. ثانياً المصادر الفارسية:
- ٢. الحسيني: شرف الدين فضل الله قزويني (٢٠٠٥م)، المعجم في اثار ملوك العجم، كوشش محمد فتوحي، انجمن اثار ومفاخرفرهنكي، تهران.
- ۳. شبنكارةى: محمد بن علي بن محمد (١٩٨٥ز)، مجمع الانساب، تصحيح مير ها شم محدث، مؤسسة انتشارات امير الكبير تهران.
  - ٤. القزويني: حمد الله المستوفي (١٩٣٧م)، تاريخ كزيدة، د/م.
    - a. ثالثاً- المراجعالعريية:
- ه. إقبال: عباس (١٩٨٩م)، تاريخ ايران بعد الأسلام من بداية الدولة الطاهرية حتى نهاية الدولة القاجارية،(٢٠٥-١٣٤٣م/ ٨٢٠–١٩٢٥م)، ترجمة: محمد علاء الدين مذصور، مراجعة السباعي محمد السباعى،دار الثقافة للنشر والتوزيع القاهرة.
- ٦. إقبال: عباس (٢٠٠٠م)، تاريخ المغول منذ حملة جنكيز خان حتى قيام الدولة التيمورية، ترجمة عبد الوهاب علوب، المجمع الثقافي ابو ظبى.
- ٧. الاتازي: عبد الهادي (١٩٩٧م)، رحلة ابن بطوطة، قدم وحقق ووضع الخرائط وفهارست، عبد الهادي التازي،مطبوعات اكاديمية المملكة المغربية، المغرب.
- ٨. حيدر: عبد الرحمن فرطوس (٢٠٠٣)، الأيلخان هولا كو دوره في ذشأة وقيام الدولة الأيلخاذية دراسة تحليلية لسيرته وعمله السياسي والعسكري، (٦١٣-٦٢٣ه/ ١٢٦٢-١٢٦٥م)، أطروحة دكتورا مقدمة الى مجلس كلية الأداب جامعة بغداد. الطائي: سعاد هادي حسن ارحيم وشيماء فاضل العنبكي ووانعام صافي الربيعيوحنان شهاب الشمري (٢٠١٩م)، صفحات من تاريخ المغول القرن /٥٩٩م/ ٢٠١٩م)، طروحة دهدي -٥٩٩م.



- ٩. الخضري بك: محمد (١٩٣٤م)، محاضرات تاريخ الامم الاسلامية الدولة الاموية، مطبعة الاستقامة، ط3، القاهرة.
- ١.١٠ لداودي، رمضان شريف (٢٠٠٤م)، لورستان الكبرى ٥٥٠-٨٢٧ه/ ١١٥٥-١٤٢٤م درا سة في احوا لها السياسية والحضارية، مؤسسة المكرياني للبحوث والنشر، عراق، اربيل.
- ١١. زكي: محمد أمين (١٩٤٨م)، تاريخ الدول والامارات الكردية في عهد الاسلامي، مطبعة السعادة، مصر.
- ١٢. زكي: محمد أمين (١٩٣٩م)، خلاصة تاريخ كورد وكوردستان منذُ اقدم العصور التاريخة حتى الان، مطبعة السعادة، مصر.
- ١٣. زمبارو: (١٩٨٠م)، معجم الأنساب والأسرات الحاكمة، اخرجه زكي محمد حسن بك و حسن . احمد محمود، دار الرائد، بيروت.
- ١٠١٤ لسحاب: مح مد رضا (١٣٨١ش/ ٢٠٠٣ز)، اط لس ع مومى ا سران وجيهان، بخش وتحقي قات ومطالعات وجوطرافي: مؤسسة جوطرافيائى وكارتوطرافي سحاب، شركة جاب ريان، تهران.
- ١٥. الاشامي: رشاد عبد الله (٢٠٠٠م)، الرموز الديذية في اليهودية، مركز الدرسات الشرقة جامعة. القاهرة، القاهرة.
- ١٦. العلياوي: عبد الله (٢٠٠٥م)، كوردستان في عهد المغول، ١٢٢٠–١٣٣٥م دراسة في التاريخ السياسي، العراق، السليمانية.
- ١٧. عبوش: فرهاد حاجي (٢٠٠٤م)، المدينة الكُردية القرن٤–٧٥/١٠–١٣م دراسة حضارية، مؤسسة سبى ريز للطباعة والنشر، دهوك.
- ١٨. الكوراني: علي سيدو (١٩٣٩م)، من عمان الى العمادية أو جولة في كورد ستان الجنوبية، مطبعة السعادة، مصر.
- ١٩. كي ليسترنج (١٩٥٤م)، بلدان الخلافة الشرقية، ترجمة وتحقيق: بشير فرنسيس و كوركيس عواد، مطبعة الرابطة بغداد.
  - ٢٠. مينورسكي(١٩٦٨م)، الأكراد ملاحظات وانطباعات ، ترجمة معروف خزندار، بغداد.
    - a. رابعاً- المجلات العلمية:
- ٢١. الدليمي (٢٠٢٢م)، مدينة ايذج دراسة في التاريخ، مجلة جامعة الاذبار العلوم الاذسانية، العدد (٢) مج (١).
- ٢٢. كا كةى (٢٠١٤م)، ذبذة مختصرة عن ثلاث ا مارت كوردية، مجلة سردم، دار سردم للبطاعة. والنشر، العدد ٣٩–٤٠، د/م.



# ٢٣. كراوند: قدرة الله (٢٠١٩م)، تحول مفهومى در لصطلاح لر ولرستان، بحث علمي، مجلة تاريخ اسلام، العدد (٣١).

## خامساالمراجع الانكلير. ية: English Reference

1- Howorth, Henry (1880), The History of the Mongols from the 9<sup>th</sup> to the 19<sup>th</sup> century, Longmans Green co London.

#### هوامش:

- <sup>(1)</sup> تأسست هذه الاتابكية في فارس على يد سنغر او سلغر، احد قادة التركمان في عهد السلاجقة وإنتهت سنة (٦٨٦ه/ ١٢٨٧م)، على يد ايلخانية فارس. (خضرى بك، ١٩٣٤م، ص٤٥٨).
- <sup>(2)</sup> الاتابكية من الاتابك وأما الامير الاتابك بمعنى النائب الكافل في رتبته في قيادة الاتابكية. القلقشندي، صبح الاعشى، ج٦، ص٣٥؛ وذهب البدليسي إلى تعريفها بأنها كلمة تركية مركبة من (اتا) اي (الاب) و(بك)،أي (الأمير) ومعناها أي (أبو الأمير) وكان في الاصل تطلق على من يتعهد بتربية أبناء السلاطين، ثم تلقب بها أمراء حكومات منها حكومة أتابكية لورستان الكُردية (البدليسي، ٢٠٠١، ص١٢٨).
- (3) مفردها مدرسة التي تدرس فيها علوم مختلفة من القواعد والجدل والهندسة..... مدتها ثلاثة سنوات ويبيت الطلاب في داخل المدرسة حيث وجد المدارس في مدن كوردية قرون الميلادية الأولى أسسها الفرثيون والساسانيون والرومان وكان الباعث الأول لانشاء المدارس هي نشر الدين وظهرت فكرة انشاء المدارس في عهود الأسلامية بعد أن ازدحمت الجوامع بحلقات الدروس وتشير بعض الرويات القرن (٥٥/١١م) وكان لنظام الملك (٤١٨–١٠٢٥/١٠٩١م) دور بارز في إنشاء المدارس.عبوش، المدينة الكُردية، ٢٠٠٤، ص١٣٣–١٣٤
- <sup>(4)</sup> الزوايا، مفردها زاوية وهي مأخوذة من فعل انزوى ينزوي ويأتي بمعنى اتخاذ ركن من اركان المسجد للاعتكاف او احد اركان الربط او المدرسة ثم اصبحت تطلق على الدار الصغيرة او مسجد صغير إذ لاتزال بعض المساجد الصغيرة تحمل أسم الزاوية. عبوش، المدينة الكُردية، ٢٠٠٤، ص١١٠.

#### پۆختە:

ئارمانجا ئەقى ئىكۆلىنى ئەوە كو ب رىيا نووچە و ئاگاھايىن كو ئىبن بەتتووتە ب رىيا گەرا خوە يا ناقدارا ئىبنى بەتتووتە دايە، كۆكا لۆريان، ئەردنيگاريا وەلاتى ئەوان و شەرت و مەرجىن سياسى، ئابوورى، جقاكى و چاندى يىن ئاتابەگى لۆرستانى راقە بكەت. سەرناقى (تحفة النُّظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار) دگريت.

ئيبن بەتتووتو د دەما سەرەدانا خوە يا ژ بۆ ئاتابەگى كوردى لۆرستانى، ب ئاوايەكى بەرفرەھ و راست ديار كر، لەورا ئاگاھيىن ئەوى ژ ئالىى سياسى زىدەتر ل سەر ئالىى شارستانىى بوون، ژ بەر كو ناڤى چەند مىرىن ئەوى باسكربوون ، كو ھن ژ ئەوان ب ناڤى (سولتان) ب ناڤ كر و



پايتهختا ئەوى باژارى ئيزەج ديار كر، و ئاماژە ب جەوھەرى پەيوەنديا ئەوى ب بەغدايى را د سەردەما موغۆلىدا كر، و ناڤيّن پيّنج باژاريّن ئەوى ئينان: (ئيزەج)، پايتەخت، (رامز)، (ماجۆر)، (تۆستەر) و (دزفول).

ژ ئاليێ شارستانيێڤه، ئاگاهيێن ئيبن بەتتووتە ل سەر ئەوى گەلەك بوون، ژ بەر كو ئەوى بەحسێ ھەبوونا ھەژمارەكا مەزن ژ تەكييان كو ئەوى ژێ را دگۆتن دبستان، ژ بەر كو ئەوى ھەژمارا ئەوان ب (٤٦٠) دبستانێن خوە تەخمين كر، كو (٤٤) ژ ئەوان دكەڤيتە باژێرێ ئيزەجێ و دەمێ دەريازيوون دناڤ چياياندا باس ل ئاڤەدانى و بەرفرەھييا پێكان كرييە. ھەروەسا باس ھندەك زانايێن بناڤودەنگ ل ئەتابەكا لۆرستان كريە.

پەيڤێن سەرەكى: ئەتابەك، لورستان، گەروك، تحفة النظار، ميرگەھێن كوردى

#### The Kurdish Atabegyya of Lorestan through Ibn Battuta's Journey

#### Abstract:

This study aims to explain the origin of the Lors, the geography of their country, and the political, economic, social, and cultural conditions in Lorestan's Atabeg, through the news and information provided by Ibn Battuta through his famous trip of Ibn Battuta, which bears the title (Tohfat alnozar fi kgaraeb alamsar wa ajayeb alasfar)

Ibn Battuta described the conditions of the Kurdish Atabeg of Lorestan, upon his visit to it, in a detailed and accurate manner, so his information was more about the civilized side than the political side, as he mentioned the names of a number of its princes, who referred to some of them as (Sultan), and identified its capital in the city of Izh, and referred to the nature of Its relationship with Baghdad during the Mongolian era, and he mentioned the names of five of its cities: (Idzh), the capital, (Ramez), (Major), (Tester), and (Dezful).

As for the civilized side, Ibn Battuta's information about him was abundant, as he mentioned the existence of a large number of corners that he called schools, as he estimated their number at (460) schools, of which (44) are in the city of Idj, the capital alone, and he mentioned architecture and the leveling of the road by penetrating the mountains, as well as He mentioned the names of some famous scholars in Lorestan Atabeg.

Keyword: Atabeg, Lorestan, Journey, Ibn battute, Tohfat alnozar.



# دور السلطان صلاح الدين القيادي في تأسيس واتساع الدولة الأيوبية وتماسكها

#### د. عبدالباسط سيدا

قسم اللغويات و علم اللغه- جامعه اوبسالا/ السويد

#### الملخص:

تعد الكتابة حول الدولة الأيوبية ١١٧١–١٢٥٠ التي تاسست على يد صلاح الدين الأيوبي من المواضيع الصعبة، وذلك بفعل الكثير المكرّر مما كتب في الموضوع من قبل المؤرخين والباحثين العرب والكرد والغربيين والأجانب عموماً. فقد قدم هؤلاء مادة غزيرة تناولت التفاصيل الخاصة بالجوانب التاريخية وتطور الأحداث والمساحة الجغرافية الواسعة التي غطتها تلك الدولة. كما بينت حيوية مكانتها في سياق الأحداث الكبرى التي شهدتها المنطقة أثناء الحملات الصليبية، وألقت الضوء على إسهامها في القضاء على الدولة الفاطمية في مصر، فضلاً عن إنجازاتها الإدارية والعمرانية ونظام الحكم الذي اعتمدته.

ولتجاوز هذا الأمر، ستركز الورقة البحثية المقترحة على دور الملكات التي اتسم بها صلاح الدين، والمزايا الخاصة التي شكّلت بتفاعلها ملا مح شخصيته القيادية؛ هذا إلى جانب إبراز دور تربيته الأسرية، والبيئات الاجتماعية التي ذشا فيها، والوظائف التي انيطت به، والفرص التي اتبحت له.

فقد ساعدت كل هذه العوا مل في تبلور ملا مح الفكر القيادي الاستراتيجي لدى صلاح الدين، وهو الفكر الذي مكّنه من التعامل الصبور المثمر مع التحديات الجسام التي تمثلت بصورة أساسية في الحملات الصليبية، والصراعات البينية بأشكالها المختلفة، سواء بين السنة والشيعة، أم بين أمراء الدولة الأيوبية نفسها، أو تلك التي كانت بين الدولة الأيوبية وحكام المناطق المجاورة لها.

ومن بين أهم ملامح الفكر المذكور ستتناول هذه الورقة:

١. السياسة التوازنية الحكيمة وبناء التحالفات.

٢. التركيز على الهدف الاساس واعتماد سياسة الحزم في التعامل مع العقبات.

۳. الحرص على اعتبار الخليفة العباسى مصدر شرعية الدولة.

٤. التركيز على البعد الإسلامي للدولة للتمكن من استيعاب سائر الخصوصيات المجتمعية.



٥. اعتماد الشورى وأخذ آراء العلماء وأصحاب التجربة بعين الاعتبار.

٦. الاهتمام بالنظام الإداري والجانب العمراني.

٧. الحرص على أهم ية التكا مل بين مختلف مناطق الدولة من دون التدخل المباشر في التفا صيل. اي اعتماد ما يم كن تسميته و فق المصطلح الحديث الذ ظام الإداري اللامركزى أو الاتحادى.

٨. شجاعته وحنكته في قيادة المعارك.

- ٩. توزيع المهام ضمن الأسرة الأيوبية وبين قواده تحاشيا لصراعات بينية على السلطة.
  - ١٠. التزام قيم التسامح والنزاهة والتواضع ومساعدة المحتاجين.

وما يؤكد أهمية الملامح المأتي على ذكرها، ودورها في اتساع نطاق الدولة الأيوبية، هو أنه بعد وفاة صلاح الدين دبت الخلافات بين أعضاء الأسرة الأيوبية، ودفعت الصراعات على السلطة بهم إلى الدخول في تحالفات متعارضة، والاستعانة بقوى معادية بغية الاستقواء بها في مواجهة المنافسين من أعضاء الأسرة نفسها، هذا إلى جانب الدورالسلبي الذي قام به المماليك.

وهذا ما ستحاول الورقة إلقاء الضوء عليه، وذلك في سياق المنهج الوصفي المقارن الذي ستعتمده لتحديد أوجه الخلاف بين مرحلة تأسيس الدولة الأيوبية في عهد صلاح الدين، ومرحلة المضعف في عهد الحكام المتنافسين من الأسرة الأيوبية، وهي المرحلة التي انتهت بزوال الدولة المعنية. وفي الختام، ستبحث الورقة في انعكاسات كل ذلك على كردستان.

#### تمهيد:

مصطلح الدولة من المفاهيم/المصطلحات التي تغيرت مضامينها عبر مختلف المراحل التاريخية. من دولة المدينة إلى الدولة الإقليمية والدولة الأمبر اطورية، وصولاً إلى الدولة.الوطنية، ومن ثم الدول الأمبر اطورية الدينية ومن ثم القومية ، والدولة الوطنية، ومن ثم الدولة الوطنية في مرحلة العولمة والنظريات الليبر الية، والعودة مجدداً إلى الدولة القومية أو الدينية والمذهبية.

وإذا أخذنا المعايير الحديثة التي تعتمد اليوم للتمييز بين الدولة وغيرها من الكيانات السياسية، فسنجد أذها بصورة عامة المعايير نفسها التي كان التوافق عليها بين الأطراف التي أسست لنظام عالمي جديد بعد معاهدة وستفاليا ١٦٤٨، وإذشاء عصبة الأمم عامى ١٩١٩، ومن ثم تأسيس الأمم المتحدة عام ١٩٤. ولكن هذه المعايير لم تأت من الفراغ، وإنما تبلورت خلال مختلف المراحل التاريخية القديمة منها التي سبقت معاهدة وستفاليا، والحديثة التي ظهرت بعدها، وأهم هذه المعايير هي: الإقليم والشعب أو الأمة، إلى جانب السلطة السياسية والمؤسسات، ومن ثم مفهوم السيادة.



والتدقيق في هذه المعايير من جهة أهميتها ودورها في تشكيل الكيا نات السيا سية التي عُرفت، وتعرف اليوم، باسم الدول، يبين لنا أن هذه المعايير تتمثل في السلطة والمؤسسات السياسية المرتبطة بها التي تجسد صيغة من صيغ الإدارة السياسية للمجتمع الذي يخضع لتلك السلطة؛ ضمن إطار الحيز المكانى الذي تقوم عليه وتحكمه تلك السلطة.

أما مفهوم السيادة فهو مفهوم قانوني حديث نسبيا اعتمد بالتوافق بين الدول المؤثرة، خاصة تلك التي انتصرت في الحروب الإقليمية أو العالمية؛ هذا بينما كانت السيادة سابقاً خاضعة لمنطق القوة، وتتوقف على مدى قدرة كل دولة على توسيع دائرة نفوذها وانتزاع الاعتراف الصريح أو الضمني من الناس أو الرعايا الذين كانوا خاضعين لها.

والذي حدث في مراحل ضعف الامبر اطوريات الكبرى التي سيطرت على مناطق واسعة تميزت بتنوعها الأقوامي والديني، وحتى المذهبي، هو أنه في مراحل ضعف السلطة المركزية كانت تتشكل دول فرعية خاضعة لسلطة سلالات محلية، أو سلطة القوى العسكرية التي كانت تستنجد بها السلطة المركزية في مراحل ضعفها لفرض هيمنتها و تأمين سلطتها، أما الدوافع التي كانت تشجع تلك القوى على القتال فقد كانت إما دينية مذهبية،. أو الرغبة في الحصول على المناصب والامتيازات والثروات.

وهكذا كانت تبرز سلالات محلية متنفذة ، تسيطرعلى مناطق معينة، وتحتفظ بقسط واسع من الاستقلال الذاتي مقابل الالتزام بواجبات الطاقة تجاه السلطة المركزية التي كانت تضفي عليها المشروعية التي تمكّنها من الحكم والتوسع.

وهذا ما شهدته الكثير من الدول الأمبر اطورية في العالم، ولكن هذه الخاصية. با تت خاصية رئيسة محورية في المراحل الأخيرة من الدولة العباسية التي عانت كثيراً من الصراعات ضمن أعضاء الأسرة الحاكمة، وكان غالباً بفعل الاختلاف حول أحقية الخلافة، والصراعات حول السلطة والثروة، حتى بات الخليفة العباسي مجرد رمز معنوي، يختبىء خلفه الحكام الفعليون في معظم المناطق التي كانت تخضع من الناحية الشكلية للخلافة العباسية بصفتها الرمزية.

وما أضعف الخلافة العبا سية أكثر هو ذشوء الخلافة الفاطمية وتعاظم شأنها'، وهذه الأخيرة كانت شيعية (إسماعيلية) في حين أن العبا سية كانت سنية. كما أن الخطر الفرنجي/الاصليبي كان يمثل هو الآخر تحدياً من التحديات الكبرى التي واجهاتها الدولة العباسية.



الظروف التي مكّنت صلاح الدين من تاسيس الدولة الأيوبية

استعان الخلافاء العباسيون في مرحلة ضعف دولتهم بالقوى العسكرية المختلفة ، وذلك للإبقاء على حكمهم واستمراريته في مواجهة الخصوم المنافسين في الداخل، وحماية ذفوذهم في مواجهة الأخطار الخارجية الجدية التي كانت تمثلها الدولة الفاطمية من جهة؛ واهتمام الدول الغربية بالمنطقة، وسيطرتها على الساحل السوري تحت شعار تحرير بيت المقدس من جهة ثاذية. و كانت العطيات والقرائن تشير إلى أن دائرة الاهتما مات والأطماع الغربية ستتسع لتشمل مصر، وربما شمال أفريقيا، وحتى شبه الجزيرة العربية، خاصة المناطق الساحلية والقريبة منها.

ولت جاوز كل ذ لك، كا نت ه ناك محاولات من ق بل الح كام الخا ضعين للخلا فة العباسية، خاصة في العراق ومناطق الجزيرة ، وبالتعاون مع الفقهاء، وبعض الفرق الصوفية لتعبئة الناس، والترويج لفكرة إحياء المذهب السني. ويُشار هنا بصورة خاصة إلى كل من نظام الملك الوزير الفارسي للسلاطين السلاجقة طغرل بك، وأ لب ارسلان، وملك شاه<sup>7</sup> ، والغزا لي الفقيه والصوفي المعروف<sup>4</sup>. وربما من المناسب أن نشير هنا إلى سيطرة البويهيين الشيعة على بغداد الأمر الذي مكّنهم من التحكّم في قرارت الخليفة العباسي. ولكن مع دخول السلاجقة القوي إلى بغداد عام ١٩٥٩م تم و ضع حد للذفوذ البويهي، و بدأت المرحلة السلجوقية السنية التو جه. و كان من الواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل في هذا المجال إلى السلاجقة، فإلى جا نب التما ثل المواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل في هذا المجال إلى السلاجقة، فإلى جا نب التما ثل المواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل في هذا المجال إلى السلاجقة، فإلى جا نب التما ثل المواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل مي هذا المجال إلى السلاجة، فإلى جا نب التما ثل المواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل مي هذا المحال إلى السلاجة من الأي جا نب التما ثل المواضع أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل مي هذا المحال إلى السلاجة من من التحقوم، و له من التما ثل المواضح أن الخليفة العباسي نفسه كان يميل مي من المحال إلى السلاجة، فإلى جا نب التما ثل الما منه مدت بهدف ضبط الأوضاع، وتعز يز القدرات، و سحب الاشرعية من الخصوم، وذ لك استعداداً لمواجهة المخاطر المتعددة المصادر<sup>6</sup>.

ويُشار هنا بصورة خاصة إلى جهود ذظام الملك ١٠١٧–١٠٩٢م الذي أذشا المدارس لتعميق أسس المذهب السني، وإعداد الكوادر الإدارية من السنة لتنظيم الأمور وضبطها.

كما أن عماد الدين الزدكي ١٠٨٤-١١٤٦م كان له دور بارز في هذا المجال، واستمر هذا التوجه بقوة وعلى نطاق واسع، في عهد حكم ابنه نورالدين ١١٧-١١٧٤م.

في هذه الأجواء وصلت أسرة شادي بن مروان والد نجم الدين ايوب واسدالدين شيركو الأيوبية الطموحة إلى بغداد في عهد السلطان السلجوقي مسعود؛ ويبدو أن أحد عمال السلطان ويدعى مجاهدالدين بهروز عين شادي آمراً على قلعة تكريت، حيث توفي شادي، فحل محله ابنه نجم الدين .

وبدأت الأسرة مشوارها في الشأن العام من قلعة تكريت، وشاءت الظروف أن يتم اللقاء بين الأسرة وعمادا لدين الزذكي الذي حل عليهم ضيفاً عام ١١٣١م بعد انكساره فيبغداد، ويبدو أن عمادالدين وجد في الأسرة الأيوبية عوناً يستفيد منهفي مشروعه المستقبلي الطموح الذي كان



يمتد ليشمل بلاد الشام، وتحرير مدن الساحل الشامي من الصليبيين، وإحياء المذهب السني عبر إنهاء الخلافة الفاطمية في مصر.

و ما يستنتج منائروا يات الخاصة بتاريخ الأسرة الأيوبية و بداياتها، هو و جود نوع من التباين، وربما التكامل، بين نجم الدين أيوب وأسد الدين شيركو. إذ أن الأول كان يركّز على الحكمة والحذكة؛ في حين تميّز الثاني بمهارا ته القتائية، وانجازا ته الميداذية. وربما هذا ما يفسر سبب اقدام شيركو على قتل رجل في تكريت، الأمر الذي تسبّب في الاستغناء عن خدماتهما، ليغادرا مع أعضاء أسرتيهما، ويتوجها إلى عماد الدين الرجل الي استضافوه في وقت كان فيه بأمس الحاجة إلى المساعدة. وشاءت الأقدار، وفق الروايات، أن يتزامن قرار رحيلهم ، أو ترحيلهم، بناء على الروايات، مع ولادة يوسف الذي اشتهر أكثر في ما بعد بلقبه "صلاح الدين"<sup>1</sup> لذي سيكون له شأن كبير لاح قاً، ودور اسا سي في توحيد بلاد الجزيرة الفراة ية وال شام وم صر. لي ستعد لمواج هة المادييين في حروب كرو فر، ومعا هدات و هدن، إلى أن كا نت المعر كة الاكبرى في حاين عام مادين المادين التعد لماد من ماد الحزيرة الفراة ية وال شام وم صر. لي ستعد لمواج هة المادينيين في حروب كرو فر، ومعا هدات و هدن، إلى أن كا نت المعر كة الكبرى في حاين عام مادينا، أله ما الذي الته مقد مة لتحرير غالبية من الماد المادين المادين المادين مان الاصليبيين في حروب كرو فر، ومعا هدات و هدن، إلى أن كا نت المار ما المامي، وتحرير القدس مادا، أن ما التابي ما الذي الته من ما مادي المادين المادي ما ما مادين ماد المات المادي المادي المادي والمادي المادين ما ماد الاصليبيين في حروب كرو فر، ومعا هدات و هدن، إلى أن كا نت المعر كة الكبرى في حاين الماد مادين المادين التهما التي طالما كانت الحلم الذي يرواد سائر المسلمين.

في هذه الورقة لن ندخل في تفاصيل انتصارات واخفاقات صلاح الدين الأيوبي، ولن نتوقف كثيراً عندنجاحاته التوحيدية، وحدود اتساع ذطاق دائرة حكمه، ومشاريعه المستقبلية المتجددة؛ وإنما سنركز على المزايا الشخصية، والقدرات القيادية التي تم يز بها؛ وخطوا ته الأساسية، واعتماده على الدقوة الناعمة، إلى جانب الدقوة الحاز مة لللوغ أهدا فه، وحرصه على التوازنات، وحفاظه على جسور التواصل مع الأصدقاء والأعداء، والجمع بين الجانبين العسكري والمدني؛ حتى تمكن من إذشاء دولة مترامية الأطراف، ظلت باستمرار تضم قوميات وأديان و مذاهب مختلفة، تابعة، و لو بصورة شكلية للخلافة العباسية، ولكنها في الواقع الفعلي كانت موزعة بين أعضاء الأسرة الأيوبية، والمقربين منهم، واستطاعت أن تستمر متما سكة في حياة ملاحات، رغم كل التحديات التي واجهتها على المستويين الداخلي والخارجي.

ولا كن مع و فاة صلاح الدين في دم شق بتاريخ ٤ آذار/ مارس١١٩٣، "تفاق مت الخلا فات والمناكفات والصراعات بين أبناء صلاح الدين وأ شقائه وبقية أ فراد الأسرة الأيوبية ، لدرجة أن الأمور وصلت بينهم إلى درجة أنهم عقدوا الاتفاقيات مع الزعماء الصليبين، ومع الزعماء المحليين في الاناطق المجاورة لهم من أ جل التغلب على التهد يدات القاد مة من جهة الأ شقاء والأع مام والأقارب".

وقد اختلف المؤرخون حول ماهية وطبيعة الدولة التي أسسها صلاح الدين، وتعرضت للتفكك بعد وفاته. هل تعتبر دولة كردية أم أذها دولة السلالة الأيوبية؟ أم كانت مجرد سلطة



أيوبية، أو حكم سلالة أيوبية استمر نتيجة توافر الظروف في حقبة معينة، سرعان مع تلاشت، وتحولت إلى مجرد ذكرى، وأصبح صلاح الدين نفسه إلى رمز لمقاومة الغزو الأجنبي، والحاكم المتمكن الصالح العادل، القادر على لمالا شمل والتوفيق بين المتخا صمين الطامحين في الذفوذ السلطوي والجاه بمختلف أشكالهما؟

وبناء على المضامين المتعددة الخاصة بالدولة التي أشرنا إليها في بداية هذه الورقة، يمكننا أن نتحدث من باب المجاز عن الدولة الأيوبية"، أو حتى عن السلالة الأيوبية في نطاق الدولة التي أسسها، وجمع أطرافها صلاح الدين. ولكن أن نركز على الطابع القومي لدولة لم تتخل عن طابعها الديني الإسلامي السني، وتبعيتها للخلا فة العبا سية، فهذا فحواه أذنا نفرض رؤية أيديولوجية حديثة على مرحلة كانت تسودها مفاهيم مغايرة، وتحركها سلوكيات تستلهم خططها وسياساتها من توجهات أيديولوجية وفكرية مغايرة.

الإ شكالية المحورية التي تتمف صل حولها هذه الورقة تتم ثل في الأسباب التي أدت إلى ارتباط الدولة الأيوبية، أو حكم السلالة الأيوبية بشخصية صلاح الدين، ودورها المتميز في الذهوض بتلك الدولة، ومن ثم تراجع تلك الدولة، وتفككها مع مرض صلاح الدين ووفاته لاحقاً.

وكما أسلفنا، سنركز بصورة أساسية على الظروف والعوا مل التي أعطت الفرصة لصلاح الدين، وأفسحت المجال أما مه؛ إلى جا نب تناول صفاته الشخصية، ومعارفه وخبرا ته في الإدارة، ومهارته العسكرية، بالإضافة إلى استفادته من حكمة وحذكة المقربين منه ممن أر شدوه باستمرار، سواء من الأهل المقربين أم من الأصدقاء والعلماء والمؤرخين والمستشارين الذين وقفوا إلى جانبه في مختلف الظروف لا سيما الصعبة منها، ونخص بالذكر هنا أولئك الذين وجدوا فيه شخصية كاريزماتية قادرة على فرض احترامها على العدو قبل الصديق.

#### الظروف الموضوعية والمؤهلات الشخصية في حالة صلاح الدين:

الأمر الذي لا جدال حوله، هو أن العلاقة بين الظروف الموضوعية والمؤهلات الشخصية للقادة هي علاقة جدلية تفاعلية بين طرفيها. لا يمكن لشخصية قيادية مؤثرة أن تترك بصماتها على الأحداث، أو أن تثبت قدراتها القيادية في مرحلة ما، أو تساهم بصورة واضحة قوية في إحداث تغييرات نوعية في مجرى الأحداث من دون توفر العاملين المذكورين. فالظروف الموضوعية لا تؤدي بطبيعة الحال إلى ظهور القيادات التاريخية في ظل واقع عدم وجود من يمتلكون الخصائص التي تؤهلهم لأداء الأدوار الكبيرة التي تبلغ أحياناً حد الاستثناء أو المعجزة.

كما ان ا متلاك ا لمؤهلات والخ صائص المتم يزة لا يك في لو حده من دون توفر ال ظرف التاريخي المنا سب لبروز الشخصية القيادية الا ستثنائية، لا سيما بالنسبة إلى المجتمعات التي لا



تمتلك المؤسسات التي تساهم في إعداد القيادات، وتزوّد ها بالخبر ات والأمكاذيات المطلوبة لتأدية أدوار ترتقي إلى مستوى تطلعات الناس وطبيعة التحديات.

وفي مثال صلاح الدين الأيوبي، نلاحظ أن تفاعل العاملين كان في أوجه؛ الأمر الذي أدى من جهته إلى تألق شخصية قيادية تاريخية استثنائية، فرضت نفسها على الأحداث، وما زالت هذه الشخصية تثير اعجاب الشعوب والباحثين سواء في منطقتنا أم على الاستوى العالمي؛ خاصة في دول أوروبا الغربية التي تمتلك تاريخاً مشتركا مع منطقتنا منذ أيام حروب الاسكندر المكدوني ٣٥٦

٣٢٣ ق.م.، والحروب الاصليبية ١٠٩٥–١٢٩١م، مرورا بالا ستعمار الحديث، وصولا إلى يوم نا الراهن.

فالمرحلة التي وصلت فيها اسرة شاديجد صلاح الدين إلى العراق قادمة من أذربيجان"، كانت متخمة بالأحداث والاحتمالات. الخلافة العباسية كانت في أوا خر أيامها، تعيش في المركز أزمة متسعصية بعد أن تمكن الولاة والسلاطين في مختلف المناطق التي كانت تابعة رسمياً لها من الاستقلال بم ناطقهم، والتحكّم بموارد ها وتوجهاتها. فكانت العلاقة بينها و بين الخليفة من الناح ية الشكلية طبيع ية، يضفي عليها الخليفة الشرعية، و هي التي من المفروض أن تدعم ولكن على الصعيدالإسلامي الداخلي كانت الدولة الفاطمية، و هي التي من المفروض أن تدعم ولكن على الصعيدالإسلامي الداخلي كانت الدولة الفاطمية في مصر ٩٦٩ – ١٧١١م. تمثل تحدياً مناطق واسعة في شمال أفريقيا وعلى مصر، وكان لها نفوذ في منطقة في منطقة فاسطين، وتحاول مناطق واسعة في شمال أفريقيا وعلى مصر، وكان لها نفوذ في منطقة في منطقة فالسطين، وتحاول

فقد شاءت الظروف، كما أسلفنا، أن يتم التواصل بين والد يوسف (اسمه) – صلاح الدين (لقبه): نجم الدين وعماد الدين الزنكي قبل ولادة الأول في تكريت، ثم تطورت بعد أن قتل شيركو في تكريت عم صلاح الدين أحد الأشخاص المقربين من مجاهدالدين بهروز عا مل السلطان مسعود ملكشاه في بغداد ، فطلب منهم بهروز ترك قلعة تكريت، والابتعاد عن المنطقة، فتوجهت الأسرة إلى عماد الدين الزنكي في الموصل ١١٣٧م، الذي يبدو أنه وجد في الأخوين: نجم الدين وشيركو من الصفات التي أقنع ته بإمكاذية الاعتماد عليه ما في قلعة بعلام من مراهم من من مقا في الدين وشيركو لصلاح الدين، الذي يُقال أنه ولد ليلة إضطرارالأ سرة للخروج من تكريت، مقد مة لبناء علاقة تاريخية مع بلاد الشام، ودمشق تحديداً".

ويبدو أن والد صلاح الدين وعمه قد تنبها باكرا للمواهب التي امتلكها صلاح الدين، فاهتموا بتعليمه وا عداده الديني في العلوم الشرعية، والمعرفية خاصة في التاريخ، كما حرصت الأسرة في الوقت ذاته على اعدادهالبدني من خلال تدريبه على الفروسية ورمي القوس والصيد



وفنون القتال<sup>\*\*</sup>. وبناء على المعطيات التي تذكرها كتب التاريخ، نستنتج أن صلاح الدين قد استفاد من والده من ناحية الصبر وبعد النظر، ومراعاة التوازنات والمعادلات التي كانت تتحكم في العلاقات بين القوى السياسية المؤثرة في تلك المرحلة، وذلك سواء ضمن الدولة الزنكية نفسها، أو على صعيد العلاقة بينها و بين الخلافة العبا سية، وموقفها من الخلافة الفاطمية، والخطر الصليبي الذي كان يهدد ساحل بلاد الشام، بل كان يهدد حلب نفسها من خلال إمارة الرها ومنطقة الجزيرة<sup>\*\*</sup>.

وب ناء على حصيلة التفا عل بين ال ظروف وا لمتغيرات السيا سية في المنط قة، وا لمؤهلات الخاصة التي تميزت بها الأسرة الأيوبية، كلف نورا لدين محمود، خَلَف عمادا لدين الزذكي وابنه، اسد الدين شيركو بالتوجه إلى مصر لمساعدتها على مواجهة المخاطر الصليبية عام ١٦٢٤، وإعادة شاور إلى الوزراة<sup>٨</sup>. هذا في حين أن الهدف الأساسي بالنسبة إلى نورا لدين كان يتمثل في القضاء على الخلافة الفاطم ية، وإعادة م صر، و لو من الناح ية الرسم ية الاشكلية إلى حضن الخلا فة العباسية. وكان من الواضح أن القوى المتصارعة على حكم مصر، كانت على دراية بهذا الهدف، لهذا كانت مترددة بين طلب المساعدة لمواجهة الصليبيين، ومواجهة الخصوم الذين كان يستعدون المينامي المناح من الواضح أن الموى المتصارعة على حكم مصر، كانت على دراية بهذا الهدف، الما العباسية. وكان من الواضح أن الموى المتصارعة على حكم مصر، كانت على دراية بهذا الهدف، المنامي فيها، وهو الأمر الذي حصل في نهاية الماليبين، ومواجهة الخصوم الذين بمصر، وإذهاء

ويبدو أن عم صلاح الدين، أسد الدين شيركو كان قد لاحظ المواهب القتالية والقيادية التي كان يتمتع بها ابن شقيقه صلاح الدين، لذلك أصر على اصطحابه معه إلى مصر ليكون إلى جانبه في الحملة العسكرية التي توجهت إلى هناك بأوامر نورا لدين، وبناء على طلب وزير الخلفية الفاطمي شاور.

وكانت أولى المعارك التي شارك فيها صلاح الدين إلى جانب عمه أسد الدين شيركو، وكان عمره في ذلك الحين حوالي ٢٦ عاماً<sup>٢</sup><sup>١</sup>. غير أن شاور حينما أدرك أن هدف حملة شيركو هو أبعد من موضوع إعادته إلى الوزارة مقابل الحصول على نسبة من دخل مصر، استعان ب "أمالريك" ملك القدس ليحول دون رغبة نورالدين في إعادة مصر إلى دائرة الخلافة العباسية، فعادت الحملة الشامية الأولى من دون بلوغ أهدافها، وكذلك كان الأمر بالنسبة إلى الحملة الثانية.<sup>٢٠</sup>

ولكن الأمور أخذت مذحى آخر في الحملة الثالثة التي أمرها بها نورا لدين بعد تلقيه رسالة من الخليفة الفاطمي العاضد الذي كتب إليه بخط يده، "ينا شده ألا يدع مصر تسقط في أيدي "أمالريك"، لأن العواقب ستكون وخيمة. كما أكد أن التعاضد الإسلامي يتطلب تجاوز الاختلا فات المذهبية"<sup>(1)</sup>. وأصرّ شيركو مرة أخرى على أن يكون صلاح الدين معه في الحملة الجديدة، رغم أن الأخير كان قد قرر عدم التوجه إلى مصر بعد تجربتين أُصيب خلائهما بحالة من



الإحباط، ولكن اضطر إلى مرافقة عمه بناء على الحاح الأخير، وربما بجهود اقناعية من جانب والده، وبتوجيه من نورالدين نفسه. ومما ينسب إلى صلاح الدين أنه قال لابن شداد حول ذها به إلى مصر في تلك الحملة أنه كان أشبه بذهابه إلى قبره، حتى أنه قال لعمه شيركو الذي طلب منه الذهاب، بأنه لن يذهب حتى ولو أعطوه مُلك مصر، و"لكنه ذهب وأعطي مُلك مصر"<sup>11</sup>.

توجه صلاح الدين ضمن الحملة الشامية الثالثة بضغط من عمه ونورا لدين، وذلكلدفع المخاطر الصليبية عنها. غير أن الهدف الأبعد لنورا لدين من تلك الحملة كان، كما اشرنا إلى ذلك، على الأكثر هو التمهيد لإنهاء الخلافة الفاطمية التي كانت تعيش في واقع الحال أضعف مراحلها، إذ كان الحكم الفعلي بيد الوزراء الذين كان الخليفة الفاطمي يغدق عليهم لقب الاسلطان، مقا بل حمايتهم له، والابقاء عليه حاكماً اسم ياً في قصره، مقا بل الشرعية التي يتسمدونها منه.

وهكذا ساعدت الظروف صلاح الدين، ومكنته من أخذ الدور القيادي عبر منصب وزير الخليفة الفاطمي، ليثبت مع الوقت مؤهلا ته القيادية الاستثنائية التي اعترف بها واحترم ها الأصدقاء والأعداء؛ وبا تت شخصية صلاح الدين على مدى أكثر من ثمانما ئة عام مصدر استلهمام لا للقادة العسكريين والسياسيين وحدهم، بل للأدباء والفنانيين والناس العاديين أيضاً.

ويُشار في هذا المجال إلى عامل الموت الذي ساعد صلاح الدين، إذا جاز التعبير، وهو الأمر الذي تنّبه له الكثير من المؤرخين.

فبعد شهرين من تسلّم أسد الدين شيركو الوزارة في مصر، على إثر مقتل الوزير شاور الذي يعتقد بعضهم بأنه كان بناء على اتفاق بين كل من شيركو والخليفة الفاطمي العاضد، في حين أن هناك من يرى بأن صلاح الدين هو الذي كان وراء ما جرى لشاور"،أ صبح صلاح الدين هو الوزير في مصر نتيجة وفاة عمه شيركو<sup>1</sup>، الأمر الذي فتح له الأبواب الواسعة أمامه، ليكون عملياً في موقع قيادة مصر في ظل الحاكم الفاطمي العاضد الضعيف<sup>1</sup>؛ الذي توفي هو الآخر بعد اسبوع من اسقاط اسمه من الخطبة بناء على إلحاح نورا لدين<sup>11</sup>، ونتيجة اقتناع صلاح الدين بان الظرف قد بات مساعداً لذلك، وقد فتحت وفاة الخليفة الفاطمي المام مالاحين ليكون مو الحاكم الفاعلي، وليس الرسمي إذا صح التعبير، إذ بات يحكم باسم الخليفة العباسي. وكان صلاح الدين في هذا المجال حريصاً على التواصل المستمر مع الخليفة العباسي للحصول على إقرار مسلاح الدين على من الفروض أن يكون معرار الما معان ما معار الدين تا يكون مسلاح الدين عمد الما على التواصل المستمر مع الخليفة العباسي للحصول على إقرار مسلاح الدين عمن الفاطي، وليس الرسمي إذا صح التعبير، إذ بات يحكم باسم الخليفة العباسي. وكان مسلاح الدين عد المام أن يكون ما الما على التواصل المستمر مع الخليفة العباسي للحصول على إقرار مسلاح الدين علي هذا الم من أن تبعيته الأساسية كانت لنورالدين الذي كان من الفروض أن يكون هو مشرعية حكمه، هذا رغم أن تبعيته الأساسية كانت لنورالدين الذي كان من المروض أن يكون هو

أ ما تفسير موافقة القادة العسكريين والمتذفذين في الدولة المصرية سواء من الكرد والترك، أم من المماليك وغيرهم على أن يكون صلاح الدين هو الوزير بعد وفاة شيركو، فهناك من



يرى بخصوص هذا الحدث، بأنهم وافقوا على تولي صلاح الدين مهام الوزارة خلفاً لعمه، اعتقاداً منهم بأنه يفتقر إلى الخبرة والتجربة، وسيفشل في عملية الحفاظ على التوازنات مع نورا لدين والاصليبيين، وعلى الاستوى الاصري، الأمر الذي سيف سح المجال أمامهم للتحكّم به، ومن ثم بالدولة".

وكالعادة، تبدأ الخصومات بجهود من الحساد والوشاة والمتضررين بين القادة المتميزين ورؤسائهم؛ وهكذا كان الأمر بين صلاح الدين ونورا لدين"، ويُقال أن الأخير أراد التوجه إلى مصر بحجة المساعدة في قتال الصليبيين. وقد أقلق هذا الخبر صلاح الدين وقواده في مصر، حتى أن هؤلاء، و من بينهم تقى الدين ابن أخيه، أشاروا على صلاح الدين بضرورة عرقلة ذلك التوجه صراحة؛ وكاد صلاح الدين أن يأخذ برأى الجماعة لولا تدخل والده الذي كان صلاح الدين قد طلب الإذن من نورالدين ليتمكن من القدوم على إلى مصر، حتى يكون إلى جانبه مع عدد من أفراد أسربه، ليساعدوه في مهامه الجديدة الكبيرة. فقد تنبه نجم الدين للخطأ الذي أوشك أن يقع فيه ابنه صلاح الدين نتيجة سوء التقدير أو قلة التجربة، أوبفعل تأثره بحماس قواده، أو ربما بفعل النزعات الشخصية والاعتداد بالنفس فتدخل في اللحظة المناسبة، وطلب من ابنه أن يحافظ بكل احترام على علاقة الود والتبعية مع نورالدين، مبينا لصلاح الدين بأن هذا الرأى ليس رأيه وحده، وإنما هو رأى خاله أيضا ، خال صلاح الدين وهو شهاب الدين الحارمي الذي يُقال، كما ورد في ما تقدم، أن وزارة مصر كانت قد عُرضت عليه أيضا، ولكنه امتنع عن القبول بها، وإقترح اسم ابن اخته صلاح الدين ليكون هو الوزير. وطلب نجم أيوب من ابنه أن يكتب لنورا لدين ما يؤكد استمراريته في تبعيته، والتزامه بالأمر الذي يراه. وما يُستنتح من الروايات التاريخية المتوفرة حول هذا الموضوع هو أن صلاح الدين أخذ بهذا الرأي في نهاية المطاف، وكان رأيا سياسيا حكيما بعيد الذظر، أذقذ صلاح الدين من اندفاعة غير محسوبة العواقب". ولم يمر وقت طويل على تسلم صلاح الدين للوزارة حتى توفي نورالدين الزنكي في أيار/ مايو١١٧٤ ``، و من ثم توفي أمالريك ملك ا القدس الصليبي في تموز/ يوليو ١١٧٤م"، ، الأمر الذي فتح المجال أمام صلاح الدين للتصرف باستقلالية بعد أن تحرر من سلطة نورالدين التوجيهية المرجعية، وحصول ضعف واضح في الجبهة المعادية له من جهة الصليبيين.

وباتت العلاقة الأساسية مع الخليفة العباسي في بغداد، الذي كان من الضعف إلى الحد الذي لم يكن بمقدورها لتدخل في أي شأن من شؤون إدارة صلاح الدين لمصر وغيرها من المناطق الخاضعة لسلطتها لفعلية، بل على النقيض من ذلك، كان الخليفة العباسي نفسه في حاجة إلى قوة صلاحا لدين، وا عتراف الأخير ولو شكلياً بسلطته، ليظهر في مظهر خليفة المسلمين الذي يشمل حكمه العراقوبلاد الشام ومصر وشمال أفريقيا، وبطبيعة الحال شبه الجزيرة العربية التي



ظلت دائماً الرمزية التي تحرص عليها كل خلافة إسلامية، لأذها مهد الإسلام، وموطن الحرمين المقدسين، في حين أن موضوع تحرير القدس كانت القاسم المشترك الذي يمثل توافق المسلمين من مختلف المذاهب حوله، والشعار الذي يشدّ عصبهم.

وبعد إنهاء الخلافة الفاطمية، ووفاة آخر خليفة فاطمي، والتطورات التي كانت على إثر و فاة نورا لدين، والضعف الذي تغلغل إلى دولته، غدا صلاح الدين هو الآمر الناهي في عمليات الإعداد لمعركة تحرير القدس والساحل الشامي، رغم وجود تباينات ومنغصّات هناك وهناك، تمكن الأخير من تجاوزها في نها ية المطاف، فو حد المصفوف والإمكاذيات، ود خل في مواجهة مفتو حة طاحنة مع الصليبيين، وكان الانتصار الأكبر في حطين بتاريخ ٤ - تموز/يوليو ١١٨٧، ولكن كل ذلك لم يكن له أن يتحقق لولا توفر جملة من الخصائص والفضائل المتميزة التي تحلّت بها شخصية صلاح الدين، وتمكّن بفضلها من تحقيق انجازات كبرى، كانت، وما زالت، تثير الاعجاب، وتمثل موضع اعتزاز مختلف الأجيال رغم مرور كل هذا الوقت.

وهنا نكون قد وصلنا إلى دور العا مل الذاتي الخاص بالشخصية " في تفسير سر الذجاح الذي حققه صلاح الدين الذي بلغ حد الإعجاز، هذا مع التأكيد مجدداً أهمية التفا عل بين هذا الذي حققه صلاح الدين الذي أعطى الفرصة لصلاح الدين ليثبت جدارته القيادية المتيزة.

فالانجازات الكبرى التي حققها صلاح الدين خلال فترة زمينة قصيرة تعد بحد ذاتها من المسائل التي تستوقف وتثير الإعجاب؛ فقد استطاع توحيد سوريا ومصر، وأُعلن نفسه سلطاناً على مصر وسورية بمباركة من الخليفة العباسي<sup>؟؟</sup>؛ واستطاع أن يُدخلمنطقة الجزيرة الفراتية ضمن دائرة حكمه؛ كما كان يسعى أجل الوصول إلى مناطق واسعة في شمال أفريقيا، هذا بالإضافة إلى اليمن، وأولى أهمية خاصةلحماية الحرمين المقدسين في شبه الجزيرة العربية.

هذا في الوقت الذي كانت فيه المنطقة تعج بالقوى الإقليمية والخارجية التي كانت تسعى للسيطرة، وتعمل وتوسيع دائرة حكمها.

فالوحدة السياسية التي تمكن صلاح الدين من بنائها بين كل تلك المناطق، تؤكد رؤيته الاستراتيجية التي كانت تركز على أهمية توحيد طاقات شعوب المنطقة تحت راية جامعة وجدها مع الزنكيين في الإسلام السني، الذي كان يتمثل في الخلافة العباسية، وهي الخلافة التي كانت تعيش في ذلك الحين، وفق ما سلف ذكره، أضعف حالاتها. إذ كان الخليفة قد بات مجرد رمزية تضفي الشرعية على سلطة من استنجد بهم الخليفة ليحافظوا على حكمه في مواجهة المنافسين الطامعين في الخلافة أو السلطة. فكان الاعتماد على الدبويهيين أحيا ناً"، والسلاجقة أحياناً أخرى ، وعلى الكرد في بعض الأحيان. وقد استمر وضع الخلافة العباسية على هذا المنوال خلال الدولة الأيوبية، ومن ثم تفاقم الوضع أكثر مع اتساع ذطاق السلاطين، ولكن الضربة



القاضية كانت على يد هولا كو لاحقاً الذي دخل بغداد عاصمة الخلافة عام ١٢٥٨م<sup>٣</sup>، ودمّرها، وقتل الخليفة العباسي نفسه، ليضع نهاية للخلافة العباسية بصورة قاطعة.

ولكن رغم كل ضعفها، كانت الخلافة المعنية (العباسية) تعتبر القاسم المشترك بين العرب والكرد والأتراك الذين كانوا يمثلون الغالبية السكانية في المناطق التي شملتها الدولة الأيوبية.

كان صلاح الدين حريصا على عدم إثارة النزاع المذهبي بين السنة والشيعة، بل استمر فترة وزيراً للخليفة الفاطمي؛ وظل لوقت طويل يتريث في تنفيذ تعليمات نورا لدين محمود الذي كان يطالبه بالإسراع في إنهاء الخلافة الفاطمية<sup>٨</sup>، والإعلان عن تبعية مصر للخلافة العباسية. فهو لم يجد في الشيعة مصدر تهديد على خططه في مقاومة الصليبين، رغم حرصه على توحيد جميع الطاقات تحت خيمة شرعية الخلافة العباسية التي كانت تعيش في تلك المرحلة أضعف مراحها. أما علاقته مع الأقباط فلم تكن البداية جيدة، وربما كان ذلك بفعلانعكاسات الصراع مع ال صليبيين، و كذلك بف عل تدخلات ر جال الإدارة والمستشارين من الفقهاء الاسنة، ولا كن مع ال صليبيين، و كذلك بف عل تدخلات ر جال الإدارة والمستشارين من الفقهاء الاسنة، ولا كن أسمح العلاقة أصبحت أفضل لاحقاً، وعاد الكثير من الأقباط إلى الوظائف التي كانوا قد أبعدوا عنها<sup>٢٠</sup>. كما كان صلاح الدين حريصاً على علاقة طبيعية مع اليهود، ويُشار هنا إلى علاقته الخاصة مع أبي عمران موسى بن ميمون الطبيب والمفكر اليهودي، الذي كان قد هاجر إلى مصر من الأندلس

وفي الوقت ذاته، كان صلاح الدين مدركا لأهمية التواصل مع الفرنجة/الصليبيين، رغم حالة الحرب القادَمة بينه وبينهم. فقد كان يحاول الوصول إلى تفاهمات ومعا هدات معهم من شأنها اعطائه فرصة لاستعادة قواه، وإعادة تنظيم جيشه، وترتيب الأمورفي مختلف المناطق التي كانت خاضعة لحكمه. وذلك من أجل قطع الطريق على المنافسين المحليين، والمصادرة على احتمالات قيام بعضهم بالتواصل مع الصليبيين ضده<sup>14</sup>.

وفي الوقت ذاته، كان صلاح الدين يحرص على العلاقة الرسمية مع الخلافة العباسية، لذلك وا ظب على سياسة استمرارية التواصل مع الخليفة عبر الرسائل والوفود عبر الوفود، ليؤكد تبعيته له، ويحصل في المقابل على ما يسبغ الشرعية على حكمه في مصر وسوريا<sup>1</sup>. كما كان يطلب العون من الخليفة وقت اللزوم، متجاوزاً بذلك نور الدين، الأمر الذي دفع ببعضهم إلى اتهامه بكونه مغتصب للسلطة التي كانت من المفروض أن تكون وفق معاييرهم لنورا لدين<sup>1</sup>، الأمر الذي ريما ولد الهواجس لدى نورالدين محمود نفسه، ولكن الأمور بين الرجلين لم تصل إلى حد الخصومة العلنية والنزاع المفتوح؛ وهو الأمر الذي حصل بعد وفاة نورا لدين، إذ حاول بعضهم التمسك بورقة وارث نورا لدين ابنه صالح الذي احتفظ به حكام حلب، بهدف استخدام شرعيته



للت شكيك في شرعية حكم صلاح الدين. وقد وصل الأمر بحكام حلب إلى حد التواصل مع الصليبيين لما عد التواصل مع الصليبيين لما عدتهم ضد صلاح الدين، كما تواصلوا مع الحشا شين من أجل اغتيال صلاح الدين.

من جهة أخرى عُرف صلاح الدين بقدرته على إدارة الخلافات، ومهارته في الوصول إلى تفاهمات، وبناء العلاقات، واحترام الذات وإيجاد المخارج سواء ضمن الأسرة الأيوبية أم خارجها<sup>"</sup>. كما أشتهر بتسامحه في التعامل مع الخصوم والأعداء، لا سيما أصحاب الحاجة منهم. إذ لم يأمر صلاح الدين بقتل المدنيين، وأعفى عن أولئك الذين لم يتمكنوا من دفع الفدية في الكثير من المدن التي استردها من الصليبيين خاصة القدس<sup>"</sup>.

كما أنه ظل ملتزما بعهوده ووعوده حتى اعتبر هذا الأمر من بين نقاط الضعف عليه؛ إذ سمح مثلاً لقائد صليبيهو"جاي لوزذيان" بالتوجه نحو عكا وصور، الأمر الذي مكّنه من تنظيم المقاتلين من جديد، والإعداد لمواجهة صلاح الدين فيما بعد<sup>4</sup>.

إلا أن مشروع صلاح الدين التوحيدي لم يكن له أن يكتمل من دون وجود قوة عسكرية كافية يعتمد عليها في معاركه المتواصلة مع الافرنجة/ الصليبيين، غير أن الامكاذيات المادية للدولة لم تكن تسمح بإذشاء جيش دائم له هيكيليته المتكاملة؛ لذلك كان الاعتماد الأساسي على المتطوعين، وعلى رجال الزعماء المحليين، وحكام المدن والمناطق من الزنكيين والكرد وغيرهم، هؤلاء الذين كانوا يجتمعون تحت راية الإسلام، ويهدف تحرير القدس، وضرورة مواجهة القوى الخارجية التي كانت تهدد مقد سات المسلمين، وذلك بموجب جهود التعبئة التي كان يقوم بها المفقهاء، والأئمة من خريجي المدارس التي كان قد بدأ بها نظام الملك بإذشائها في بغداد وغيرها من المدن، ثم استمرت تلك السياسية في عهد عماد الدين الزذكي، وابنه نورا لدين، وصلاح الدين الذي شجع من ناحيته إنشاء قلك المدارس في كل من سوريا ومصر.

فموضوع تحرير القدس كان موضوعا للتعبئة، كما هو حال اليوم لدى العديد من القوى الإسلامية، هذا رغم أن هذه الأخيرة كانت مجرد مدينة من المدن الكثيرة التي سيطر عليها الافرنجة/الصليبيون في الساحل الشامي، وكانوا يتطلعون للسيطرة على مصر. بل كانوا قد سيطروا على رها نفسها، ليتمكنوا من تأمين خطوط الإمداد ما بين قواتهم والقسطنطينية. إلى جانب امكانية الامتداد من هناك نحو الشرق با تجاه العراق. ولكن بصورة اساسية كان التركيز الصليبي على مناطق الساحل، وذلك لسهولة عملية الوصول إليها بحراً من أوروبا.

والمشكلة التي عانى مذها صلاح الدين با ستمرار، لا سيما في المعارك الكبرى، تمثلت في الخلافات بين الأمراء، وعدم التزامهم بالخطط كما ينبغي. وانسحابهم مع قواتهم في الأوقات التي ير يدونها، أو تنا سبهم بحجة الخروف الطبيع ية والإن شغال. و كل ذلك كان يستوجب



شخصية قيادية صبورة، قادرة على تحمّل الجميع، وإيجاد حالة تكاملية بينهم، وهذا ما كان صلاح الدين يقوم به استناداً إلى المعط يات التاريخ ية المتوفرة. ولكنه كان في بعض الأحيان يوا جه الإخفاق أو الهزيمة كما حصل عند تل الجزرة عام ١١٧٦م في المواجهة التي كانت بين جيشه وجيش "بلودين"^.

#### صلاح الدين بين القوة الصلبة والقوة الناعمة

من الخصائص التي تم يز بها صلاح الدين أنه لم يتخذ من القوة العسكرية وحدها وسيلة لتوسيع نطاق دولته، وتعزيز اركان حكمه؛ بل كان يحرص على الجمع بين القوة الصلبة والقوة الناعمة إذا صح التعبير. ومما ينسب إليه في هذا المجال قوله: "إنني لم أفتح البلاد بسيفي، وإنما بقلم الفاضل" أي القاضى الفاضل<sup>؟؟</sup>.

ففي الميدان العسكري خاض الكثير من المعارك التي تشهد لها كتب التاريخ، وكان يقودها في معظم الأحيان بنفسه، ويُشرف على وضع الخطط وتنفيذها، وكان إلى جانب المقاتلين يشد من أزرهم، ويرفع من معنوياتهم.

ويُشار هنا إلى معركة حطين بصورة خاصة، والمعارك التي حررت مدن ساحل الشام.

ولكنه في الوقت ذاته كان يفرض احترامه عبر الاعفاء عن الأسرى، وارسال الهدايا إلى خصومه، وتقديم الأموال عند اللزوم إلى الزعماء المحليين، وترفعه عن الاستيلاء على الأموال لذا ته. و يحرص على تذ ظيم الأ مور الإدارية، وإذ شاء المؤسسات الخدم ية والانتاجية لا تأمين احتياجات الناس، والإسهام في تنشيط الحركة التجارية، إلى جانب بناء االتحصينات العسكرية .

وفي الوقت ذاته، كا يبني المدراس، ويشجع بناء ها، ويقدر العلماء ورجال الدين ويحترمهم. بل كان هناك نوع من التفاعل بين القيادات العسكرية ورجال الدين، ولا غرابة في ذلك طالما أن الإسلام كان ايديولوجية الدولة، وهو الذين يجمع بين مختلف القوميات في الدولة المترامية الأطراف التي كان صلاح الدين يقودها من جبال كردستان شرقاً إلى ليبيا غرباً، ومن ديار بكر شمالاً إلى اليمن جنوباً.

من جهة أخرى، كان صلاح الدين حريصا على التوازنات المجتمعية على مستوى الداخل وعلىمستوى العلاقات مع القوى الخارجية المؤثرة في الجوار.

#### سياسة صلاح الدين في الإعتماد على الأقارب والثقاة

لقد أدرك صلاح الدين وهو في مصر أهمية الاعتماد على والده وأقربائه في إدارة شؤون بلد كبير بسكانه و موارده وم شكلاته وأهميته، فا ستأذن نورا لدين مح مود ليسمح له بذلك. و قد اسهمت هذه الخطوة في إبراز السلالة الأيوبية التي أسسها صلاح الدين واستمرت في الفترة ما بين ١١٧١-١٢٥٠م. ولكن هذه الخطوة أسهمت من جهة أخرى في أضعاف الدولة الأيوبية بعد وفاة صلاح



الدين، إذتمز قت، و شهدت الخصومات بين الأشقاء وابناء العمو مة، الذين تحالفوا مع القوى المتربصة، خاصة مع الصليبيين ضد بعضهم بعضاً، الأمر الذي يؤكد مجددا أهمية الدور القيادي الذي قام به صلاح الدين حتى تمكن من توحيد طاقات المتنافسين.

واللافت في هذا المجال أنه اعدّمد على بعض الثقات من خارج إطار الأسرة الأيوبية، ويذكر من هؤلاء القاضي الفاضل، وعماد الأصفهاني، وعيسى الهكاري الكردي، ومظفر الدين كوكبوري، وكمال الدين الشهرزوي، وبهاء الدين ابن شداد بصورة خاصة، إلى جانب العديد من القادة العسكريين والقضاة والعلماء، ولكن الحكم كان بيد أعضاء الأسرة الأيوبية الذين أعطوا الأولوية للسلطة وامتيازاتها، وأهملوا مسألة الشرعية التي ركز عليها صلاح الدين كثيراً، .

كان صلاح الدين يحرص على الاستماع إلى الرجال الذين كانوا يحيطون به من الموجهينوالمستشارين والفقهاء ورجال الدين، ويحترم آراءهم، ويتراجع في بعض الأحيان عن قرارته، حينما يشعر بأن املقريبين منه لا يوافقونه عليها. ويُشار هنا على سبيل المثال إلى أخذه برأي والده الذي نصحه بعدم الامتثال لرأي رجاله الذين توافقوا على منع وصول جيش نورا لدين إلى مصر، وذلك خوفا منهم على مواقعهم. فوا لد صلاح الدين، كان يدرك أهمية السيا سة التوازذية، وضروروة المحافظة على احترامه لإرادة نورالدين الذي كان يعد صلاح الدين في نهاية المطاف تابعاً له، وصل إلى مصر بناء على توجيتا ته وتعلميا ته وأوامره. كما كان صلاح الدين، يأ خذ بآراء عبدالرحيم بن علي البيساني الملقب بالقاضي الفاضل، الذي كان يعتبر ذراع صلاح الدين الأيمن شخصية تاريخية في مرحلة مفصلية<sup>10</sup>.

ولكن صلاح الدين لم يسلم من النقد سواء من جانّب المعاصرين له، أو من قبل الباحثين في وقد نا الحاضر. ف من بين أ هم المنة قدين لا صلاح الدين ممن عا صروه يشاره نا إلى ابن الاثير، صاحب الكامل في التاريخ، الذي كان يرى، كما ورد سابقاً، بأن صلاح الدين قد اغتصب السلطة من نورالدين.

و من بين الذين انتقدوا صلاح الدين في وقدنا المعاصر، يُشار هذا إلى حسن الأمين في كتابه: صلاح الدين الأيوبي بين العباسيين والفاطميين والصليبيين، الذي يرى بأن طريقة صلاح الدين المتثملة في الاحتماء خلف راي الجماعة، كانت في واقع الأمر محاولة منه لتحميل الآخرين مسؤولية قرارا ته، فهو كان يريد أن يظهر بأن ما يفعله لا يمثل را يه الشخصي، وإنما هو رأي الجماعة الي توافقت على المصلحة العامة للدولة أو الأمة<sup>30</sup>، وينتقد اسلوب صلاح الدين في تكليف أعضاء أسرته بإدارة مختلف المناطق الدولة<sup>31</sup>، كما ينتقد أساليبه في الماوضات مع الصليبيين وتنازله لهم عن بعض المناطق<sup>30</sup>.



إدارة صلاح الدين

اعد مد صلاح الدين نظا ما إدارا يا مر نا أو لا مركز يا إذا جاز لنا استخدام هذه المصطلحات المعاصرة. فهم لم يكن يتدخل في تفاصيل حكم الولاة والسلاطين – الملوك، وهؤلاء كانوافي غالبيتهم من أبنا ئه وأ شقائه وابنائهم، وهذه نقطة تسجل على صلاح الدين. ورغم تفهمهلنوازع الحكم، وطبيعة المنافسات التي قد تحدث بينهم نتيجة عوا مل الحسد والغيرة، إلا أن الأمور كانت لا تسير وفق تطلعاته، وهذا ما أشار إليه من كانوا قريبين منه، ومنهم ابن شداد<sup>°°</sup>.

ورغم تنقل صلاح الدين المستمر بين مختلف المناطق، مع نزوعه الدائم نحو دمشق التي عاش فيها سنوات صباه وشبابه، وتوفي فيها عام ١١٩٣. كان حريصاً على متابعة شؤون الدولة، ومراقبة أوضاعها عبر نظام فاعل من العيون والمتابعين (المخابرات). كما كان يطلب من الولاة إرسال المقاتلين للمشاركة في المعارك المستمرة التي كان يخوضها بصورة خاصة مع الصليبيين، ومع القوى الأخرى سواء المحلية أو الخارجية منها التي كانت تشكل خطراً على أمن واستقرار الدولة.

من جهة أخرى، تمكن صلاح الدين بنزاهته وتواضعه، وحرصه الدائم على مساعدة الناس من المسلمين وغير المسلمين، من كسب احترام ودهم واأفئدتهم. وفي المقابل كان الجهود المضنية التي يبذلها في عمليات للتخطيط للمعارك وقيادتها، والتفرغ للمفاوضات ومستلزماتها إلى جانب التفرغ لشؤون الحكم، ترهقه، وتضعفه صحياً.

ولكنه في جميع الظروف كان يحافظ على علاقاته الودية مع رجال دولته، ومع العلماء ورجال الدين والو جوه المجتمع ية، و يحترم با ستمرار مست شاريه وم ساعديه في الدائرة الضيقة المحيطة به ، يستمع إليهم، ويتحمل انتقاداتهم، ويأ خذه بما يراه سديداً من آرائهم، كل ذلك منحه قدرات إضافية مكنته من ضمان دعمهم ومساندتهم له، الأمر الذي ساعده على تحمل المهام الجسام التي كانت تنتظره، والتحديات الكبرى التي كانت تواجهه.

## الأيوبيون بعد وفاة صلاح الدين

بعد وفاة صلاح الدين بدأت الخلافات بين أبنائه وأعمامهم، لا سيما الملك العادل الذي يستشف مما كُتب حوله من جا نب المؤرخين بأ نه كان مؤهلاً أكثر من غيره لقيادة الدولة الأيوبية، والمحافظة على تماسكها، والمواظبة في السياسية العامة التي كان صلاح الدين قد وضع أسسها، وهي سياسة الاستمرار في مواجهة الأطماع الصليبية، فهي هذه كانت هي التي تضفي الشريعة على الحكم الأيوبي، وهي التي كانت توحد موا قف المسلمين، وتضمن دعمهم للدولة الأيوبية. ولكن الذي حصل هوأن الصراعات سرعان ما ظهرتبين أبناء صلاح الدين أنفسهم، خاصة بين الأفضل علي والعزيز عثمان، وهي الصراعات التي استطاع الملك الماك المالي المايين



على الحكم؛ ويتفرغ لمواجهة طموحات الملك الظاهر غازي الذي كان يحكم حلب، ونتيجة هذه الخلا فات البيذية ضمن الأسرة الأيودية، اعتمد الملك العادل سياسة المهادنة مع الصليبيين في محاولة منه لضبط أمور الدولة الأيودية في الداخل، الأمر الذي أدى من ناحيته إلى زيادة حدة المنافسات بين الأمراء والقادة الكرد والأتراك؛ وهي المنافسات التي كانت قد بدأت اصلاً بعد وفاة أسد الدين شيركو، وعودة الكثير من القادة العسكريين الأتراك، في ذلك الحين مهام الوزارة في مساطقهم، أو إلى الإقطاعيات التي كانوا قد حصلوا عليها، وذلك مع تولى صلاح الدين مهام الوزارة في مصر.

ك ما أدت الخلا فات ضمن الأسرة الأيوب ية إلى تزايد حدة أط ماع القوى المجاورة في ممتلكات الدولة الأيوبية، وعودة التركيز الصليبي على موضوع استعادة القدس والمحافظة عليها عبر السيطرة على مصر. وقد بلغ الأمر بابن صلاح الدين الأفضل إلى الاستعانة بأمير سلاجقة الروم كيكاوس في مواجهة عمه، إلا أنه تراجع عن اتفاقه معه بعد أن تبين له أن الأمير السلجوقي كان يريد في واقع الحال السيطرة على بلاد الشام، وربما مصر لاحقا. ومع وفاة الملك العادل عام ١٢١٨م، عادت مشكلة الخلا فات على الحكم بين أبنا ئه المعظم عيسى الذي كان يحكم في الشام الجنوبي، والأشرف موسى الذي كان يحكم في الشام الشمالي، والكامل الذي كان يحكم في مصر. وكان الدِّحالف بين المعظم عدسي والأشرف موسى في مواجهة الكامل؛ وقد بلغ بهم الأمر إلى استعانة بالخوارزميين والصليبيين في مواجهة بعضهم بعضا، وعقدوا الاتفاقيات مع الصليبيين، وتم تسليمهم بيت المقدس ثاذية عام ١٢٢٩م؛ و كل ذلك أضعف الدولة الأيودية من الداخل، وجعلتها خائرة القوى، عاجزة عن مواجهة القوى الخارجية المتربصة، وانتهى الأمر في مصر بسيطرة المماليك على الحكم عام ١٢٥٠م؛ لتبدأ مرحلة أفول الدولة الأيوبية، التي استمدت صيتها من قوة وحكمة وحذكة مؤسسها صلاح الدين، ولكن نقطة الضعف التي كانت تتمثل في النظام الإداري الفضفاض، وعدم وجود مؤسسات راسخة كان من شأنها ضبط الأمور، وتحقيق صيغة من التكامل بين أعضاء الأسرة الأيوبية عوضا على التناحر من أجل السلطة؛ وربما كان لوفاة صلاح المبكرة دور في هذا الأمر، إذ لم يتمكن من التفرغ كما ينبغي لمسألة ترسيخ الحكم، ووضع المحددات التي كان من شأنها إدارة الخلافات ضمن الأسرة الأيوبية بصورة افضل.

ومع اسقاط الحكم الأيوبي في مصر من قبل المماليك، و اسقاط الخلافة العباسية من قبل هولا كو، دخلت المنطقة مرحلة جديدة من الفوضى والدمار. لأن المغول انتشروا في المنطقة بأ سرها، وقضوا على الكثير من الإ مارات الأيوبية، سواء في منطقة الجزيرة أم في آسيا الصغرى وسورية.

ولكن مع انتصار المماليك على المغول عين جالوت عام ١٢٦٠، بدأت مرحلة جديدة، شهدت ظهور الدولة العثماذية التي حققت انتصارات في أسيا الصغرى وأوروبا، ثم دخلت في صراع عذيف



مع المماليك، وانتصرت عليهم في معركة مرج دابق بقيادة السلطان سليم الأول الذي تمكن من إلحاق هزيمة نكراء بجيش قانصوه الغوري وكان ذلك عام ١٥١٦.

وعلى إثر ذلك تمكن العثمانيون منالسيطرة على كامل المناطق التي كانت تقوم عليها الدولة الأيوبية في عز قوتها، وهكذا اصبحت الدولة الأيوبية مجرد ذكرى. ولكن في جميع الأحوال ظل اسم صلاح الدين موضع تقدير واعتزاز المسلمين، وظلت بطولاته وانجازاته في الميادين الإدارية والعمراذية والتعليمية وغيرها مادة ثرية استلهم مذها الكتاب والباحثون والفنانون الكثير على مدىالقرون<sup>70</sup>.

أما ما مكن الدولة العثمانية من البقاء على مدىنحو ستة قرون ١٢٩٩-١٩٢٤، وهي مدة طويلة مقارنة بالعقود السبعة والذصف ١٢٤-١٢٥٩ ما لتي شكلت عمر الدولة الأيوبية بمرحلها المختلفة. فربما يجد تفسيره في النظام الإداري الذي اعتمد ته، وهو النظام الذي كان يج مع بطريقة ما بين المركزية والاتحادية. يحترم الخصوصيات، ولكن شرط أن يلتزم الأمراء والمتنفذون المحليون بواجباتهم تجاه الدولة على صعيد دفع الضرائب، وتقديم الرجال للتجذيد أيام الحرب. كما أن الحكم باسم الخلافة في عهد السلطان سليم الأول ١٤٠٠-١٥٢٩، أول سلطان عثمان حمل لقب "أ مير المؤمنين"، و"خادم الحرمين الشريفين"، والاستمرار في سياسة مواجهة القوى الأوروبية لقب "أ مير المؤمنين"، و"خادم الحرمين الشريفين"، والاستمرار في سياسة مواجهة القوى الأوروبية العثمان ين زخما من التأييد الداخلي في مختلف المناطق التي سيطروا عليها في آسيا وافريقيا، هذا العثمانيين زخما من التأييد الداخلي في مختلف المناطق التي سيطروا عليها في آسيا وافريقيا، هذا العثمانيين زخما من التأييد الداخلي في مختلف المناطق التي سيطروا عليها يقاسيا وافريقيا، هذا إلى جانب الأصلاحات الإدارية والانجازات العمرانية في سواء في بلاد الشام أو في مصر، وبقية الدول ألى جانب الأصلاحات الإدارية والانجازات العمرانية في سواء يق بلاد الشام أو في مصر، وبقية الدول ألى جانب المن الحكم، وقطع الطريق على المامرات الشخصية التي كانت مو جودة بالتأكيد، إلا عمليات انتقال الحكم، وقطع الطريق على المامرات الشخصية التي كانت مو جودة بالتأكيد، إلا أذها لم تصل إلى حد المواجهات الماتو حة، والا ستعانة بالأ عداء لتصفية الحسابات الداخلية مع مليات من الأسرة الحاكمة.

أما بالنسبة لكردستان فقد باتت في معظمها جزءا من الأمبر اطورية العثماذية، وخضع قسم آخر منها للدولة الصفوية بعد معركة جالديران عام ١٩١٤م،وهي المعركة التي انتصرت فيها القوات العثماذية بقيادة السلطان سليم الأول على القوات الصفوية بقيادة إسماعيل الأول؛ ورغم ظهور االعديد من الأمارات وحتى الكيانات التي عرفت با سماء الدول، إلا أن الأسباب التي أدت إلى اختفاء الدولة الأيوبية ظلت فاعلة، وذعني بها الخصومات الداخلية، والعجز عن التوا فق على الأساسيات، وإدارة الخلافات حول الأمور الأخرى. وربما كان لهذا الأمر علاقة بالبنية الاجتماعية القتصادية، إلى جانب دور القوى المنافسة في الجوار الإقليمي التي كانت، وما زالت، تمتلك القدرة على التفاهم والتدخل لإحباط اي توجه استقلالي كردي.



الخاتمة:

ما ذ ستنتجه مما ت قدم هو أن الشخ صية الق يادة المؤه لمة ت ستيطع بف ضل مهاراتها، وخصالها الحميدة، وبعد نظرها، و قدرتها على فهم المعادلات والحفاظ على التوزا نات لصالح مشروعها الجامع، وترفعها عن المناكفات والأطماع الشخصية، أن تستفيد من الظروف التاريخ ية المؤه لمة، وتستغل الخلا فات بين ال قوى المتناف سة والمت صارعة الرام ية إلى السيطرة والتوسع؛ وهذا ما حققه صلاح الدين بصبره، وتفانية واقدامه، وقدرته على التواصل مع الأصدقاء والمنافسين والأعداء من دون أن يتخلى عن توجهه الاستراستيجي. ولكن يبدو أن النظام الإدراي المرن الذي اعتمده في ميدان العلاقات مع مختلف مناطق دولته قد افقده قدرة التأثير المطلوب على المرن الذي اعتمده في ميدان العلاقات مع مختلف مناطق دولته قد افقده قدرة التأثير المطلوب على المرن الذي اعتمده في ميدان العلاقات مع مختلف مناطق دولته قد افقده قدرة التأثير المطلوب على مده النزعة هو تسامح صلاح الدين مع أعضاء الأسرة الأيوبية من أبنائه وأشقائه وابنائهم. ولاهل الحكام، الذين بات كل واحد منهم يتصرف وكان سلطان أو ملك مستقل؛ وما ساهم في تأصيل هذه النزعة هو تسامح صلاح الدين مع أعضاء الأسرة الأيوبية من أبنائه وأشقائه وابنائهم. ولاهل منو النزعة هو تسامح صلاح الدين مع أعضاء الأسرة الأيوبية من أبنائه وأشقائه وابنائهم. ولاهل منو التصعير ذلك هو اعتقاده أن التزامهم بمشروعه سيكون كالتزامه، أو ريما رغبته في عدم دفع الأمور منو التصعيد ومحاولة إدارة الخلافات بطريقة أهلية إذا صح التعبير، ليتمكن من التفرغ بصورة نحو التصعيد ومحاولة إدارة الخلافات بطريقة أهلية إذا صح التعبير، ليتمكن من المام غربورة إلى مامور

ول كن الغ ياب السريع لا صلاح الدين، حال دون ترة يب الأ مور بصورة أف ضل، فبرزت الخلافات التناحرية بين أعضاء الأسرة الأيوبية، وهي الخلافات التي انتهت بزوال الحكم الأيوبي.

وما يمكن أن يستخلص مما تقدم، هو تأكيد أهمية السمات القيادية الاستثناية التي تميّز صلاح الدين بها، وهي السمات بها التي تناولت ورقتنا قسما منها، ولكن على الجانب الآخر يمكننا أن نستفيد من أخطاء التجربة الأيوبية في واقعنا الحالي، وذلك عبر التركيز على ضرورة توزيع السلطات بين المؤسسات، وإيجاد صيغة من التكامل بينها، لتكون قادرة على معا لجة الأخطاء، ومحا سبة المة صرين ضمن حدود ال قانون، والتفا عل المث مر مع المعادلات الإقليمة والدولاية، والمحافظة على التوزان بين الإمكانيات والتطلعات.

المراجع:

١. العربية

- ١.١لأ مين، حسن. صلاح الدين الأيوبي بين العبا سيين وال فاطميين وال صليبيين. ط١٠. بيروت: دار الجديد، ١٩٩٥.
- ٢. ابن الأثير. الكامل في التاريخ. أعتنى به أبو صهيب الكرمي. الرياض: الرياض: بيت الأفكار الدولية،
   لا. ت.
  - ٣. حتّى، فيليب، وآخرون. تاريخ العرب. ط١١٠. بيروت: دار الكشاف للنشر والطباعة والتوزيع، ٢٠٢٢.



- ٤. رودافسكي، تمار. موسى بن ميمون. ترجمة جمال الرفاعي. ط١. القاهرة: المركز القومي للتربية. إشراف فيصل يونس. العدد ٢٠١٣.٢٠٩٥.
- ٥. زكي، محمد أمين. خلاصة تاريخ الكرد وكرد ستان تاريخ الدول والا مارات الكردية في العهد
   الاسلامي. الجزء الثاني. تعريب محمد على عوني. مصر: مطبعة السعادة، ١٩٤٨.
- ٦. زكي، محمد أمين. خلاصة تاريخ الكرد وكردستان من أقدم العصور التاريخية حتى الآن. الجزء الأول. ترجمة محمد على عونى. ط٢. مصر: ١٩٦١.
- ٧. سيد، أيمن فؤاد. الدولة الفاطمية في مصر تفسير جديد. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- ٨. شداد، أبو المحاسن بهاء الدين. سيرة صلاح الدين الأيوبي المسمى النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية. القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ٢٠١٥.
- ٩. شرف خان البدليسي. شرفنامة في تاريخ الدول والإمارات الكردية. الجزء الأول. ترجمة محمد علي عوني ويحيى الخشّاب. مراجعة يحيى الخشّاب. دمشق: دار الزمان، ٢٠٠٦.
- ۱۰. عاشور، سعيد عبدالفتاح. مصر والشام في عصر الأيوبيين والمماليك. بيروت: دار النهضة العربية.
   ۱۹۷۲.
- ١١. عزام، عبدالرحمن. صلاح الدين وإعادة إحياء المنهب السني. ترجمة قاسم عبده قاسم. ط ٣،
   الدوحة: دار جامعة حمد بن خليفة للنشر. ٢٠١٦.
- ١٢. قاسم، عبده قاسم. ماهية الحروب الصليبية الايديولوجية، الدوافع، النتائج. مصر: عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية. ١٩٩٣.
- ١٠١٣ صري، ١ يريس حبيب. قصة الكنيسة القبط ية. الكتاب الثالث. الاسكندرية: مكتبة كنيسة مارجرجس باسبورتنج. لا. ت.
- ١٤. المقريزي. الاسلوك لمعرفة دول الملوك. تحقيق محمد عبدالقادر عطا. الجزء الأول. ط١. بيروت: منشورات محمد علي بيضون. دار الكتب العلمية. ١٩٩٧.

# ٢. الأجنبية

- 1. Man, John. *Saladin*. The Sultan who vanquished the crusaders and built an Islamic Empire. Boston: Da Capo Press, 2016.
- 2. Oskar Sjöström, Oskar. "Saladin. Jerusalems befriare", Militär Historia, 2020-1-16. https://militarhistoria.se/medeltiden/saladin-jerusalems-befriare (2023-1-26)



<sup>1</sup>. Oskar Sjöström, "Saladin. Jerusalems befriare", Militär Historia, 2020-1-16 تاريخ المشاهدة: ۲۱-۱-۲۲

- <sup>1</sup>. استعان الخلفاء العباسيون في بعض الأحيان بالكرد ايضا للتحرر نسبيا من هيمنة السلاجقة . للمزيد حول هذا الموضوع راجع: محمد أمين زكي، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان- من أقدم العصور التاريخية حتى الآن، الجزء الأول، ترجمة محمد علي عوني، ط٢، (مصر: ١٩٦١)، ص ١٤٥.
- <sup>٣.</sup> عبدالرحمن عزام، صلاح الدين وإعادة إحياء المذهب السني، ترجمة قاسم عبده قاسم، ط٣، (الدوحة: دار جامعة حمد بن خليفة للنشر، ٢٠١٦)، ص ٢٩.
  لمد بن خليفة للنشر، ٢٠١٦)، ص ٢٩.
  لمزيد حول هذا الموضوع راجع: عصام محمد شبارو، السلاطين في المشرق العربي-معالم دورهم السياسي والحضاري- السلاجقة والأيوبيون، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٩٤).
  - <sup>3.</sup> عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ۲۹.
  - <sup>ه.</sup> للمزيد حول هذا المواضع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٢٦ ٣٣.
- <sup>1</sup> شرف خان البدليسي، شرفنامة في تاريخ الدول والإمارات الكردية، الجزء الأول، ترجمة محمد علي عوني ويحيى الخشاب، مراجعة يحيى الخشاب، (دمشق: دار الزمان، ٢٠٠٦)، ص ٩٦. يعتقد شرفان خان أن اصل الأسرة الأيوبية ريما كان من رونده دوين في أذربيجان. ص ٩٦.
  - ··· عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٤٢.
    - <sup>۸</sup> المرجع نفسه، ص ٤٢.
  - •. المعطيات السابقة نفسهاتاريخ المشاهدة: ٢٠-١--٢٠٢٣.
    - <sup>۱۰</sup> عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ۲٦٦.
- ". للمزيد حول هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٢٦٣-٢٧٣. محمد أمين زكي، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان- تاريخ الدول والا مارات الكردية في العهد الاسلامي، الجزء الثاني، تعريب محمد علي عوني، (مصر: مطبعة السعادة، ١٩٤٨)، ص ٢٥٠-٢٥٥.
- <sup>١٢.</sup> مصطلح الدولة بدلالاته القانونية والسياسية هو مصطلح حديث تبلور بعد نهاية الحروب الدينية في أوروبا، وهي الحروب التي انتهت بموجب معاهدة وستفاليا ١٦٤٨.
- <sup>١٣.</sup> المقريزي، السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق محمد عبدالمقادر عطا، الجزء الأول، ط١، (بيروت: مذشورات محمد على على بيضون، دار الكتب العلمية، ١٩٩٧)، ص ١٤٥.
- <sup>۱۴.</sup> للمزيد حول الدو لة الفاطمية راجع: فيليب حتى وآخرون، تاريخ العرب،ط ١١، (بيروت: دار الكشاف للذشر والطباعة والتوزيع، ٢٠٠٢)، ص ٧٠٢–٧١١.
  - <sup>١٥.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، صلاح الدين، ص ٤٠–٤٣.
    - د. Oskar Sjöström' ۱۱ المعطيات السابقة نفسهاتاريخ المشاهدة: ۲۰۲۳-۱-۲۰



- <sup>١٧</sup> للمزيد حول حكمة وبعد ذظر نجم الدين أيوب، والد صلاح الدين، السياسية، وقدراته الإقناعية واساليبه في معالجة الخلافات، واصلاح ذات البين، خاصة مع نورالدين محمود، ودوره في إقناع أهل دمشف بفتح مدينتهم أمام نورالدين، حفاظاً عليها من الخطر الصليبي راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، المعطيات ذاتها، ص ٥٣-٥٧.
  - <sup>١٨</sup> للمزيد حول هذه الحملة وأسبابها وتفصيلاتها ونتائجها راجع: المرجع السابق نفسه، ص ٧٨-٨٤.
    - ۱. Oskar Sjöström, ۱ المعطيات السابقة نفسهاتاريخ المشاهدة: ۲۰ ۲–۱–۲۰
    - <sup>۲۰.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ۸۰–۸۷.

- <sup>۲۲.</sup> المرجع نفسه، ص ۹۱.
- <sup>٢١.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع را جع: أ بو المحا سن بهاء ا لدين شداد، سيرة صلاح ا لدين الأ يوبي الاسمى النوادر. السلطانية والمحاسن اليوسفية، (القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، ٢٠١٥)، ص ٢٩–٣٠. عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٩٠–٩١.
- <sup>٢٤.</sup> ومما أورده ابن شداد حول هذا الموضوع أن الآراء لم تكن متوافقة بين القادة العسكريين لاختيار صلاح الدين وزيراً، ويبدو أن المؤيدين لنورالدين كانوا يرشحون الأمير عين الدولة الياروفي. وكان هناك مرشحون آخرون منهم سيف الدين المشطوب وقطب الدين خسرو. ويُقال أن الخليفة الفاطمة عرض موضوع الوزارة على خال صلاح الدين شهاب الدين الحارمي، لكن الأخير اعتذر. وهناك من يعتقد أنه كان لكل من عيسى الهكاري وبهاء الدين قراقوش دورفي ترجيح كفة صلاح الدين. للمزيد حول هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٩٤-٩٢.
- <sup>۲۰</sup> المعطيات السابقة نفسهاتاريخ المشاهدة ۲۰–۱۰–۲۰۲۳ يرى اوسكار شوسترُم أأن سبب اختيار صلاح الدين وزيراً خلفاً لعمه أسد الدين أن القادة المتنافسين أعتقدوا أنه شاب قليل الخبرة، الأمر الذي سيكون سببا لفشله في مسألة ضبط السياساى التوازنية مع نورالدين. غير أن وفاة نورالدين عام ١١٧٤ فجاءة، وبعد بعدة أشهر توفي أمالريكا Amalrik فتح المجال أمام صلاح الدين أكثر بعد أن تخلص من منافسين قويين. وتدخل الموت مرة أخرى ليساعد صلاح الدين ، وذلك بوفاة الخليفة الفاطمي بعد اسبوع من رفع اسمه من الخطبة، الأمر الذي كان إيذاناً بزوال الحكم الفاطمي في مصر، وهذا فحواه اتساع نطاق سلطة صلاح الدين لتشمل مناطق في شمال أفريقيا.
- <sup>٢٦.</sup> حول هذا الموضع يرى أبن اثير بأن صلاح الدين كان يماطل في موضوع قطع الخطبة للخليفة الفاطمي، وذلك في محاولة منه للحفاظ على التوزانات بينه وبين نورا لدين، لأنه كان يتحسب لإمكاذية قيام نورا لدين بعزله. للمزيد حول هذا الموضوع راجع: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، أعتنى به أبو صهيب الكرمي، (الرياض:، الرياض: بيت الأفكار الدولية، لا. ت)ص ١٧٤٧.
  - ۲۰۲۳–۱۰. Oskar Sjöström,<sup>™</sup> المعطيات السابقة نفسهاتاريخ المشاهدة: ۲۰
- <sup>۲۸.</sup> حول الجفاء بين نورا لدين وصلاح الدين، والشكوك المتبادلة بينهما راجع: ابن الأثير، المرجع نفسه، ص ١٧٤٧ -١٧٤٨.
  - <sup>۲۹.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: المقريزي، المرجع نفسه، ص ١٥٤.
    - شرف خان البدليسي، المرجع نفسه، ص ٩٨-٩٩.
      - ابن الأثير، المرجع نفسه، ص ١٧٤٨.



- .<sup>۳۰</sup> عبد الرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ۱۲۲.
  - <sup>۳۱.</sup> المرجع نفسه، ص ۱۲۷.
- <sup>۳۲.</sup> للمزيد حول انتصار صلاح الدين في حطين راجع: عبدالرحمن عزام، صلاح الدين، المعطيات نفسها، ص ١٩٥-۲۱۰.
  - ۲۳ للمزيد حول مؤهلات وصفات صلاح القيادية راجع:

John Man," A Brief History of Leadership", pp. 237-248, in Saladin, The Sultan who vanquished the crusaders and built an Islamic Empire, (Boston: Da Capo Press, 2016).

وما يذكره جون في هذا المجال هو أن صلاح الدين كان يمتلك مهارات خاصة في ميدان حل المشكلات والقدرة على تجاوز الخلافات العائلية، وامكانية متابعة الناس، والقدرة على بناء العلاقات الشخصية، كما انه استفاد من تجربة والده، وكان ملتزما بالأسرة بصورة عامة.

إلى جانب ذلك تميزت شخصية صلاح الدين بالشجاعة والحذر والعفة والصبر والحرص على التواصل. ورغم صفاته القيادية وقدراته الفردية المتميّزة كان صلاح الدين يعطي أولوية خاصة للمستشارين والعلماء وللقادة وأعضاء الأسرة؛ يستمع إليهم ويستشير بهم، ويرا عي الظروف والتوزانات. ويعتمد استراتيجية توحيد الطاقات في خدمة الهدف الرئيس.

- <sup>٣٤.</sup> قاسم عبده قاسم، ماهية الحروب الصليبية- الايديولوجية، الدوافع، الذتائج، (مصر: عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، ١٩٩٣) ص ١٤٦.
- <sup>۳۰.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: فيليب حتي، إدوارد جرجي، جبر ائيل جبور، تاريخ العرب، ط١١، (بيروت: دار الكشاف للنشر والطباعة والتوزيع ، ٢٠٠٢)، ص٥٤٦ – ٥٤٩.
  - <sup>٣٦.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: المرجع نفسه، المعطيات نفسها، ٤٩-٥٥٦.
    - <sup>۳۷.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: المرجع نفسه، ص ٥٦٣–٥٦٦.

<sup>٣٨</sup> للمزيد حول تاريخ ذشوء وزوال الدولة الفاطمية وانتقا لها إلى مصر راجع: أيمن فؤاد سيد، الدولة الفاطمية في مصر – تفسير جديد، (القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٧).

وللمزيد حول الدولة الفاطمية في مصر خلال الفترة الأيوبية راجع: المرجع نفسه، المعطيانت نفسها، ص ٢٨٧-٣٠٩.

- <sup>٣٩.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: ايريس حبيب المصري، قصة الكنيسة القبطية، الكتاب الثالث، (الاسكندرية: مكتبة كنيسة مارجرجس باسبورتنج، لا.ت.)، ص ١٥٥-١٦٢، ص ١٦٧- ١٧٠.
- <sup>.\*.</sup> للمزيد حول هذا الموضوع راجع: تمار رودافسكي، موسى بن ميمون، ترجمة جمال الرفاعي، ط١، (القاهرة: المركز القومي للتربية، إشراف فيصل يونس، العدد ٢٠٩٥، ٢٠١٣) ص ٢١ –٤٣.
- <sup>4).</sup> للاطلاع على جانب من هذه المفاوضات والمعاهدات راجع: فيليب، إدوارد جرجي، جبر ائيل جبّور، المرجع نفسه، ص ٧٤٠-٧٤٠.
- <sup>47.</sup> هذا رغم الفتور الذي كان يُقابل به من جانب الخليفة في بعض الأحيان، خاصة حينما أرسل وفداً بعد تحرير. القدس. ويبدو أن الخليفةوالمقربين منه كانوا يشعرون بشيء من الحسد والتحسّب لتنامي قوة صلاح الدين،



وامكانية أن يقلب هذا الأخير الخلافة العباسية رأ ساً على عقب. للمزيد حول هذا الموضوع را جع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٢٢٤.

ومايستنتج من المصادر والمراجع التي تناولت العلاقات بين الخليفة العباسي وصلاح الدين هو أنه كان للرجال المحيطين بصلاح الدين دور كبير في هذا المجال، ويُشار هنا بصورة خاصة إلى كل من عماد الدين الأصفهاني والقاضى الفاضل.

- <sup>47.</sup> من هؤلاء المؤرخ ابن الأثير. حول هذا الموضوع راجع: قا سم عبده قا سم، في التعقيب الذي كتبه لكتاب عبدالرحمن عزام، صلاح الدين، المعطيات السابقة نفسه، ص ٢٨١.
  - <sup>33.</sup> للمزيد حول تفصيلات هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ١٢٥–١٣٤.

<sup>45</sup>. John Man, Saladin, p 240.

- <sup>٤٦.</sup> عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٢١٧-٢١٨.
  - ٤٧. المرجع نفسه، ص ٢٢٧-٢٣١.
- ۸۰. للمزيد حول هذا الموضوع راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ١٦٥-١٦٦.
  - ٤٩. المرجع نفسه، ص ١٨٩.
  - .». فيليب حتى، إداورد جرجى، جبر ائيل جبور، المرجع نفسه، ص ٧٤١–٧٤٢.
- <sup>01.</sup> للمزيد حول القاضي الفاضل ودوره دولة صلاح الدين راجع: عبدالرحمن عزام، المرجع نفسه، ص ٩٧-١٠١.
- <sup>٥٢.</sup> حسن الأمين، صلاح الدين الأيوبي بين العباسيين والفاطميين والصليبيين، ط١، (بيروت: دار الجديد، ١٩٩٥)، ص ١٢٦.
  - <sup>٥٣.</sup> المرجع نفسه، ١٣٢.
  - ٥٤. المرجع نفسه، ص ١٢٥-١٢٦.
  - <sup>٥٥.</sup> أبو المحاسن بهاء الدين بن شداد، المرجع نفسه، ص ١٨٤-١٨٥.
- <sup>67.</sup> للمزيد من التوسع والتفصيلات الخاصة بالخلافات ضمن الأسرة الأيوبية، وانهيار الحكم الأيوبي في كل من مصر والشام والجزيرة، ونشأة دولة المماليك، وانتصار العثمانيين عليها لاحقاً راجع: سعيد عبدالفتاح عاشور، مصر والشام في عصر الأيوبيين والمماليك، (بيروت: دار النهضة العربية، ١٩٧٢).



# The role of Sultan Salah al-Din's leadership in the establishment and expansion of the Ayyubid state and its cohesion

# Abstract:

Writing about the Ayyubid Dynasty 1171-1250, which was established by Salah al-Din al-Ayyubi, is considered one of the difficult topics, due to the repetition of what was written by Arab, Kurdish, Western historiansand researchers in general. They provided a lot of material that dealt with the details of the historical aspects, the development of events, and the wide geographical area that the state covered. It also showed the vitality of its position in the context of the major events that took place in the region during the Crusades, and shed light on its contribution to the elimination of the Fatimid state in Egypt, as well as its administrative and urban achievements and the system of government it adopted. In order to overcome the above mentioned aspects, the proposed research paper will focus the way Salah al-Din was brought up which shaped his leadership personality. in addition to highlighting the role of his family in shaping his way of life, the social environments in which he grew up, the jobs that were assigned to him, and the opportunities that were available to him. All of these factors helped Salah ad-Din's to become a great leader with the ability to deal patiently and fruitfully with the grave challenges that were mainly represented in the Crusades, and intra-conflicts in their various forms, whether between Sunnis and Shiites, or between the princes of the Ayyubid state itself, or those were between the Ayyubid state and the rulers of its neighbouring regions Among the most important issues this paper will address the following:

- 1. A wise political balance and building alliances.
- 2. Focusing on the main goal and adopting a firm policy in dealing with obstacles.
- 3. Ensure that the Abbasid caliph is considered to be the source of the state's legitimacy.
- 4. Focusing on the Islam as dimension of the state to be able to accommodate all social aspects.
- 5. Adopting Shura and taking into account Olama (Muslim scholar)opinion and those with experience.
- 6. Paying attention to the administrative system and the urban aspect.
- 7. Ensure the importance of integration between the different regions of the state without direct interference in the details. the adoption of the decentralization or federal administrative system.
- 8. His courage and skill in leading battles.



- 9. The distribution of tasks within the Ayyubid family and among its commanders, in order to avoid intra-struggles over power.
- 10. Commitment to the values of tolerance, integrity, humility, and helping those in need.

That confirms the importance of the mentioned factors , and their role in expanding of the Ayyubid state, is that after the death of Salah al-Din, disputes arose between members of the Ayyubid family, and power struggles prompted them to enter into conflicting alliances, and to seek the help of hostile forces in order to gain strength from them in the face of competitors from among the members of the family. Add to it is the negative role played by the Mamluks.

This is what the paper will attempt to shed light on, in the context of the comparative descriptive approach that it will adopt to identify the differences between the stage of establishing the Ayyubid state during the reign of Salah al-Din, and the stage of weakness during the era of competing rulers from the Ayyubid family. I would say the struggle between the rivals led to the fall of the state in question.

In conclusion, the paper will examine the repercussions of all these on the Kurdish regions before the emergence of the Ottoman Empire.



# جهود السلطان صلاح الدين الأيوبي في نشرها المذهب السني الأشعرية أنموذجاً

د. شريف مراد البوطاني

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi/ turkiye

#### الملخص:

لا شك أن تقدم الدول والإمارات لا تكون فقط من الناحية السياسية بل في جميع جوانب الحياة العلم ية والاجتماع ية والاقتصادية، والدو لة الأيوبية التي كا نت تهتم كثيراً بالجا نب العدمي و صروحها الحضارية من مدارس ومعا هد، كان لحكامها و سلاطينها الدور الأكبر في خدمتها والإذ فاق عليها وعلى أ صحابها من العلماء والأ ساتذة و طلاب العلم، وفي م قدمتهم الاسلطان صلاح الدين الأيوبي الذي اعتمد على العلماء وا صطحبهم في جهاده، وا ستمع إلى نصحهم مشورتهم، وأخذ برأيهم في كثير من الأحيان كما فعل في مصر؛ حيث جعل من جامع الأزهر الشريف منبعاً ونبر اساً لعقيدة أهل السنة والجماعة – عقيدة الأ شعرية -بعد بقائها زهاء قرنين من الزمن تحت حكم الفاطمية. ولأهمية الجانب الديني في حياة القائد صلاح الدين، كان كثيراً ما يطلب من علماء العقيدة وعلم الكلام أن يترددوا عليه، ويحضروا مجالسه لتقام بينهم المناقشات الجدلية، والمناظرات العلمية، وكان حثيثاً في سعيه في نشرها، حتى وصل الأمر به أن أمر بقراءة العقيدة الأمر به أن أن مساح، وخدمته له يان وتثبيت هذه العقام بينهم بقراءة العقيدة الأمر على المائون كل مناح، وخدمته الجان الديني المر المر المائم به أن أمر المناقشات الجدلية، والمناظرات العلمية، وكان حثيثاً عام عليه، ويحضروا مجالسه لتقام بينهم المناقشات الجدلية، والمناظرات العلمية، وكان حثيثاً عاميه في نشرها، حتى وصل الأمر به أن أمر بقراءة العقيدة الأ شعرية على الماذن كل صباح، وخدمته لبيان وتثبيت هذه العقيدة وا ضحة الميان.

الكلمات الدالة: الأيوبيون – علم الكلام- صلاح الدين – الأشاعرة- جهودهم.

#### المقدمة:

تعتبر موضوع العقيدة من المواضيع المهمة التي تهم المسلمين، ولها تأثير عظيم على الناحية الدينية والاجتماعية والاقتصادية والثقافية، وكان اهتمام الباحثين بمسالة العقيدة في الدولة الأيوبية قليلة؛ لذلك وقع الاختيار على هذا الموضوع، وأنصب الجهد قدر الإمكان لتغطية بعض الجوانب المهمة منه، وجاء تركيز البحث على دراسة العقيدة الأشعرية ودور السلطان صلاح الدين في نشرها، وجمع أهم المعلومات التي تخدم هذا الموضوع من بطون الكتب، وتم تقسيم البحث فضلاً عن الخلاصة والمقدمة إلى ثلاثة مباحث، تناول المبحث الاول: (أهم المدارس العقيدية) المدرسة الأشعرية؛ التي تندسب إلى الإ مام أبي الحسن الأشعري إ مام أ هل الاسنة والجما عة. ومنه جه في



الاستدلال. أما المبحث الثاني كرس (للحديث عن السلطان صلاح الدين الأيوبي)، والمبحث الثالث الموسوم بـ (جهوده في نشر العقيدة الأشعرية) كرس هذا المبحث لإلقاء الضوء على دور السلطان صلاح الدين في نشر العقيدة الأشعرية، ثم أهم الخطوات التي قام بها. وأختتم البحث بأهم النتائج التي أفرزتها الدراسة.

إشكالية البحث: تدور إشكالية البحث حول الإجابة على الكثير من الأسئلة التي تدور في ذهن المهتم بهذا المجال، والتي تبحث عن دور السلطان صلاح الدين، وأهم أعماله في تدعيم أركاذها في المجتمع. مثل:

–ما هو دور العلماء والأمراء في تثبيت عقائد الناس؟

-ما هو دور السلطان صلاح الدين في تثبيت دعائم تلك المدرسة؟

–ما هى الخطوات التى قام بها السلطان صلاح الدين ؟

فرضيات البحث: هل كان للأمراء وسلاطين الأيوبية دور في إنشاء المدارس عامة والمداس العقيد ية في بلاد الكرد وغير هم؟ هل مارس العلاماء والا قادة م هن ذات مكا نة في هذه الحق بة التاريخية؟ هل كانت هنالك مؤشرات تشير إلى دور السلطان صلاح الدين ومن معه من العلماء في البناء الاجتماعي والفكري والديني؟

أهم ية وأ هداف البحث: للإجابة على بعض التساؤلات التي تثبت انَّ علماء و أ مراء و سلاطين الكرد لهم دور كبير على الجا نب العلمي والاجت ماعي والحضاري في هذه الفترة التاريخية، وأثبتوا وجودهم الروحي في خدمة المجتمع.

منهج البحث: من أجل تحقيق أهداف البحث أَعْ تُمِدَ منهج البحث الوصفي التحليلي لتمحيص النصوص المستخدمة. وتوظيفها لخدمة مفردات الموضوع.

# أولاً- لمحة تاريخية عن الدولة الأيوبية

الباحث والمتتبع عن تاريخ الدولة الأيوبية يجد أن أغلب المصادر التاريخية تؤكد على أن أصول الأيوبيين تعود إلى جدهم أيوب ابن شادي بن مروان-أو-( شاذي) الذي يذحدر من قبيلة الروَّادية، وتعود نسبهم إلى أكراد روندة دوين أذربيجان( البدليسي،٢٠،٩٦)، والذي عينه السلطان مسعود السلجوقي محافظاً لقلعة تكريت، وبعد موته حل محله ابنه نجم الدين أيوب، الذي غادر تكريت مع أخيه أسد الدين شيركوه ليدخلوا في خد مة الأ مير عمادا لدين الزذكي، و من بعده لخدمة نور الدين محمود فنالا ثقته وإعجابه؛ حتى أسند إلى أسد الدين منصب قيادة الجيش مع توليه حكومة حمص، وبعد ذلك أنتقل هو وابن أخيه صلاح الدين إلى مصر ثم نال منصب الوزارة بعد قتله للوزير شاور وزير الخليفة العاضد الفاطمي بإذن منه، وبعده تولى الوزارة ابن أخيه صلاح الدين الذي أخيه معد و



الفاطمي، وبعد موت نور الدين محمود وحد السلطان صلاح الدين بين مصر وبلاد الشام، ثم توجه هو وأخو ته وأقر باءه إلى جهاد الإ فرنج، و فتح المقدس وتحرير الكثير من البلاد الإسلامية، ولم يمضي الكثير من الوقت حتى انتصر صلاح الدين على النصارى وأ عاد الأراضي المقدسة إلى حكم المسلمين السنة، ثم مد حكمه إلى أجزاء من العراق واليمن والحجاز ودا مت حكم الدولة الأيوبية من ١١٧١م إلى ١٦٢٠م، ٥٦٦-٥٦٢ ه). [الصلابي، ١٩٩٤م، بتصريف].

إذن الدو لة الأيوبية نشأت في مصر، وام تدت على رقعة واسعة من العراق والشام واليمن والنوبة وشمال إفريقيا، وكان مؤسسها الأول هو السلطان الناصر صلاح الدين، الذي بدأ وزيرًا للخليفة الفاطمي العاضد لدين الله، وناذبًا للسلطان نور الدين محمود على مصر في آن واحد، حتى صار المتصرف في جميع أمور البلاد وتركزت في يده جميع الصلاحيات، وأعاد مصر إلى حكم الخلافة العباسية السنية، كما تمكن من تجفيف جميع منابع التعليم الشيعية الفاطمية، وحو لها إلى مراكز لتعليم المذهب السني، وبعد مو ته تم تقسيم دولته بين أخيه الملك العادل وأولاده الخمسة، وقد جرت على الدولة الأيوبية من سنن الله في كونه كما جرت على الدو لة الأموية والعباسية حيث دب الخلاف بين أفراد الأسرة الحاكمة ونشب بينهم الاقتتال على الما لك والإمارات حتى انتهى دور الأيوبيين في السلطة. ابن السبكي،١٩٨٦م، بتصريف ].

وقد لا أكون مبالغا إذا قلت لقد قرأت في سيرة جميع أفراد الذين حكموا باسم الدولة الأيوبية فو جدت أن أغلبهم أتصفوا ببعض الصفات التي ينبغي أن يتوفر فمن يحكم المسلمين فكلهم كانوا على دراية علمية بالعلوم الشرعية وسياسة الحكم، وكانوا عادلين في حكهم، وفي غاية السخاء والكرم، وأصحاب حلم ونبا هة وحياء، وكانوا يحبون العلم والعلماء ويقر بونهم من مجالسهم ويبالغون في تكريمهم، ولا يحيدون عن قوا عد العدل والنصفة قط، وإن كان لا يخلو الأمر من بعض الشواذ عن هذه القاعدة.

كما تميزت حياتهم الثقافية والاجتماعية بكثير من السمات التي ميزتها بشكل جلي وواضح عن غيرها من الدول والممالك الإسلامية في العصور الوسطى، حيث تأثرت كثيراً بأجواء الحروب الصليبية ونهاية حكم الدولة العبيدية، مع تطلعهم إلى نهضة حقيقية، يتم من خلالها توحيد البلاد الإسلامية. فقد اهتموا كثيراً بشؤون الحياة الثقافية والفكرية، فدعموا الشعر والأدب، وأكثروا من تعليم الدين والفقه، وهذا ما ساعد على ترسيخ أركان دولتهم، وتجذرت في عميق التاريخ، وهو ما ساعدهم على محو آثار المذهب الفاطمي العبيدي، فعمل الأيوبيون على إعادة نشر المذهب السني في البلاد الإسلامية التي كانت تحت حكمهم؛ لأنه المذهب الأصلي لغالبية المسلمين من العرب وغيرهم، وجاء عملهم هذا رداً على ما قام به الفاطميون من محاولتهم لتشييع جميع أهل السنة، وبكل الوسائل القسرية المتاحة وغيرها من الوسائل، وهذه الأجواء والخلروف هي



التي أثرت على إذتاج الأدباء والكتاب والشعراء في عصرهم، كما اعتمدوا في دعوتهم إلى إحياء المذهب السني على طريقة مبذية على التفكير والعلم والدعوة العلمية الراشدة، وليس على قوة السلاح والإرهاب. [ الصلابي، ١٩٩٤م، ص.١٦٥ بتصريف].

وأما من الناحية الإدارة السياسية والاجتماعية والقضائية فقد عزل صلاح الدين أغلب القضاة الدولة الفاطمية والإسماعلية وعين بدلاً عنهم قضاةً من أهل السنة والجماعة؛ خاصة ممن كان على المذهب الشافعي، كما قام بالتخلص من جميع أثارهم العلمية – من الكتب والمخطوطات – التي كانت تعج بها الخزائن والمكتبات العامة، مما أدى إلى فقدان بعض المخطوطات والأثار المهمة النافعة مع الضارة من حقبة الفاطميين.

و من أعظم أعمالهم على الإطلاق كثرة بناءهم للمدارس التي تهتم بتدريس الفقه الشرعي وإعادة إحياء الإسلام في حياة المسلمين وقلوبهم، وحثهم على الجهاد في مواجهة الصليبيين وإخراجهم من بيت المقدس، حتى غدا الجهاد منهجاً وسمة مميزة للعصر الأيوبي، وهذا ما ميزهم بكثرة بناءهم للقلاع الحربية في أغلب المناطق التي وقعت تحت سيطرتهم؛ خاصة قلعة صلاح الدين الشهيرة التي بناها في القاهرة قبيل وفاته، التي اشتهرت بفنها المعماري الرائع والجميل، كما بنى لها ملحقات كثيرة المساجد والقصور وإسطبلات الخيل، كم أهتموا بالعمران والبناء اللدني اهتماماً جيداً، أما السلطان صلاح الدين فقد بنى العديد من المدارس الوقفية والمستشفيات والمساجد الكبرى، وقد تميز عهده رحمه الله بأ نه كان من عاد ته بعد أن يفتح أي مدينة يبدأ بتأسيس المرافق العامة من مد للجسور وخط للطرقات وبناء للمعاهد والمدارس. [ابن شداد، ١٤هـ] معام بني المواقع العامة من مد للجسور وخط للطرقات وبناء للمعاهد والمدارس.

# ثانياً- ما المقصود بالمدرسة الأشعرية في العقيدة ؟

هي مدرسة إسلامية سُنيَّة، يعود سبب تسميتها بهذا الاسم إلى إمامها ومؤسسها أبي الحسن الأشعري بن أبي بشر إسحاق بن سالم –( ٢٦٠ - ٢٦٣هـ/ ٧٢٤ - ٣٣٢م) وهو علي بن إسماعيل الأشعري – والذي ينتهي نسبه إلى الصحابي الجليل أبي الحسن الأشعري ، وهي عقيدة أهل الحق من أهل السنة والجماعة؛ الذين كوَنوا مدرستين، تخصصتا في تعليم عقيدة أهل الحق، وتشكل معها الماتريدية-نسبة للإمام أبي منصور الماتريدي الحنفي- هو محمد بن محمد بن محمود، (ت معها الماتريدية-نسبة للإمام أبي منصور الماتريدي الحنفي- هو محمد بن محمد بن محمود، (ت رحمه الله تعالى-: "واشتغلوا بالردِّ على أهل البدع والأهواء وهؤلاء الحنفية والشافعية والمالكية وفضلاء الحنابلة -وللَّه الحمد- في العقائد يدّ واحدة كلهم على رأي أهل السنَّة والجماعة، يدينون اللَّه تعالى بطريق شيخ السنّة أبي الحسن الأشعري-رحمه الله-، لا يحيد عنها إلَّا رَعَاع من الحنفية والشافعية، لحقوا بأهل الاعتزال، ورَعاع من الحنابلة لحقوا بأهل التجسيم، وبرَّا اللَّه المائكية فلم



نرَ مالكيًّا إلَّا أشعريًا عقيدة. وبالجملة عقيدة الأشعريّ هي ما تضمنته عقيدة أبي جعفر الطحاويّ التي تلقَّاها علماء المذاهب بالقبول، ورضوها عقيدة". [ السبكي،١٩٨٦م، ٦٢].

ومن يتتبع البحث في عقيدة أغلب علماء الأمة الإسلامية سيجد أن أغلبيهم من أتباع المذهب الأشعري، وهذا ما دفع بابن عساكر إلى أن يجمع في كتابه "تبين كذب المفتري فيما نسب إلى الإ مام الأ شعري" أعداداً كبيرة من العلماء الأمة، قسمهم إلى خمس طبقات، و ترجم لهم باستفاضة، وتفصيل دقيق، ولكن ابن السبكي يرى أن ابن عساكر لم يذكر من العلماء الأشاعرة إلا النزر اليسير والعدد القليل، و لو وفّى الاستيعاب حقه لاستوعب غالب علماء المذاهب الأربعة، و من كبار هؤلاء الأذمة: البيهقي، والاباقلاني، والقشيري، وا لجويني، والغزالي، والفخر الرازي، و النووي، والسيوطي، والعز بن عبد السلام، والتقي الدين، وابن العساكر، وابن حجر العسقلاني، و من شافعية ومالكية وإحناف وبعض الحنابلة. [ابن عساكر، من السبكي، 100].

بل هذا ما دفع بصاحبي كتاب" أهل السنة الأشاعرة شهادة علماء الأمة وأد لتهم" أن يقولا: إن" الأشاعرة و الماتريدية هم غالب الأمة.. ومذهب الأشاعرة ومن وافقهم من أهل السنة هو مذهب الذي عليه سواد الأمة وأكابر أهل الفضل فيها ..وما ذاك إلا لأنه الامتداد الطبيعي لما كان عليه الصحابة والتابعون و تابعوهم، فلم يبق عِلْمٌ من العلوم لم يكن لهم الريادة فيه، ولا تركوا با باً للمعرفة لم يلجوه، فكان لهم في كل علم من علوم الشريعة وغير ها القدح المعلى والجبين الأجلى.". [ السنان والعنجري، ٢٠١٠م، ٢١٩].

ثالثاً- منهج المدرسة الأشعرية في الاعتقاد والاستدلال

يتميز منهج عدماء الأشاعرة في الدفاع عن عقائد الأمة والسلف الصالح بالاستدلال بالذقل والعقل، ويستخدمون أساليب المنطق وطريقة عدماء الكلام في الاحتجاج والبر هان، و هم يقدمون النقل على العقل، ويثبتون ما جاء به القرآن الكريم، والسنة المطهرة على صاحبها أفضل الصلاة وأتم التسليم، ويعتقدون بجميع أوصاف الله ورسله كما جاءت في السنة النبوية، ويؤمنون باليوم الأخر وما يتعلق به من حساب وجزاء و ثواب وعقاب، فمثلاً يقول في كتابه الإبانة: " وأن الجنة حق والنار حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأن الله تعالى مستو على عرشه كما قال (الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْش اسْتَوَى ﴾ [سورة طه: ٢٠/٥]". ( الأشعري، ١٤٣٠).

كما يستخدمون الأدلة العقلية والبراهين المنطقية في ردود هم على أهل الأهواء والضلال، ويستدلوا بها أيضاً على ما جاء به القرآن الكريم والسنة النبوية، ومن أهم مميزات منهج الأشاعرة أنه منهج يأخذ بالوسطية في القول بنفي الصفات عن ذات الله تعالى؛ التي يقول بها بعض الفلا سفة والمعتزلة، وبين إثبات الصفات والمبالغة فيها، وإثباتها وتجسيمها، وهو



مذهب الكرامية والحشوية، ومن على شاكلتهم من أصحاب التشبيه والتجسيم. [تتان، بد، ت، ٨٧/٨٦].

ويتميز أيضاً بأنه يقرر: "بأن الله هو وحده خالق كل شيء، وأفعال الإنسان داخلة يقيناً في هذا العموم". [ البوطي، ١٩٩٧م، ٤٨].

ويتميز أيضا بأنه امتداد لمنهج السلف الصالح من الصحابة والتابعين، ومن سار على نهجهم من المحدِّثين والفقهاء والمتكلمين والصوفيين الصادقين، وهو منهج يعتمد في أصوله على القرآن والسنة النبوية الثابتة، ومنهجهم لا يناقض الأدلة العقلية والبراهين المنطقية العقلية، " وتسلسل علماءهم.. وهم جمهور علماء الأمة الإسلامية على مر السنين، بل كل أسانيد القرآن الكريم، وكتب الحديث المنقولة إلينا؛ مدارها على أهل السنة من الأشاعرة، وقليل من الأسانيد بالحنابلة الصوفية، ولا يوجد سند أبداً إلا متسلسلُ بهم. [ الشاذلي، ٥٢٠م، ١١/١٠ بتصريف].

ويتم يز بكتب عقد ية مسندة محفوظة، تحفظ بها أقوالهم العقد ية وتشرحها، وتلك الأسانيد ثابتة متصلة لهذه الكتب، يرويها بالأسانيد المتصلة خلفهم عن سلفهم؛ ولهذا فلا ثقة بغير عقيدة أهل السنة وميراثها الزاخر بالعلم والمعرفة، والمستنير بنور الاتصال بسيدنا رسول الله – صلى الله عليه وسلم– وورثتِه من العلماء رحمهم الله تعالى". [ الشاذلي، ٢٠١٥م، ١١/١٠].

ويقول المقريزي في بيان حقيقة مذهب الأشعري: "وحقيقة مذهب الأشعريّ: -رحمه الله-، أنه سلك طريقا بين النفي الذي هو مذهب الاعتزال، وبين الإثبات الذي هو مذهب أهل التجسيم، وناظر على قو له هذا واحتج لمذهبه، فمال إليه جما عة وعوّ لوا على رأيه، منهم القاضي أبو بكر محمد بن الطيب الباقلانيّ المالكيّ و.. وغير هم ممن يطول ذكره، ونصروا مذهبه وناظروا عليه وجادلوا فيه واستدلوا له في مصنفات لا تكاد تحصر، فانتشر مذهب أبي الحسن الأشعريّ في العراق من نحو سنة ثمانين وثلاثما ئة، وانتقل منه إلى الشام، فلما ملك السلطان الملك الناصر صلاح الدين يوسف بن أيوب ديار مصر، كان هو وقاضيه صدر الدين عبد الملك بن عيسى بن درباس المارانيّ على هذا المذهب، قد ذشآ عليه منذ كانا في خد مة السلطان الملك الناصر صلاح محمود بن زذكي بدمشق، وحفظ صلاح الدين في صباه عقيدة ألفها له قطب الدين أبو المعالي محمود بن زذكي بدمشق، وحفظ صلاح الدين في صباه عقيدة ألفها له قطب الدين أبو المالي مسعود بن محمد بن مسعود النيسابوريّ، وصار يحفظها صغار أولاده، فلذلك عقدوا الخنا صر وشدّوا البنان على مذهب الأ شعريّ، وحملوا في أيام دو لتهم كا فة الناس على التزا مه". أا بن

يمكن القول: بأن منهج الأشاعرة يتميز عن مناهج الآخرين في الاعتقاد بالمبادئ العشرة لع لم التوح يد، أي الاعت قاد بأحد ية ذا ته و صفاته وأفعا له، وفي أق سام الم ضافات إلى الله تعالى،



وبالقواعد العقدية، ويتميز بالبعد عن التشبيه والتعطيل، والبعد عن التجسيم، بل منهج إثبات المعاني التي تليق بالله تعالى وفق ما ورد في لغة العرب الفصيحة.

## رابعاً - أهمية دور العلماء والأمراء في تثبيت عقيدة الناس

لقد أثبتت الدراسات التاريخية أن عقيدة الناس دائماً مرتبطة بحكامهم وسلاطينهم من جهة، وبعلمائهم من جهة ثانية، فلولا العلماء لضاعت العقيدة الصحيحة بين الدعوات الباطلة، ولولا الحكام والسلاطين لقال مَنْ يشاء ما يشاء في عقائد الناس، فكما يقو لون: الناس على دين ملوكهم، وإذا اختلَّ أحد طرفي الميزان مالت كفة على كفة، وطغى جا نب على جا نب؛ لأن العوام من الناس لا يهمُّ أكثرهم أن يكونوا على أي عقيدة كانت، وأقرب مثال على ذلك ما كان عليه الناس في عهد خلفاء بني العباس الذين مال بعضهم إلى إجبار الناس على عقيدة الاعتزال، والقول الناس في عهد خلفاء بني العباس الذين مال بعضهم إلى إجبار الناس على عقيدة الاعتزال، والقول بخلق القرآن، وافتتانهم لأهل العلم وعلى رأسهم الإمام أحمد بن حذبل، وكذلك في زمن الدولة الفاطمية العبيدية في مصر، فرغم و جود الجامع الأزهر الشريف، وو جود علماء من أهل السنة والجما عة إلاً أن عقيدة الشيعة كا نت طاغية على الجميع؛ لأن الحكام كانوا يعتذقون المذهب الفاطمية العبيدية وإن كان بعضهم ينكرونه في أنفسهم، و لولا ألطاف الله بهم، وتجذيده صلاح السيعي الرافضي، وإن كان بعضهم ينكرونه في أنفسهم، و لولا ألطاف الله بهم، وتجذيده صلاح المي الدين الأيوبي و من بعده أولاده وأ مراؤه لطغت عقيدة الشيعة عليهم إلى الماف الله بهم، وتجذيده ملاح الدين الميني الماد من العلم مراؤه لطغت عقيدة الشيعة عليهم إلى المام الماد الماد الما بهم. والجما عة إلاً أن عقيدة الاسيعة كانت طاغية على الجميع؛ لأن الحكام كانوا يعتذيون المنهب

وقد يكون دور الحكام أكبر وأعظم في هذه الناحية من دور العلماء، خاصة إذا كانوا على طرفي نقيض، أما إذا كانوا على عقيدة واحدة يسعد الناس بكليهما، ويكون لهم الفضل في تثبيت عقائد الناس ومبادئهم، وهذا ما دفع الباحث المعاصر علي محمد الصلَّابي أن يقول: "إني وصلت في درا ساتي للشخ صيات الإسلامية أنه ما ظهر قا ئد رباني وحقق انتصارات ميداذية وأزاح شعارات كفرية إلا كان خلفه علماء وفقهاء يوجهونه ويرشدونه نحو الرأي السديد، وهذا ما حدث لصلاح الدين حيث كان اهتمامه بالعلماء والفقهاء عظيمًا."[ الصلابي، ٢٠٠٦م،١٤١].

وتذكر لنا كتب التاريخ أن القادة الثلاثة عماد الدين زنكي، ونور الدين محمود، وصلاح الدين الأيوبي وقف معهم عدد كبير من الدعاة والعلماء،" وكان على رأس هؤلاء المؤرخ بهاء الدين أبو المحاسن يوسف بن شداد (٥٣٩- ٢٣٢هـ/ ١٤٤٥- ١٢٣٤م)، والفقيه ضياء الدين عيسى بن محمد الهكاري (ت١١٨٩م-٥٨٥هه)، والمؤرخ المعروف عبد الله بن محمد الأصفهاني المعروف بالعماد الكاتب (٥٩٩- ١٢٩ههـ/ ١٢٥هـم)، والمؤرخ المعروف عبد الله بن محمد الأصفهاني المعروف بالعماد الكاتب (١٩٥- ٥٩٩هـ/ ١٢٥م-١٢٥م) الذي كان قلمه-كما يصفه المؤرِّخون-أشد وأذكى على الصليبيين من سيوف المجا هدين؛ إذ به جمع صلاح الدين عساكر المسلمين، وبأ سلوبه البلايغ المؤثر ألف بين قلوبهم، وحبَّب الاستشهاد إلى نفو سهم، وآية ذلك قوله: "وكان يأمرني بإجابة كتب الملوك في حالتَيْ سِلْمهم وحربهم، وما اجتمعت هذه العساكر الإسلامية إلا بقلمي...ويعد أبو علي محيي



الدين بن علي البياني العسقلاني (٥٢٦-٥٩٦هـ/١٣٥- ١١٩٩م)، المعروف بالقاضي الفاضل- من أبرز من ساندوا السلطان صلاح الدين وتعاون معه في ميادين الحرب والسلم كان قال عنه السلطان صلاح الدين: "لا تظنّوا أنّى ملكت البلاد بسيوفكم، بل بقلم الفاضل". [ ابو المحاسن، ٢٠١٠، ج٢/١٥٧].

مِن أشهر مَن وقفوا مع صلاح الدين الأيوبي في ميدان الدعاون على صلاح الدِّين والدنيا وتحقيق الذصر، و كان القاضي الفاضل يتميز بأنه موضعُ ثقة صلاح الدين، ومستشاره الأمين".[عويس، ٢٠٠٦م، ١١٤].

ومما سبق يتبّن لنا أن التعاونَ كان على أكمل وجهٍ بين رجالات الدولة الأيوبية من العلماء والدعاة والمفكرين من طرفٍ، وبين القادة والأمراء من طرف آخر، وكانت الانتصارات التي حققها الأبطال الثلاثة، واستمرارهم في الحفاظ على عقيدة أهل السنة والجماعة من العقائد الفا سدة نتيجة لهذا التعاون، وه كذا ينبغي أن يكون عليه العلماء والأمراء في كل دولة تريد لنفسها الريادة والسؤدد، وفي أي زمان، وفي أي مكان.

خامساً- أهم ما اشتهر به السلطان صلاح الدين من ناحية العقيدة

أ- عُرِفَ بحبه للعلم وبتعظيمه لشعائر الدين الإسلامي وخاصة القرآن الكريم

وحبه للعلم والعلماء شيء معلوم ساربه الركبان وتكلم به الحكماء، ورواه الكتاب والرواة، فكان –رحمه الله– يحب العلم، ويشجع العلماء، ويبذل في طريقهما المال الكثير، فلم يكن يضني بمال أو جهد في سبيل نشره بين العامة والخاصة، بل ينفق الكثير في سبيل إصلاحه وإنعا شه في والمؤرخين، وقد قال عنه ابن شداد: "كان–رحمه الله– يحب سماع القرآن العظيم، ويستجيد إمامه، ويشترط أن يكون عالماً بعلم القرآن العظيم، متقناً لحفظه...وكان –رحمه الله تعالى – خاضع القلب رقيقه، غزير الدمعة، إذا سمع القرآن العظيم، متقناً لحفظه...وكان –رحمه الله تعالى – خاضع القلب ويشترط أن يكون عالماً بعلم القرآن العظيم، متقناً لحفظه...وكان –رحمه الله تعالى – خاضع القلب رقيقه، غزير الدمعة، إذا سمع القرآن يخشع قلبه، وتدمع عينه في معظم أوقا ته،...وكان–رحمه الله معالى – متى سمع عن شيخ ذي رواية عالية و سماع كثير، فإن كان ممن يحضر عنده استحضره وسمع منه، فأسمع من يحضره في ذلك المكان من أولاده ومماليكه المختصين به وكان أمر الناس بالجلوس عند سماع الحديث إجلالاً له، وإن كان ذلك الشيخ ممن لا يطرق أبواب السلاطين ويت جافى عن الح ضور في مجالا سهم سعى إليه و سمع م نه، تردد إلى الحافظ الأ صفهاني بالإ سكندرية، وروى عنه أحاد يث كثيرة. و كان–رحمه الله تعالى بنفسها وي منه، في عن الح ضور في مجالاً له، وإن كان ذلك الشيخ ممن لا يطرق أبواب السلاطين وكان يستحضرني ي خلو ته ويحضره شيئاً من كان م أولاده ومما يكه المنتين من ورفان يأمر الناس منه، عالم منه، قرة معال العرب المام العرام الما من أولاده ومما م منه، تردد إلى الحافظ الأ صفهاني مرة رق قلبه ودمعت عينه...ابن شداد،هاداهه. عاده الحديث ويقرؤها هو فإذا مر بحديث فيه



وكان السلطان صلاح الدين صاحب عقيدة سليمة، يؤمن بالغيبيات والمعجزات، وكان – رحمة الله عليه– كثير التعظيم لشعائر الدين يقول ببعث الأجسام وذشورها، و مجازاة المحسن بالجنة، والمسيء بالنار، مصدِّقاً بجميع ما وردت به الشرائع، منشرحاً بذلك صدره، مبغضاً للفلاسفة والمعطلة ومن يعاند الشريعة، ولقد أمر ولده صاحب حلب الملك الظاهر بقتل شاب نشأ يقال له: السهروردي قيل عنه: إنه كان معا نداً للشرائع مبطلاً، فطلبه أيا ماً فقتله، [1 بن شداد،١٤١٥ هـ - ١٩٩٤م، ص.٣٦-٣٧، والمقريزي، ١٩٩٧م، ج١/١٤ - ١٥٢]، وكان يوقِّر العلماء، ويحفظ لهم مكانتهم دائماً.

ب - تصوفه وزهده : لقد عُرف بتصوفه على الطريقة القادرية ومن المعلوم أن زمن السلطان صلاح الدين الأيوبي كثر فيه الزهاد والمتقشفون بعد إنشائه لهم الكثير من خانقات ومدارس ورباط، ومن هذا المنطلق يذهب بعض الباحثين إلى ترجيح الرأي القائل بأن السلطان صلاح الدين كان صوفيا وعلى الطريقة القادرية؛ لأنه دخل على الشيخ عبد القادر الجيلاني وطلب منه الدعاء في إحدى غزواته، وتبارك به، وهذا ما دفع بالداعية الصادق العثماني أن يقول في موقع هسيربس: وتحت عنوان " القائد الأشعري الصوفي صلاح الدين الأيوبي" : الرجل الذي أعاد للقدس حريته...ولما مات الخليفة الفاطمي تولى صلاح الدين حكم مصر، وثبت ملكه؛ فقضى على عناصر الخيانة فيها، وتخلص من القوى التي هددت سلطانه، ونجح في إزالة الخلاف المذهبي بين الاسلمين عن طريق القضاء على الخلا فة الفاطمية وذشرا لمذهب لأسنى الصوفي الأشعري".[ العدُّ ماني، ٢٠٠٩م، ٨]. ويميل آخرون إلى القول بأنه لم يكن متصوفا إنما تأثر بجماعته من الكرد عندما توجهوا إلى بغداد، وهذا ما رجحه الباحث حاتم الطحاوي في مقاله الذي يحمل عنوان" البحث عن صلاح الدين الأيوبي في سيرة الظاهر بيبرس" فقال: " كما تماست سيرة الظاهر بيبرس مع موقف صلاح ا لدين من التصوف، فأ شارت إلى أ نه لم يكن متصوفًا منذ البدا ية حتى مسيره ورفًا قه الأكراد. با تجاه الخليفة في بغداد، حيث قابلهم أحد المتصوفة وأ مرهم بخلع ملابسهم وإلقاء سلاحهم، ومنحهم ملابس صوفية وسيوفا خشبية ودرعا من خشب الجميز. ويرى الباحث أن الاصريين، أصحاب السيرة الظاهرية، لا زالوا يتذكرون ا لدور الكبير ا لذي لعبه صلاح ا لدين الأيوبي في ذشر التصوف كوسيلة من وسائل تجفيف ينابيع الفكر الشيعي القادم مع الفاطميين، وكذا أمره ببناء العديد من الخاذ قاوات، وا صطحابه للعديد من كبار المتصوفة في حروبه من أجل رفع الروح المعنوية لجنوده". [ الطحاوي، ٢٠١٤، ٦]. وقد يكون السبب أيضا ما ذكره ابن خلكان من أنه –رحمه الله- كان كثير العطايا للوافدين عليه خاصة من الصوفية، وكان يكرم وفادتهم إليه، ويرى أنه ينصر بدعاء هؤلاء القوم فقال: " وغشى الناس من سحائب الإفضال والإنعام ما لم يؤرخ من غير تلك الأيام، وهذا كله وهو وزير متابع القوم، لكنه يقول بمذهب أهل السنة، غارس في البلاد أهل



الفقه والعلم والتصوف والدين، والناس يهرعون إليه من كل صوب ويفدون عليه من كل جانب". ابن خلكان، ١٩٩٤، ج٧/١٥٢].

وقال الشيخ عبد الله ناصح علوان عن السلطان صلاح الدين إنه: "كان رحمه الله-يكرم كل من يفد إليه من أرباب العلم وذوي الأقدار.. ويوحي إلى رجا له ألا يُغفلوا عمن يجتاز بالخيام من رجال العلم والتصوف. وقد مر به رجل مرة يجمع بين العلم والتصوف، وانصرف بعد لقاء الناصر صلاح الدين، ومضى على ذلك ليال، وسأل السلطان عنه فعلم أنه مسافر، فظهر على وجهه أمارات العتاب، وقال: كيف يتركنا هذا الرجل وينصرف عنا من غير إحسان يمسه منّا ؟ وشدد النكير على ذلك، فكتب إليه كاتبه كتاباً عنه، وكان كاتبه على معرفة به، فطلب منه الرجوع لمقاب لما السلطان، فحضر الرجل واجت مع بصلاح الدين الذي رحب به وانبسط معه ي الحديث، وأبقاه في ضيافته أيا ماً، ثم خلع عليه خلعة حسنة وأعطاه دابة يركبها، وثياباً كثيرة ليحم لمه إلى أ هل بي ته وجيرا نه، وب عض المال، فاذ صرف الرجل ع نه و هو في غا ية ال سرور والانبساط..." [عوان، ١٩٨٧م، ص ١٢٢].

وفي الحقيقة من يعود إلى كتب التاريخ يجد ظاهرة ها مة كانت بادية على العصر الأيوبي وهي انتشار الطرق الصوفية والتكايا والزوايا التي ينقطع الزهاد فيها عن الدنيا للعبادة والطاعة حتى عده سمة مميزة لهذا العهد. ولعل سببها يعود إلى أن العامة وجدوافي التصوف الملجأ والمخلّص مما هم فيه من المحن والهموم، ولقد عظم اعتقادهم في مشايخ الصوفية وخصوصاً عندما بدأ الضعف يدب في جسم الخلافة العباسية.

إن مسألة صوفية صلاح الدين الأيوبي ليست مسألة غريبة على مَنْ ذشأ في بيئة أغلب أهلها على عقيدة الأشاعرة ويسعون إلى الحصول على مرضاة الله تعالى، ومن أقرب طرقها طريق التصوف، بالإضافة إلى أن صلاح الدين تربى عند القائد الصوفي نور الدين محمود وعماد الدين زنكي الذي قيل عنه أنه كان يقرأ كتاب إحياء علوم الدين كله مع جنده وهم على الثغور وفي طريقهم إلى جهاد الفرنجة، ويصف لنا ابن خلّكان نور الدين زنكي هذا بأ نه كان ملكاً عابداً زاهداً ورعاً مجاهداً في سبيل الله وقد لا مه بعض أصحابه على تكريمه للصوفية فغضب غضباً شديداً وقال: "إني لا أرجو النصر إلا بأولئك، فإنما ترزقون وتنصرون بضعفائكم، كيف أقطع صلات قوم يقاتلون عني وأنا نائم على فراشي بسهام لا تخطئ، وأصرفها إلى من لا يقاتل عني إلا بسهام قد تصيب وتخطئ، وهؤلاء القوم لهم نصيب في بيت المال فكيف يحل أن أعطيه غير هم".". [ابن خلكان،

إذا التصوف لم يكن يوما وصمة عاريتهرب منه القادة والمجاهدون، وما سمعنا بنكرانها على المسلمين إلا في هذا الزمن الذي جاء فيه من يدعون أنهم من أتباع السلف؛ وهم في الحقيقة



من خدموا أعداء الإسلام من البريطانيين وغيرهم، وساعدوهم على تمزيق الخلافة الإسلامية، وينكرون على المسلمين التصوف ويطلقون أحكاماً كفرية في حقهم خدمة للغرب وللإنكليز.

ومن المعاصرين من يصدرون أحكاماً عشوائية ويعملون على توجيه النقد غير المتبصر فيزعمون أن التصوف خمول وكسل ومظهر من مظاهر الضعف؛ فزلت بذلك أقلامهم، وكتبوا أن الصوفية لم نر لهم جهاداً ولم نقرأ لهم استشهاداً، وما جاء هذا الزعم إلا من المستشرقين –ومع الأسف– أخذها أذيالهم من المسلمين وأشاعوها بين الباحثين العرب المحدثين فصار ذلك هو الفهم السائد لدى الكثيرين وهذا مفهوم خاطعٌ، ومن الضروري تصحيحه؛ لأن المستشرقين صوّروا للناس أن زهاد المسلمين وعبًادهم كانوا سلبيين ظانين أن زهد المسلمين كان يفصلهم عن الحياة وهو ظن أن زهاد المسلمين وعبًادهم كانوا سلبيين ظانين أن زهد المسلمين كان يفصلهم عن الحياة وهو ظن الوطم، فإنَّ زهاد المسلمين لم ينفصلوا عن الحياة، بل كانوا يتصلون بها، وكانوا يلبون دائماً نداء واهم، فإنَّ زهاد المسلمين لم ينفصلوا عن الحياة، بل كانوا يتصلون بها، وكانوا يلبون دائماً نداء أن زهم فإنَّ زهاد المسلمين لم ينفصلوا عن الحياة، بل كانوا يتصلون بها، وكانوا يلبون دائماً نداء الوطن، ويتقدمون الصفوف المجا هدة طلباً للاستشهاد في سبيل الله، بل تذكر الروا يات وكتب التاريخ أن أغلب سادة الصوفية من أمثال: عبد الله بن مبارك وأ بو يوسف الغسولي، وإبراهيم بن أدهم، و شفيق البلخي، والشيخ رسلان الدمشقي العز بن عبد السلام، وفضل بن العياض الذين كانوا يخر جون إلى الجهاد، بل كان أغلبهم لهم رباط على الثغور يجلس فيه هو ومريد يه حانوا يخر جون إلى المه هذها، بل كان أغلبهم ملهم رباط على الثار فور يو هو من الدين يحرسون حدود دولة الإسلام.

و كان من جليل أعمالهم أذهم إذا رأوا ملوكهم وأ مراءهم يجهزّون العدة للجهاد كان شيوخ التصوف يحرِّضون أتباعهم على المشاركة في رد العدوان عن البلاد، وكان الأتباع يخرجون بالأعداد الكثيرة ثقة بكلام وعلم شيوخهم، وطمعاً فيما عند الله من الثواب، كما فعل أبو الحسن الشاذلي سنة (١٢٥٨م- ٢٥٦هـ)، عندما" قدم إلى إسكندرية من المغرب، وصار يلازم ثغرها من الفجر إلى المغرب، وينتفع الناس بحديثه الحسن وكلا مه المطرب"، [ ابن العماد، ٢٨٦، ج٧/٢٨]. –مع أنه كان ضريراً-، كان يحرض أتبا عه في الا شاركة في معر كة المن صورة سنة ( ١٢٤٨ م- ١٢٤٩ م- ٢٤٧ فصوفية صلاح الدين علامة على زهده وصلاحه وتأييده من قبيل ربه -جل جلا له-، وليست وصمة عار كما يفهمه غلامان اليوم، وحديث الأنسان.

ج- عُرف بعقيد ته الأشعرية: لقد ذقل إلينا كتّاب السَّير والمؤرخون أن السلطان صلاح الدين الأيوبي -رحمه الله-كان على مذهب الإمام الشافعي، وعلى عقيدة الإمام الأشعري، وأهم ما كان يميز شخصيته عقيدته السنّية الأشعرية، وبأنه كان محباً للعلم والمعرفة، وطالباً لهما رغم جميع أشغاله، وكان حريصاً على العلم، وشديد الرغبة في سماع الحديث، والقاضي بهاء الدين المشهور أشغاله، وكان حريصاً على العلم، وشديد الرغبة في سماع الحديث، والمقاضي والماد المادي والمورفة، وطالباً لهما رغم جميع أشغاله، وكان حريصاً على العلم، وشديد الرغبة في سماع الحديث، والمقاضي بهاء الدين المشهور أشغاله، وكان حريصاً على العلم، وشديد الرغبة في سماع الحديث، والمقاضي بهاء الدين المشهور بابن شدّاد يذكر لنا طرفاً من ذلك فيقول: "وكان -رحمة الله- عليه حسن العقيدة كثير النكر لله تعالى - قد أخذ عقيدته على الدليل بواسطة البحث مع مشايخ أهل العلم وأكابر الفقهاء وفهم من ذلك ما يحتاج إلى تفهمه بحيث كان إذا جرى الكلام بين يديه يقول فيه قولاً



حسناً وإن لم يكن بعبارة الفقهاء فتحصل من ذلك سلامة عقيدته عن كدر التشبيه، غير مارق سهم الذظر إلى التعطيل والتمويه جارية على نمط الاستقامة موافقة لقانون الذظر الصحيح مرضية عند أكابر العلماء، وكان قد جمع له الشيخ قطب الدين النيسابوري عقيدة تجمع جميع ما يحتاج إليه في هذا الباب. وكان من شدة حرصه عليها يعلمها الصغار من أولاده حتى ترسخ في أذهانهم في الصغر، ورأيته وهو يأ خذها عليهم وهم يلقونها من حفظهم بين يديه." [ ابن شداد، ما 1946م، ص.٣٣].

وقد كان له اعتناء خاص بنشر عقيدة الإمام الأشعري –رحمه الله– بين أ فراد دولته فقد قال السيوطي في كتا به الوسائل إلى مسامرة الأوائل: "أن الاسلطان صلاح الدين بن أ يوب أ مر المؤذنين في وقت التسبيح أن يعلنوا بذكر العقيدة الأشعرية فوظف المؤذنين على ذكرها كل ليلة إلى وقتنا هذا". [السيوطي، بد،ت، ص١٥]. أي إلى وقت السيوطي المتوفى سنة (١٩٥١م / وعندما دخل إلى مصر استطاع أن يقضي على المذهب الشيعي بسهولة دون كبير عناء بالرغم من قدم هذا المذهب الذي كان له من العمر أكثر من مائتي عام بمصر؛ وذلك لأنه اتجه أولا إلى عقول الناس فأنشأ المدارس لأول مرة في مصر بحيث تمكنت في وقت قصير من إشاعة مذهب أهل السنة والإجهاز على المذهب الإسماعيلي دون ظهور أية بادرة اعتراض آذئذ، حتى أن بعض المؤرخين يقول: إن السبب في إذشاء المدارس بمصر هو مناهضة الشيعة ونشر السنة وإعداد أئمة يختصون بالوعظ فيها.

كما وجدت نصا آخر عند المقريزي يقول: "وذشأ يوسف وعليه لوائح السعادة، وجالس مشايخ أهل الُعلم، فجمع له الشيخ الإمام قطب الدّين أبو المعالي مسعود بن محمد بن مسعود النيسابوري عقيدة تحوي جميع ما يحتاج إلَيه، فمن شدَّة حرصه عَليها كَان يعلمها صغَار أولاده ويأ خذها عليهم ".[المقريزي، ١٩٩٧،ج١/ ١٤٩]. وفي هذا الكلام دليل على اهتمام السلطان صلاح الدين بعقيدته أولاً، ثم بعقيدة أولاده وأهل بيته ثانياً، وبعقيدة أفراد شعبه ورعاياه ثالثاً.

وقال في مكان آخر من كتابه" *المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار*": " أما العقائد فإن السلطان صلاح الدين حمل الكافة على عقيدة أبي الحسن علي بن إسماعيل الأشعري تلميذ أبي علي الجبائي، وشرط ذلك في أوقافه التي بديار المصرية... واستمرّ الحال على عقيدة الأشعريّ بديار مصر وبلاد الشام وأرض الحجاز واليمن وبلاد المغرب أيضا، لإد خال محمد بن تومرت رأي الأشعريّ إليها، حتى أنه صار هذا الاعتقاد بسائر هذه البلاد، بحيث أن من خالفه ضرب عنقه، والأمر على ذلك إلى اليوم... فاستمرّ ذلك من سنة خمس وستين وستمائة، حتى لم يبق في مجموع أمصار الإسلام مذهب يعرف من مذاهب أهل الإسلام سوى هذه المذاهب الأربعة، وعقيدة الأشعريّ، وعملت لأهلها المدارس و الخوانك والزوايا والربط في سائر ممالك الإسلام، وعودي من



تمذهب بغيرها، وأذكر عليه." [ المقريزي، ١٩٩٧،ج٤/ ١٦٧–١٦٨]. ولا أظن أن أحداً سيفهم من كلام المقريزي السابق بأن السلطان صلاح الدين أجبر الناس على عقيدة الأشعرية بل نشر مذهبه بطرق سلمية حتى لينطبق عليه المثل الذي يرويه ابن الأثير بقوله: " لا ينتطح فيها عنزان"... وهذا إشارة إلى قضية مخصوصة لا يجرى فيها خلف ونزاع".[ ابن الأثير، ١٩٧٩،ج٥/٥٥].

و تذكر بعض الروا يات التاريخية أن الاشيخ الذحوي محمد بن هبة للا رأى اهتمام الاسلطان صلاح الدين بعقيدة الأشعري اهتما ماً بالغاً ألف له رسالة وأسما ها "حد*ائق الفصول* وجواهر الأصول " وأهداها للسلطان فأقبل عليها وأمر بتعليمها حتى للصبيان في المكاتب وصارت تسمى بالعقيدة الصلاحية. [ ابن السبكي، ١٩٩٣، ج١٤/٧].

لا شك أن المسلمين جميعا مطالبون بأن يعتقدون في الله تعالى ورسله ما أمرهم به في كتابه، وأن يكونوا على تقوى منه، ويعبدوه حق عبادته، ويخشوه في السر والعلن، ويظنوا به -جلّ جلاله- الظن الحسن، ويعتمدوا عليه في كل شؤون حياتهم، وهذا يكون في حق قادتهم وأمراءهم أو جب، حتى يكو نوا أسوداً كاسرة لا يعر فون الهز يمة، ولا يهابون الصعاب والأعداء والمنا يا، ويخو ضون ميادين الجهاد وقتال الأعداء بكل شجاعةٍ وبسالة، وقد ظهرت جميع هذه المظاهر الطيبة في شخصيته -رحمه الله تعالى بشكل ظاهر وجلي.

ولا غرابة في أن يكون السلطان صلاح الدين الأيوبي على عقيدة الإمام الأشعري الذي أجمع له العلماء من زمانه وإلى اليوم بعلو كعبه في هذا المجال، واعتر فوا بفضله في بيان عقيدة السلف الصالح من الصحابة والتابعين بعد إن كادت أن تضيع بين عقائد القدرية والجهمية والجبرية والمعتزلة من المتكلمين والفلاسفة ..إلخ، فجاء الشيخ أبو الحسن وأظهرها للعيان وأزال عنها كل ما تعلقت بها من الضلالات، بالإضافة إلى أنه كان يعيش في منطقة أغلب أهلها على عقيدة الشيخ الأشعري، بل لم يقف عند اعتناقه للمذهب بل عمل على نشره، وخصص له المدارس والأساتذة والأوقاف، ونادى عليه في الإمارات.

ثامناً- جهوده في نشر العقيدة الأشعرية ( عقيدة أهل السنة والجماعة)

السلطان صلاح الدين الأيوبي حا مل لواء العقيدة الأشعرية بكل فخر واعتزاز، وأولا ها عنايته الخاصة بها، وحارب من أجلها دولة كاملة، فحارب إبّان وزارته لمصر كل عقائد الشيعة التي كان الفاطميون ينشرونها، وقد استطاع أن يستأصل- بفضل الله وتوفيقه- جذور هذا المذهب، ولما فتح المدارس المتبعة لمذهب أهل السنة والجماعة هو من جاء بعده من أولاده وإخوا نه (كالمدرسة الناصرية) و(المدرسة الكاملية) – لتي بناها الملك الكامل بن العادل- أمر جميع طبقات الشعب أن يلتحقوا بهذه المدارس، ليدرسوا الدين الصحيح، ويتلقوا عقيدة أهل السنة والجماعة، بل عمل على انمحاق عقيدة الشاهرة إنها عن أرض مصر والشام واليمن، فأزال دولة الفاطمية وعقيدتها، وأعاد المحاق عقيدة المامية المامية من جاء بعده من أولاده وإخوا المامية الم



السلطة للخليفة العباسي السني، ثم اهتم اهتما ماً بالغًا بإصلاح عقيدة المصريين، وأذشأ المدارس والزوايا للتدريس عقيدة السنة والمذاهب السنية الأربعة، وأبطل التعليم الشيعي في جميع أنحاء مصر خاصة في الأزهر الشريف، وأد خل فيها عقيدة أهل السنة والجماعة، وطلب من المدرسين أن يعلِّموا أطفال المسلمين العقيدة الصحيحة التي بها ينتصرون على الأعداء، بل وصل به الأمر بعد ذلك أن يقتل من تأكد أنه يبطن الإلحاد أو الكفر وينشره

#### أهم خطواته في نشر عقيدة الأشاعرة

لقد عمد المظفر صلاح الدين الأيوبي منذ دخوله إلى مصر على ذشر مذهب أهل السنة والجماعة، وخاصة مذهب الإمام الأشعري، والطرق الصوفية، وذلك عندما بدأ ببناء المدارس التي تدرس المذهب السني، وبناء الأوقاف والكتاة يب لأيتام وفقراء المسلمين حتى يبني جيلاً جد يداً؛ فيكون له يد بيضاء عليهم، فيأخذوا بعقيدة أهل السنة والجماعة، ويتركوا ما كانوا عليه سابقاً أيام الفاطميين، وجهوده هذه تظهر من خلال عدة خطوات قام بها وهي :

١- القضاء على الدولة الفاطمية في مصر، أعاد الحكم السني العباسي عليها، وطرد الصليبيين من القدس، ومسح كل الآثار التي تتعلق بعقا ئدهم الباط لة الفاسدة، والاهة مام بأهل الأصريني وتصحيح مفاهيمهما الخاطئة حول الإسلام وشريعته، ويقول في ذلك السيوطي: "وأخذ السلطان صلاح الدين في ذصر السنة وإشاعة الحق، وإهانة المبتدعة والانتقام من الروافض، وكانوا بمصر كثيرين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم؛ فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، تا الحكام في ذلك السيوطي: "وأخذ السلطان الحاير الدين في ذصر السنة وإشاعة الحق، وإهانة المبتدعة والانتقام من الروافض، وكانوا بمصر كثيرين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم؛ فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، تام تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم؛ فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم؛ فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم، فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم، فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين. ثم تجردت هم تالى الفرنج و غزوهم، فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين. ثم تجردت هم ته إلى الفرنج و غزوهم، فكان من أمره معهم ما ضاقت به التواريخ" السيوطي، المبتدين، جامع من ذلك إن ا علان السلطان صلاح الدين الأيوبي الخلا فة العبا سية بم صرفي سنة (١١٧٦ه- ١٩٥٩)، وأ مره للخط باء أن يقط عوا خط بة العا ضد ويخط بوا العبا سية به صرفي منة العمل في حد ذا ته دعوة صريحة منه لنشر عقيدة أهل الحق من الأشاعرة و المستضيء، هذا العمل في حد ذا ته دعوة صريحة منه لنشر عقيدة أهل الحق من الأشاعرة و المستضيء، هذا العمل في حد ذا ته دعوة صريحة منه لنشر عقيدة أهل الحق من الأشاعرة و المبتضية ألماتين المبتضاء المبتضاء المبتضاء المبتضاء المبتضيء، هذا العمل في حد ذا ته دعوة صريحة منه لنشر عقيدة أهل الحق من الأشاعرة و المستضيء، وماربة غيرها من العقائد الباطلة.



الترك وأمرائهم وأتباعهم، وقال المقريزي: "فلما انقرضت الدولة الفاطمية على يد السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب أبطل مذاهب الشيعة من ديار مصر، وأ قام بها مذهب الإ مام الشافعي، ومذهب الإمام مالك، واقتدى بالملك العادل نور الدين محمود بن زنكي، فإنه بنى بدمشق وحلب وأعمالهما عدّة مدارس للشافعية والحنفية، وبنى لكل من الطائفتين مدرسة بمدينة مصر "، ثم قال: " وأوّل مدرسة أحدثت بديار مصر: المدرسة الناصرية بجوار الجامع العتيق بمصر، ثم المدرسة القمحية المجاورة للجامع أيضا، ثم المدرسة النوسفية التي بالقاهرة، ثم اقتدى بالاسلطان صلاح ولاد في المحرية أحدثت بديار مصر: المدرسة النوسفية التي بالقاهرة، ثم اقتدى بالسلطان صلاح القمحية المجاورة للجامع أيضا، ثم المدرسة اليوسفية التي بالقاهرة، ثم اقتدى بالسلطان صلاح أولادُه وأمراؤُه، ثم حذا حذوهم من ملوك مصر من بعدهم من ملوك الترك وأ مرائهم وأتباعهم إلى أولادُه وأمراؤُه، ثم حذا حذوهم من ملوك مصر من بعدهم من ملوك الترك وأ مرائهم وأتباعهم إلى بومنا هذا" [ المقريزي، ١٩٩٧،ج٤/١٠٢]. وكان نظام الكتاتيب موجودًا في عهد صلاح الدين". [ علوان، بد، ت، ١٧١٦]. ويقول ابن جبير: من مآثر صلاح الدين ما أ مر ببنائه من الكتاتيب لتعليم أبناء الفقراء والأيتام خاصة، وأجرى عليهم الجراية الكافية لهم.[ ابن جبير، بد، ت، ص ٢٥].

وكما مهد الطريق لمن يأتي من بعده في جعل جامع الأزهر الشريف على مذهب أهل السنة والجماعة بعد أن كان يُدرّس فيه المذاهب الضالة لسنوات عديدة.

وهكذا نجد أن هذه الفترة حفلت بإنشاء المدارس وساهم في بنائها الجميع جذباً إلى جنب مع الجهاد المستمر ضد الصليبيين والفضل في ذلك يرجع إلى السلطان صلاح الدين الذي كان قدوة في هذا الأمر لرعاياه الذين أحبوا دائما أن يتشبهوا بحاكمهم ويقتدوا به في كل أعمالهم وتصرفاتهم ويتقربون إليه بعمل ما يعرفون أنه يرضيه ويدخل السرور على نفسه، وشهدت تلك المرحلة ازدهارًا كبيرًا في علوم الدين.

وكان –رحمه الله–يوقف على هذه المدارس أوقا فا تكفي للإذفاق على الفقهاء (المدرسين) والدارسين، هُيئت لهذه المدارس كل أسباب الراحة ووسائل العيش، ليتفرغ الدارسون والمدرسون تفرغاً كاملاً للعلم، وحقيقةً أسهمت تلك المدارس وبشكل واضح وملموس في إحياء علوم أهل السنة والعقيدة الأشعرية من خلال ما وفرته من تهيئة الجو المناسب للمدرسين والطلبة على حد سواء. حتى غدت تلك المدارس المركز الأول للإشعاع الفكري لأهل السنة. [ابن جبير، بد، ت ، ص

٣- الأهتمام بالوسائل التي تساعد على نشر عقيدة أهل السنة والجماعة في البلاد مثل المكتبات والأوقاف الاستثمارية، ومصادرة كل الوسائل التي تمنع من نشرها، أو تقف حجر عسرة في طريق نشرها، كما فعل بكتب مكتبة العاضد الفاطمي، فبعد إنشائه للمدارس ووضعه لمناهج جد يدة، وإذشائه للمكاتب شجع العلماء والمفكرين على البحث والتأليف، فقد أ مر العلماء أن يكتبوا له كتباً جديدة في العقيدة لتعليم الصغار والكبار، فأراد بذلك التعمير من جهة، وذشر العلم من



جهة أخرى، واهتمامه بالعلم جعله يهتم بنشر وسائله المختلفة أيضاً، فأنشئ إلى جانب المساجد دور للعلم وبيوت للحكمة. أذشأها وجمع فيها أمهات الكتب، ولذا راجت لديهم سوق الكتب، وكان في مصر سوق كبير لها في الجانب الشرقي من جامع "عمرو بن العاص"، وأسواق أخرى عديدة، تضم أذ فس الكتب وأ قيم الذخائر، كما كان يو جد بدم شق سوق كبير للكتب. المقريزي، ١٩٩٧، ج٦٤٢/٣].

وقد كانت لتلك المدارس والمكتبات والأوقاف أهمية أخرى بالإضافة لما ذكرناه، حيث كانت كل تلك المدارس الوقفية وما تبعها من مكتبات كبرى، كانت لها أوقاف استثمارية عُظمى حُبست عليها، وتعود غلتها عليها، مما ساهم في تطوير البلد، وتحسين الدخل الفردي، وتحقيق الوحدة والتكافل الاجتماعى بين المسلمين.

٥- تقريبه للعلماء والفقهاء والمؤرخين والأدباء والشعراء وتكريمهم واحترامهم واستشارتهم وإعطاؤهم المكانة اللائقة بهم، فكتب التاريخ تذكر أن السلطان صلاح الدين كان كثير الحضور لمجالس العلم، حتى أنه كان يذهب إلى الإسكندرية مصطحبًا معه ولديه على وعثمان لحضور مجلس الحافظ السلفيِّ (ت.٤٧٨هه/٥٧٦)، وأعطى الوزارة للعالم الكبير كمال الدين الشهرزوري(ت ٨٤ه)، وجعل من الواعظ ابن نجا الحنبلي (ت.508 / 599- هـ) مستشاراً له، ووزيره القاضي الفاضل من أكابر الكتاب محبًّا للعلم وأهله، ومن العلماء الذين كان يستشيرهم: نجم الدين الخبو شاني( ت.٨٧هه/١١٩٧)، والفقيه الشافعي، و هو الذي شجع صلاح الدين على إذهاء الدولة العبيدية وقطع الخطبة لهم، حيث بني له صلاح الدين مدرسة وفوض تدريسها إليه، ومن الفقهاء الأمراء الفقيه عيسى الهكاري (ت. ٥٨٥ه/١١٨٩م) وكان جنديًا شجاعًا كريمًا، تفقه على الشيخ أبي القاسم البرزي واتصل بالأمير أسد الدين شيركوه، وكان يخاطب صلاح الدين بما لا يقدر عليه غيره. وكان رحمه الله لا يَقدُمُ على شيء إلا بعد مشورة العلماء والحكماء، فقد قال القاضي ا بن شداد: "و كان يج لس للعدل في كل يوم ا ثنين و خميس في مج لس عام يح ضره الفق هاء والقضاة، ..و كان يفعل ذلك سفرًا وحضرًا" [ ابن شداد، ١٩٩٤م، ج١ / ٤١]؛ لذا كتب الشيخ على الصلابي في ذتائج بحثه" إن القيادة الفكرية والعلمية لم تكن في يد صلاح الدين، وإنما كا نت مرتكزة عند العلماء والفقهاء، وبرز من أعوان صلاح الدين القاضي الفاضل الذي أخذ بيد صلاح ا لدين نحو تطبيق شرع الله، فع ندما تكون القيادة الفعلية في الأمة للعلماء الربانيين وإلا قادة العسكريين الذين يذقادون لأحكام الله يكون الذصر حليفهم، ويمكن الله لهم ما دا موا على نهجه سائرين".[الصلابي، ١٩٩٤م، ص.١٦٥].

٤- إصلاح العقائد: وذلك من خلال القضاء على المعتقدات الباطلة والمذاهب المنحرفة وأصحابها، فقد سبق الحديث في البحث كيف أنه عندما تولى الوزارة لعا ضد الفاطمي في مصر في بداية



شبابه كان يؤلمه حال البلاد، وما فيها من المعتقدات الباطلة التي لا تمت إلى عقيدة أهل السنة والجماعة بصلة أو نسب؛ لذا كان من البديهي أن يقوم النا صر صلاح الدين السني المذهب، الأشعري عقيدةً، والمتربي على تقوى الله وطاعته وعبادته والخشية منه تعالى، والثقة به، أن يهُبّ لمحاربة هذا المذهب الباطل، وأن يقضي عليه، ويم سح آثاره، ويجعل مكا نه عقيدة أهل السنة والجماعة، وشجع جميع طبقات الشعب على الانضمام في صفوف طلبة العلم؛ ليدرسوا الدين الحق والعقيدة الصحيحة في المدارس التي فتحها سابقاً. وقد عدى الباحث محمد خير الطرشان إصلاح العقائد " من الأسباب التي جعلت صلاح الدين في هذا المستوى من القيادة الناجحة ؟ في هذا المتوى من التألق؟ في هذا المستوى من الإصلاح ؟ صلاح الدين قاد مجموعة من الإصلاحات على مستوى العقيدة، فقد كان شافعيًّ المذهب، أشعريَّ العقيدة، وكان رجلاً متصوفاً، وزاهداً في الدنيا. على مستوى الإصلاح العسكري :وضع خططاً لجيوشه، وكان أساس هذه الخطط الثبات في المركة، والتسامح أيضاً. [الطرشان، ٢٠١٤م، ٢].

٥- استطاع توحيد بلاد المسلمين بعد أن كانت متناحرة مفككة، وهذه الدول التي استطاع ضمها تحت لوا نه وقيادته هي: مصر، وا ليمن، و سوريا، الحجاز، وتها مة، وبالتالي ا ستطاع بناء وتا سيس دو لة قوية أحا طت بمملكة بيت المقدس وفلا سطين وا لتي كا نت خا ضعة لاسيطرة الفرنجة، كما استطاع تطوير دمشق وجعلها مدينة مزد هرة عظيمة، و كذلك دعم المعارف والعلوم وا هتم بها استطاع تعوير أصيلاً من نهضة الأمة الإ سلامية، وجعل عقيدة الأمة كلها عقيدة وا حدة بعد أن عامية واعتبرها جزءاً أصيلاً من نهضة الأمة الإ سلامية، وجعل عقيدة الأمة كلها عقيدة وا حدة بعد أن واعتبرها جزءاً أصيلاً من نهضة الأمة الإ سلامية، وجعل عقيدة الأمة كلها عقيدة وا حدة بعد أن واعتبرها جزءاً أصيلاً من نهضة الأمة الإ سلامية، وجعل عقيدة الأمة كلها عقيدة وا حدة بعد أن واعتبرها جزءاً أصيلاً من نهضة الأمة الإ سلامية، وجعل عقيدة الأمة كلها عقيدة وا حدة بعد أن أصرافها ووحد صفها في وجه الأعداء، وأزال الفوارق الطبقية من بينها، حتى قال صاحب كتاب موجز التاريخ الإسلامي: " وبعد موت نور الدين أخذ دمشق وكثير من بلاد الشام ٦٩٥ – ٧٥٥ كراب موجز التاريخ الإسلامي: " وبعد موت نور الدين أخذ دمشق وكثير من بلاد الشام ٦٩٥ – ١٥٩ مالاب موجز التاريخ الإسلامي: " وبعد موت نور الدين أخذ دمشق وكثير من بلاد الشام ٩٦٥ – ١٥٥ مالاب موجز التاريخ الإسلامي: " وبعد موت نور الدين أخذ دمشق وكثير من بلاد الشام ٩٦٥ – ١٥٥ معنا معار ما حاد توران شاه فأخضع كل بلاد اليمن سنة ٦٩ه هـ/١١٧ م. بنالك كون ملاح الدين جبهة إ سلامية مو حدة قو ية بعد أن عانى الاسلمون طويلاً من الفر قة والاضعف مالاح الدين جبهة إ سلامية مو حدة قو ية بعد أن عانى الاسلمون طويلاً من الفر قا والضعف والتشتت فوقف بهذا الجيش في وجه الصليبيين، وانتصر عليهم انتصاراً حا سماً في موقعة حطين والتشات فوقف بهذا الجيش في وجه الصليبيين، وانتصر عليهم انتصاراً حا سماً يه موقعة حطين مالمه ورد الحيشي في وجه المشهورة سنة ٩٢٥ مالاما مالمين في وجه الصليبيين، وانتحان ما مامور الحيا ماما في وجه المشهورة سنة ٩٤ ما هما المين الحين ما أعطم الدين من أعظم القواد المسلمين الذين وقفوا في وجه المسهورة سنا مامه والما ماربلس وتونس ويلاد الدين ما أعظم القواد المسلمين الذين وقفوا يا وجما بعد احتايبي ماما ما مارد الدين ما أعطم القواد المامين الدين والموا والمام ماموا الما والما ويلاد

٦- حبه وشغفه بالجهاد، ومما ساعد على نشر عقيدة أهل سنة والجماعة جهاده الطويل -رحمه الله تعالى- ثم توليه على المدن المفتوحة بعض من أمرائه، ويساعدهم في وظيفتهم الكثير من العلماء والفقهاء، فقد قال القاضي ابن شداد: " و كان-ر حمه الله- شديد المواظبة على الجهاد، عظيم



الاهتمام به، ولو حلف حالف أنه ما أذفق بعد خروجه إلى الجهاد دينارًا إلا في الجهاد، وفي الإرفاد لصدق، وبرفي يمينه، ولقد كان الجهاد قد استولى على قلبه وسائر جوا نحه استيلاء عظيمًا، بحيث ما كان له حديث إلا فيه، ولا ذظر إلا في آلته، ولا اهتمام إلا برجا له، ولا ميل إلا إلى من يذكره، ويحث عليه، ولقد هجر في محبته "الجهاد" أه له وو لده ووطنه و سكنه، وقنع با لدنيا بالسكون في ظل خيمة تَهبُّ بها الرياح يمنة ويسرة، وكان الرجل إذا أراد أن يتقرب إليه يحثه على الجهاد.."؛ [ ابن شداد، ١٩٩٤م، ١٦٥]، وكيف لا يحب الجهاد وهو الذي سطّر أعظم كتاب في الجهاد، وخاض أشرف المعارك ضد أعداء الإسلام والمسلمين، فحق له أن يقترن اسمه باسم الجهاد في كان أماكن الشرف .

#### الخاتمة:

إن أعمال السلطان صلاح الدين الأيوبي في خدمة الإسلام لا تخفى على كل عارف به أو بشيء من سيرته، وما قام به من أعمال عظيمة تجاه أمته ودينه، فشكل – مع شيخه نور الدين محمود زنكي ومن قبله عماد الدين زنكي – شوكة في حلق الصليبيين، أفشلوا مخططاتهم تجاه الدولة الإسلامية ودارت معارك عظيمة معهم حتى جاء صلاح الدين الأيوبي فوحد الشام ومصر والح جازوا ليمن، وقا تل الصليبيين و هزمهم و حرر بيت المقدس، وأ عاد للأ مة قوتها و مجدها وعقيدتها، وقضى على الدولة الفاطمية وعقيدتها الباطلة في مصر وأعادها لأهل السنة والجماعة وفتح المدارس لدراسة المناهب السنية ونشر عقيدة أهل السنة والجماعة – عقيدة الأشعري – وقام بإصلاح العقائد والتعليم، وعمل على تنشيط الاقتصادي الإسلامي، وذشر العدل والسلام في ربوع دولته التي ظلت تتسع وتمتد حتى شملت العراق وبلاد الكرد والشام واليمن ومصر وبرقة.

واليوم مع ما تعاذيه الأمة من انقسام وتمزيق وشتات وضعف، ويلعب بها الأعداء من الشرق والغرب، ويسرقون خيراتها، ويغتصبون أرضها، ويدنسون مساجدها، والعدو هو هو، والأمة هي هي، ولكن الأمة حاربت في ذلك الوقت تحت لواء الإسلام فانتصرت، وللأسف اليوم أغلب الحكو مات الإسلامية تر فع شعارات القوم ية، وتع لن على رؤوس الأشهاد السلام والتطبيع مع الأعداء، لذا فمن الجدير أن يتم الإعلان – في المؤتمرات والمجلات العلمية، وفي كل مكان يتسنح الفرصة – عن ما يجب على الأمة أن تقول لقادتها ورؤساء حكوماتها الإسلامية والعربية: عليكم أن الفرصة – عن ما يجب على الأمة أن تقول لقادتها ورؤساء حكوماتها الإسلامية والعربية: عليكم أن وعلنكم، وأن تجعلوا من الإسلام وشريعته دستوركم، وتو حدوا صفوفكم، وتكون على قلب رجل واحد، وتقوموا بواجبكم المقدس أمام الله تعالى ورسوله والمؤمنين والأجيال القادمة، وإلا فإن التاريخ والأجيال لن ترحمكم.



رحم الله القائد صلاح الدين الذي أدى الرسالة وبلّغ الأمانة وجهاد في الله حق جهاده، وقضى على الكفر والشرك والإلحاد والعقائد الباطلة، وحرر المقدسات من براثن الصليبية الحاقدة، وسيظل حياً في قلوب المسلمين جميعاً.

وفي الختام نسأل الله تعالى أن يجزيه عن الإسلام والمسلمين بأعلى العليين في جنات النعيم، مع النبيين والشهداء والصالحين. وأن يهيئ للأمة صلاح الدين آخر يقوم بما قام به الأولى وما ذالك على الله بعزيز.

#### قائمة المصادر والمراجع:

- ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (ت ٦٠٦هـ)، النهاية في غريب الحديث والأثر،تح: طاهر أحمد الزاوى وأخرون، المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.
- ابن السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن دَقي الدين السبكي (ت VV هـ)، طبقات الشافعية الكبرى، تح: محمود محمد الطناحي د. عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر، ط: الثانية،١٩٩٣ - ١٤ ٢ه.
- تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين ابن السبكي (ت ٧٧١ هـ)، ، معيد النعم ومبيد النقم، ط: الأولى، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ٧٠٤ (هـ - ١٩٨٢م.
- ابن العماد، أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن العماد العكبري (1089 1032 هـ ١٦٢٣ ...)، شذرات الناماد، أبو الفلاح عبد الحي بن أحمد بن العماد العكبري (1089 1032 هـ ١٦٢٣ ...)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ت، محمود الأرناؤوط، طن الأولى، دار ابن كثير، دمشق، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
  - ابن جبير، محمد بن أحمد الأندلسي، رحلة ابن جبير، دار ومكتبة الهلال، بيروت، بد، ط، بد، ت.
- ابن خلكان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن إبراهيم(ت. 608 هـ– ٦٨١ هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ت، إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط1، ١٩٩٤م.
- ابن شداد، بهاء الدين يوسف بن رافع أبو المحاسن (ت. 632 هـ/١٢٣٤م)، النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، ت: جمال الدين ابن الشيال، ط: الثانية، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٥هـ- ١٩٩٤م.
- ابن عساكر، فخر الدين (<sup>٤٩٩</sup> هـ <sup>٧٧٥</sup> هـ)، تبين كذب المفتري فيما ذسب إلى الإمام الأشعري، ت: محمد زاهد الكوثري، طبعة المكتبة الأزهرية للتراث، مصر، بدون، ت، بد، ط.
- ابن كثير، عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر (ت١٣٧٣. ه)، البداية والنهاية، ت، عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط١، دار هجر، دمشق، ١٤١٨هـ-١٩٩٧.
- الأشعري، علي بن إسماعيل (324 260 هـ/ ٨٧٤ ٩٣٦ م) ، الإبانة عن أصول الديانة، ت: صالح بن مقبل العصيمي، دار الفضيلة، الرياض، ط:١، ٢٠١١م- ١٤٣٢م.
- البدليسي، شرف خان ( ت١٦٠٣م)، شرفنامه في تاريخ الدول والإمارات الكردية، ت، محمد علي عوني، ط٢، دار الزمان- سوريا دمشق، ٢٠٠٦م.
- الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس، الزركلي الدمشقي (ت ١٣٩٦ هـ)، الأعلام، دار العلم للملايين، ط: الخامسة عشر – أيار / مايو ٢٠٠٢ م.



- السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر بن محمد (ت٩١١٠)، الوسائل في مسامرة الأوائل، بد، ط، دار الكتب العلمية، بيروت، بد، ت.
- حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة، تـ محمد أبو الفضل إبراهيم، ط: الأولى، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٨٧هـ- ١٩٦٧.
- المقريزي، أحمد بن علي أبو العباس (٧٦٤-٧٦٤م مما 1442م)، الاسلوك في معرفة دول الملوك، ت، محمد بن عبد القادر عطا، بد، ط، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ- ١٩٩٧.
- أحمد بن علي أبو العباس ابن المقريزي (٧٦٤-٧٦٤هه/1364-1442 م)، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، ط: الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨م- ١٩٩٧.
- -ابن تغري، يوسف أبو المحاسن جمال الدين(ت. ٤٧٨ه/ ١٤٧٠م)، النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، بد، ط، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ودار الكتب، مصر، ١٩٨٣م- ١٩٦٣م.

المراجع المعاصرة:

- البوطي، محمد سعيد رمضان( ت٢٠١٣م)، الإنسان مسير أم مخير؟، ط: الثانية، دار الفكر، دمشق، سوريا، ١٩٩٧م.
- التُرباني، جهاد، مائة من عظماء أمة الإسلام غيروا مجرى التاريخ، ط: الأولى، دار التقوى، ليبيا،١٤٣١ هـ-٢٠١٠م.
- السنان، حمد، وفوزي العنجري، أهل السنة الأشاعرة شهادة علماء الأمة وأدلتهم، ط: الثانية، دار الضياء، الكويت، ١٤٣١هـ- ٢٠١٠م.
- الشاذلي، وابل عبد الله، من جواهر عقيدة أهل السنة والجماعة، ط: الأولى، مكتب مِداد الفني، اسطنبول، تركيا، ١٤٣٧هـ- ٢٠١٥م.
- الصلابي، علي محمد محمد، صفحات من التاريخ الإسلامي في الشمالي الإفريقي الدولة الفاطمية، بد، ط، مؤسسة أقرأ، مصر، ١٤٢٧هـ- ٢٠٠٦م.
- العسيري، أحمد معمور، موجز التاريخ الإسلامي منذ عهد آدم عليه السلام (تاريخ ما قبل الإسلام) إلى عصرنا الحاضر ١٤١٧ هـ/٩٦ - ٩٧ م، بد ن- الرياض
  - - ضيف، شوقي، تاريخ الأدب العربي ، دار المعارف، مصر، ط١٠، ١٩٩٥.
- علوان، عبد الله نا صح( ١٤٠٨ هـ ١٩٨٧م)، أعلامنا صلاح الدين الأيوبي بطل حطين و محرر القدس من الصلبيين، ط: السابعة، دار السلام، القاهرة، ١٤٠٨هـ- ١٩٨٧م.
- -عويس، عبد الحليم، المسلمون من التبعية والفتنة إلى القيادة والتمكين، ط: الأولى، دار العبيكان، الرياض، ١٤٢٧هـ- ٢٠٠٦م.

المواقع الالكترونية

- الأنصاري، مصطفى، مقال، صلاح الدين الأيوبي ونشأة الدولة الأيوبية، موقع إسلام لايت، منشور في ٢٠١٥، https://lite.islamstory.com/ar/artical/4031 .



الطحاوي، حاتم، مقال، البحث عن صلاح الدين الأيوبي في سيرة الظاهر بيبرس، من جريدة الحياة،
 الرياض، رابط المقال: /http://www.alhayat.com/article/509758

- الطر شان، مح مد خير، منهج القا ئد ال سلطان صلاح الدين في الإصلاح، م قال، تاريخ الذ شر في 2014/02/06، تاريخ الز يارة في ۲۰۲۳/۰۳/۸.

./https://towardsalahuldin.wordpress.com

العثماني، الصادق، مقال، القائد الأشعري الصوفي صلاح الدين الأيوبي: الرجل الذي أعاد للقدس حريته،
 https://www.hespress.com/opinions/10921.html

- سرحان، محمد، مقال، الناصر صلاح الدين الأيوبي، موقع طريق الإسلام، http://iswy.co/e49j8

#### الهوامش:

- ا هو الشيخ العلامة الفقهية المتكلم تاج الدين محمد بن هبة الله بن مكي الحموي المولد، المصري الدار والوفاة، الشافعي الخطيب .مولده: ولد رحمه الله عام <sup>250</sup> هجري الموافق <sup>101</sup> رومي بحماة.
  - ۲ سبق ترجمته.

٣ أحمد بن محمد بن سلفة (بكسر السين وفتح اللام) الأصبهاني (٤٧٨ – ٢٧٥ ه = ١٠٨٥ – ١١٨٠ م)، صدر الدين، أبو طاهر السّلفي: حافظ مكثر، من أهل أصبهان. رحل في طلب الحديث، وكتب تعاليق وأ مالي كثيرة، وبنى له الأمير العادل (وزير الظافر العبيدي) مدرسة في الإسكندرية، سنة ٤٥٦ ه فأقام إلى أن توفي فيها. الأعلام للزركلي. ج١/ص٢١٦.

## Ayyubid state and its Ash'ari school and the efforts of Sultan Saladin Ayyubi to spread it

#### Abstract:

There is no doubt that the progress of countries and principalities has been not only in the political aspect, but also in all areas of scientific, social and economic life, and it is the Ayyubid state and its civilizational structures that are very interested in the scientific aspect. Schools, institutes, universities, its rulers and sultans had the largest share in its service and expenditure, and they had scholars and professors. Relying on their advice and often relying on their opinion, as he did in Egypt, he recruited them in his jihad for the faith of the Sunnis and group - which is the Ash'ari faith - after surviving Al-Azhar University for nearly two centuries under the rule of Fatimid Ubaidis. Due to the importance of creed in the life of Saladin's leaders, he often asks scholars of creed and kalam to visit him and attend his councils, thus leading to polemical and scientific disputes. He was diligently trying to spread them until it occurred to him that he had ordered the Ash'ari creed to be read on the minarets every morning, and his service in clarifying and confirming this belief is evident. In this article, I discuss his efforts. **Keywords**: *the Ayyubids - theology - Salah al-Din - the Ash'aris - their efforts.* 



# دمولهتی ئەيوبى و قوتابخانەى ئەشعرى و ھەولەكانى سولتان سەلاحە دين ئەيوبى ئەبلاوكردنەوميدا

پۆختە:

گوماني تيدا نييه که پيشڪموتني ولاتان و ميرنشينهکان تهنيا له لايهني سياسيدا نەبوه، بەڭكو لە ھەموو لايەنەكانى ژيانى زانستى و كۆمەلايەتى و ئابووريدا بونى ھەبوه، دەولاتى ئەيوبىش يەكئـك بوەلمەومىرنشـينيانەي كە زۆر گرنگـى داوە بە لايەنـى زانسـتى و شارسـتانى، ھەربۆيە لە قوتابخانە وپەيمانگاكاندا فەرمانرەواو سوڭتانەكانى ئەو مىرنشىنە گەورەترىن رۆڭيان ههبوه له خزمهتكردن و خهرجكردني هاوكاري بۆ ئهو لايهنه، ومههرومها خزمهتكردن و وگرينگی دان به خاوهنه کانيان له زانا و پرۆفيسۆر و خويند کارو زانست پهروهران، به سهرۆکايهتی سوڭتان سەڭاحە دينى ئەيوبى، چونكە ئەو سەركردە مەزنە پشتى بە زانايان دەبەستور و ھاورٽيەتى دەكردن لەكاتى جيھادكردندا، وەھەروەھا گوێى لە ئامۆژگاريەكانيان دەگرت وړاوێژى پێدەكردن راوو بۆچوونى ئەوانى وردەگرت، وەك ئەوەى پێشتر لە مىسر ئەنجامى دابو، كە مزگەوتى ئەزھەرى ڪردبوه سهرچاوهو چرايهڪ بۆ بيرو باوهړی ئههلی سوننه و جهماعهت و بيروباوهړی ئهشعهری، دوای ژێر دەستەي ئەو مزگەوتە بۆ ماوەي نزيكەي دوو سەدە لە ژێر دەسەلاتى عوبەيدى فاتمىيەكان، وە بەھۆي گرنگی عەقیدە له ژیانی سەركردەی مەزن سەلاح دین زۆرجار داوای له زانایانی عەقیدە و زانستی كەلام دەكرد سەردانى بكەن و بەشدارى دانيشتنەكانى بكەن، بۆ ئەوەى گفتوگۆو مشتومرى زانستى له نێوانياندا رووبدات، هەتـا كـار گەيشـتە ئەوەى فەرمـانى كـرد بەخوێنـدنەوى بيروبـاوەرى ئەشعەرى لە لەبلند گۆكان لەھەمو بەيانيەكدا، خزمەتەكەي ئەو سەركردە مەزنە بۆ روونكردنەوە و پشتراستكردنهومى ئهم عهقيدهيه به روون و ئاشكرا دياربو.

پەيقىن سەرەكى: ئەيوبيەكان، زانستى كەلام، سەلاحەدىن، ئەشعەرىيەكان، مەزھەبى سوننە



## دور الاديرة العلمية في المناطق الكوردية في القرن ٣-٦هـ/ ٩-١٢م

### پ. ه.. د. شهلة برهان عبدالله

قسم التاريخ – كلية الأداب – جامعة صلاح الدين – اربيل/ اقليم كردستان العراق

#### الملخص:

هذا البحث يتحدث عن دور الأد يرة العلم ية في المدن الكورد ية في ال قرن ٣-٥٦/ ٩-٢١م، ويعتبر الأديرة في المدن الكوردية محور الحركة الفكرية والثقافية التي اغنت الحضارة الأسلامية باطروحاته ومؤلفاته، اذ ان حركة الرهبنة التي اعتمدت على العلم والدين معاً كان نتا جه بناء الأديرة واهتمام بالثقفات المختلفة ولا سيما اليوناذية التي يعتبر بوا بة للكل العلوم الأخرى التي كانت تدرس في تلك الأديرة، وإن أديرة المدن الكورد ية كانت سباقة في مجال العلم والمعلمين وساهمت بشكل رئيسي ومباشر في اغناء الثقافة والحضارة الأسلامية، وإن السماحة والاهتمام من قبل الدولة الأسلامية كانت لها الفضل في أدامة تلك الأديرة واستمرارها عطائها، وبهذا يكون تلك الأديرة ساهموا بشكل مباشر وغير مباشر في أيناء الثقافة والحضارة الأسلامية، وإن السماحة والاهتمام من

الكلمات الدالة: الاديرة، المدن، الكوردية، التعليم، الاسلامية –

#### المقدمة:

ي عد الأد يرة إلى جا نب كو نه مكا نا للع بادة، وا حدة من ا هم المرا كز التعليم ية لدى الذصارى، اذ انتشرت بشكل وا سع في المدن الكورد ية في القرن الثا لث الي قرن السادس الهجري، التا سع الى الثاني عشر الميلادي. ولا عب هذه الأد يرة دورا مهما في حياة الذصارى العلم ية وذ ظرا لاهمية الموضوع في تاريخ الحضارة الأسلامية، وعدم وجود دراسة اكاديمية مستقلة حسب اطلاعي، فمن الضروري ابراز الدور التعليمي لتلك الأد يرة اذ كا نت لاتخلوا من و جود المكتبات لخزن المؤلفات الدينية والأدبية التي يستمد منها الرهبان الكثير من المعلومات، لذا وجت من الظروري كتابة البحث في هذا الموضوع المهم في التاريخ الحضارة الأسلامية.

ا ما بالذسبة لأ هم المصعوبات التي واجهتها خلال فترة البحث والتي تكمن في صعوبة الموضوع كونه من المواضيع الشائكة، بالإضافة إلى ندرة المصادر والمراجع التي تناولت الموضوع.



ولقد انتضم البحث في ثلاث محاور رئيسية، المحور الأول بعنوان التعريف بالدير وأقسامه ، والتعريف بالرهبان، ونشؤ حركة الرهبنة، وتناولت في المحور الثاني الحركة العلمية والفكرية في الديارات النصرانية، فتناولت المدارس الديرية، وهيئة التدريس، وأهم الأنظمة التي كانت تحكم سير العملية التعليمية، اما المحور الثالث فهو عن اهم المكتبات الديرة ومؤلفات الرهبان الذين اغنوا المكتبات في الحضارة الاسلامية. مع مقدمة وخاتمة وقائمة بأسماء المصادر والمراجع.

و اخيراً أرجو أن يسد هذا الجهد المتواضع جاذباً من تاريخ الحضارة الإسلامية في المدن الكوردية، وأن يكون لبنة متواضعة من صرح المعرفة التاريخية، واسأل الله التوفيق والسداد.

المحور الأول// عوامل ظهور الديارات وانتشارها

# اولا// الدير في اللغة والاصطلاح:

عَرَفت المعاجم العَربية لفظة الدير على إنها في الأصل الدار والجمع أديار (ابن منظور، بلا تاريخ، ١/ ١٠٤٢)، وديار، وأديرة (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ٢/ ٤٩٥)، ودور، وديور (ابن فارس، ١٩٧٠م، ٢/ ٣١٨).

وا لدير هو خان الذصرانية (الفيروزآ بادي، ١٩٧٨م، ٢/ ٣٣)، و هو المكان الذي يتعبد فيه الرهبان، كأدائهم الصلاة والتقرب إلى الله (كرد علي، ١٩٧٠م، ٢/ ٤). ويرجع أصل كلمة دير إلى اللغة الآرامية ومعنا ها البيت أو المنزل (زيات، ١٩٣٨م، ١٢). وغالباً ما يكون الدير في الصحاري، أو على رؤوس الجبال، أو مطل على الأودية أو على السهول الفسيحة الخضراء، وفي المناطق المنقطعة عن الا ناس ( ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ٢/ ٣٣٩) و (زيات، ١٩٣٨م، ٩) و ( سعيد، ١٩٨٠م، ٧). ويكون بالقرب من مصدر مائي (البكري، ١٩٤٥م، ١/ ٣٣٣)، ولا يكون في المدن الكبرى ، فإن كان فيها سُمِيَ كنيسة أو بيعة (دير) (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ١/ ٣٣٣)، ولا يكون في المدن الكبرى ، فإن كان فيها البيعة (الدير) والكنيسة وفقاً لما أورده المقريزي في قوله: ((الدير عند النصاري يختص بالنساك المتيمين به والكنيسة مجتمع عامتهم للصلاة)) (المقريزي، ١٩٩٥م، ٢/ ٢٥٩م، ٢/ ٢٥٩م).

ويشير كبر الدير إلى كثرة عدد رهبانه (الشابشتي، ١٩٨٥م، ٤٩)، فيكون أحياناً كبيراً كالمدينة (القرماني، بلا تاريخ، ٤٤٩)، فلا بد من احتوائه على عدد كبير من الرهبان مثل دير احويشا مدينة بديار بكر كبير وعظيم فية ٤٠٠ راهب في القلالي ودير باغوثا دير كبير جدا كثير الرهبان (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ٢٢، ٢٤).

وي قال للرا هب الاساكن في الدير ديرا ني ودَّ يار (الزمخ شري، ١٩٦٥م، ١/ ٣٩١) و ( ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م) و (ابن منظور، بلا تاريخ، ١٠/ ١٠٤٢)، وللراهبة ديرية وديرانية (العمري، ١٩٢٤م، ١/ ٢٦٠). ولابد أن يكون رئيس الدير مسئولاً عن إدارة شؤون الدير.



وغائباً ما تبنى الأديرة بعيداً عن المناطق المأهولة بالسكان لتتيح لرهبانها الخلوة والعزلة، إلا أن بعضها شُيِّد بالقرب من الأماكن المعمورة، لذا أُطلق عليها اسم العُمْر: وهي أماكن لسكن الرهبان وممارسة عباداتهم (عدناح، ١٩٣٩م، ٣) و (ا بن عبدالحق، ١٩٥٤م، ٢/ ٤٤٩) و (زيات، ١٩٣٨م، ١٢) و (الطريحي، ١٤٠١ هـ – ١٩٨١م، ١٥٩). ويذكر أن هذه التسمية جاءت من العُمْر وهو نوع من النخيل عُرف بثمرهِ المُسكر، لذا سُمي الدير بالعُمْر (الدينوري، ١٩٧٤م، ٣). بينما يُرجّع البعض تسمية الدير إلى العُمْر لأن الإنسان يُعَمَر فيه ربهُ أي يعبده (السقاف، ١٩٥٤م، ٢).

وكا نت 1 لديارات مأوى لمن يلجأ إليها و من يجتاز جها ( بن سليمان، ١٨٩٩م، ٢٩) و (الشابشتي، ١٩٨٥م، ٢/ ٤٩)، والأكثر من ذلك إن رهبانها أقاموا دوراً لضيافة ومبيت الزوار و عابري السبيل، وتبنى هذه البيوت أحياناً فوق القلالي والكنيسة، فيكرموا مثواهم، ويقوموا على خدمتهم خير قيام (العمري، ١٩٢٤م، ١/ ٣٠٥)، ولا يباح للزوار الإقامة في صوامع الرهبان ذاتها (الشابشتي، ١٩٨٥م، ٢/ ٥٠)، لأنها محل العبادة.

وتُحصّن الديارات عادة بالأسوار العالية والأبواب الحديدية، لحمايتها من الأعداء، وخوفاً من اللصوص، ويصل أحياناً ارتفاع جدارها إلى مائة ذراع (شتريك، ١٩٨٦م، ١٤).

ولم تقتصر الديارات على الرهبان فقط، بل كانت هناك أديرة للنساء (الراهبات) حيث صارت ديارا تهن فيما بعد شامخة البناء، واسعة الأرجاء، تحصنها البساتين والرياض، يقضين فيها أيامهن بالصلاة والعبادة، والتبتل إلى الله، والقيام بكافة الأعمال الصالحة (البكري، ١٩٤٥م، ٣٧٣) و (العمري، ١٩٢٤م، ١/ ٢٥٨) و (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ٢/ ٢٨١، ١٩٢٢، ٧٠٩).

وكانت بعض الديارات سابقاً تقصد للاستشفاء من الأمراض لاسيما الخطرة مذها، كالجذام والبرص، ويكون ذلك عن طريق الاستحمام بعيون الماء التي كانت قريبة منها (ياقوت الح موي، ١٩٥٤ – ١٩٩٧م، ٢/ ٤٩٨) و (ا بن ع بدالحق، ١٩٥٤م، ١/ ٢٢٣) و (زيات، ١٩٣٨م، ١٠٠–١٠٢)، أو عن طريق استخدام المعادن الكبرية ية التي و جدت إلى جوارها كما هو الحال في الدير الأعلى بالموصل، ويذكر أن هذه المعادن تبرئ من الجرب والحكة والبثور وتنفع المقعدين والزمني (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ٢/ ٤٩٨) و (السقاف، ١٩٥٤م، ١١) و ( حبي، ١٩٣٩م ، ١٥). ودير عباد يقع في مدينة ميافارقين فيه علاج طلسم الكلاب (الهروي، ١٩٤٣ه، ٥٩) ودير الجب (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ١٩٣٧) ودير سعيد (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ١٧٤) و دير القيارة (ياقوت الحموي، ١٩٥٤ – ١٩٥٧م، ١٩٥٧) يقصدهم الناس للعلاج، ودير هزقل يقصده الناس لعلاج المجانين (الحميري، ١٩٥٨م، ١٩٥٧م).



ثانياً// الرهبنة ونشوء الأديرة:

لقد رافق انتشار المسيحية ظهور الرهبنة ونشوء الأديرة، وقد قامت الرهبنة على الزهد والتقشف الذي دعت إليهما معظم الأديان القديمة، وحضت الناس على اتباعها، وعلى الابتعاد عن المجتمع وما فيه من مظاهر الانحلال والتفسخ، والدعوة إلى الانعزال، وتكريس الحياة للعبادة فقط دون الذظر إلى العلاقات الجنسية، وم ظاهر الحياة المادية، فاعتبروا هذه الأمور مصدر الشرور، والآثام في العالم، وإذها مصدر المظالم والخطايا التي ينبغي تجنبها، فسكن هؤلاء الرهبان في البراري والقفار هرباً من الدنيا وشرورها، ليكرسوا أنفسهم للعبادة، فسكنوا أول الأمر في الكهوف، والمغاور، ثم بنوا الصوامع والقلايات المنفردة (السرياني، ١٨٧٧م، ٨٧ – ١٨٩) و (شلبي، ١٩٦٧م، ١٨١م)، وبعد ذلك توسعت فشملت أكثر من متعبد واحد، وكان من نتيجة ذلك إنشاء الأديرة، وتنسب بداية نشوئها إلى القديس المري أنطونيوس المعروف بأبي الرهبان (حوالي ١٧٠م) الذي مال إلى وبعد ذلك توسعت فشملت أكثر من متعبد واحد، وكان من نتيجة ذلك إنشاء الأديرة، وتنسب والما إلى القديس المري أنطونيوس المعروف بأبي الرهبان (حوالي ١٧٠م) الذي مال إلى وهذه والما من الذي مال الذيرة، ١٨٧٥م، ٨١م ما ما ما إلى الذيرة، وتنسب

ونظ مت كل مجموعة في ديرواحد يسكن كل أربعة منهم في غرفة منه، و كانوا يجتمعون في أوقات معينة للصلاة ولقراءة الكتاب المقدس، ثم توسعت هذه الأديرة بمرور الزمن، وأصبح يضم بين ٣٠-٤٠ راهباً، ووضعت له أسس لتذ ظيم الحياة الديرية، وأوجب على الرهبان النظام، وإطاعة رئيس الدير، والخضوع له، وفرض عليهم القيام بتوفير الطعام والكساء بأ يديهم، ومنع الرهبان من مساهمتهم في الحياة العامة والزواج، ثم امتدت حركة الرهبنة، وإذشاء الأديرة إلى فلسطين وبلاد الشام، و المناطق الكوردية وآسيا الصغرى (السرياني، ١٨٧٧م، ٨٧). وأخذ الأباطرة، والمتدينين، والأ مراء والأغذياء يتبارون ببناء الأديرة، وإيقاف الوقوف عليها، وإغداق الهبات إليها تقرباً إلى الله، وتكفيراً عن السيئات.

وقد كان الناس يولون هؤلاء الرهبان والراهبات التقدير البالغ لتقشفهم وعزوبتهم وعزوفهم عن الحياة الدنيا. ولا يخفى أن الأديرة كانت ملجأ ليس للرهبان، وإنما مأوى للعجزة، والفقراء، والبؤساء، وابن سبيل، حتى كان يؤمها المطاردون فكان الديرير حب بهم، وأبوا به مفتوحة للمضطهدين، والمفكرين الذين يفرون من نكبات الدنيا ومآسيها.

وقد خدمت الأديرة الآداب والفنون، فكانت أبنيتها من روائع فن العمارة والزخرفة، كما خدمت العلوم والآداب فذسخوا الكتب، وألفوا في موضوعات كثيرة، في التأريخ والأدب والفلسفة واللاهوت والطب.



غير أن سعة انتشار الأديرة أدت إلى تسرب بعض عوا مل الضعف فيها، فقد ازدادت ثروتها، واتسعت أملاكها بفضل الهدايا والأوقاف، فانشغل كثير من رؤسائها بإدارة الأملاك دون العبادة كما دخلها كثير من الرعاع والجهال والكسالى والمجان (شيخو، ١٩١٩م، ٧٩).

أ ما في 14 ناطق الكورد ية ف قد انذ شرت حر كة الره بة على يد ال قديس أو جانيوس (أوجين)(Ogean) فسكنوا جبل ماردين، ونصيبين، وانقطع فريق منهم في جبل سنجار، وفي أطراف (أوجين)(lead) فسكنوا جبل ماردين، ونصيبين، وانقطع فريق منهم في جبل سنجار، وفي أطراف الموصل، و لما ازداد عددهم تفرقوا إلى النواحي وعمروا الأديرة الكثيرة، وأشهرها دير مارميخاذيل، وماريونان، ودير يونس، وهذه الأديرة قريبة من الموصل (السرياني، ١٨٧٧م، ١٩-٩٢) و (شيخو، ١٩١٩م، ١٩-٩٢) و (شيخو، ١٩١٩م، ١٩) دير باغوثا على شاطيء الدجلة بن الموصل وجزيرة ابن عمر (ش. ياقوت الحموي، بلا تاريخ، ١٨٧) دير باغوثا على شاطيء الدجلة بن الموصل وجزيرة ابن عمر (ش. ياقوت الحموي، بلا تاريخ، ١٤) دير ابيون في شرق دجلة بين جزيرة ابن عمر ودير ثمانين في مدينة ثمانين (ش. ياقوت الحموي، بلا تاريخ، ١٤)

ويبدو أن الدافع الذي دفع الأنقياء من الذصارى إلى حياة الزهد، والابتعاد عن الدنيا ومفا سدها وملاذ ها، والالتجاء إلى بناء الصوامع والأديرة، حيث ذسبوا ذلك إلى المسيح الذين يروون عنه قوله: إنْ أردت أن تكون كاملاً فاذهب وبع أملاكك، واعط الفقراء فيكون لك كنز في السماء، وتعال اتبعني (شلبي، ١٩٦٧م، ١٨٧)، وكذلك اقتبسوا من سيرة المسيح الذي كان يصعد إلى الحيل حينها يريد أن يصل أو يعلم الجموع، و من يوحنا المعمدان الذي كان يعيش أكثر أوقاته في البراري (شلبي، ١٩٦٧م، ١٨٧)، وقد يبدو إقبال الأنقياء على الترهب وعدم الزواج اقتداء بالمسيح الذي لم يتزوج، ولذلك أصبح من أهم صفات الراهب وشروط الرهبنة الابتعاد عن الزواج.

# ثالثاً// نبذة عن الاديرة:

لقد كانت الأديرة في المدن الكوردية، ولا تزال مأوى للعباد من النصارى ومبعثاً للدراسة، والبحث والتأليف، ومنبعاً من منابع الزهد والتقوى، ولكن بمرور الزمن أصبحت بالإضافة إلى ذلك أ ماكن للنزهة و مأوى للشعراء وا لمجان، حيث يلجأون إلى الدير ليحتسوا كؤوس الخمر، ويقو لون الشعر الجميل، لما فيه من الهواء العنب، و ما تحيط به من الحدائق والبساتين توحي للشعراء والمجان أسباب الراحة والمتعة (العمري، ١٩٢٤م، ١/ ٢٦٠) و (ابن أبي أصيبعة ١٩٥مم، ٢/ ١٧٠) و (أ مين، ١٩٣٥م، ١/ ٣٥٠). و لو تصفحنا كتاب الديارات للشاب شتي (ت٨٨٨ هـ / ٨٩٩م) وم سالك الأبصار لابن العمري (ت٢٤٧ه/ ١٣٤٨م) لوجدنا حالة الأديرة في المدن الكوردية في العصور العباسية خاصة، وما كانت تعج الشعراء، والظرفاء، وكثرة ما قيل فيهم من الأشعار في الديارات عن دير زكي ودير علقمة ودير لبي مثلاً: "أنه كان يجتمع فيه نصارى، ولا يبقى أحد ممن يحب اللهو إلاً تبعهم، ويقيم الناس فيه الأيام، ويترفونه في غير الأعياد" (الأصبهاني، بلا تاريخ، ٢٠، ٢٠، ٢٠).



وقام النساطرة في المناطق الكوردية بدور كبير في نشر الثقافة بإنشاء المدارس، ونقل ما عند اليونان إليهم، فنقلوا عن الكتب اليونانية إلى الفرس قبل الفتح الإسلامي، وإلى العرب بعده، فانشأوا مدرسة طبية في الرها، وبعد خرابها انتشر النساطرة في بلاد فارس، ونالوا نفوذاً سياسياً فيها، وأسسوا في جنديسابور من أعمال عربستان كلية طبية جديدة (ل.أ. سيديو، ١٩٤٨م، ٢٨٦). والتى نأتى الى ذكرها في المحور القادم.

يقول المستشرق ديورانت (ديورانت، بلا تاريخ، ١٣/ ١٧٧)؛ كان المسلمون حكماء إذ تركوا ا لمدارس الكبرى المسيحية أو الصابئية أو الفارسية قادَمة خاصة في حران ودصيبين وجندي سابور، وغيرها، ولم يمسوها بأذى، وقد احتفظت هذه المدارس بأمهات الكتب الفلسفية والعلمية معظمها في ترجمته السريانية، وما لبثت أن ظهرت ترجماتها إلى العربية على أيدي النساطرة المسيحين، وقد بقيت هذه المدارس تؤدي عملها في العصور الإسلامية، وزاد اتصالها بالمسلمين في العصر العباسي (ابن أبي أصيبعة ١٩٥٦م، ١/ ١٧٥) و (ر. اسحق ١٩٤٨م، ٨٧)، وكانت تدرس فيها اللغة العربية وآدابها، الأرامية واليونانية والفارسية، وكانت تقام في الكنائس والبيع والديارات (ر. اسحق، مدارس العراق قبل الإسلام ١٩٥٥م، ٢٧)، وقد درس في هذه المدارس المختلفة العلوم العقلية واللغة والنحو والشعر والتأريخ والجغرافية والموسيقى والهندسة والفلك والطب والمنطق والفلسفة وعلوم الدين، (اللاهوت) بالإضافة إلى اللغة العربية والمادسية، والنوناذية (شير، بلا تاريخ، ٧٧)، وقد ألحق والنحو والشعر والتأريخ والجغرافية والموسيقى والهندسة والفلك والطب والمنطق والفلسفة وعلوم بهذه المدارس خزائن الكتب والمكتبات (ابن النديم، بلا تاريخ، ١٤٣) و (ر. اسحق، أحوال دصارى بغداد بهذه المدارس خزائن الكتب والمائية والمية العربية والأرامية واليوناذية (شير، بلا تاريخ، ٧)، وقد ألحق بهذه المدارس خزائن الكتب والمائية (ابن النديم، بلا تاريخ، ١٤٣) و (ر. اسحق، أحوال دصارى بغداد ي عهد المدارس خزائن الكتب والمكتبات (ابن النديم، بلا تاريخ، ١٤٣) و (ر. اسحق، أحوال دصارى بغداد

ويبدو أن هذه المدارس كانت دينية خاصة بالنصارى، وتدرس فيها بالإضافة إلى العلوم الدينية اللغة السريانية واليوناذية، لذا أصبحت من مرا كز الثقا فة اليوناذية والسريانية حتى الفتح الإسلامي. واشتهرت بمدارسها منها مدرسة دير مار جبر ائيل المعروف بالدير الأعلى على ذهر دجلة في جوار الطابية العليا (بأشطابية) (نصري، ١٩١٣م، ١/ ١٩١) ومدرسة دير مار ميخائيل الواقع شمالي الموصل، ومدرسة النبي يونس (يونان) في نينوى، ومدرسة مار إليا الجزري في غربي الموصل (الصائغ، ١٩٣٣م، ١٩٣١، ٢/ ٤٤)، وكانت تدرس في هذه المدارس مختلف العلوم والفلاسفة واللاهوت واللغات. وفي أوا ئل القرن السابع للميلاد اشتهرت مدرسة قنسرين على الفرات بتعليم فلسفة اليونان، وأبرز تلامذتها الأسقف ساويرس الذي نقل بعض علوم الفلاسفة واللاهوت اليونان. وبرز من تلامذتها الما مون الموات بتعليم فلاسفة موالد عات. وفي أوا ئل القرن السابع للميلاد اشتهرت مدرسة قن سرين على الفرات بتعليم فلاسفة وبرز من تلامذته يعقوب الرهاوي، واضع علم النحو السرياني، و جورجيس المعروف بأسقف العرب فقد ترجم بعض كتب أرسطو (زيدان، بلا تاريخ، ٣/ ١٥٠).

كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروب كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كمروبي كم وكان لهذه المدارس أثر كبير في نشر الثقافة، بما أنجبته من العلماء، والأدباء، والمؤلفين، و كان أ برزهم في الع صر العبا سي يوح نا بن ما سويه رئيس أع ظم مدر سة في بغداد في الع صر العباسي (طرازي، ١٩٤٦م، ٦).

كما اتخذوا لأنفسهم الأطباء من النصارى للإشراف على علاجهم، وفي العصر العباسي أكثر الخلفاء من إذشاء المستشفيات واختاروا لها الأماكن التي تمتاز بالهدوء، والهواء العليل والماء الذقي (ابن أبي أصيبعة ١٩٥٦م، ١/ ٣٠٩–٣١٠). وجعلوا فيها أماكن خاصة بالرجال وأخرى للذساء، وخصصوا لكل مرض قا عات خاصة، ووضعوا للإشراف عليها أطباء متخصصين (حسن، ١٩٥٣م، ٢/ ٣١٦).

أ ما في ميادين الفلسفة فلم يكن للذصارى فلسفة أصلاً، وإنما جاءت إليهم عن طريق النقل والترجمة عن اليونانية، وبعد الفتح الإسلامي للعراق وفارس والشام نقلت من السريانية إلى العربية، وقد قام السريان بتدريس الفلسفة اليوناذية في مدارسهم، وعلقوا عليها، وشرحوها، ولا سيما فلسفة أرسطو، وأفلا طون، وأ برز الفلا سفة السريان، القس سرجيوس الراسعني، ورهبان دير قنسرين الذين تعلقوا بدراسة فلسفة فيلو فونس الأسكندري الذي عاش في أواسط القرن السادس الميلادي، كما ترجم السريان الكتب الفلسفية التي تناولت حكم فيثاغورس في الفضيلة، وحدود أفلاطون وحكمه التي كتبها إلى تلامذه، والحدود عن الله، والإمان والمحبة والعدل، وحكم الفلاسفة في النفس، ونصائح الفلاسفة (برصوم، ١٩٤٣م، ١٩م، ١٩٤٩).

> المحور الثاني// الحركة العلمية والفكرية في الديارات النصرانية المدن الكوردية أولاً// مدارس الاديرة النصرانية:

تعتبر الأديرة الذصرانية من المراكز الثقافية المهمة بالذسبة للذصارى، إذ لم تقتصر الرهبنة على المسائل الديذية فحسب، بل أضحت الديارات منبراً للعلم والثقافة، فقد صاحبت المدارس النصرانية المناطق الكوردية الكنائس والديارات، وكانت بمثابة ملاحق لابد من توفرها، فهي تمثل أماكن لتعليم القراءة والكتابة والواجبات الدينية والعديد من العلوم المعروفة آنذاك. ويطلق على المدارس الملحقة بالأديرة (أسكول) و هو أسم سرياني مأخوذ عن اللفظة اليوناذية (اسحق، ١٩٤٨م، ٢٤)، ومنه أخذ المسلمين اللفظ (أسكول) فكان للدلالة على المدارس النصرانية أو المدارس الملحقة بالأديرة (مايرهوف، ١٩٦٥م، ٥٣-٥٤) و (بدوي، ١٩٨٠م، ٥٤)، وكانت أغلب هذه المدارس لاهوتية دينية (بدوي، ١٩٨٠م، ٥٣).

وقد أخذ الأساقفة المدن الكوردية على عاتقهم مهمة تشييد الكنائس والديارات في المدن والقرى التي كانت المدارس أحد مؤسساتها المهمة لتعليم رعايا ها أصول القراءة والكتابة وسائر العلوم، حيث أُعتبرت الأشغال العقلية في الديارات أعظم حماية للنصارى إذ توفر لرهباذها أسباب



السكينة بين مختلف الكتب والمدرسين الأفذاذ (تسران، ١٩٣٩م، ١٥٢–١٧٥)، ويُذكَر أن أبناء القبائل العربية كانوا يذهبون إلى صوامع الرهبان ودياراتهم ليتعلموا القراءة والكتابة (جيبون، بلا تاريخ، ٣٣٤).

وتعتبر مدارس الذصيبين ورها و حران من أهم المدارس الذصرانية التي أسست في المدارس الكوردية لذ شر العلوم الديذية والدنيوية. وتعتبر نموذ جاً لبقية المدارس الذصرانية كمدارس قذسرين (زيدان، بلا تاريخ، ٣/ ١٥٠) وبا شوش (ابونا، ١٩٧٣م، ٢/ ١١٤)، وقد أسست مدارس المناطق الكوردية في الفترة السابقة للإسلام، ويعود الفضل في تأسيسها مدرسة نصيبين إلى الأسقف يعقوب النصيبيني وكان الهدف الأول من إنشائها هو نشر اللاهوت اليوناني بين الذصارى الذين يتكلمون الاسريانية (او ليري، ١٩٦٢م، ٣٣) و (الاشكعة، بلا تاريخ، ١٣٩)، و من أشهر معلميها أفرام الاسرياني الذي كان رئيساً للمدرسة وقد لعب دوراً كبيراً في شهرتها (اوليري، ١٩٦٢م، ٢٢) الذي بذل جهداً في بنائها وتو سيع صفوفها و صب اهتما مه بها (او ليري، ١٩٦٢م، ٢٢)، لذكون مكا ناً للعلم إلى جا نب الدين. الا سقف برصوصا (او ليري ١٩٦٢م، ٣٤) الذي كان احد مدرسي المدرسة وله دور كبير في بقائها واستمرارها (اوليري ١٩٦٢م، ٣٤) والمعروف أن المدارس والأديرة تُعد مراكز التعليم والتدريب الدين. الا سقف برصوصا (او ليري ١٩٦٢م، ٣٤) الذي كان احد مدرسي المدرسة وله دور كبير يو

وكانت هذه المدارس في وضع متقلب بين الأهتمام، والإهمال، حتى تفطرك (ايشو عياب الثالث ٦٥٠–٦٦١م)، أذ قام ببناء العديد من المدارس، فكان بدوره ينشد الى تعليم جميع الطلبة، وأن يكون الكتاب أنيساً للرهبان للتعرف على العديد من العلوم والمعارف (المرجي، بلا تاريخ، ٧١).

وشهدت المدارس مزيداً من الأهتمام في أيام البطريك (حنا نيشوع) الذي كتب مقالتين في المدارس وأهمية ها (ادي شير، ١٩١٣م، ٢/ ٢٩٧)، تخص أحدى هاتين الم قالتين دور المدر سة في التعليم ودورها في التربية (أبونا ١٩٧٠م، ٣٠٠)، و من أهم ذشاطهم ترجمة كتب لأرسطو طاليس والتعليق عليها (مظهر، ١٩٢٨م، ١٠)، وكتاب الايساغوجي أي ((المدخل الى مقولات ارسطو)) لغرفوريس (اوليرى، ١٩٦٢م، ١٨).

ويظهر أن معلمي المدرسة حاولوا من خلال ترجماتهم للكتب الفلسفية إسناد مذهبهم في طبيعة المسيح (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٦٣), وإن جل ذشاطهم كان يرتكز على دراسة العلوم الديذية فضلاً عن تعليم اللغة السريانية واليونانية. وإن النشاط الثقافي فيها استمر أبان الفتح الإسلامي وبعده حتى العصر الأموي والعباسي، إذ كان لحركة الترجمة الواسعة التي شهدتها المدرسة دوراً كبيراً في نقل الأفكار الفلسفية والمنطقية إلى الفكر الإسلامي وذلك بحكم الامتزاج والتوا شيح الحضاري الذي أثاره الجدل الفكري بين المسلمين وأهل البلاد المفتوحة.



وكانت مدرسة نصيبين دور كبير على الرهبان في المناطق الأخرى ايضا على سبيل المثال (ثيودور الكسكري) وهو من أهل كسكر أخذ طريقته في الرهبنة من باباي في مدينة نصيبين إلا أنه بعد عودته من هناك بنى ديراً ومدرسة (361, 361)، وكان قد اشتغل مفسراً بها (أبو نا ١٩٧٠م، ٣٠٥)، و كان قد أ لف كتا باً أطلقَ عليه اسم (اسكوليون) و هو يضم العد يد من المعلو مات الفلاسفية واللاهوة ية والجدل ية (ادي شير، ١٩١٣م، ٢/ ٢٩٤). و كان لذ صيبين دور ها في تعزيز العلم في مدارس كسكر، فبعد أن أُجبر َ جريجوري (gregorey) الكسكري إلى مغادرة نصيبين، أنشأ مدرسة المتحق بها ٣٠٠ طالب في كسكر (360, ما ما. م. ٢٩

أ ما رها فقد احتوت على العديد من المدارس وكانت كبقية مدارس الذصارى لأذها أُذشئت في الاديرة وقد لعبت دوراً مهماً في خد مة الثقافة قبل الإسلام وبعده فكانت قبل الإسلام تُدرس العلوم الطبية والموسيقى إلى جنب العلوم الدينية (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٦٤) ويبدو أن المدرسة كانت وطيدة الأركان بين سكان ما بين النهرين وبلاد فارس ممن يتكلمون الفارسية، لذا ازدهرت مدينة الرها كمركز ديني ثقافي وفكري للكنيسة السريانية الشرقية (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٠٠٤).

أ ما بالذسبة لذ شاط مدرسة الرها فإذها كانت تقوم على تشجيع حركة الترجمة للمصنفات الفلسفية اليوناذية, وذلك لإتخاذها أدلة عقلية للردعلى خصومهم من اليعاقبة (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٦٤)، ويبدو أن هذه المدرسة قد سارت في الا تجاه الذي سارت فيه مدرسة ذصيبين من قبل. وقد بقيت هذه المدرسة تؤدي عملها حتى بعد مجيء المسلمين, وأصبحت مصدراً في العصور الإسلامية لتنمية المشروع الثقافي الذي بدأ بعد مجيء المسلمين وذلك لسعي المسلمين للح صول على قراث اليو نان الثقافي حيث استمدوا من هذه المدرسة ما كان يغذي جميع احتياجاتهم الثقافية والحضارية (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٦٤).

تعد مدرسة حران احدى المدارس الكبيرة والمشهورة في المناطق الكوردية، حيث كانت مركزاً للثقافة اليوناذية، التي تمثلت بالدين اليوناني الوثني والفلسفة الافلاطوذية (اوليري ١٩٦٢م، ٤١-٤٢)، فضلاً عن شهرتها في العلوم العقلية كالرياضيات والفلك (أمين، بلا تاريخ، ٢٥٨-٢٥٩)، واستمرت المدرسة في ممارسة نشاطها الفكري والعلمي حتى ظهور الإسلام، ومجيء الأمويين (إ براهيم، ١٩٨١م، ١٢). وأصبح في عهد المتوكل مقر الفلسفة والطب التي كانت قبلاً في الاسكندرية وانتقلت إلى أنطاكية فيما بعد (حتي، ١٩٤٩م، ١/ ٣٨٩).

فقد اشتهر منهم يعقوب الرهاوي (٦٤٠ – ٧٠٨م) الذي ترجم كثيرا من كتب الألهيات اليونانية، وذكر عنه أنه أفتى رجال الدين من النصارى، بأنه يحل لهم تعليم أولاد المسلمين التعليم الراقي، وهذه الفتوى دليل إقبال بعض أولاد المسلمين في ذلك العصر على دراسة الفلسفة، ويبدو أن رجال الدين قد ترددوا أول الأمر في تعليمهم (أمين،، فجر الإسلام ١٩٤٥م، ١٣٢).



واستمرت المدرسة في تفوقها وذلك من خلال ما أفرزته من علماء في جميع المجالات، كالطب، والرياضيات، والفلك، وخرج منها العديد من المتر جمين الذين برعوا في ميدان الترجمة في العصر العباسي الثاني (الحسين، ٢٠٠٤م، ٢٦٠)، من أمثال ثابت بن قرة، وسنان بن ثابت وعيسى بن اسيد (ابن النديم، ١٩٩١م، ٤٣٦).

وهكذا كان لمدرسة حران دوراً كبيراً في ذشوء وتطور الحضارة الإسلامية، وذلك بما أخرجه ابناؤها من ترجمات إلى السريانية ثم إلى العربية، فكان ذلك يشكل مصدراً جديداً في أن يعتمد عليه المسلمين في نه ضتهم العلمية اعتماداً كبيراً، إذ أصبحت المدرسة المذبع الرئيسي والأساسي الذي استمد منه المسلمين معلوماتهم عن الثقافة والحضارة الاغريقية، فقد تفوقوا على غيرهم بمعرفتهم وإتقانهم اللغة العربية، لذا كانت ترجمتهم أكثر دقة وإتقاناً حيث ترجموا معظم ما كان موجوداً من كتب يوناذية، مما أصبح من اليسير على المسلمين اقتناء اهم المصنفات لعلوم اليونانية عن طريق مترجمي ونقلة مدرسة حران (الحسين، ٢٠١٤م، ٢٦١-٢٦٢).

مدرسة اربل لقد أسس في اربل عدد من المدارس الذصرانية، وتقدمت هذه المدارس بمدرسيها المشهورين وتخرج منها تلاميذ عديدون من أشهرهم الجاثليق مارطيمثاوس (ت٨٢٣م) وإن أبرز نشاطاته كان تبشيرية، ففي سنة (٨٨٠م) نصب أساقفة عديدين أرسلهم إلى البلاد النائية للتبشير، واهتم بإصلاح أمور الكنيسة إذ وضع ثماذية وتسعين قانو ناً في الفرائض والأحكام بالاتفاق مع الآباء، وهو أول من كتب باللغة العربية، وله عدة مؤلفات منها كتاب في العلم والهيئة والنجوم، وكتاب الأحكام ورسائل كثيرة دينية في الدروس الفلسفية (١٨٠ه.

باشوش وهي احدى المدارس المهمة في المناطق الكوردية وتقع في منطقة جبلية بين نهري الخازر والزاب الكبير، وقد تخرج فيها عدد من الأساقفة والعلماء الذين برعوافي مجالات مختلفة من العلوم (ابونا، ١٩٧٣م، ٢/ ١١٤)، ومن أشهرهم إبراهيم برد شنداد الأعرج والبطريك طيمثاوس الأول (ابونا، ١٩٧٣م، ٢/ ١٠٩)

قنسرين يعد احدى المدارس المشهورة في المنطقة، برع في مجال تعليم الفلسفة اليوناذية، ومن أبرز تلاميذتها الأسقف ساويرس الذي ترجم بعض العلوم الفلسفية واللاهوت إلى السريانية (زيدان، بلا تاريخ، ٣/ ١٥٠).

وفضلا عن تلك المدارس الآذفة الذكر فقد اشتهرت مدارس أخرى وإن لم تكن بنفس القدر من الشهرة ولو لم تكن بقدر شهرة تلك المدارس مثل مدارس كركوك النصرانية (اسحق، ۱۹۵۰م، ۱۱۲).



ومن المدارس الديرية التي حصلت على شهرة واسعة مدرسة دير باغوثا وهو دير كبير جدا كثير الرهبان على شاطيء دجلة بين الموصل و جزيرة ابن عمر به خزائن كتب النصارى وهي من المدارس الكبيرة، و عُدت بمثا بة معهد من المعا هد العلمية الراقية حيث أنجبت العديد من الأطباء والمدرسين وتدرس فيها مختلف العلوم ومن رهبانه اطباء مشهورون (ش. ياقوت الحموي، بلا تاريخ، ٢٤).

ومن المدارس الواسعة الأخرى التي حصلت على شهرة واسعة مدرسة مار ماري الواقعة في دير قُنَّى ومدرسة مارعبدا في ذفس الدير، وهي مدرسة جامعة عظيمة الشأن، تولى مهمة التعليم فيها ستون مدر ساً (ادي شير، ١٩١٣م، ٢/ ٣٠) (ذصري، ١٩٠٥م، ١/ ٩٥، ٣٦، ١٠٧). ويم كن أن تسمى با صطلاح اليوم كلية جامعة (عواد، ١٩٣٩م، ١٨٥)، فقد ذبغ فيها العديد من العلماء والعظماء ومشاهير النصارى، أشهرهم الجاثليق مار آحي(ت: ١١٤م) وا لجاثليق ماريابالاها(ت٢٤٠م) (حبي، مماهير النصارى، أشهرهم الجاثليق مار آحي(ت: ١٩٤٥م) وا لجاثليق ماريابالاها(ت٢٤٠م) (حبي، انتشروا في أصقاع البلاد ليب شروا بما تلا قوه في مدر ستهم الأولى (عواد، ١٩٣٩م، ١٥). و كانوا قد مام مراحز ثقافية حتى بعد الفتح الاسلامي.

أ ما المدارس الديرية التي اشتهرت في المدن الكوردية ، فمذها مدرسة دير الأعلى دوره في مجال التعليم أيضاً حيث اثنى المؤرخون على تقدم علوم ومدرسة هذا الدير، إذ كان يحتوي على خزانة كتب حافلة بالمؤلفات الطقسية وغير ذلك من الواضيع و من أشهر مدرسيها عمانوذيل برشهاري اللاهوتي الشهير، وقد تخرج منها تلاميذ عرفوا بالفضل والأدب (الشابشتي، ١٨٨٥، ٢٧٥)، ودرس في دير الزكي العلوم الدينية حيث كان رهبان الدير يدرسون علوم الدين ويتفقهون بها، ومن أشهر أسادته الملفان الربان تاو دوراً و كان يشرح لتلامذ ته الكتب اللاهوتية ومنها كتاب مارغريغوريويس التنزيزي اللاهوتي. ونشأ في هذا الدير عدد من الرهبان من أشهرهم أثيالا الكاتب الذي ألف مقا لة جدلية في أواسط المائة التاسعة للميلادي (الشابشتي، ١٨٥٥، ٢٣٥)، مارغريغوريويس التنزيزي اللاهوتي. ونشأ في هذا الدير عدد من الرهبان من أشهرهم أثيالا الكاتب الذي ألف مقا لة جدلية في أواسط المائة التاسعة للميلادي (الشابشتي، ١٩٥٥، ٢٣٥)، ورهبان دير قد سرين الذين الذ مقا له جدلية في أواسط المائة التاسعة للميلادي (الشابشتي، ١٩٤٥، ٢٣٥)، ورهبان دير السادس الميلادي، كما ترجموا كتب فلسفية عديدة منها (حكم فيتاغورس) في الفضيلة، و( حدود أفلاطون وحكمته) التي كتبها إلى تلاميذه، و(الحدود عن الله)، و(الإيمان والحدة والعدل)، و(حدود الفلاس الميلادي محما ترجموا كتب فلسفية ميا مراهم الا مكندري الذي يا من يا الذير الفلاطون وحكمته) التي كتبها إلى تلاميذه، و(الحدود عن الله)، و(الإيمان والمحنة والعدل)، و(حدود من المادس المادي، عما ترجموا كتب فلسفية عديدة منها (حكم فيتاغورس) في الفضيلة، و( حدود الفلاطون وحكمته) التي كتبها إلى تلاميذه، و(الحدود عن الله)، والإيمان والمنة والعدل)، و(حدود مو اللهادي يا الذين والحدوا كتب فلسفية عديدة منها (حكم فيتاغورس) في الفرسان ور حدود أفلاطون وحكمته) التي كتبها إلى تلاميذه، والحدود عن اللها، ور الإيمان والمدل، والعدل)، و(حدود مريم عدور مدرسا للدين والعدان التي أقام دعائمها مار ميخائيل التي أخذت تتقدم في معارج العلوم الأخرى مدرسة ديرمار ميخائيل التي أقام دعائمها مار ميخائيل التي أخذ قارئين والشمام سة ور بي الماد يان والخدم وعُينَ قارئان أحدهما يقرا في الدر والأخر في اللديل. وقد



نبغ فيها العديد من الفلاسفة واللاهوتيون والفقهاء واللغويون والشعراء والأُدَباء ممن حصلوا على شهرة وا سعة)) (الا صائغ، ١٩٥٦م، ١/ ١٣ – ٢/ ٤٤) و (١ سحق ١٩٥٥م، ٦٧) و (١ لديوم جي، ١٩٨٢م، ١/ ٢٤٠).

دير مارجبرادًيل المعروف با لدير الأعلى الواقع على ذهر دجلة جوار الطابية العليا المعروفة حالياً (بأ شطابية) (ذصري، ١٩٠٥م، ١/ ١٩١)، و تدعى هذه المدرسة (أم الفضائل) (حبي ١٩٦٩م، ١٢).

ومدرسة دير مارمتي التي أخذت تسير سيرا مطردا حتى صارت من المراكز العلمية المهمة وانتشرت فيها العلوم في العقد الثالث من القرن السابع الميلادي واستمرت على هذا الحال حتى أواخر القرن الثالث عشر للميلاد, وتخرج منها بطريركان، وستة مفارنة، وثلا ثون اسقفاً (برصوم، ١٩٨٧م، ٢٠، ١٥٤).

ويذكر أن أغلب الديارات كانت مقتصرة قديما على لغة واحدة وهي اللغة الكلداذية، وعلى دراسة الكتب المقدسة والتاريخ الكنسي والفلسفة، وقليل مذها اهتمت بدراسة اللغة اليوناذية والعربية وبعض العلوم المدنية الأخرى، ولكن ما أن سمت النهضة الفكرية في عهد الدولة العباسية (رسام، ١٩٦١م، ٢٥) حتى تغيرت أحوال الديارات وأخذت تشتمل على العديد من اللغات كالآرامية (ادي شير، ١٩٦٣م، ٢/ ٧) و (شيخو، ١٩١٩م، ٢/ ٣٨٩) والاسريانية (دي بور، بلا تاريخ، ١٦) والفارسية (اسحق ١٩٥٥م، ٣٧).

أما في مجال العلوم فقد توسعت واشتملت على العديد منها: علم النجوم والمنطق والشعر والهندسة والفلك (مايرهوف، ١٩٦٥م، ٥٣) والطب والمحاسبة والموسيقى (ابن العبري ١٩٦٧م، ٢٨٩، ٢٩١). أما الفلسفة فقد أقتصر تعليمها على بعض المنطق الأرسطو طالي (مايرهوف، ١٩٦٥م، ٥٣)، وكذلك الحال بالنسبة للتعليم الطبي الذي اقتصر على أمهات المؤلفات لكل من أبقراط (عطية الله، ١٩٦٣م، ١/ ١٥) وجالينوس (براورز، ١٩٨٨م، ١٩٥)، وكان علم الأخلاق والتاريخ الديني والمدني والجغرافية والقصص من بين العلوم التي دُرست أيضاً في تلك المدارس (برصوم، ١٩٨٧م، ١٩٨

#### ثانيا// هيئة التدريس في المدارس الديرية:

كان لأبد من توفر كادر تدريسي في مدارس الأديرة، وذلك بحكم كوذها مكانا للتعليم والأستفادة من الكتب التي تتوفر فيها، وغالباً ما يكون رؤساء الأديرة هم القائمين بأدارة مدرسة الدير، وأ برزأ ساتذتها، ويُشتَرَط أن يكون أكثرهم ديناً، كحفظ هم للع هدين القديم والجد يد وأتقاذها وتدريسها لطلاب الدير، فكانوا مُدرَ سين ومر شدين حيث تربعوا على منابر التدريس ليقوموا بمهامهم على أكمل وجه، كتثقيف الطلبة وتعليمهم العلوم الدينية والدنيوية (فييه، منظمة تقيدها



القوانين ويرأسها (الربان) أي المعلم، ويطلق عليه أيضاً (مفسر) ويقع على عاتقه شرح معنى الكتاب المقدس، ويكون هذا الشرح حرفياً وتأريخياً، و من واجبا ته الأخرى إدارة شؤون المدرسة ومراقبة ما يدور فيها ويكون تحت إمرته العديد من الأساتذة ممن عُرفوا بالعلم (ادي شير، ١٩١٣م، ٢/ ٢٧٣) و (ا سحق ١٩٥٥م، ٥٣). أ ما الا قارئ في قوم بتدريس طريقة الكتاب المقدس بدقة، و يدرس الأصول الصحيحة للترتيل والنحو (الربيعي، ١٩٧٤م، ٣٩٨).

أما المدقق فيقوم بتدريس الفلسفة، والمهجىء يقوم بتدريس التهجئة أو التأ مل أو البلاغة لاتقان القراءة بصورة صحيحة، وكذلك يقوم بوضع الأسس، وتفسير الكلمات لوجود أختلاف ما بين اللغة الأرامية العامة والفصحى (الربيعي، ١٩٧٤م، ١٩٩). لأن عدم التفرقة بينهما ربما يوقع القارىء في أخطاء كبيرة.

بينما تقع مهمة الأهتمام بالأمور المالية والأذضباط والعناية بمكتبة المدرسة على المدبر (الربيعي، ١٩٧٤م، ٣٦٨)، الذي يكون بمثابة المسؤول الأول عن العناية بشوؤن المدرسة.

وهناك شخصيات لم تعن بالتعليم إلا أنها تُعد من الشخصيات التي لا بد من توفرها في تلك المدارس كالمدبر الذي يقوم بتنظيم أمور البيمارستان المستشفى التي كانت غالباً ما تلحق بمدارس الأديرة وأهم واجباته مراعاة الرضى والوقوف على راحتهم وتوفير كافة مستلزماتهم (ا بن الطيب، ١٩٥٧م، ٣/ ١٧٠). ومن صفاته الصدق والإلتزام بأوامر معلم الاسكول وعدم التصرف دون أذن منه (ابن الطيب، ١٩٥٧م، م١٨، ج٣/ ١٧١-١٧٢).

وخ صص لا كل مدر سة خازن (١ بن الط يب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٦٢)، ي بدل كل سنة، وي كون للمدرسة بواب يتحلى بالتواضع والكلام الطيب عند أستقباله الغرباء، سواء أكانوا أغذياء أم فقراء، ولا يخاصم ولا يشاتم، ولايحقر أي إنسان، وعليه مراقبة الداخلين إلى الدير فلا يجوز له أن يُدخل من يأكل ويشرب في القلاية التي برسم الباب، ولا يأخذوا من أحد الاخوة (الرهبان) وديعة، ولا يسمح للاخوة أن يجتمعوا عند الباب لتداول الأحاديث غير المهمة أي ما لا يحتاج إليه الحديث، ويجب عليهم الحفاظ على أمانة الغرباء كأغراضهم الشخصية من ثياب وغيرها، فلا يجوز العبث بها أو تفتيشها (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٠-١٧١). وربما يفسر هذا الخرق الذي بدأ يدخل على نظام الرهبنة، فقد بدأ الرهبان يُراقَبون في دخولهم الى الأديرة وتراقب كافة تصرفاتهم.

ثالثاً// أنظمة المدارس الديرية:

نظرا لضرورة تحديد العلاقة وتنظيمها بين المدارس الديرية والمحيط الخارجي كان لابد من وضع الأنظمة والقوانين التي تحافظ على نوع هذه العلاقة, ويعتبر الدير الأعلى في الموصل. من أهم الديارات التي وضعت فيها هذه القوانين وكان ذلك في القرن السادس والسابع الميلاديين (اوليري، ١٩٦٢م، ٦٧).



ومن القوانين ما كان يخص المعلمين، وبما أن العملية التعليمية في الأديرة كانت عملية تربوية إنسانية، لذا أوجبت هذه القوانين على المعلم أن يرا عي التلاميذ كما يرا عي أبنا ئه، وأن يبذل قصارى جهده من أجل إيصال المعلومات إليهم. وإن أراد توبيخ أحدهم يجب عليه أن يستخدم الأسلوب اللطيف. ومن المفضل أن يسبق العقوبة والتوبيخ إشارة غير مباشرة من المعلم إلى التلميذ، لعل التلميذ يحاول أن يردع نفسه وينتبه الى أخطائه ويقومها بنفسه لأن التوبيخ العلني في نظرية أهل الديارات ربما يمزق قانون الوقار أو يشجع التلميذ الموبخ على التمرد (ابن العبري ٧٦م، ٢٩١)، أي إن العملية التربوية التعليمية في الأديرة تشبه العملية التوبيخ على التمرد الني المعري بعاري ٢٩١ علماء النفس.

ومن واجبات المعلم الأخرى هي إحترا مه لبقية العلوم الأخرى التي يقوم بتدريسها غيره من المعلمين، ولا يجوز له احتقار بقية العلوم والإستهانة بها (ابن العبري ١٩٦٧م، ٢٩١).

كما يقع على المعلم واجب الإرشاد والذصح للقضاء على الشهوات الجسمانية والقضاء على الأهواء التي تحاول أن تجرفهم إلى الخطيئة، وبالتالي تعميق الأيمان في نفوسهم وترسيخه (ابن العبري ١٩٦٧م، ٢٩٣). وجعلهم رهباناً مخلصين في حبهم لله وممتثلين لأوامره.

أما دا خل الدرس فعليه طرح الأسئلة السهلة البعيدة عن التعقيد لتمكن التلاميذ من الإجابة عليها دون وجل أو خوف وعلى المعلم أن لا يعتبر نفسه عالماً في كل شيء، لأنه بذلك يعرض نفسه إلى الإحراج في حالة عدم قدرته على جواب بعض التلاميذ (ابن العبري ١٩٦٧م، ٢٩١)، وبالتالي يصغر المعلم في نظرهم ويعتبرونه غير قادر على هضم المواد التي يقوم بتدريسها.

ويُمنَع المعلم من تعليم راهبة سواء كان في المدينة أو خارجها، ولا يسكن مع إمرأة وإن فعل ذلك يُطَرد من الجماعة (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٦٨). إذ يعتبر قد أخل بقوانين الأديرة.

ويتميز المعلم الصالح بالأبتعاد عن التباهي بنفسه، وببساطة مأكله وملبسه، وعدم ميله إلى ال بذخ، ويقد صر في أثا ثه على الا ضروريات مذها فقط، ويبد عد عن الحكام السيا سيين قدر الإمكان، لأذهم بإعدقاده ظَلَمة والإ ختلاط بهم يؤدي إلى التخلق بأخلاقهم (ا بن العبري ١٩٦٧، ١٩٦). ولا يجوز له فتح مكتب في المدينة ليلاً لأن ذلك يعيق أعماله داخل الدير ويسبب التقصير في أداء واجبا ته (ا بن الط يب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٦٧). وأن تكون غايا ته تع ليم التلام يذ وتثب يت الإ يمان في نفوسهم (المرجي، بلا تاريخ، ١٦٢-١٢) أي أن تكون المدرسة الديرية بمثابة مصنع للصالحين، فيكون المعلم ممن كرس حياته لخدمة الدين، من خلال تنشئة جيل مؤمن صالح.

وكانت أغلب المدارس الديرية تعهد إلى أحد الرهبان الأكفاء، وتخضع إلى زيارتين في المسنة من قبل رئيس الرهبان، لئلا يتفشى فيها الفساد الإداري والقوانين التي وضعت لإدارة الدير (المرجي، بلا تاريخ، ١٢٨). أما القوانين التي طُبِقَت على الطلاب فهي طاعة التلاميذ للمعلمين



طاعة عمياء، كطاعة الأبناء لآبائهم (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٨٦). وخاصة إذا كان المعلم رئيس الدير، فعلى التلميذ أن يدرك أن خدمة الأب الروحاني تكون أشرف من خدمة الأب الجسداني (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٢). وأن يكون له مزيداً من الإحترام والتقدير، وأن لا ير فع يده على رئيس الدير، وإذا ما حصل ذلك من أحد التلاميذ يؤدب وينقل إلى دير أخر، وعليه أن يكون صائماً ناسكاً ولا يخالطه أحد في هذه الفترة ثم يعود بعد ذلك إلى ديره (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٢)، ويؤدب من يضبط سكراناً ثلاث مرات، أما من يزني (جيبون، بلا تاريخ، ٣٣٣). فيمهل سنة لكي يتوب ومن لم يتب يطرد من الدير، كما يطرد من ثلب رفيقه. وأن يتصرف مع أقرا نه بكل إحترام فلا يتعجرف في سلوكه، ولا يغتر بمواهبه، وأن يتسامح مع مَن أخطأ منهم إذ طلبوا منه الاسماح وذلك لأن الإنجيل يحث على المغضرة إذ جاء فيه: ((إذا غفرتم للناس زلاتهم فأبوكم السموي يغفر لكم)) (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٢].

ويكون سكن الطلاب في المدارس الملحقة بالأديرة، وتُخَصَص لهم الأرزاق (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٩٦)، وتوفر لهم الملابس، ولا يسمح لهم مغادرة مدرسة الدير أو الدير نفسه أكثر من ثلاثة أيام، على أن لا يشرب فيها شراباً (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٥).

أي أن المدرسة تتكفل بكافة مستلزمات الطلبة، وريما يكون خروج الطلبة من الدير لغرض رؤية عوائلهم أو للوعظ الديني ولا يسمح لهم بالزواج، فهم التزموا بيمين على العزوبة (ادي شير، ١٩١٣م، ٢/ ١٧٥–١٧٦) و (اوليري ١٩٥٧م، ٩٨)، لأنهم سلكوا طريق الرهبنة، واحد شروطها عدم الزواج. أما الطعام فيجب أن يتناوله الطلبة سوية (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٩٦). كما مر ذكره في فصل سابق. وكانت المدارس الديرية تُخَرج العديد من الرهبان (المرجي، بلا تاريخ، ٨٧).

## المحور الثالث// مكتبات ومؤلفات الاديرة:

# اولاً// مكتبات الديرية:

غالباً ما كانت الأديرة الذصرانية تحتوي على خزائن للكتب، إذ أذها لم تكن أ ماكن عبادة فحسب بل هي بمثابة مراكز ومعاهد علمية، ففيها يتلقي الرهبان أ فانين العلوم، وكلما تقتضيه الأديرة من نظم، لذا كان من الواجب توفر خزانة للكتب، توضع في مكان خاص من الدير، ويقع على عاتق رهبان الدير المحافظة عليها وتو سيع نطاقها (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٧٩) و (ا سحق، ١٩٤٨م، ٦٣) و (مراد، ١٩٧٣م، ٤٩).

وكانت أهم الكتب الواردة إلى مكتبة الأديرة تأتي عن طريق: مؤلفات الرهبان أنفسهم أو ما يستنسخونه، إذ كان بعضهم ممن برع في مجال التأليف أو النسخ، أو مما يهدى إلى المكتبة من كتب، ويكون من ضمنها النذور والوقوف والهدايا التي تأتي من مختلف الجهات، بالإضافة إلى ما



يقتنيه الدير من كتب، فلا يخلوا الدير من خزانة للكتب سواء أكانت صغيرة أم كبيرة (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٧٩).

وكان النظام في المدارس يشجع المتبرعين بالكتب، من خلال تثبيت أسمائهم على الكتب التي يهدونها للمكتبة، وفرضت هذه القوانين عقو بات قاسية على من يتهاون في تثبيت أسماء المتبرعين للكتب كالمدير أو الاخوة من الرهبان، ويكون ذلك من خلال طردهم من الاسكول (ابن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٦٦). ويعتقد أن ذلك يشجع الناس في إقبالهم على التبرع بالكتب.

وتعتبر مكتبات الأديرة هي المكان الرئيسي الذي يمارس فيه الرهبان والقسس نشاطاتهم العلم ية، كال تأليف والتر جمة والإستد ساخ (الشاب شتي، ١٩٨٥م، ٣١)، وغال باً ما يقع على عاتق العجزة من الرهبان أو الذين يعانون من علة، أو الذين يج يدون الكتا بة مهمة الاستدساخ (ا بن الطيب، ١٩٥٧م، ٢/ ١٧٣) و (أبونا ١٩٧٠م، ١٨٤)، ومن الكتب التي تقع في أدراج هذه المكتبات الأسفار النفيسة والمصاحف الثمينة (الجاحظ، ١٩٧٩م، ١٧)، وكانت أغلبها قد حُبرَت بخط جميل تخا لها سبائك من الفضة أو سلاسل من العقيان، وقد ورد أن شابو (المستشرق الفرنسي) قد أحصى نيفاً ( براورز، ١٩٨٨م، ١٨٧) وثلا ثة آلاف من كتب النصارى في مختلف العلوم سواء أكانت دينية أم علمية أم أدبية، كانت في البيع والأديرة النصرانية، وكانت قد نقلت إلى سبع خزائن ووضعت في المكتبات الأوربية (اسحق، ١٩٤٩م، ٢٢).

واح توت مكتبات الأديرة على المخطوطات لا سيما مخطوطات الكتب المقدسة التي اشتهرت بنقوشها المعبرة وزخارفها الجميلة الملونة، التي غدت بمثابة تحف ثمينة تتباهى بها المتاحف والمكاتب سواء أكان شرقاً أم غرباً، وكانت بصمات المصورين واضحة فيها فجعلوها بأحلى صورة، وكانت الأقلام البديعة للخطاطين قد أودعت على أوراقها أروع الخطوط (المرجي، بلا تاريخ، ٣٦-٣٩) و (برصوم، ١٩٨٧م، ٤١١).

وأقدم هذه المخطوطات هو إنجيل آرا مي كُتِبَ على الرق عُثِرَ عليه في خزانة دير الربان هرمزد يرقى تاريخه إلى المئة العاشرة للميلاد, وإنجيل آرامي اخر كُتِبَ على الرق أيضاً لخزانة دير الربان هر مزد سنة ١٢٠٠م – ٥٩٥ كذلك ك تب (ا لمحاورات) المكتو بة بالآرام ية التي كة بت سنة ١٢٥٥م (ومقا له في الاسكوت) كة بت لخزانة هذا الدير أيضاً سنة ١٢٨٩م, و كان المة حف البريطاني قد احتوى على مخطوطة آرامية كتبت على الرق سنة ١٣٨٥م من دير الربان هرمزد. كما كان في خزانة أبريشة الكلدان في اسعرد ذسخة من الإنجيل الآرامي الذي كتب في الدير ذاته، ويذكر أن نفائس هذه المخطوطات كان يحتفظ بها في غرفة صخرية داخل الدير (ك. عواد، داته، ويذكر أن نفائس هذه المخطوطات كان يحتفظ بها عنه من الإنجيل الآرا مي الذي كتب في الدير ما من دير الربان هرمزد.



أ ما فيما يتعلق بموضوع تغليف (تجليد) الكتب فإنه ظهر أول مرة في أديرة الكنائس القبطية (القصيري ١٩٧٩م، ٤-٥)، وهو من الفنون التي أهتم بها رهبان الأديرة المصرية قبل الفتح الإسلامي ثم انتقل من هناك إلى باقي أنحاء العالم. وقد انتشرت أساليب التجليد على أيدي النساطرة فهم الذين ساهموا في نقله إلى كوردستان وبلاد فارس قبل الإسلام (القصيري ١٩٧٩م، ٥، ٧).

ثانيا// أنواع الكتب التي احتوتها المكتبة الديرية:

من البديهي أن تكون المكتبات الديرية تحتوي على العديد من الكتب المتنوعة، فقد تخرج منهاالعديد من العلماء والمؤلفين، فلا غرابة من احتواء الديارات على ذفائس الأسفار وأمهات الكتب (المرجي، بلا تاريخ، ١/ ٩٠). وسبق أن وضحنا أن هذه الأديرة لم تكن تمارس المجال الديني فحسب بل كانت بمثابة موسوعة لمختلف العلوم.

لذا صار من المعروف أن هذه المكتبات تحتوي على العديد من نوادر الكتب الدينية، فمثلاً كانت خزانة دير بيت عابي قد ضمت جملة صالحة من نسخ للكتاب المقدس (العهدين العتيق والجديد)، وكتب بعضها على الرق (المرجي، بلا تاريخ، ٥٩-٦٤)، كما أحتوت خزانة هذا الدير على نسخة مذهبة للإنجيل (المرجي، بلا تاريخ، ٩٥). أما مكتبة دير متي فقد تضمنت على نسخة نفيسة مصورة من الإنجيل كتبت بالآرامية (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٨١). وعثر على نسخة أخرى للكتاب المقدس في خزانة باريس الوطنية كانت قد أُخِذَت من خزائة دير مار ميخاديل (الصائغ، ١٩٥م، ١/ ٩٣) و (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٨٤). وهو أمر مسلم به إذ لابد من أن تكون مكنونات الديارات تحتوي على النسخ الثمينة للكتاب المقدس للمكانة الدينية التي تحتلها.

أما العلوم الأخرى التي أحتلت حيزاً كبيراً من خزائن الأديرة ومنها الكتب الطبية، إذ كان الأطباء الرهبان طبقة مهمة في الديارات المدن الكوردية، كذلك أهتم الرهبان بالعلوم الطبيعية لأنهم كانوا يسعون إلى توسيع مداركهم وثقافتهم، كما أستعانوا بالعلوم الفلسفية في شرح العقائد الذصرانية والدعوة إليها (ذصري، ١٩٠٥م، ١/ ٩٦) و (أبونا ١٩٧٠م، ٣٢–٣٣) و (اسحق، ١٩٤٨م، ٣٣).

واحتوت خزائن الديارات المدن الكوردية على الكتب المترجمة إذ لم تقتصر هذه الكتب على الأداب النصرانية حسب، بل شملت مؤلفات أرسطو وجالينوس وبقراط (أمين، ١٩٤٥م ، ٢/ ٦٠).

مما هو جدير با لذكر اهتمام ذصارى العراق بالموسيقى الكنسية التي وضعها أد باؤهم كالأنا شيد البيعية والأدعية الخشوعية والمو شحات التقوية التي تكون محكمة الوزن، مضبوطة القياس، حيث برع الرهبان في تأليفها كالرا هب الموسيقي عنا ني شوع والرا هب داود بن بولس (ت٢٨٠م/١٦٤هـ) (المرجي، بلا تاريخ، ٩١-٩٢) و (اسحق، ١٩٤٨م، ٢٧). أما الراهب با باي فقد ذاع صيته



بما أغدق من كتب إلى خزانة دير بيت عابي وقد إشتهر بوقوفه و اهتما مه بالموسيقى (المرجي، بلا تاريخ، ١٢٥، ١٢٦)، فلابد أن تكون أغلب كتبه التي وضعت في مكتبات الأديرة تخص هذا الشأن.

ويقول الأبشيهي في ذلك: ((لا هل الرهباذية نغمات وا لحان شجية يمجدون الله تعالى ويبكون على خطاياهم ويتذكرون نعيم الآخرة)) (الابشيهي، ١٨٩٦م – ١٣١٤هـ، ٢/ ١٣١). وهذا يشير إلى أن المكتبات الديرية قد تضمنت الكتب التي تدرس الموسيقى الكنسية التمجيدية.

كما ضمت أغلب خزانات الديارات على الكتب التي تبحث في الفلك والتذجيم، أما كتب التاريخ فهي الكتب التي دونت من قبل بعض رهبان الأديرة والتي استهوتهم عملية البحث التاريخي، لا سيما في تدوين سِيَر القديسين والصالحين، سواء أكان استجواباً، أم عن طريق ما روى عنهم (المرجى، بلا تاريخ، ١٧).

ثالثاً// مؤلفات الرهبان:

ا شتهر العديد من رهبان الديارات المدن الكوردية بالتأليف في المجالات المختلفة، ففي مجال اللغة السريانية اشهر يعقوب الرهاوي الذي اصبح فيما بعد واضع علم النحو السرياني (زيدان، بلا تاريخ، ٣/ ١٥٠) وهو من رهبان دير مار ميخائيل بإبداعِه في مجال الشعر، وله ديوان شعر آرا مي عنوا نه (حُسن الاسلوك) وقيل أن نسخته الأصلية كا نت من مكنو نات خزا نة هذا الدير. ويعتبر الشاعر المعروف بابن الشعارة من جملة رهبان هذا الدير أيضا, وله قصيدة آرامية مطولة (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٨٥). كذلك برز من رهبان هذا الدير, مطران نصيبين مار إيليا, الذي كان من العلماء البارزين والأدباء المتقدمين, فقد صنف تاريخ الأزمنة, وهو من أذفس الكتب التاريخية التي وضعت في زمانه لاسيما لمطالعي تواريخ المشرق, وتوجد نسخته القديمة في خزانة الكتب السريانية في لندن, وله العديد من المقالات التي تدضمن الأدعية الخشوعية, وله كتاب في أصول الذحو الآرا مي, وأربعة مصنفات في الأحكام البيعية والميراث. و قام بوضع كتاب (البر هان في قصحيح الإيمان) وهو يشتمل على أربعة أجزاء وعشرة فصول, من أشهر مؤلفاته في العربية: الرسائل التي حبر ها في الفقه والتوحيد والتثليث (نصري، ١٩٠٥م، ١/ ٤٦٢-٤٦٤) و (مجلة النجم، بلا تاريخ، ٧/ اصطفن ١٦٣). وأبدع الراهب اصطفن في مجال الكيمياء, فقال عنه ابن النديم: ((هذا الرجل (اسطيفانيوس)- كان بالموصل في عُمر يقال له ميخائيل وكان يحكى عنه أنه عمل الكيمياء. فلما مات ظهرت كتبه بالموصل فرأيت منها شيئا وهو كتاب الرشد، وكتاب ما حدثناه، وكتاب الباب الأعظم, وكتاب الأدعية والقرابين التي تستعمل قبل صناعة الكيمياء، وكتاب الاختيار الذجومي للـ صناعة، وك تاب التعليـ قات، وك تاب الأو قات والأزم نة)) (ا بن الـ نديم، ١٩١١م، ٥٠٥، ٥٠٦) و (ك. عواد، ١٩٨٦م، ٨٥)، وغري غور يونس ا سقف حران كان عا لما في الكيم ياء (أبو نا، تاريخ الكني سة الشرقية ١٩٧٣م، ٢/ ١٠٨) (ابونا، ١٩٩٣م، ٢/ ١٠٨)، ولقد اهتم الرهبان بدراسة علم الفلك والتذجيم



لمعرفة تغير الأزمنة، الكسوف، الحروا لبرد، وغير ذلك مما يتعلق بقرب الشمس وبعدها واتصال القمر بها وبالكواكب وهذا العلم مبني على جميع مايجري في العالم من حركة الكواكب، وبرز منهم ابيون البطريق و له كتاب في صناعة الاسطرلاب المسطح (١.١ بن النديم، ١٩١١م، ٤٣٤)، وكذلك ساويرا سابوخت له مقالة في الاسطرلاب (أبونا، تاريخ الكنيسة الشرقية ١٩٧٣م، ٢٢).

أما رهبان دير قتَّى فقد أشتهر منهم أبو بشر متي بن يونس (ت ٢٩٩/ ٢٩٩ه)، وهو ممن ذشا في أسكول مار ماري في هذا الدير، وكان قد تلقى تربيته الأولى كمعظم علماء النصارى في أحد المدارس الملحقة بالأديرة، ودرس في صفوفها زهاء أربعين عا ماً العلم المنطقي، وقرأ عليه الناس المنطق فكان يجمع في حلقته كل يوم عدداً من الذين اشتغلوا بهذا العلم، وممن عني بالفلسفة ومن جملتهم الفيلسوف الأكبر الفارابي (ابن أبي اصيبعه ١٩٥٥م، ١/ ٢٣٥) و (اسحق ١٩٥٥م، ٩٥). ويتول عنه الفطمي: ((متي بن يونس النصراني المنطقي أبو بشر نزل بغداد، عالم بالمنطق، شارح له، مكثر، مطيل للكلام، قصده التعليم والتفهيم، وعلى كتبه وشروحه إعتماد أهل هذا الشأن في عصره ومصره)) (القفطي، ١٩٥٦م، ٢١٢). وله مؤلفات كثيرة معظمها في شروح كتب أرسطو فكتب عنه سبعين سفراً و عَرَبَ غير ها من اللغة اليوناذية والأرامية (ابن أبي اصيبعه ١٩٥٦م، ٥٠). (برصوم، ١٩٨٧م، ٢٥٦) و (نصري، ١٩٥٩م، ١/ ١٩٦) و (السعودي، ١٩٢٨م، ١٢٢). وبالتالي صار حجة في عنه سبعين سفراً و عَرَبَ غير ها من اللغة اليوناذية والأرامية (ابن أبي اصيبعه ١٩٥٦م، ٥٠) و و (القطي، ١٩٦٢م، ٢١٨) و ( نصري، ١٩٥٩م، ١/ ١٣٤) و (المعودي، ١٩٢٨م، ١٢٢). وبالتالي صار حجة في و (القطي النهم، ١٩٨٦م، ٢٠٢) و ( نصري، ١٩٥٥م، ١/ ١٩٤) و (الشعودي، ١٩٢٨م، ١٢٢). وبالتالي صار حجة في و القطي الا النهم، ١٩٨٢م، ٢٠٢) و ( بدوي، ١٩٥٩م، ١/ ١٣٦) و (الشحات، بلا تاريخ، ٣٠٢). وبالتالي صار حجة في و القطي الا النهم، ١٩٩٦م، ٢٠١) و ( بدوي، ١٩٨٥م، ١/ ١٩٤) و (الشعودي، ١٩٤١م، ٢٣٥). و القطي النهم، ١٩٨٢م، ٢٠٢) و ( بدوي، ١٩٨٥م، ٢٠) و (الشحات، بلا تاريخ، ٣٠٣) و (قا شا، ١٩٨٢م، ١٥٠) و يعول الناس على شرحه لكتب أر سطو المنطقية في وقتنا الحالي (السعودي، ١٩٩٢م، ١٠). و من و ملمة أعماله الأخرى مناظرته الكبرى في الماضلة بين الذحو والمنطق مع أبي سعيد السرام، ١٥). و من المونو الناس على شرحه لكتب أر سطو المنطقية عنه وقرينا الحالي (السعودي، ١٩٥٩م، ١٠). و من و رابو حيان التوحيدي، ١٩٩٢م، ١٠). والن مي النام عاري منا مام مع أبي سعيد السيراي و من المام، ١٠).

أما المفريان ماروثا التكريتي (ت: ٦٤٩م) (G. Morony n.d., 373, 377, 378) فهو من رهبان دير مار متي، وقد عرف بمؤلفاته الديذية فقدد صنف العديد من خطب الأعياد، ويعتبر تفسير الإنجيل من خيرة مؤلفاته فضلاً عما كتبه من رسائل ديذية (نصري، ١٩٠٥م، ١/ ٣٢٩، ٣٣٣) و (برصوم، ١٩٨٧م، ٢٨٠–٢٨١). ويذكر أن له ليتورجية (اسحق ١٩٥٥م، ٢١) وحساية (اسحق ١٩٥٥م، ٢٧)، كما ذسبت إليه سيرة مار أحودا مة مطران تكريت (برصوم، ١٩٨٧م، ٢٨٦) و (يعقوب الثالث، ١٩٦١م، ٢٢٢).

كذلك اشتهر من رهبان دير مارمتي المطران سويريوس يعقوب بن عيسى بن مرقس شككو البرطلي (ت١٢٤١م/٥٣٩ه) (اسحق ١٩٥٥م، ٧١)، الذي صنف العديد من الكتب ونظم قصائد جمعت بين جزالة الألفاظ ورقة المعانين أشهرها كتاب الرتب الكنسية، وكتاب الدياغالو الذي أدرج في صفحاته أصول اللغة والبيان والرياضيات والموسيقى وهو يقع في مجلدين، وله كتاب الموسيقى



الذي يتناول الألحان البيعية وأساليبها وناظميها وزمن دخولها في المعابد، وكتاب الكنوز الذي يُعَد من أنفس مؤلفاته في علم اللاهوت، وقد قسمه على أربعة أجزاء، فأ بدع بالفلسفة الديذية (برصوم، ١٩٨٧م، ٤٠٤-٤٠٧) و (نصرى، ١٩٠٥م، ٢/ ٧٣).

أما المطران غريغوريوس يوحنا البرطلي فهو أيضاً ممن ترهب في هذا الدير، وكان قد حبر ليتورجيه أبدع في انشائها تدل عن مدى إلمامه بالعلوم الكنسية (برصوم، ١٩٨٧م، ٢٩١، ٤٠٨).

ووضع الكاهن أبو نصر البرطلي (ت١٢٩٠م – ١٦٩٥ه) أربعا وتسعين حساية تدل على تضلعه في الآداب الكنسية، كما نظم قصيدة سباعية الوزن بلا قافية تقع في ست وثلا ثين صفحة، تتضمن سيرة مارمتي الناسك، والمطران جبر ائيل ابن القس يوحنا البرطلي (ت١٣٠٠م – ٥٧٠٠) نظم سيرتي العلامة ابن العبري وأخيه برصوم الصفي في قصيدتين مطولتين أذاع فيهما محاسنهما ومناقبهما. وفي سنة (١٢٩١م– ٥٦٩ه) حبر ليتورجيه مسهبة بليغة وتسع حسايات حسنة الأسلوب رقيقة المعاني.

أ ما المطران طيم ثاوس سوجدي (ت٥١٤ه/ ١١٢٠م)، والمطران بر كوتلا (ت٥٤٥ه/ ١١٥٠م), والمطران صليبا (ت٢٠٦ه/ ١٢١٢م)، والمفريان غريغوريوس متي الأول (ت٢٤٧ه/ ١٣٤٥م), فكانوا من جملة رهبان دير مارمتي ممن تتلمذوا على أيدي شيوخ الدير، فأضحوا من الكُتاب المعدودين والأُد باء الذين وقفوا أساس البلاغة، وحُسن التعابير (اسحق ١٩٥٥م، ٢٣). كما بَرَعَ الراهبان راميشيوع وجبرائيل بتحقيق وتنقيح الكتب في قلالي ذلك الدير (يعقوب الثالث، ١٩٦١م، ٢٢٣م).

أما مؤلفو دير بيت عابي فقد أشتهر منهم الراهب عنا نيشوع (ت الأول الهجري/ السابع الميلادي) الذي أُنتُرِبَ من قبل الجاثليق يشوعياب الثالث المعروف بالحديابي (ت ٥٥٨ / ٢٦٨) ليقوم بتنظيم الصلوات الطقسية وترتيب الألحان البيعية فكانت مصنفاته مطرزة الفصول وفريدة في فنها، و كان أروع مؤلفا ته سفره المعروف بـ (فردوس الآباء) وقد أد مج فيه سير الرهبان و مآثرهم وأعمالهم، ورتبه ونظمه على أكمل وجه، وأضاف إليه أشياء كثيرة، ومن مؤلفا ته الأخرى كتاب القوانين ورسالة في ألفاظ الكتاب المقدس الغامضة وكُنّا شِهِ (نصري، ١٩٠٥م، ٢٥٠، ٢٦٢، ٢٦٥) و (ادي شير، ١٩١٣م، ٢) و (تسران، ١٩٣٩م، ١٥٩) و (اسحق ١٩٥٥م، ٧٤).

ويُعَد المرجي ممن نبغ في هذا الدير و ألف العديد من الكتب أبرزها كتاب الرؤساء الذي وضعه سنة (٢٢٦ه/ ٨٤٠م) و هو سفر جليل أثنى عليه المؤرخون الشرقيون، و هو يتضمن الحياة النسكية في نواحي دجلة في القرون الثلاثة الأولى وتاريخ مابين الذهرين في ثلاثة قرون وما تضمنه من أعمال خطيرة بأسلوب منقطع النظير، لذا كان هذا الكتاب بمثابة منهل لمن يهوى التاريخ الشرقي النصراني (نصري، ١٩٠٥م، ١/ ٢٧٩-٢٨٠) و (اسحق ١٩٥٥م، ١٦١) و (اسحق، ١٩٤٨م، ١٩).

وا شتهر سرجيس الرسعني (الحميري، ١٩٨٠م، ٢٦٤–٢٦٥) كرا هب وطبيب ١١ ناطق الكوردية أحاط بجميع العلوم الإسكندرية، ومن المحتمل أن يكون قد حصل على هذه العلوم من



الإسكندرية، فقام بتر جمة العديد من الكتب ولم تقتصر ترجمته على كتب الإلهيات والأخلاق والتصوف بل ترجم إلى جانبها كتب الطبيعة والطب والفلسفة (دي بور، بلا تاريخ، ١٩)، وهذا يدلل على التمازج والتنقيح الحضاري من خلال سعي الرهبان المناطق الكوردية وراء طلب العلم إلى مختلف البلدان.

ومما لاشك فيه أن هناك فئة من الرهبان العلماء الذين نبغوا في الديارات المدن الكوردية وأبدعوا في العديد من المجالات اللاهوتية والفلسفية واللغوية، غير أنه لا تتوفر معلومات تفصيلية عنهم. ومهما يكن من أمر فقد حاولت حسب الاستطاع أن أوضح صورة الديارات المدن الكوردية وعناية الرهبان بالعلوم ونشرها آنذاك.

رابعاً// العلوم الديرية في ظل الدولة العربية الإسلامية:

لم يكن التسامح الإسلامي تجاه النصارى مقتصرا على الجوانب الدينية فحسب، بل شمل الجوانب العلمية والثقافية, فيذكر أن الفتوحات الإسلامية للعراق التي جرت عام (٥١٤ -١٣٢م) لم تو قف الحياة العقلية او الدينية في المجتمع النصراني، بل ((تركت المجتمعات تتبع قوانينها وعاداتها وتسلك طريقها الثقافية الخاص)) (او ليري ١٩٥٧م، ١٣٧) طالما أنها أطاعت وأحترمت الشرع الإسلامي الحنيف.

لذا كان للفتح العربي الإسلامي وقدوم العرب إلى بلاد الرافدين الأثر الكبير في تغير الحياة الفكرية لدى النصارى، نتيجة للتمازج الثقافي والحضاري، الأمر الذي جعل الرهبان يقبلون تعلم اللغة العربية ودراسة آدابها، وبعد أن قطعوا شوطاً كبيراً في ذلك، أخذوا ينقلون علومهم إلى العربية، فأضافوا بذلك علومهم وأفكارهم إلى ما عند العرب المسلمين من علوم. فتَكَوَنَ بذلك تمازج ثقافي يختلف عن غيره مما كا نت عليه الحضارات الاسابقة فصيغت بالطابع العربي والأسلوبين الإسلامي والنصراني (قاشا، ١٩٨٢م، ٢٦-٧٧). لذا باتت الديارات النصارى النصرانية تؤدي دورها على أحسن وجه كونها من المراكز الثقافية والعلمية المهمة لدى النصارى (ر. اسحق، ١٩٤م، ٢٨).

وبقي النصارى في عهد الدولة الأموية لا سيما الرهبان منهم يتمتعون بالحرية الفكرية واستمروا على متابعة نشاطاتهم العلمية والفلسفية (الفاخوري، ١٩٥٨م، ١٠٠) دون انقطاع. وما أن انتقلت الخلافة إلى بني العباس حتى تكاتف الرهبان المدن الكوردية وإ خوانهم الاسلمين العرب واختلطوا بهم، وكانوا يتسابقون في ممارسات نشاطاتهم العلمية والثقافية. فاقبلوا على ترجمة الكتب اليوناذية وكانوا قد نقلوا علومها إلى لغتهم وحفظوها وذرّسوها في مدارسهم. وكانت ديارات رهبانهم حافلة بخزائن الكتب النفيسة المنقولة عن عدة لغات. فهب النقلة يعربون هذه الأسفار ولم يتركوا سفراً معروفاً آنذاك ألا عربوه ونشروا نُسَخَهُ في البلاد (قاشا، ١٩٨٢م، ٩). فكان لذلك الأثر الأكبر في تطور العلوم والمعارف عصرئذ.



وبعد أن ذشطت الهمم وانتشرت مختلف العلوم والفنون والآداب، غادر أُدَباء الآرامية مدارس الديارات وبرحوا مكاتب الكنائس، يدرسون اللغة العربية فتضلعوا فيها وأجاد عدد منهم في تعريب الكتب، وتأسيس معاهد التهذيب والمستشفيات، وحفلت خزائن الكتب بمصنفاتهم النفيسة (قاشا، ١٩٨٢م، ٩).

وكان لبعض الخلفاء العباسيين اليد الطولى في تكريم رهبان الديارات الذين كانوا قد نبغوا في العلوم فقد أكرم الخليفة المطيع بالله (٣٦٣. ٣٧٤هـ/٩٤٦-١٧٤م) أحد رهبان دير قُنَّى وهو الجاثليق إسرائيل (ت٦٦٣ م/٥٥١هـ ) لعلمه ومناقبه الجمة (بن سليمان، ١٨٩٩م، ٩٨–٩٩) و (نصري، ١٩٠٥م، ١/ ٤٢٦).

و كان للخلي فة ال قائم بأمر الله (٤٢٢ - ٤٦٧ هـ/١٠١٠م) دور في تذ صيب ا لمجاثليق سبريشوع الثالث (ت٢٠٧١م/٢٥ هـ) وهو أيضاً من رهبان دير قُنَّى، وكان عا لماً متضلعاً في الآداب الكذسية، ومذحه البراءة التي أيد فيها حقوقه وجاء فيها: ((أقا مك سلطان المؤمنين جاثليقاً للنصارى القاطنين في بغداد مدينة السلام أو في كل البلاد والأقاليم ويعلن انك رئيسهم ورئيس الساكنين في بلاد المسلمين والذين يأتون أليها ويأمر بأن يطيع الجميع أقوا لك)) (بن سليمان، مرام ١٢١، ١٢٦) و (نصري، ١٩٠٥م، ١/ ٤٥٨ – ٤٥٩). وهذا يبين مدى التسامح والمحبة التي تغلغلت في قلوب المسلمين تجاه العلماء من رهبان النصارى. وتأييدهم على بذل المزيد من الجهود في سبيل الإرتقاء في مجال العلم فباتت الديارات منبعاً لازدهار العلوم.

الخاتمة:

من خلال كتابة البحث توصلنا الى اهم النتائج التالية:

لم يكن هدف الأديرة وخاصة في القرن ٣-٥٦/ ٩-١٢م هو العبادة المجردة بل أصبحت الأديرة مراكز علم ية مرمو قة نشطت في مجال التعليم والتأليف والبحث إذ أن الأديرة تكاد لاتخلوا من مدرسة للتعليم إلى جوار كنيسة الدير، ولم يكن خالية من المكتبات لخزن المؤلفات الدينية والعلمية، مما جعل الدير مؤسسة علمية بالدرجة الأولى علاوة على رسالته الدينية.

ان بقاء الدير في المناطق الكوردية كا حد العمائر المهمة خاصة بعد الفتح الاسلامي للمنطقة فان ذلك يدل على مدى التسامح الديني الاسلام، والاهم من ذلك فان تعاليم الدين الاسلامي السمح تركت لهم حرية العباد وممارسة شعائرهم والاحتفال بأعيادهم دون إزعاج وإن الأهم من ذلك أن المسلمين كانوا يشاريكونهم في مثل تلك الاحتفالات والأعياد.



قائمة المصادر والمراجع:

- الأبشيهي، شهاب الدين محمد بن احمد المستطرف في كل فن مستظرف القاهرة، ١٨٩٦م -١٣١٤هـ.
- ١) ابن أبي اصيبعه، موفق الدين أبي العباس أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس السعدي
   الخزرجي(٦٦٨هـ -١٢٧٠م). عيون الأنباء في طبقات الأطباء. بيروت: دار الفكر، ١٩٥٦م.
- ٢) ابن الطيب، أبو الفرج عبدالله (ت ١٠٤٣ م). فقه النصرانية، سلسلة مجموعة الكتاب النصارى الشرقيين (الكتاب العربي). المجلد: ١٧٦. لوفا، ١٩٥٧م.
- ٣) ابن عبدالحق، يصفي الدين عبد المؤمن البغدادي. مراصد الأطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع. تحقيق وتعليق: علي محمد البيجاوي. بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، ١٩٥٤م.
  - ٤) ابن العبري، مار غريغوريوس يوحنا الملطي (٦٨٥هـ ـ ١٢٨٦م):
- ه) —. تاريخ مخدّ صرا لدول. تصحيح وفهرست: انطوان صالحاني اليسوعي. بيروت: دار الرا ئد اللبناني، ١٩٨٣م.
- ۲) —. الاثي قون (فلا سفة الاداب الخلقية). ترجمة: مارغريغوريوس به نام، مطبعة الاشباب.
   ۱۹۶۷م.
- ٧) ابن فارس، أبى الحسن أحمد بن زكريا، معجم مقاييس اللغة. ط٢ . تحقيق وضبط: عبد
   ١٤ السلام هارون. مصر: مطبعة: مصطفى البابي الحلبي وأولاده، ١٩٧٠م.
- ٨) ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم الأدصاري (ت: ٧١١هـ). لسان العرب. بيروت: دار لسان
   العرب، بلا تاريخ.
- ٩) ا بن الأنديم، (٣٨٣–٣٨٥ هـ/ ٩٩٣–٩٩٥م). الفهرست(سلاسلة روا تُع التراث العربي). بيروت: مكتبة خياط، بلا تاريخ.
- ١٠) ابن النديم، أبو الفرج محمد بن ابي يعقوب اسحق الوراق. الفهرست. تحقيق: رضا حداد.
   مطبعة دانشكاه، ١٩١١م.
  - ١١) أبو حيان التوحيدي، أبو حيان علي بن محمد. الامتاع والمؤانسه. مصر، ١٩٣٩م.
    - ١٢) أبونا، ألبير:
    - ١٣) —. أدب اللغة الآرامية. بيروت، ١٩٧٠م.
- ١٤) ---- تاريخ الكنيسة الشرقية من مجيء الأسلام حتى نهاية العصر العباسي. الموصل: المطبعة العصرية، ١٩٧٣م.
  - ١٥) ادى شير. تاريخ كلدو وآثور. بيروت: المطبعة الكاثوليكية للأباء اليسوعيين، ١٩١٣م.

١٦ ) اسحق، روفائيل بابو:



- ١٧) ---. مدارس العراق قبل الإسلام. بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٥٥م.
- ١٨) —. تاريخ نصارى العراق منذ انتشار النصرانية في الأقطار العراقية إلى أيامنا. بغداد: مطبعة المنصور، ١٩٤٨م.
  - ١٩) --- أحوال نصارى بغداد في عهد الخلافة العباسية. بغداد: مطبعة شفيق، ١٩٦٠م.
- ٢٠) الأصبهاني، علي بن الحسين بن محمد بن أحمد بن الهيثم المرواني الأموي القرشي، أبو الفرج الأصبهاني (المتوفي: ٣٥٦هـ). الديارات. بلا تاريخ.
- ٢١) أ فرام الثاني، مار اغناطيوس. دير مار متي الشيخ ودير مار به نام السيد. بيروت: المطبعة السريانية، ١٩٢٨م.

٢٢) أمين، أحمد. فجر الإسلام. ط٣. القاهرة: مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٣٥م. ٢٣) أمين، أحمد. فجر الإسلام. مصر، ١٩٤٥م.

- ۲٤) اوليري، د . لاسي:
- ٢٥) —. مسالك الثقافة الإغريقية الى العرب. ترجمة: تمام حسن. مطبعة الرسالة ذشر مطبعة الأنكلو المصرية، ١٩٥٧م.
- ٢٦) —. علوم اليونان وسبل انتقا لها للعرب. مراجعة: زكي علي. ترجمة: وهيب كا مل. مصر: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٦٢م.
  - ٢٧) بارتولد. تأريخ الحضارة الإسلامية. ط٣. ترجمة: حمزة طاهر. مصر: دار المعارف، بلا تاريخ.
  - ٢٨) بدوي، عبدالرحمن. التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية. ط٤. بيروت: دار القلم، ١٩٨٠م.

٢٩) براورز، بولس وآخرون. المنجد في اللغة والأعلام. ط١٦١ . بيروت: دار المشرق، ١٩٨٨م.

- ٣٠) بر صوم، أغ ناطيوس أ فرام الأول. اللوَّ لوَّ المَد ثور في تأريخ الع لوم والآداب السريانية. حمص، ا
- ٣١) برصوم، اغناطيوس ا فرام الأول. اللؤلؤ المنثور في تاريخ العلوم والآداب السريانية. طه. قدم له ونشره: يوحنا إبراهيم. حلب : متر بوليت، ١٩٨٧م.
- ٣٢) البكري، أبو عبيدالله بن عبدالعزيز. معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمراضع. تحقيق: مصطفى السقا. القاهرة: مطبعة: لجنة التأليف والترجمة والنشر، ١٩٤٥م.
- ٣٣) بن سليمان، ماري (ت: ال قرن ال ثامن الميلادي). أخبار فطار كة كرسي المشرق من كتاب المجدل لعمرو بن متى. طبعة رومية الكبرى، ١٨٩٩م.
- ٣٤) تسران. نيافة الكردذيال خلاصة تاريخية للكنيسة الكلداذية. ترجمة: سلمان الصائغ. الموصل، ١٩٣٩م.



- ٣٥) الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر (٢٥٥هـ). رسائل الجاحظ. ليدن: مطبعة بريل، ١٩٠٧م.
- جد بون، ادورد. اضمحلال الإمبر اطورية الروماذية و سقوطها. راجعه و قدم له: احمد نجيب (٣٦ هاشم. ترجمة محمد أبو درة. دار الكتاب العربي للطباعة والنشر، بلا تاريخ.
- ٣٧) حاجي خليفة، مصطفى بن عبدالله الشهير بحاجي خليفة(١٠٦٧هـ/ ١٦٥٦م). كشف الظنون عن أسامى الكتب والفنون. دار المعارف التركية، ١٩٤١م.
  - ۳۸) حبی، یوسف:
  - ٣٩) —. الدير الأعلى وكنيسة الطاهرة،. الموصل: المطبعة العصرية، ١٩٦٩م.
    - ٤٠) —. كنيسة المشرق الفجر الأصيل. بغداد، ١٩٨٨م.
- ٤١) حسن، حسن إبراهيم. تأريخ الإسلام السياسي والديني والذقافي والاجتماعي. ط٣. مطبعة مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٣م.
- ٤٢) حمارنة، سامي خلف. تاريخ العلوم الطبية عند العرب المسلمين. عمان: مطبعة الوطنية، ١٩٨٦م.
- ٤٣) الحميري، محمد بن عبد المنعم. الروض المعطار في خبر الاقطار. ط٢. تحقيق: احسان عباس. بيروت: مطبعة دار السراج، ١٩٨٠م.
- ٤٤) دي بور. تاريخ الفلسفة في الأسلام. ترجمة: محمد عبد الهادي ابو ريدة. القاهرة: مطبعة لجنة التاليف والترجمة والنشر، بلا تاريخ.
- ٤٥) دي طرازي، فيليب. خزائن الكتب العربية في الخافقين. بيروت: منشورات وزارة التربية الوطنية والفنون الجميلة، ١٩٤٨م.
- ٤٦) الدينوري، أبو حنيفة أحمد بن داود. النبات. شرح وتحقيق: برذهار ولفين. بيروت: دار القلم، ١٩٧٤م.
  - ٤٧) الديوه جي، سعيد. تاريخ الموصل. بغداد: مطبوعات المجمع العلمي العراقي، ١٩٨٢م.
- ٤٨) الراوي، عا صم مراد ظاهر ابراهيم. ابن بطلان البغدادي وكتا به دعوة الاطباء (رسالة ماجستير). كلية التربية جامعة الموصل، ٢٠٠٢م.
- ٤٩) الربيعي، جاسم صكبان علي. ذصارى العراق في العصر الأموي (١٣٢.٤٠ هـ /٦٦٠ ٧٥٠م) (رسالة ماجستير). كلية الآداب – جامعة بغداد، ١٩٧٤م.
  - ٥٠) رسام، أفرام. تاريخ دير مار ميخائيل رفيق الملائكة. الموصل: مطبعة الشرقية الحديثة، ١٩٦١م.
    - ٥١) الزمخشري، محمود بن عمر. أساس البلاغة. بيروت: دار صادر للطباعة، ١٩٦٥م.
    - ٥٢) زيات، حبيب. الديارات النصرانية في الإسلام. بيروت: مطبعة الكاثوليكية، ١٩٣٨م.
- ٥٣) زيدان، جرجي. تأريخ التمدن الإسلامي. مراجعة وتعليق: حسين مؤنس. القاهرة: دار الهلال، بلا تاريخ.



- ٥٤) الاسامرائي، كمال. مختصر تاريخ الاطب العربي. بغداد: من شورات وزارة الثقا فة والا علام، ١٩٨٤م.
- ٥٥) الاسرياني، الخوري يو سف داود. مخت صر المخت صر في تواريخ الكني سة. المو صل الا عراق: دار الأباء الدومنكيين، ١٨٧٧م.
  - ٥٦) السقاف، أحمد محمد زين. الأوراق . ١٩٥٤م.
- ٥٧) الشابشتي، أبو الحسن علي بن محمد(ت: ٣٨٨ هـ ٩٩٨م). الديارات . ط٢. تحقيق: كوركيس عواد. بيروت: دار الرائد العربي، ١٩٨٥م.
- ٥٨) شتريك، مكسيمان. خطط بغداد وأنهار العراق القديمة. ترجمة: خالد إسماعيل علي. بغداد: مطبعة: المجمع العلمي العراقي، ١٩٨٦م.
  - ٥٩) الشحات. السريان والحضارة الاسلامية. بلا تاريخ.
  - ٦٠) شلبي، أحمد. مقارنة الأديان، اليهودية. ط٢. القاهرة: مكتبة النهضة العربية، ١٩٦٧م.
- ٦١) شيخو، لويس الي سوعي. الذ صرانية وآداب ها بين عرب الجاهل ية. بيروت: مطبعة الآباء اليسوعيين، ١٩١٩م.
  - ٦٢) الصائغ، سليمان. تأريخ الموصل. مصر: المطبعة السلفية، ١٩٢٣م.
    - ٦٣) الصائغ، سليمان. تاريخ الموصل. لبنان: مطبعة الكريم، ١٩٥٦م.
- ٦٤) ال طبري، أ بو جع فر مح مد بن جرير (ت ٣١٠ هـ –٣٢٢م). تاريخ الأ مم والم لوك. ط٢. بيروت: مطبعة المعارف، ١٩٦٥م.
  - ٦٥) طرازي، الفيكنت فيليب دي. عصر السريان الذهبي. بيروت: مطبعة فرعون، ١٩٤٦م.
- ٦٦) الطريحي، محمد سعيد. الديارات والأمكنة الذصرانية في الكوفة وضواحيها. ط١. بيروت لبنان، ١٤٠١هـ – ١٩٨١م.
- ٦٧) عدناح، اي شو(ت: نها ية ال قرن ال ثامن ا لميلادي). الديورة في مملكتي الفرس وال عرب. تر جمة: بولس شيخو. الموصل: مطبعة النجم، ١٩٣٩م.
  - ٦٨) عطية الله، أحمد. القاموس الإسلامي. القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، ١٩٦٣م.
    - ٦٩) العلوچي، عبدالحميد . تاريخ الطب العراقي . بغداد : مطبعة أسعد ، ١٩٦٧ م.
  - ٧٠) العلى، صالح احمد. معالم العراق العمرانية. بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة، ١٩٨٩م.
- ٧١) الع مري، ا بن فضل الله (ت٧٤٩ هـ ١٣٤٨م). مسالك الأب صار في المما لك والأم صار. تحق يق: أحمد ذكى. دار الكتب المصرية، ١٩٢٤م.
- ٧٢) عواد، ميخائيل. دير قُنَّى موطن الوزراء ومعقل المسيحية في العراق. بيروت: مطبعة الكاثوليكية، ١٩٣٩م .



- ٧٣) الفاخوري، حنا. والجر، خليل،. "حركة النقل بعد الفتح الاسلامي." مجلة: المسرة، ١٩٥٨م.
- ٧٤) الفيروزآ بادي، مجد الدين محمد بن يعقوب. القاموس المحيط والقابوس الوسيط في اللغة. بيروت: دار الفكر، ١٩٧٨م.
- ٥٧) فييه، جان موريس الدومنيكي. الآثار الاسيحية في الموصل. راجعه ونقحه وصححه: البيرابونا. ترجمة ترجمة: نجيب قاقو. بغداد، ٢٠٠٠م.
  - ٧٦) قاشا، سهيل. لمحات من تاريخ نصارى العراق. بغداد : مطبعة شفيق، ١٩٨٢م.
- ٧٧) القرماني، أبو العباس أحمد بن يوسف بن أحمد الدمشقي. أخبار الدول وآثار الأول في التاريخ. بيروت: عالم الكتب، بلا تاريخ.
- ٧٨) المقزوييني، زكريا محمد بن محمود(٦٨٢ هـ ١٢٨٣م). آ ثار البلاد وأخبار العباد. بيروت: دار. صادر، ١٩٦٠م.
  - ٧٩) القصيري اعتماد يوسف. فن التجليد عند المسلمين. بغداد: دار الحرية للطباعة، ١٩٧٩م.
- ٨٠) القفطي، جمال الدين أبي الحسن علي يوسف. تاريخ الحكماء. تحقيق: محمد أمين الخانجي. مصر: مطبعة السعادة، ١٩٢٦م.
- ٨١) قنواتي، جورج شحاتة. ١١ سيحية والحضارة العربية. المؤسسة العربية للدرا سات والذشر، بلا تاريخ.
  - ٨٢) كرد على، محمد. خطط الشام. ط٢. بيروت: دار العلم للملايين، ١٩٧٠م.
    - ۸۳) کورکيس عواد:
  - ٨٤) --- . أثر قديم في العراق دير الربان هرمزد. الموصل: مطبعة النجم، ١٩٣٤م.
- ٨٥) —. خزائن الكتب القديمة في العراق (منذ اقدم العصور حتى سنة ١٠٠٠ هـ). ط٢. بيروت: دار الرائد العربي، ١٩٨٦م.
  - ٨٦) ل. أ. سيديو. تأريخ العرب العام. ترجمة: عادل زعيتر. مصر: نشر البابي الحلبي، ١٩٤٨م.
- ٨٧) مايرهوف، ماكس. من الإسكندرية إلى بغداد. ط٢. ترجمة: عبدالرحمن بدوي. الـقاهرة: دار النهضة العربية، ١٩٦٥م.
  - ٨٨) مجلة النجم. بلا تاريخ. ٨٩) مراد، موسى يونان. حركة الترجمة والنقل في العصر العباسي. ١٩٧٣م.
    - ٩٠) المرجى، توما أسقف. كتاب الرؤساء. بلا تاريخ.
- (٩١) 11 سعودي، أبي الحسن علي بن الحسين (ت ٣٤٦ هـ ٩٥٧م). التنبيه والأشراف. تصحيح ومراجعة: عبدالله إسماعيل الصاوي. بغداد: مكتبة المثنى، ١٩٣٨م.



- ٩٢) المقريزي، تقي الدين أبو العباس احمد بن علي. المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار (المعروف بالخطط المقريزية). بغداد، ١٩٧٠م.
- ٩٣) ذصري، بطرس الكلداني. ذخيرة الأذهان في تاريخ المشارقة والمغاربة السريان. الموصل: مطبعة الآباء الدومنيكيين، ١٩٠٥م.
  - ٩٤) نصري، القس بطرس. ذخيرة الأذهان في تواريخ المشارقة والمغاربة السريان. الموصل، ١٩١٣م.
- ٩٥) الهروي، علي بن ابي بكر بن علي الهروي أبو الحسن (ت: ٢١١ه/ ١٠٨٨م). الإشارات إلى معرفة الزيارات. القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، ١٤٢٣هـ.
- ٩٦) ول ديورانت. قصة الحضارة. ترجمة محمد بدران. الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية، بلا تاريخ.
- ٩٧) ياقوت الحموي، شهاب الدين أبي عبدالله (ت: ٦٢٦ هـ ١٢٢٨م ). معجم البلدان. بيروت: دار صادر، بلا تاريخ.
- ٩٨) ياقوت الحموي، شهاب الدين أ بي عبدالله. معجم البلدان. بيروت: دار صادر ودار بيروت، ١٩٥٤ ١٩٥٧م.
- ٩٩) يعقوب الثالث، اغناطيوس. دفقات الطيب في تاريخ مار متي العجيب. زحلة: مطبعة الراسي، ١٩٦١م.

100) G. Morony. n. d., IRaQ After the Muslim Conquest.

#### رۆڭى زانستى دێركانى شارە كوردىيەكان لە سەدەى ٣-٦ك/ ٩-١٢ز

#### يۆختە:

ئەم توێژينەوەيە كە ناونيشانەكەى (رۆڵى زانستى دێركانى شارە كوردييەكان لە سەدەى ٣-٦ك/ ٩-١٢ز) باس لەو رۆلە وانستايەنە دەكات كە دێرەكانى ناوچە كوردييەكان بينيويانە لە پەرەپێدانى زانست و زانيارى و بەرمو پێشبردنى شارستانييەتى ئيسلام لە لايەنى زانستى لە سەردەمە جياوازەكانى دەوللەتى عەباسى، لە راستيدا دەتوانيين بلين كە دێرەكان و پياوانى ئاينى مەسيحى بە سەرەتا و كانياو زانستى ناوچە كوردييەكان دادەندرين دواتريش دەبن بە شيكەرمومو ريكخەرو پردى پەوەندى زانستە جياوازەكانى لەرينىتى ناوچە كوردييەكان دادەندرين دواتريش دەبن بە شيكەرمومو ريكخەرو پردى پەوەندى زانستى مەر بۆيە دىزرەكانى ئەريىكەي وەرگيرانەكانيان بى زمانى عەرەبى بەتايەتى گرىنگى پزيشكى، ھەر بۆيە ديرەكانى ناوچە كوردىيەكان رۆل و دياركەوتنى زانستيان جيگاى گرينگى پيندانەو باس كردنە.

**پەيڤێن سەرەكى:** دێرەكان، شار، كورد، زانست، ئىسلامى.



# The Role of The Christian Monasteries of Kurdish Cities in the 3rd-6th Hijri Centuries/9th-12th A.D. Centuries

# Abstract:

This research, titled "The Role of The Christian Monasteries of Kurdish Cities in the 3rd-6th Hijri Centuries/9th-12th A.D. Centuries", discusses the importance of the role that the Monasteries of the Kurdish areas have seen in developing science and information and developing Islamic civilization by Science in the different eras of the Abbasid Caliphate, we can say that the Monasteries and Christian Religious men are beginning and the source of the science of the Kurdish regions and then become analysts, organizers, and bridges which connects the different sciences through their translations into the Arabic language, especially medical science, Therefore the Monasteries of the Kurdish regions and their sciences are precious and needs to be discussed. **Keywords:** *Monasteries, kurd, the cities, science, Islamic.* 

Statilled &





## دور علماء الكرد في تدوين ونشر العلوم الإسلامية النقلية والعقلية

#### د. عبدالباري عزيز عثمان

قسم اللغة العربية -جامعة يوزنجوييل- وان/ الجمهورية التركية

## ملخص البحث :

أرسل الله تعالى دين الإسلام للبشرية جمعاء، فدخل الناس في هذا الدين أفواجا من شتى البقاع والأ لوان والقوميات . وكان الكرد ممن دخلوا في هذا الدين الجديد وأ صبحوا من أشد المدافعين عنه عسكريا وعلميا وثقافيا . وقد شهد التاريخ الإسلامي بروز عدد كبير من العلماء الأجلاّء الكرد في شتى العلوم الإسلامية : كالفقه والتفسير والعقيدة والأصول والحديث وغيرها . وكان لعلماء الكرد هؤلاء دور عظيم وكبير وهام جدا في تدوين العلوم الإسلامية العقلية والنقلية منها ، وشرحها وكتابة التعليقات عليها . فقد كان علماء الكرد روادا في هذا المار مي مراحل التاريخ الإسلامي .

ومن هؤلاء العلماء الفقيه الكردي يوسف بن أحمد الشهير بابن كج ، وشيخ الإسلام أبو الحسن علي بن أحمد يوسف الهكاري ، والإمام المحدث ابن الصلاح الشهرزوري الكردي ، والأصولي الذحوي الم قرىء ابن الحاجب الكردي ، والمؤرخ الفريد أبو العباس أحمد بن خلكان الكردي الأربيلي ، والأصولي الفقيه سيف الدين الآمدي وغيرهم الكثير من العلماء الكبار والمشهورين ممن تركوا لهم بصمة واضحة وأثرا عظيما في شتى العلوم الإسلامية عبر التاريخ الإسلامي .

وسنتطرق في بحثنا هذا - إن شاء الله - إلى هؤلاء العلماء العظام في كل علم من العلوم الإسلامية المتنوعة ، وما تركوه من آثار وبصمات على تلك العلوم العقلية والنقلية وعلى التراث والتاريخ الإسلامي .

الكلمات المفتاحية: الإسلام ـ الكرد .علماء ـ تدوين ونشر ـ العلوم الإسلامية, يوسف الهكاري

#### المقدمة :

أرسل الله تعالى دين الإسلام للبشرية جمعاء على اختلاف قومياتهم ولغاتهم وأ لوانهم ، فكان التاريخ الإسلامي نتاج كل الشعوب والقوميات المسلمة من عرب وكرد وفرس وترك وغيرهم ، والمتصفح للتاريخ الإسلامي سيجد فيه الكثير من الإنجازات والاخترا عات والإبداعات والتآليف العلم ية والثقاف ية والعقد ية والسيا سية والاقت صادية والع سكرية التي منح ها و قدمها العله ماء



والفق هاء من كا فة القوم يات واللغات والألوان ، لأذ هم جميعا كانوا متحدين في ذياتهم بالإخلاص والعمل في خد مة الإسلام والاسلمين ، والقيام بوا جب الدعوة وذشر العلوم المختلفة والإسهام في بناء الحضارة الإسلامية وتطويرها.

و من هذه الشعوب الشعب الكردي الذي كان له مساهمة عظيمة في بناء الحضارة الإسلامية والتاريخ الإسلامي ، فكان منذ بدايات ظهور الإسلام مواكبا لركب الحضارة ومساهما ومشاركا في الدعوة والتأليف ونشر المعرفة ، حيث قدّم الشعب الكردي عبر التاريخ الإسلامي شهادات حية ومتنوعة في مختلف دروب المعرفة والعلم والثقافة ، الأمر الذي يدل على حبه للعلوم والمعرفة والاعتزاز بالإسلام دينا وعقيدة . وقد قام الكرد بأدوار عظيمة وهامة على مختلف الأصعدة الحضارية والدينية والعسكرية والسياسية والاجتماعية

ولجُهود علماء الكرد الجبارة منذ بدايات الإسلام وإلى يومنا هذا مكانة عظيمة في التاريخ الإسلامي , حيث أن لهم بصمات واضحة وجليّة في تقديمهم المعطيات العلمية العظيمة في كافة العلوم المقلية منها والنقلية ، وكان لهم أثر عظيم وواضح في المجالات العلمية المختلفة ، فكانت مؤل فات وك تب العد يد من العلاماء الكرد تُدرّسُ في أ ماكن مختلفة من الا عالم الإسلامي كالقاهرة ودمشق وبغداد وبدليس وآمد وشهرزور وغيرها من المدائن الإسلامية . ولكن من المؤسف أن بعض المؤرخين والكُتّاب الذين أعمتهم العصبية قد خانوا الأمانة العلمية وذ لك عندما طمسوا مقائق ومآثر علماء الكرد وهُوياتهم متعمدين في إلحاق هؤلاء العلماء العلمية ولكن من المؤسف من الأقوام والملل ، إما جهلا أو تجاهلا ، بل عند البعض كراهية وحقدا .

لقد برز من بين الكرد جيل من العلماء الأفذاذ الذين كانت لهم مساهمات عظيمة ومشاركات جليلة في نشر الحضارة الإسلامية ، وكانوا أي " علماء الكرد " دائما ممن يُشار إليهم بالبنان في كل صنف ونوع من العلوم الإسلامية : كالعقيدة ، والتفسير ، والحديث ، وأصول الفقه والفقه ، وغير ها من العلوم النقلية مذها والعقلية . فمشاركة الاسلم الكردي لم تكن بأ قلّ من مشاركة غيره من الأقوام الأخرى من عرب أو عجم ، في حماية الدين الإسلامي وذشره والإسهام الجاد في بناء الحضارة الإسلامية على كافة الأصعدة الحضارية والثقافية والسياسية والعسكرية والفكرية والإنسانية لقد قدّم الكرد من خلال علمائهم ومفكريهم ومشايخهم وفلا سفتهم وأطبائهم منازج بارزة تدل على حبهم للعلم والحضارة والتقدم .

والحركة العلمية والثقافية الإسلامية هي ذتاج جهود مشتركة بين كا فة الشعوب المسلمة على اختلاف قومياتهم وجنسياتهم وألوانهم ولغاتهم . لقد كانت كردستان تحت ظلال العهود الإسلامية منجما غذيا ونبعا غزيرا للعلماء والقضاة والفقهاء والعسكرين والأدباء ، ولا



زالت إلى يومنا هذا ترفد العالم الإسلامي في أصفاع المعمورة بكبار رجالات الفكر والدين والسياسة والأدب .

وسأقف في بحثي هذا على أهم الشخصيات العلمية الكردية التي برزت وعلا نجمها ضمن كل علم من علوم الشريعة الإسلامية على وجه الخصوص : كالفقه والتفسير والعقيدة وا لحديث وغيرها من العلوم ، حيث أصبحوا ضمن كل علم من العلوم من الأعلام والمجتهدين والمراجع الأساسية في هذا العلم أو ذاك

> ويتألف البحث من الأقسام التالية : ـ المقدمة : التي تتناول مساهمة الكرد الفعالة في خدمة الإسلام والحضارة الإسلامية . ـ المبحث الأول : ذكر بعض المؤلفات التي أُلفت في بيان تراجم وأسماء علماء الكرد . ـ المبحث الثاني : أصناف رجالات الكرد في التاريخ الإسلامي :

> > أولا : القادة العسكريون . ثانيا : العلماء من القضاة والفقهاء والمحدثين

ـ الخاتمة : وتتضمن أهم نتائج البحث

# المبحث الأول : أهم المؤلفات في تراجم علماء الكرد:

قام جمعٌ من العلماء والكتّاب والمفكرين الكرد بالكتابة والترجمة لأعلام الكرد ومؤلفيهم وقادتهم وعلهمائهم ، وفيها يلي أسماء بعض هذه المؤلفات وذلك على سبيل الذكر والمثال لا الحصر :

- ١ مشاهير الكرد وكردستان في العهد الإسلامي ، المؤرخ الكردي محمد أمين زكي بك بن الحاج عبدالرحمن ، راجعه ونقحه محمد على عونى ، القاهرة ، مطبعة السعادة ، تاريخ الطبع ١٩٤٧.
- ٢ علماؤنا في خدمة العلم والدين ، عبدالكريم المدرس، عناية محمد علي القره داغي ، الطبعة
   ١٩٨٣ الأولى ، تاريخ الطبع ١٩٨٣ -
- ٣ علماء الكرد ، ذشر جمع ية علماء كرد ستان ، بتق يد م صطفى سالم ، الرياض، السعودية ،
   مؤسسة الجربسى، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ٤ .- إسهامات علماء كردستان العراق في الثقافة الإسلامية خلال القرنين الثالث والرابع عشر
   الهجريين ، محمد زكي حسين أحمد ، أربيل ، دار آراس ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٩م.
- ٥ تاريخ علماء الكرد ، طاهر بن عبدالله البحركي الأربيلي وهو باللغة الكردية ،أربيل ، مطبعة
   آراس ، ٢٠١٠م .
  - ٦ أعلام كرد العراق ، جمال بابان ،السليمانية ، مطبعة المديرية العامة بوزارة الثقافة، ٢٠٠٦ م
- ٧. معجم أ علام الكرد في التاريخ الإسلامي والعصر الحديث في كردستان وخارجها ، الدكتور
   محمد علي الصويركي ، السليمانية ، مؤسسة حمدي للطباعة والنشر ، ٢٠٠٦ م.



٨ - إسهامات العدماء الكرد في بناء الحضارة الإسلامية خلال القرنين السابع والثامن الهجريين ، تريفة أحمد عثمان البرزنجى، رسالة دكتوراه ، ٢٠٠٦ م .

٩ \_ علماء الكرد وكوردستان ، صالح شيخو رسول الهسنياني ، دهوك ، مطبعة هاوا ،٢٠١٢م .

- ١٠ إسهامات العلماء الكرد في خدمة اللغة العربية والثقافة الإسلامية ، الدكتور سعيد محمد
   أ حمد المحمد ، رسالة دكتوراه ، الطبعة الأولى ، بغداد، دا ئرة البحوث والدرا سات في الوقف
   السنى ، ٢٠١٣ م .
- ١١ الكرد في الدينور وشهرزور خلال القرنين الرابع وا لخامس الهجريين ، حسام الدين علي غالب
   النقشبندي ،رسالة ماجستير ، بغداد ، كلية الآداب ، جامعة بغداد ، ١٩٧٥ م .
- ١٢ الكرد الجاوانيين ودورهم السياسي والحضاري في العصر العباسي ، كاروان عبدالعزيز محمد علي ، رسالة ماجستير ، دهوك ، كلية الآداب ، ٢٠٠٣ م.
- ١٣ ـ الكرد في المعرفة التاريخية والإسلامية ، حيدر لشكري خضر ، رسالة ماجستير ، دهوك ، مطبعة سبيريز ، ٢٠٠٤ م.
- ١٤ ـ إسهامات الكرد في الحضارة الإسلامية ، قادر محمد حسن البشدري، رسالة دكتوراه ، دهوك ، كلية الآدادب ، ٢٠٠٩ م.
- ١٥ .- عقد الجمان في تراجم العلماء والأدباء الكرد المنسوبين إلى مدن وقرى كردستان ، حمدي عبد عقد الجمان في تراجم العلماء والأدباء الكرد المنسوبين إلى مدن وقرى من وقرى كردستان ، حمدي
- وهذه المؤلفات إنما هي بعض ما كتب وألف عن تاريخ الكرد وعلمائهم وعظمائهم ، وهناك الكثير منها لا مجال لذكرها أو الوقوف عليها .

المبحث الثاني : أصناف رجالات الكرد في التاريخ الإسلامي:

يمكننا أن نقسّم رجالات الكرد وعلمائهم الذين كان لهم دور بارز ومهم في ذشر الحضارة الإسلامية وإغنائها بالمؤلفات الكثيرة والمهمة إلى صنفين اثنين حسب مقتضيات بحثنا هذا:

الصنف الأول : القادة العسكريون:

برز من بين ظهراني الشعب الكردي قادة عظماء ، كانت لهم مواقف حا سمة في التاريخ الإسلامي ، و كان لهم دور مفصلي في الدفاع عن الإسلام والمسلمين ، وسنقف على بعض من أشهر هؤلاء القادة وهم :

أ - أبو مسلم الخراساني ( ١٠٠ . ١٣٧ هـ - ١٨٧ . ٥٧٥٥ ) ، وهو : عبدالرحمن بن مسلم والمشهور بلقب أبو مسلم الخراساني، وهو الذي تزعّم الحركة العباسية الدينية والسياسية التي انطلقت من خراسان



- فقضت على الدولة الأموية , وأذشأت الدولة العباسية على أنقاضها ، حيث كانت بغداد مقرا لخلافتها ،( الذهبي ،٢٠٠٤، ٢٨/٦ . ٧٣). قال عنه الشاعر أبو دُلامة :
- أية دولةِ المهدي حاولتَ غدرةُ ألا إن أهل الغدر آباؤك الكرد (يعقوب ، ١٩٩٤، ص ٥٢). وبعد قيام الدولة العباسية سمت مكانة أبي مسلم ، حيث كان محبوبا لدى أتباعه ومُعظّما لديهم ، فخشي منه الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور بسبب شعبيته حتى أمر بقتله . ( ابن حجر العسقلانى،٢٠٣/٢٠٠٣ ) .
- ب السلطان صلاح الدين الأيوبي (٥٣٢ ٥٨٩ هـ ١١٣٧م ١١٩٣م) . وهو من أشهر ملوك وقادة الكرد في التاريخ الإسلامي ، ومؤسس الدولة الأيوبية بمصر والشام والجزيرة والحجاز واليمن، كان بارعا في الفتو حات الحربية والسيا سية والعلمية ، و كان له دور عظيم في رد الهج مات الصليبية ، وصاحب الانتصار العظيم في حطين سنة ( ٥٨٣ه ـ ١١٨٧م) ، حيث كتب الكثير من الكُ تتاب والمؤر خون عن حيا ته ، و من أ هم المؤل فات الا نوادر الاسلطانية لا بن شداد .(ا بن شداد،١٣١٧ه ، م ٥ - ٦). ولد القائد صلاح الدين في قلعة تكريت في العراق، وذشأ وترعرع ما بين الموصل والشام ومصر ، وتوفي بدمشق سنة ( ٥٨هه / ١١٩٣م) . (الصلابي،٢٠٠٨، ٢٠٢٥).
- ج أسد الدين شيركو : وهو عم النا صر صلاح الدين الأيوبي ، الذي كان من أبرز القيادات العسكرية ضمن جيش عماد الدين زذكي الذي تمكن من الوقوف في وجه الحملات الصليبية ، وأن يع يد م صر إلى ح ظيرة الأ مة الإسلامية ، حيث عيّنه نور الدين زذكي قا ئدا للحم لة الع سكرية على م صر . توفي رحمه الله في م صر سنة (٥٦٤ هـ / ١١٦٨م) . (الا صلابي ، ٢٠٠٨ ، ص١٧٩).

الصنف الثاني: العلماء والقضاة وحُماة العقيدة الإسلامية.

هذا الصنف هو مدار بحد ننا ، حيث سنقف على أهم الشخصيات العلمية والفقهية والأدبية ضمن كل فن من فنون التراث الإسلامي . فعلماء الكرد بالمئات بل بالآلاف ضمن التراث الإسلامي ولا مجال للوقوف عليهم ، وإنما سنشير إلى علم واحد أو أكثر مشهور ضمن كل فن وعلم إسلامي ، فعلماء الكرد وأد باؤهم شاركوا مشاركة فعالة في الحضارة الإسلامية ، واليقظة العلمية في ربوع الدولة الإسلامية وممالكها ومدائنها . وبإمكاننا أن نقسّم المجالات العلمية التي برز فيها الكرد وساهموا في تطويرها ونشرها ، بل وتركوا بصمات واضحة واضحة وجليّة على العلوم الإسلامية التالية:

أولا العلوم الدينية النقلية:

أ - علوم القرآن الكريم : تُعد العلوم المتعلقة بالقرآن الكريم من أهم العلوم الإسلامية، لأنها تختص بدراسة وتفسير القرآن الكريم كلام الله تعالى الذي أنزله وحيا على رسوله محمدا صلى الله عليه



وسلم . ولأنه المصدر الأول للتشريع الإسلامي في أخذ الأحكام منه ، فقد ظهرت العديد من العلوم التي تخدم القرآن الكريم : كالتفسير والتجويد وعلم القراءات . وكان لعلماء الكرد مساهمات بنّاءةٌ في هذه العلوم المتنوعة والتي تتعلق بالقرآن الكريم .

علم القراءات : فقد برز العديد من علماء الكرد في المجال ، حيث أولى الكرد القاطنون في مصر والشام وغيرهما عناية فائقة بعلم القراءات ، فقد برز من بينهم المقرىء الكردي ضياء الدين أبو العباس الإسعردي الفارقي الذي كان ماهرا في القراءات ، وتصدّر للإقراء، وكان فاضلا خيّرا توفاه الله في القاهرة سنة ( ٦٦ه / ١٢٦٧م) . ( أبو شامة ، ١٩٧٤م، ص ٢٤٠). ومن علماء الكرد أيضا في علم القراءات شيخ القرّاء محمد بن عمر بن حسين أبو عبدالله المتوفى سنة ( ٢٢ه / ١٢٣٠م) ، والذي كان من كبار القرّاء في عصره ، حيث أخذ علم القراءات عن الإ مام أبي القاسم قاسم الأساطي، كما أنه تصدّر الإقراء بدمشق .(الذهبي، ١٩٩٥، ٣/ ١٣٦٨).

ومن القرّاء الكرد المشهورين : الإمام المقرىء شمس الدين ابن الجزري محمد بن محمد بن يوسف الولود سنة ( ٥٧٥ه / ١٣٥٠ م ). بدمشق ، حيث تفقه وطلب العلم والقراءات بدمشق، وبرز على وجه الخصوص في علم القراءات ، فقام بتأسيس مدرسة للإقراء سمّاها " دار القرآن الكريم الجزرية " . وله العديد من التصانيف في هذا العلم منها : " النشر في القراءات العشر " و " التمهيد في التجويد " و إتحاف المهرة في تتمة العشرة " والتي تقع في ألف بيت من الشعر . ( الشوكاني ، ١٣٨٨/٢٢).

كما اشتهر في دمشق المقرىء الملقن العالم : إلياس بن علوان ممدود الإربلي المتوفى ( ٢٧٣ ه / ١٢٧٤م) ، الذي درس وقرأ في العراق وديار بكر ثم استقر في دمشق حيث تصدّر للإقراء في الجامع الأموي . قال عنه المؤرخ الذهبي :" كان حاذقا بتعليم القرآن، يقال ختم عليه ألف ذفس ".( الذهبي ٥٤/١٩٦٢،٢، وقال الذهبي في مصدر آخر بأنه ختم عليه أربعة آلاف ذفس . و لهذا الذشاط الذي كان يتمتع به أصبح بارزا بين قُرّاء عصره وذلك لإتقانه علم القراءات .

وقد برزية هذا المجال من العلم الكثير من العلماء الكرد أمثال : الشيخ مجد الدين الكردي الزرزاري الإربلي في دمشق ، وإبراهيم بن داؤد بن ذضر الهكاري الذي كان كثير التعبد والتواضع ، جاب مدينتي حلب وحماة طلبا للقراءات, ثم أقرأ مدة بدمشق.(قادر محمد حسن ،٢٠٠٩ ، ص٢١٦). كذلك المقرىء تقي الدين المقصاني الجزري الذي كان شيخ قرّاء عصره ، و قد استوطن دمشق . (الذهبي، ٢٠٢/١٩٦٢،٢).

علم التجويد : وفي علم التجويد ظهر العالم الكردي المجوّد محمد بن الحسن أبو عبدالله الإربلي المقرىء الضرير الذي كان يسكن القاهرة والمتوفى فيها سنة ( ٧٠٠ / ١٣٠٠م) . قال عنه الذهبي



١ لذي كان يحضر مجال سه : " جلست معه فوجد ته عار فا بالفن، محق قا للتجو يد والأداء " .
 (الذهبي،١٩٩٩، ١٤٥٩/٣).

علم التفسير : أما في علم التفسير فقد برع العديد من علماء الكرد في هذا الفن من العلم ، ومن مشاهير علماء الكرد : تقي الدين أبو عمرو عثمان بن عبدالرحمن الكردي الشهرزوري، المعروف بابن الصلاح (643 – 577ه – ١٩٨١م – ١٢٤٥م)، الذي كان من فضلاء عصره في العديد من العلوم الدينية : كالتفسير والحديث والفقه والأصول والذحو .( الأسنوي، ١٩٨١، ١٣٣٢). كما اشتهر في الدينية : كالتفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٢٥٢ه / ١٣٣٢). كما اشتهر في الدينية : كالتفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٣٥٢) )، الذينية : كالتفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٣٥٢) )، علم التفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٢٥٢) )، علم التفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٢٥٤) )، علم التفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٢٥٤) )، علم التفسير أيضا العالم الكردي مجد الدين أبو البر كات الحراني المتوفى سنة (٦٥٦ه / ١٢٥٤) )، علم المعمر تصانيفه في هذا المجال كتابه : " أطراف أحاد يث التفسير " . ( الدودي، بدون تاريخ طبع، ١٢٩٧ - ١٩٢٨). ومنهم أيضا محمد بن يوسف بن عبدالله شمس الدين الجزري المتوفى سنة عليم المع مرات المالات الحراني المولي الموفى سنة (٦٥٦ه / ٢٠٤ )، المعردي والموفى سنة مالا لدين الجزري الموفى النه فيها المعر، ١٣٩٢ م ، الذي أخذ علم التفسير من جزيرة ابن عمر ، ثم غادرها إلى القاهرة، وألّف فيها كالامرات المرام ، الذي أخذ علم التفسير من جزيرة ابن عمر ، ثم غادرها إلى القاهرة، وألّف فيها كالامرات المرام ، الذي أخذ علم التفسير من جزيرة ابن عمر ، ثم غادرها إلى الماهم، وألم فيها الامراني الموني المرامي المرامراني الموني المرامرامرامرامر مالامرامر مالامرامي الدين المردي والدي وألم فيها كالامرات المرامي المرامي أولماني مالامرامي المرامي وألم مالمرة، وألم في المرامر مالامران المرمي والدمشق المرمي والد مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مارام مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمرامي مالمري والدمريي والمرميم مالمرامي مامرمي مالمرامي مالمرمي مالمرام

والإمام محمد بن تيمية الحراني الكردي(ت٢٢٢٥ /١٢٢٥م) ، وهو مفسر وواعظ وفقيه نزل أربيل سنة ( ٢٠٤ /١٢٧٩م )، له العديد من المؤلفات منها : التفسير الكبير والذي يقع في ٣٠ مجلدا ، وتخليط المطلب في تخليط المذهب في الفقه . قال عنه الإمام الذهبي : " كان إما ما في التفسير ، إماما في الفقه ، إماما في اللغة " . (معجم المؤلفين،١٩٩٣م، ٢٨٠).

فهذه الأسماء ما هي إلا بعض الأمثلة من مئات العلماء الكرد الذين برعوا في علوم القرآن الكريم من : قراءات وتفسير وتجويد . وللمزيد يمكن مراجعة بحث بعنوان : " إسهامات علماء الكرد في علوم القرآن في القرنين السابع والثامن الهجريين للدكتور عرفان رشيد شريف، جامعة السليمانية ، كلية الشريعة .( عرفان رشيد، ٢٠١٣،ص ١٥٣. ١٦٣).

ب - علم الحديث : يُعد علم الحديث الشريف من أفضل العلوم الإسلامية بعد القرآن الكريم وعلومه ، فهو يهتم بالمصدر التشريعي الثاني ألا وهو أقوال وأفعال الرسول صلى الله عليه وسلم،
 لذلك اهتم العلماء بهذا العلم اهتماما عظيما ، فعظُمت منزلة العلماء المشتغلين بعلوم الحديث بين المسلمين. (الطيبى، ١٩٧١، ص ٢٩ - ٣٠).

كان لعلماء الكرد دور عظيم وبارز في خدمة هذا العلم على وجه الخصوص، فعند التحري والتتبع في الاصادر الإسلامية نرى أن ذسبة علماء الكرد الذين تفر غوا للاهتمام بعلم الحديث وبرزوا فيه كبيرة ، ولم يقتصر هذا البروز لعلماء الكرد على الرجال فقط ، بل برز من بين



ظهرا ني الكرد عا لمات كرديات أيضا في مجال علم الحديث، وأغلبهن ينحدرن من أسر مشهورة بالعلم والتدين مثل : آل أيوب والهكاريين والأسعرديين.

ذقف أولا عند العالم الكردي المشهور وواضع علم مصطلح الحديث الإمام ابن الصلاح الشهرزوري، فهو : أبو عمرو عثمان ابن المفتي صلاح الدين عبدالرحمن بن عثمان بن موسى الكردي المشهرزوري الموصلي المعروف بابن صلاح ( ٧٧٥ . ٦٤٣ ه /١٨١١ ـ ١٢٤٥م ) . فهو أحد أبرز علاماء المهرزوري الموصلي المعروف بابن صلاح ( ٧٧٥ . ٦٤٣ ه /١٨١١ ـ ١٢٤٥م ) . فهو أحد أبرز علاماء الحديث ، تف قه على والده بشهرزور ، ثم انت قل إلى الموصل والمعدس وبعدها إلى دم شق . (الزركلي، ٢٠٠٣، ٤/ ٢٠٧). وقد تبوّأ ابن الصلاح مكانة مرموقة بين علماء عصره لأنه استوعب وبرع المريكي المركلي يا ماء الماء عصره لأنه استوعب وبرع المركلي يا ماء الماء الماء عصره لأنه استوعب وبرع المركلي الموصل والماء عصره لأنه استوعب وبرع المركلي يا ماء على العلوم الإسلامية : كالتفسير والحديث والفقه ، وقد شهد له بذلك علماء عصره . يتعلق بعلم المان خلكان : "كان أحد فضلاء عصره في التفسير والحديث والفقه ، والفقه وأ سماء الرجال وما يا لماء عنه الماء الماركة في فنون عديدة ، وكانت فتاويه مسدّدة " . (ابن خلكان، ١٩٩٤، ٢٠).

ترك ابن الصلاح العديد من المؤلفات والكتب من أهمها : علوم الحديث أو معرفة أنواع علم الحديث، وهذا المؤلف مشهور بمقدمة ابن الصلاح ،وله أيضا : أدب المفتي والمستفتي، والأمالي

و شرح الو سيط في ف قه ال شافعية ، وطب قات الفق هاء ال شافعية، والمؤدّ لف والمخدّ لف في أسماء الرجال وغيرها . (الزركلي ٢٠٠٢/٢٠٠٢).

ومن علماء الكرد في هذا المجال أيضا: المحدث الصالح المعمّر عبدالله بن الحسن الهكاري ، الذي كان من مشاهير المحدثين الكرد ، حدّث ببلاد الشام ، وسمع منه المحدث الشهير الدمياطي ( صحيح البخاري ) . توفي سنة ( ٢٥٢ هـ/١٢٥٤م) . (الذهبي،٢٣، ٢٨١/١٩٨٩). وهناك العديد من أسماء علماء الكرد المحدثين مثل : غياث الدين الأيوبي الذي كان من فضلاء عصره، سمع الحديث وروى صحيح البخاري. والمحدث تقي الدين عبيد بن محمد الأسعردي ، وأحمد بن عبدالرحمن بن أحمد الشهرزوري الذي سمع علوم الحديث من ابن الصلاح الشهرزوري. (ابن حجر،١٧٦/١٩٩٣).

وكما قلنا آنفا أن البروز في هذا العلم لم يقتصر على رجالات الكرد ، بل برع واشتهر في علوم الحديث الكثير من نساء الكرد . ففي مصر برعت المحدثة الكردية فاطمة بنت ابن منصور الفارقي التي روت بالإجازة عن بعض شيوخها ، وكتب عنها بعض المحدثين . (قادر حسن،٢٠٠٩، ص (٢٢٤). وهناك العديد من النساء العا لمات الكرديات المحدثات مثل : فخر النساء شهدة الدينورية، وأ سماء بنت أحمد الله كاري ، وزي نب بنت سليمان الأ سعردي ، وفاط مة بنت أحمد الأيوبية ، وقطلومك بنت محمد الأيوبية ، وغير هن الكثير . (يوسف،١٩٩٣،ص٥٧ - ٨٢). وعند تصفح كتب التاريخ والأعلام وتتبعها سنجد أن علماء الكرد في مجال الحديث قد اشتهروا في مصر والشام بغداد وغيرها من المدائن الإسلامية ، وأن عددهم كبير لا مجال للوقوف عليهم.



ج - علم الفقه وأصوله : علم الفقه يبحث في الأحكام الشرعية العملية المستنبطة من أدلتها التفصيلية . وقد شهد المسلمون في عهودهم الأولى بروز مدارس فقهية متعددة ، ثم تحولت مع مرور الزمن إلى مذاهب فقهية مستقلة وهي التي تعرف بالمذاهب الأربعة . وقد برز لعلماء الكرد دور عظيم في خدمة هذه المذاهب الفقهية لا سيما المذهب المشافعي الذي غدا فيما بعد سمة خاصة بالكرد . فعلماء الكرد قاموا بخدمة المذاهب وعلى وجه الخصوص المذهب المشافعي .. الذي أصبح مالذي أصبح من مذهب الكرد الذي أصبح من الذاهب الأربعة . وقد المنافعي .. وقد برز لعلماء الكرد دور مدور الزمن إلى مذاهب فقهية مستقلة وهي التي تعرف بالمذاهب الأربعة . وقد برز لعلماء الكرد دور من المذهب المنافعي الذي غدا فيما بعد سمة خاصة من مرد من الكرد . فعلماء الكرد قاموا بخدمة المذاهب وعلى وجه الخصوص المذهب المنافعي .. والذي أصبح مذهب الكرد الغالب منافعي .. والذي من الذي مذاهب وعلى من من من من المذهب المنافعي .. والذي أصبح مذهب الكرد الغالب المنافعي .. والذي من الذي أصبح مذهب الكرد الغالب منافعي بلادهم وخارجها .

لقد برز من بين ظهراني الشعب الكردي فقهاء عظام أمثال الفقيه الشافعي الكردي يوسف ابن أحمد المشهور بابن كج ، حيث تذكر كتب الطبقات أن أول فقيه كردي على مذهب الإ مام ال شافعي هو القاضي أ بو القاسم بن أحمد بن كج الدينوري (ت٥٠٥ م/١١١٠م). (الاسبكي،١٤١٣هـ، ٤٩٢/٣). ولا بن كج العديد من التصانيف والمؤلفات في الفقه . وقد فُضِّل ابن كج على كبار علماء وفقهاء الشافعية في زمانه ، خاصة على أبي حامد الإسفراييني الذي كان يسكن ببغداد ، لأن ابن كج كان أغزر منه علما وتفقها في الذهب الشافعي . ( الاسبكي،١٤٦٣ه).

ومن فقهاء الكرد المشهورين أيضا : محمد الكازروني أبو عبدالله ( ت١٣٩٣/٥٧٩٦ )، الذي كان من أئمة الفقه في زمانه ، سكن آمد وتفقه عليه جماعة منهم : أبو ذصر المقدسي، والفقيه أبو بكر الشاشي ، وأبو المحاسن الروياني . وله مؤلف بعنوان : " الإبانة " ، وعنه انتشر المذهب الشافعي في كثير من بقاع بلاد الكرد كآمد وميافارقين وغيرهما . (ابن الأثير ،٦٦٤/١٩٨٧م).

كما برز العالم الفقيه والأصولي الكردي سيف الدين الآمدي (ت ١٢٣٥/٥٦٣١م)، وهو فقيه وأصولي وباحث ولد في مدينة آمد ونُسب إليها . له نحو عشرين مصنفا منها : الإحكام في أصول تلأحكام، ومنتهى السُّول في علم الأصول ، ولباب الألباب ، ودقائق الحقائق . (المدرس ، ١٩٨٣، (٣٨٢).

والفقيه يحيى بن الحسين المزوري(ت١٢٥٠ه/ ١٨٣٤م)، وهو العالم العلامة ، وكان يُطلق عليه بشافعي زمانه، قال عنه إبراهيم فصيح في كتابه عنوان المجد : " ومن أعظم من أدركت عصره وأخذ عنه شيخي العلامة علامة العلماء واللج الذي لا ينتهي ، ولكل لج ساحل ، جامع المع قول والمذ قول الولي الكا مل مولا نا ومق تدانا الا شيخ يح يى المروزي الع مادي " ( إبراهيم فصيح،١٢٨٦، ص ١٣٥).

وهو المجيز لأ كابر علماء العراق . عاش في خد مة العلم أكثر من سبعين سنة ، له العديد من المؤلفات منها : " مجموعة الفتاوى " و " حوا شيه على تحفة ابن حجر " و " والسراج



الوهاج في شرح المنهاج " . (المدرس ، ١٩٩٣، ص ١٨٥). كما كان لفقهاء الكرد دور بارز خارج ربوع بلادهم ، فقد برزوا في المدائن والحواضر الإسلامية كالشام ومصر وبغداد والحجاز وغيرها :

ففي المشام برز الفقيه الكردي ابن الشهرزوري، وهو علي بن المسلم بن محمد السلمي الدمشقي (ت٥٣٣٥/ ٩٤٦م)، والذي لُقّب بجمال الإسلام، حيث كان عالما بالتفسير والفقه وأصوله والفرائض، وكان من تلاميذ الفقيه القاضي أبي المظفر المروزي ، والشيخ ذصر المقدسي في دمشق. (ابن الأثير،٢،/١٩٨٧،٦ - ٢١٢). كذلك لمع نجم الفقيه الكرد بدمشق كمال الدين سلار بن عمر بن سعيد الإريلي (ت ١٣٥٨/٥٦٠م) ، الذي كان عليه مدار الفتوى بدمشق.

أما في مصر: فقد انتقل إليها الكثير من علماء وفقهاء الكرد مع السلطان صلاح الدين الأيوبي بسبب الحروب الصليبية ، ليكونا قريبين من السلطان صلاح الدين. وقد برز من الكرد الكثير من

العدماء والفقهاء أمثال : أبي الحسن الكردي علي بن سلار (ت ٨٤٥هـ ١١٥٣م)، الذي كان وزيرا للملك العبيدي الظافر ملك مصر والذي حكم مابين عامي ( ٤٢٢هه ١١٤٩م ـ ٥٤٥٩. ١٩٥٤م) . وأيضا الفقيه ضياء الدين أبو عمرو بن عثمان بن درباس الهذباني الكردي (ت ٢٠٦ه/ ٢٢١ م)، والذي كان أعلم الفقهاء بمذهب الإمام الشافعي في زمانه ، حيث شرح كتاب المهذب للشيرازي شرحا وافيا سمّاه " الاستقصاء لمذهب الفقهاء "،كما أنه شرح كتاب اللمع للشيرازي في أصول الفقه في مجلدين . وأيضا الفقيه محمد عيسى بن أحمد الهكاري الملقب بضياء الدين (ت ٥٥٥ه/ ١٨٥٩ م) . (السبكي، ١٩٤٦، ٧/٥٥٩).

أما في مكة : فقد برز اسم الفقيه الكردي محمد بن هيبة بن ثابت البذنيجي (ت ٢٥٠ م /٨٦٤ م)، المولود في مندلي ، والذي كان من كبار أ صحاب العالم والفقيه أبي إسحاق الشيرازي . أقام في مكة قُرابة أربعين سنة قضاها في الإفتاء والتدريس ، ومن مصنفاته كتاب : " المعتمد " الذي يقع في جزأين كبيرين . (ابن شهبة،١٤٣٠ه ،٢٧٢/١).



وعلى الرغم أن مذهب الكرد هو المذهب الشافعي على الغالب ، إلا أن بعض الفقهاء الكرد قد برزوا في المذاهب السنية الأخرى نتيجة احتكاك الكرد بالشعوب الأخرى ، كالفقيه الإ مام أبو علي الحسين أحمد الآمدي (ت ٣٠٦ه / ٩١٨ م) الذي كان على مذهب الإمام ما لك رضي الله عنه ، والفقيه سليمان المعافى الحرّاني (ت ٢٠٦ه / ٩١٨ م) الذي كان على مذهب الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله تعالى ، والفقيه أحمد بن داود الدينوري (ت ٢٨٢ه / ٩٨٩ م) الذي كان على مذهب الإ مام أحمد الإ مام الأعظم أبي حنيفة النعمان . ( دوسكي،٢٠١٣، ص ٥ ـ ٨ ).

د - علم التصوف : يعتني علم التصوف بتزكية النفوس وتربيتها على الأخلاق الفاضلة وإبعادها عن الأخلاق الرديئة ، فهو كما يقال بأنه " علم الحقيقة " .( خليفة، بدون تاريخ طبع، ٤١٣/١). ويتمثل هذا العلم في الإعراض عن الدنيا والعكوف على العبادة والطاعة . وقد برز الكثير من الشخصيات الكردية في هذا النوع من العلم ، نذكر بعضا منهم : فمن المشهورين الصوفي الكردي الكبير أبو القاسم الجذيد (ت ٩١٩/ ٩١٩م)، وهو علم بارز من أعلام التصوف في القرن الثالث الهجري، وهو أبو القاسم الجنيد بن محمد الخزار القواريري، ولد ونشأ في العراق، كان شيخ وقته وفريد عصره وشيخ العارفين وقدوة السائرين وعلم الأولياء في زمانه . (الذهبي، ٩٢٤/٢٠٠٣).

وفي دمشق اشتهر الشيخ صائح يوسف الكردي (ت٢٥٦ / ١٢٥٨ م)، الذي كان يقيم بمسجد الربوة بدمشق، وكان دائم الذكر والصلاة والعبادة . كذلك الشيخ إسماعيل بن محمد بن أبي بكر بن خسرو الكوراني ، الذي هو من الصوفية الزهاد في بلاد الشام ، قال عنه أبو شامة : "كان من المشايخ المعروفين بالز هد وا لورع والعبادة وا لجد والعمل ، منقط عا عن الناس ، مؤثرا للتخلي، مشتغلا بنفسه وعبادة ربه والإقبال على آخرته، كثير التعري في ملبسه ومأكله ومشربه، يسأل العلماء عما يشكل عليه من أمر دينه ، قلّ أن يوجد مثله في زمنه" . (أبو شامة ، ١٩٧٤، ٢١٠). أيضا العلماء عما يشكل عليه من أمر دينه ، قلّ أن يوجد مثله في زمنه" . (أبو شامة ١٩٧٤، ٢١٠). أيضا الصوفي الكردي علي بن عثمان أمين الدين السليماني الإربلي، ولد في إربل وانتقل إلى بلاد الشام ثم إلى مصر ، كان جنديا ثم تزهد وصار أحد مشايخ الصوفية المعروفين ، وكان شاعرا ، توفي بمصر النه ( ٢١٠ه/ ٢١٢ م) . (قادر،٢٠٠٩، ص ٢٥٥). واشتهر من الكرد الهكاريين الخضر بن خليل الهكاري سنة ( ٢٢٥/ ١٢٧٢ م) . (قادر،٢٠٠٩، ص ٢٥٥). واشتهر من الكرد الهكاريين الخضر بن خليل الهكاري في مسلك التصوف والعبادة، الذي كان أيضا مؤدنا ومهتما بالحديث وروايته ، توفي بالقاهرة سنة ( ١٢٧٦ ما٢٧م). ( المصدر السابق).

وهناك العديد والكثير من المتصوفة الكرد لا مجال للوقوف على أسمائهم أو ذكرهم ، لكن المتتبع لأحوال وأخبار شيوخ الكرد المتصوفة يرى أن غالبيتهم كانوا ملتزمين بقوا عد الشريعة ولم يصدر منهم ما هو منافٍ للكتاب والسنة، بل الكثير منهم مع تصوفهم كانوا يشتغلون بالفقه والحديث وغيرها من العلوم .



ثانيا : العلوم العقلية أو الإنسانية .

برز من بين الكرد في مجالات العلوم الإنسانية والعقلية الكثير من العلماء الأفذاذ ممن تركوا بصماتهم الواضحة والجليّة في الحضارة الإسلامية ، وساهموا من خلال مشاركاتهم العلمية ومدوناتهم ومؤلفاتهم في تشكل معالم العلوم الإنسانية ، وفيما يلي بعض الأمثلة ضمن العلوم المختلفة :

أ - التاريخ والجغرافية : في هذا المجال برع الكثير من علماء الكرد، نذكر منهم على سبيل المثال : العالم الجغرافي والمؤرخ الكردي أبو الفداء ( ٢٧٢ - ٢٧٢ م - ١٢٧٣ - ١٣٣١م)، وهو إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد بن عمر بن شاهنشاه بن أيوب أبو الفداء ، من وجهاء بني أيوب ، ولد في دمشق و تولى إ مارة مدينة حماه الاسورية . تميز أبو الفداء بمكا نة علمية مرمو قة حيث برع في الفقه وأصوله وعلوم العربية والتاريخ والجغرافية والطب والتفسير .(الخليل،٢٠١٣، مص ٣٦٢). ترك أبو الفداء الكثير من المؤلفات القيمة ومن أشهرها :

- المختصر في أخبار البشر، ويُعرف هذا المؤلف بتاريخ أبي الفداء، حيث ذكر فيه ما قبل الإسلام وتاريخ الإسلام حتى سنة ( ١٣٢٨ م / .

ـ تقويم البلدان ، وهو كتاب في الجغرافيا العامة ، يتناول فيه ذكر الأرض والأقاليم.

الكنَّاس، وهو عبارة عن مجموعة من الكتب المختلفة في النحو والتصريف.

(الزركلي،٢٠٥ / ٢٠٣).

وهناك العالم الكردي أيضا : المبارك بن المستوقي (٥٦٤ - ١٣٧ م/ ١١٦٨ - ١٢٣٩ م) ، وهو مؤرخ وعالم بالحديث واللغة والأدب ، ترك العديد من المصنفات منها : تاريخ إربل وهو مكون من مجلدين . (البرواري،٢٠١٣، ص ١١٨) .

كذلك المؤرخ والقاضي الكردي الكبير ابن خلكان (٢٠٨ - ١٢١١/٥٦ - ١٢١٢ م)، وهو أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر بن خلكان ، ولد في أربيل وهو ينتسب للبرامكة ، عاش واستقر في دمشق ، نبغ في الأحكام والفقه وأصول الدين ، تولى القضاء طويلا . من أهم مؤلفات ابن خلكان كتا به الشهير : " وفيات الأعيان وأذباء أبناء الزمان " . ويصنف كتاب ابن خلكان هذا كأحد أهم كتب علم التراجم والتاريخ، والتاريخ الأدبي بشكل خاص؛ إذ إنه يُمثل مُعجمًا في تراجم الأعلام من الخلفاء، والوزراء، والعلماء وغيرهم، جُمع فيه ما يزيد عن ٥٥٨ ترجمة لهؤلاء الأعلام، ومن جهة أخرى أدرج ابن خلكان في بعض ترا جمه تاريخ العديد من الدول القديمة، منها: دولة السلاجقة، وتاريخ الصافريين، وتاريخ دولة العبيدية، وتاريخ الدولة الأيوبية وغيرها .

فهذه بعض الذماذج من الكثرة الكثيرة من علماء الكرد في مجال الجغرافية والتاريخ والتراجم، ونرى من خلال ذلك أم ما خلّفه مؤرخو الكرد من نتاج في مجال التدوين التاريخي لهو



مهم من حيث النوعية ، فكتاب " وفيات الأعيان" لابن خلكان يُعدُّ أ شهر ما صُنِّف في مجال التراجم الإسلامية ، كذلك الحال مع كتاب " المختصر في أخبار البشر" وكتاب " تقويم البلدان " لأبي الفداء اللذان يتميزان بنسق مرتب وجديةِ المعلومات المدونة فيهما .(قادر محمد،٢٠٠٩، ص ٢٧٢). ب ـ علوم اللغة العربية والأدب:

لم يقتصر إسهام الكرد في الحضارة الإسلامية على العلوم الديذية والعلمية فقط ، بل كان لهم أثر كبير في مجال اللغة العربية وتطويرها ونشرها . فهذا هو اللغوي الكردي الشهير بابن الحاجب (...... ، ٥٥٥ / ١١٧٤ م)، وهو أبو عمرو عثمان بن أبي بكر بن يونس الكردي الدويني الأصل، وذلك نسبة إلى بلدة دوين في كردستان العراق، ولد بمصر ويعرف بابن الحاجب ، حيث انتقلت أسرته إلى مصر مع الأيوبيين، وسكنت إسنا في الصعيد الأعلى . (الخليل،٢٠١٣،٥٥). كان ابن الحاجب ذو أخلاق رفيعة، وكان ثقة ومحبا للعلم وأهله ، درّس في مصر في المدرسة الفاضلية ، فق صده طلبة العلم وأ خذوا عنه . بعدها ذهب إلى الإ سكندرية وأ قام بها حتى وفا ته . ( ابن

يُعدُّ ابن الحاجب من أبرز فقهاء مصر والشام في عهد الدولة الأيوبية ، تفقّه على مذهب الإ مام ما لك رضي الله عنه ، وتع مّق فيه حتى إذا شيخ المالكية في زما نه. و برزا بن الحاجب في العديد من العلوم الدينية ، وكذلك برع في النحو والصرف، وعُرف به أي بالنحو . وكان يميل في مذهبه الذحوي إلى المذهب البصري ، ولكنه كان يخلفهم أحيانا . كذلك خالف ابن الحاجب سيبويه في العديد من آرائه النحوية . قال عنه ابن العماد الحنبلي: " وخالف النحاة في مواضع ، وأورد عليهم إشكالات وإلزامات تبعد الإجابة عنها، وكان أحسن خلق الله ذهنا " . (الحنبلي، ١٩٨٦،

ترك ابن الحاجب آثارا علمية كثيرة ومهمة ، فقد ألف في الذحو و الصرف والفقه والأصول والقراءات والتاريخ والأدب ، و من أبرزكتبه في الذحو : "كتاب الكافية " و "كتاب الشافية " و "كتاب الإيضاح في شرح المفصل للزمخشري " و "كتاب الأمالي " و " وشرح كتاب سيبويه " و شرح المقد مة الجزولية " . و له في الفقه والأصول : كتاب منتهى السول ، والأمل في علمي الأصول والجدل ، إلى جانب مؤلفات أخرى في التاريخ والقراءات والأدب . توفي الحاجب رحمه الله تعالى في الإسكندرية سنة ٦٤٦ ، ودفن فيها . (ابن كثير،٢٠٦/١٩٨٨).

وأيضا ممن برزوا في مجال اللغة والأدب من العلماء الكرد العالم والناقد الحسن بن بشر الآمدي، وهو أبو القاسم الحسن بن بشر بن يحيى الآمدي الذي ولد بالبصرة وذشأ فيها ، حيث تتلمذ على يد العلماء في البصرة ، ثم في بغداد حيث أخذ النحو عن أبي إسحاق الزّجاج ، والأخفش الصغير وأ بي بكر السّراج وغير هم . ( الخلا يل،٢٠١٣، ٢٤٤). قال القِف طي عن الآمدي : " هو أ بو



القاسم الحسن بن بشر الآمدي الأصل، البصري المنشأ ،إمام في الأدب ،، وله شعر حسن واتساع تام في علم الا شعر ومعاذيه رواية ودراية وحفظا، و صنّف كتبا في ذلك حسانا " . (القف طي، ١٤٢٤، / ٣٢٠/١).

وتظهر معرفة الآمدي بالشعر في كتابين له نقديين هما : كتاب الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، وكتاب تبيين غلط قُدامة ابن جعفر في نقد الشعر . وله مكانة في النحو من خلال مؤلفاته العديدة في هذا العلم مثل كتاب : فعلت وأفعلت . بيد أن مؤلفات الآمدي الأدبية هي الغالبة وهي تبلغ نحو أربعة وعشرين كتا با منها : كتاب المؤتلف والمختلف في أسماء الشعراء ، وكتاب المنظوم، وكتاب تفضيل شعر ا مرئ القيس على ا لجاهليين، وكتاب معجم الشعراء ، وغيرها من الكتب . (الزركلي، ٢٠٠٢، ٢/١٨٥). توفي الآمدي رحمه الله تعالى سنة ( ٥٣٥ / ٩٨٠ م).

و برع في الأدب واللغة أيضا الإمام شرف الدين حسين بن إبراهيم الهذباني الكوراني الإربلي، الذي كان لغويا وأديبا وعلى معرفة كبيرة بكلام العرب ، حيث حفظ مقا مات الحريري، وديوان المتنبي، والخطب النباتية ، توفي بدمشق سنة ١٢٥٨/٥٦٦ م .(الاسيوطي،بدون تاريخ طبع، ١٢٨/١).

وفي مصر برع العالم الكردي ضياء الدين بن إبراهيم السعردي الفارقي، الذي كان يُلقب بالنحوي الكبير، حيث كان متقنا للعربية ، وتصدّر لتعليم النحو والإقراء في القاهرة . توفي في القاهرة سنة ٦٦٥ه /١٢٦٦ م، وكان مشهورا بالخير والصلاح . (الصفدي،٢٠٠٠, ٢٤٦/١٦).

وفي الاشعر أيضا ذبغ الكثير من علماء الكرد ، ففي دمشق ظهر الاشاعر محمد بن عبدالعزيز بن عبدالرحيم بن رستم المشهور بالنور الإسعردي (ت ١٣٦٩/١٢٩م) ، وقد حُظي باهتمام الملك الناصر يوسف الأيوبي صاحب دمشق . وقد أصبح من كبار الشعراء لدى الملك الناصر يوسف الأيوبي .(قادر،٢٠٠٩، ص ٢٨٠).

ج . علم الفلك : برع العديد من علماء الكرد في مجال الفلك والهيئة، الأمر الذي يختص بمعرفة تركيب الأفلاك وأعداد الكواكب وأقسام البروج والمسافات ، وهو ما يطلق عليه بالأجرام السماوية البسيطة مع أشكالها وحركاتها وأوضاعها ، ( المصدر السابق ، ص ٢٩٣). وممن برع في هذا المجال من علماء الكرد الملك المؤيد صاحب حماه، الذي كان على دراية وعلم كبير بعلم الهيئة، وكانت له الايد الطولى في الهيئة . صنّف كتا با صغيرا بعنوان " الموازين" و " كتاب نوادر العلم " في مجلدين . (الزركلي،٢٠٠٢، ٢٩/١).

واشتهر العالم الكردي جمال الدين عبدالله بن يوسف الإسعردي في صناعة الإسطرلاب، وكان يسكن دمشق، وانشغل بعلم الفلك حتى وفاته سنة(٥٧٣٤مما ٣٢٠مم). (ابن حجر،٤١٤/١٩٩٢، ٢).



وأخيرا : ومن خلال مضى من النماذج التي ذكرناها من علماء الكرد وفقهائهم وأد بائهم نجد بأنهم بأن علماء الكرد مشهود لهم بالنظر والتحقيق وقبول الحق والانقياد له قديما وحديثا (قادر محمد ،٢٠٠٩، ص١٨٩) ،وهذا الأمر بشهادة بعض الكتاب والعلماء الإسلاميين منهم : الشيخ عبدالرحمن الكوا كب (١٣٢٥)، حيث يقول : " إم من خلق المصريين سهولة الإنقياد ولا سيما للحق، وكذلك علماء الشافعية الأكراد كلهم أهل ذظر وتحقيق" . ( الكواكبي،١٩٨٢، ١٠٢). وذكر الشيخ محمد رشيد رضا (ت١٣٥ه /١٣٥٥ م)، في مجلة المنار الأمر نفسه . (رشيد رضا

فهذا الانقياد للحق جعل الكرد صابرين مثابرين وأصحاب المواقف التاريخية لا سيما في د فاهم عن عقيدتهم والثبات عليها ، وعلى المذهب في ال فروع والأصول . فالكرد لم يتأثروا بما حولهم وخاصة في موضوع التشيع الذي كان مجاورا لهم إلا قلة قليلة منهم تشيعوا نتيجة الظلم والاضطهاد والإجبار الذي لاقوه من الصفويين. وعلى هذا يقول المؤرخ الكردي محمد أمين زكي : " عا مل الشاه عباس الأكراد الاسنة معاملة سيئة، فقد طلب منهم الدخول في المذهب الشيعي الشيعي الشيعي المين زكي : " فرفضوا، مما أدى بالشاه عباس إلى قتلهم وتشريدهم إلى بلاد خرا سان ليكونوا حاجزا بينه وبين الأوز بك. و قد قتل في أيا مه وتشريدهم إلى بلاد خرا سان ليكونوا حاجزا بينه وبين الأوز بك. و قد قتل في أيا من المناه عباس إلى قتلهم وتشريدهم إلى بلاد خرا سان ليكونوا حاجزا بينه وبين الأوز بك. و قد قتل في أيا مه سبعون ألف كردي ، ورحل خمس عشرة ألف عاد لية الذكردية الذي يا الم الأوز بك. و الأوز بك. و قد قتل في أيا مه سبعون ألف كردي ، ورحل خمس عشرة ألف عاد لية الذي الأوز بك. و قد قتل إله الم الذي الذي الذي الذي الفي الفي الفي الم الأوز بك. و قد قتل إله منا الفي قد لله من على المو المن المان الم عراد المن الم قد الم الذي المان الم قديم ألف عاد من الم الأوز بك. و قد قد ما مان الم عاد له عاد الم عاد الم الم الأوز بك. و قد قد ما مان الم عاد الذي الفي الفي الفي الفي الم الأوز بك. و قد قد الم عاد الم عاد الم عاد الم عاد الم الأوز بك. و قد قد الم عاد الم عاد الفي الفي الفي الفي الذي الم الم الأوز بك. و قد قد الم الم عاد الم عاد الم عاد الم عاد الم عاد الم الفي الم الفي ال

#### الخاتمة:

بعد هذه الجولة السريعة والتقصي والبحث في موضوع دور علماء الكرد في نشر وتدوين العلوم الإسلامية ، والمساهمة البنّاءة في بناء وتطوير الحضارة الإسلامية ، وأن الكرد قد قدموا عبر تاريخهم المجيد صورا وشهادات حية على حبهم للعلم والمعرفة ، ومن خلال هذه النماذج القليلة التي ذكرنا ها في ثنايا البحث والتي هي فيض من غيض ، وجزء يسير جداً من مئات بل آلاف العلماء الكرد في كافة المجالات والميادين العلمية والحضارية نستنتج ما يلى :

- ١. قام الكرد بأدوار حضارية عظيمة وها مة في مختلف المجالات السيا سية والع سكرية والديذية والاجتماعية والعلمية .
- ٢ ساهم الكرد من خلال العلماء والفقهاء والقضاء مساهمة فعًا لة في بناء الحضارة الإسلامية ، وتفاعلوا مع الحضارات والشعوب المجاورة لهم فأخذوا منهم وأعطوهم .
- ٣ برز علماء الكرد في كا فة الاختصا صات والفنون العلم ية ، وا شتهروا في المدائن والحوا ضر الإسلامية كمصر والشام والحجاز وبغداد وغيرها ، علاوة على وطنهم وربوعهم كردسات .



- ٤ لم يقتصر مجهود العلماء الكرد على فن واحد من الفنون العلمية والدينية ، بل برزوا وبرعوا في كافة المجالات والعلوم النقلية والعقلية ، كالتفسير والفقه والحديث والعقيدة والجغرافية والتاريخ واللغة العربية وعلوم الفلك وغيرها .
- ٥ لم يقتصر البروز العلمي والحضاري للكرد على الرجال فقط ، بل برزت الكثير من الكرديات
   العالمات والمحدثات الجليلات في بلاد الكرد وخارجها وخاصة في مصر والشام .
- ٢ الحضارة الإسلامية هي ذتاج الشعوب الإسلامية أجمع ، فكل شعب وأمة لها مشاركة ودور في عملية البناء والتطوير.

## المصادر:

ابن الأثير،(١٩٨٧). الكامل في التاريخ، دار الكتب العلمية، بيروت .

ابن الأثير، (١٩٨٧). اللباب في تهذيب الأنساب، مكتبة المثنى، بغداد.

ابن تغري بردي،(١٩٩٢). النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، دار الكتب العلمية، بيروت.

ابن حجر العسقلاني، (٢٠٠٢). لسان الميزان، تحقيق عبدالفتاح أبو غدة ، ط١ ، دار البشائر الإسلامية ، بيروت .

ابن حجر، (١٩٩٣). الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة، دار الجيل ، بيروت .

ابن خلكان، (١٩٩٤). وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت .

ابن شداد،(١٣١٧ه). النوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية، مطبعة الآداب ، مصر .

ابن قاضى شهبة، (١٩٨٧). طبقات الشافعية، دار الندوة الجديدة، بيروت.

ابن كثير ،(١٩٨٨). البداية والنهاية، تحقيق علي شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت .

أبو شامة، (١٩٧٤). الذيل على الروضتين تراجم رجال القرنين السادس والسابع، دار الجيل ، بيروت .

الأسنوي،(١٩٨١). طبقات الشافعية، تحقيق عبدالله الجبوري، دار العلوم، الرياض.

أمين زكى،(١٩٣٦). خلاصة تاريخ الكرد وكردستان، مطبعة السعادة، مصر .

حاجي خليفة، (بدون تاريخ طبع) . كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار إحياء التراث العربي، بيروت .

الذهبي،(١٩٦٢). معرفة القرّاء الكبار على الطبقات والأعصار ، تحقيق محمد سيد جاد الحق، دار التأليف ، القاهرة .



الذهبي، (١٩٩٩). تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق عمر السلام تدمري، دار الكتاب العربي ، بيروت .

رضا كحالة،(١٩٩٣). معجم المؤلفين، مؤسسة الرسالة ، دمشق .

الزركلي،(٢٠٠٢). الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت .

السبكي،(١٤١٣ه). طبقات الشافعية الكبرى، دار هجر للطباعة، مكة .

السيوطي، (بدون تاريخ طبع). بغية الوعاة في طبقات اللغويين والذحاة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة عيسى البابي ، مصر .

الشوكاني،(١٩٨٨).البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، ط ١، دار الكتب العلمية، بيروت . الاصفدي،(٢٠٠٠). 1 لوافي بالوفيات، تحقيق أحمد الأر ناؤوط و تركي مصطفى، ط١ ، دار إحياء التراث العربى، بيروت .

المراجع الحديثة :

إبراهيم فصيح، (١٩٦٢م). عنوان المجد في بيان أحوال بغداد والبصرة ونجد ، دار منشورات البصري، بغداد.

البرواري، (٢٠١٣). دور علماء الكرد في نشر المعارف الإسلامية وبناء الحضارة الإنسانية، بحث في مجلة جامعة زاخو ، المجلد ١ ، العدد ٢ .

دوسكي، (٢٠١٣). الكرد والمذهب الشافعي، مدارات ، 🖓

ال صلابي، (٢٠٠٨). صلاح الدين الأيوبي وجهوده في القضاء على الدولة الفاطمية وتحرير بيت المقدس، ط١، دار المعرفة ، بيروت .

الطيبي،(١٩٧١). الخلاصة في أصول الحديث، تحقيق صبحي السامرائي، مطبعة الإرشاد، بغداد . قادر محمد،(٢٠٠٩). إسهامات الكرد في الحضارة الإسلامية ، مطبعة الحاج هاشم ، أربيل .

القِفطي، (١٤٢٤ه). إنباه الرواة على أنباء الوعاة في طبقات اللغويين والذحاة، ط١، المكتبة العصرية ، بيروت .

> الكواكبي ، (١٩٨٢). أم القرى ، دار الرائد العربي، بيروت. المدرس،(١٩٨٣). علماؤنا في خدمة العلم والدين، ط١ ، منتدى اقرأ الثقافي، بغداد. ملا طاهر،(٢٠١٥). حياة الأمجاد من علماء الأكراد، ط١ ، دار ابن حزم ، بيروت . يوسف،(١٩٩٣). المرأة الكردية في التاريخ الإسلامي، ط١، دار القادري، بيروت .



رولى زاناين كورد دنڤيسين وبەلافكرنا زانستين ئيسلامى ين دمڤۆكى وعەقلى

پۆختە:

خودايى مەزن ئاينى ئىسلامى ھنارت دابۆ مرۆۋايەتىى ببتە روناھى ، ومللەتىن جودا جودا بكۆم كت ھاتنە دناڭ ئاينى ئىسلامى دا ، وژوان مللەتان مللەتى كۆرد بۆ، وديشدان بۆنە پاسەوان وبەرەۋان ژبۆ قى ئاينى ژلايى لەشكەرىۋە وھزرىۋە وزانستىۋە ، وزۆر زانا وھزرۋان دقادا رەوشەنبىريا ئاينى قە دەركەتن ورولەكى مەزن گىرايە، دبوارى زانستىنى ئىسلامى قە وەك تەفسىر وئوصول وفقھى وبوارىن زمانى عەرەبى وقان زاناين كورد رولەكى گرنى ھەبۆ دپاراستنا قان زانستانقە ونقىسىنىن وان وبەلافكرنا وان زانستاقە، وگەلەك

رُقان زانايان ميناكا يوسقى كورى ئەحمەدى يى بەرنياس بئبن الگەچ، وشيخ الاسلام الهكارى ( يوسف بـن أحمـد)، وموحەدسـى مـەزن وئوسـولى مـەزن (ابـن صـلاح الشهرزورى) و وميرُو نفيسى گەورە ( ابن خەليكان ) وئامەدى وگەلەكيّى دى.

دڤێ ڤەڪولينێدا دێ تيشڪێ بەردەينـه سـەر ژيانـا چەنـد زانـا وشـارازاێن ڪورد ێن شينتبلێن خوه هێلاينه دمێژويا ئيسلامێ دا وڪارێن وان بۆينه جهێ شانازيێ بۆ مللەتێ ڪورد وهەمى بوسولمانان .

پەيقىن سەرەكى: بوسولمانەتى، كورد، زانا، نقىسىن وبەلاقكرن، زانستىن ئىسلامى

# The role of Kurdish scholars in the codification and dissemination of Islamic translational and mental Sciences

# Abstract:

Allah Almighty sent the religion of Islam to all mankind, so people entered into this religion regiments of various spots, colors and nationalities. The Kurds were among those who entered into this new religion and became one of its strongest defenders militarily,

scientifically and culturally . Islamic history has witnessed the emergence of a large number of distinguished Kurdish scholars in various Islamic sciences : jurisprudence, interpretation, doctrine, origins, Hadith and others . These Kurdish scholars had a great and very important role in codifying the Islamic mental and Translational Sciences, explaining them and writing commentaries on them .



Kurdish scholars have, been pioneers in this field throughout the stages of Islamic history.

These scholars include the famous Kurdish jurist Yusuf ibn Ahmad ibn Kaj, Sheikh of Islam Abu al-Hassan Ali ibn Ahmad Yusuf al-Hakkari, the modern Imam Ibn Salah al-shahrzuri al-Kurdi, the grammatical fundamentalist Ibn al-Hajib al-Kurdi, the unique historian Abu al-Abbas Ahmad ibn khalkan al-Kurdi Al-arbili, the imam involved in various sciences

and knowledge Ibn al-Athir al-Jazari al-Kurdi, the fundamentalist jurist Saif al-Din al-AMDI and many other great and famous scholars who left a clear imprint and a great impact on Islamic sciences throughout Islamic history.

In this research, we will look at these great scholars in each of the various Islamic sciences, and what traces and imprints they left on those mental and mental Sciences and on the Islamic heritage and history.

**Keywords**: Islam-the Kurds .Scholars-blogging and publishing-Islamic sciences





# آراء أحمد بن إسماعيل الكوراني في مصطلح الحديث من خلال كتابه الكوثر الجاري إلى رياض البخاري

د. محسن إبراهيم أحمد الدوسكي

قسم التاريخ- كلية العلوم الانسانية- جامعة دهوك/ إقليم كردستان العراق

#### الملخص:

الحمد لله رب العالمين، والصلاة على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

يعتبر العصر الأيوبي بدايات تدفق علماء الكرد للرحلة إلى بلاد مصر والشام لغرض العلم إفادة واستفادة واستمرت هذه الرحلات وزادت في العصر المملوكي وبعده العثماني، وكان لهؤلاء العلماء دور بارز في دفع الحركة العلمية في ديار الإسلام، فتتلمذ على أيديهم كثير من العلماء وزخرت المكتبة الاسلامية بتصانيفهم، بالإضافة إلى رحلات هؤلاء فقد انتشرت في تلك العصور مدارس جمة في كبرى المدن الكردية ففي حصن كيفا وديار بكر وأربل ورأس العين وغيرها من المدن الكردية وكانت تأوي الآلاف من طلبة العلم بين أروقتها، وكان لأمراء وقادة الكرد الدور السخي في دعم هذه المدارس وأوقفوا الكثير من الأراضي على هذه المدارس.

وكانت إحدى الروافد التي أسهم فيها علماء الكرد في إزدخار المكتبة الاسلامية هي خدمة الصحيحين فألفوا الكثير من الكتب شرحاً ودراسة في بيان خبايا صحيحي البخاري ومسلم، لذا كان المطلب الأول من البحث مخصصاً لذكر ماوقفت عليه من مصنفات علماء الكرد في خدمة صحيح البخاري.

ومن العلماء الذين كان دورهم بارزا في القرن التاسع الهجري الأمام أحمد بن إسماعيل الكوراني فقد خرج من بلاده وهو لم يزل شاباً يافعاً وتجول في معظم المراكز العلمية وذاع صيته وهو لم يكمل العقد الرابع من عمره، وألف مصنفات مهمة في التفسير والحديث والأصول تدل على علو كعبه في العلوم الشرعية، وكان سبباً في حصوله على مرا تب علية عند سلاطين عصره سواء في مصر أو في بلاد الروم فكان المطلب الثاني من المبحث الأول عن حياته من شتى الجوانب.

وكا نت مؤلفا ته موضع إهدَ مام الاباحثين فقد كتب عنه الكثير ومؤلفا ته الكبيرة أصبحت مردّهاً للباحثين للحصول على الشهادات الجامعية وكذلك كدّبت عذها الكثير من البحوث، إلا أن آراءه في علم مصطلح الحديث لم يكتب عنه أحد وهي مدّناثرة في كتابه الكوثر الجاري، حاولت جمعها في المبحث الثاني في هذا البحث المتواضع مع مقارنتها بأقوال غيره من العلماء الذين كتبوا في هذا العلم.



أرجو أن يكون ماقمت به خدمة لجهود هؤلاء العلماء و لهذا العالم الجليل، والتوفيق من الله وحده.

#### المقدمة:

يعتبر الشيخ أحمد بن إسماعيل الكوراني (ت٨٩٣هـ) من العلماء الكرد الموسوعيين الذين تنوعت تصانيفهم في شتى العلوم، فألف في التفسير وفي الحديث وفي الأصول وفي القراءات وفي اللغة، ومن هذه الكتب كتابه في شرح صحيح البخاري الذي سماه (الكوثر الجاري على صحيح البخاري) وقد كتب عنه بعض الدراسات، والكتاب لم يزل بحاجة إلى دراسات أخرى متنوعة إذ أودع فيه المؤلف عصارة علمه في الفقه وكذلك في شرحه الأحاديث من نواحي متعددة.

لا نجد من بين مؤلفات الإمام الكوراني المطبوعة والمخطوطة كتابا في مصطلح الحديث مع أنه ألَّف في باقي العلوم، لذا رأيت أنه من المستحسن أن أستخرج هذه المسائل من كتابه المذكور مبيناً مدى علميته في هذا المجال أيضاً لذا تمت كتابة هذه الوريقات لأهميتها وإن كان الموضوع يتطلب جهداً ووقتا، وقد تم تقسيم البحث إلى مبحثين، فالمبحث الأول يكون عن الكرد وخد مة المجامع الصحيح ونبذة عن الامام الكوراني، ومن ثم تطرقت في المطلب الأول إلى بيان جهود علماء المحامع الصحيح ونبذة عن الامام الكوراني، ومن ثم تطرقت في المطلب الأول إلى بيان جهود علماء المحامع الصحيح ونبذة عن الامام الكوراني، ومن ثم مطرقت في المطلب الأول إلى بيان حمود علماء منه الكرد في خدمة صحيح البخاري فذكرت ما وقفت عليه من أسماء المؤلفين الكرد الذين اهتموا عنه الكرد يو خدمة محيح البخاري فذكرت ما وقفت عليه من أسماء المؤلفين الكرد الذين اهتموا بصحيح البخاري، وفي المطلب الثاني تحدثت بإيجاز عن سيرة الامام الكوراني وإن كان قد كتب عنه الكثير قديماً وحديثاً إلا أن الكثير منهم قد وقعوا في الكثير من الأخطاء وكذلك تحا مل بعض الباحثين عليه، وفي المجد الثاني ذكرت مسائل المصطلح الواردة والمتناثرة في الكوثر الجاري مقارناً أقوا له بأقوال غيره من العلماء ولا عجب في أن يكون الكوراني وإنه في فر أنه مقارناً اقرا له بأقوال غيره من العلماء ولا عجب في أن يكون الكوراني عالماً في الحديث وإنه العلي القدير أن أكون موفقاً في هذه الدراسة، والله ولي التوفيق.

المبحث الأول

الكرد وخدمة الجامع الصحيح ونبذة عن الأمام الكوراني المطلب الأول: جهود علماء الكرد في خدمة صحيح البخاري

من المعلوم لدى الباحثين أنه لم يخدم كتاب بعد كتاب الله عزوجل مثل ما بذل العدماء من جهود في خدمة صحيح البخاري، فقد بدأ إهتمام العلماء به منذ عهد مبكر، فمن العدماء من يذكر أن الا مام أ حمد بن ذصر الداودي التلمساني (ت٤٠٢هـ) هو أول من شرح صحيح البخاري



ومنهم من يرى أن الأمام أبا سليمان الخطابي (ت٣٨٨ه) قد سبق التلمساني في شرحه صحيح البخاري في كتاب سماه (إعلام الحديث).

وإن كان قد سبقهما الأ مام محمد بن يعقوب المعروف بابن الأخرم (ت٣٤٤ه) فألف المستخرج على الصحيحين وبهذا يعد ابن الأخرم أول من ألف مصنفاً على الصحيحين. (الذهبي،١٩٨٥، ١٩٨٥، ٤٢٩) وإن كان قد اقتصر على المستخرج فقط وهو: أن يعمد حافظ إلى كتاب من كتب الحديث فيخرج أحاديثه بأسانيد لنفسه، من غير طريق صاحب الكتاب فيجتمع معه في شيخه أو من فوقه ، ولو في الصحابي مع رعاية ترتيبه ومتونه وطرق أسانيده.(الصنعاني١٩٩٧). (٧٣/١).

و قد تفنن العلماء في خدمتهم للجامع الصحيح فمنهم من ألف في شرحه مهتما بالمسائل الفقهية ومنهم من أفرد بالتصنيف في تراجم رجا له ومنهم من اهتم بالجانب اللغوي، ومنهم من ألف في بيان تراجم البخاري لأبوابه، ومنهم من خصص مصنفه للدفاع عنه من حيث صحة الأحاديث المروية فيه، ومجالات أخرى كثيرة يطول ذكرها.

وكانت جهود علماء الكرد في خدمة صحيح البخاري كغيرهم من العلماء في مجالات متنوعة حيث شرحه البعض شرحاً وافياً لجميع الأحاديث الواردة فيه مبيناً شرح الأل فاظ، ومستنبطاً الأحكام الفقهية، ومنهم من صنف في تراجم رجا له، وهكذا تنوعوا في خدمة الجامع الصحيح.

سنذكر في هذا المطلب ما وقفنا عليها من مصنفات علماء الكرد التي اهتمت بصحيح البخاري.

 رجال البخاري ومسلم، تأليف أحمد بن أحمد آله كاري كما يظهر من اسمه أنه في تراجم رجال صحيحي البخاري ومسلم والكتاب مخطوط في دار الكتب المصرية المصرية بخطه تحت رقم ٥٤٣. (الحسني ١٩٨٧ ص٥٥).

وللهكاري كتاب آخر سماه العقد الجلي في حل إشكال الجامع الصحيح للبخاري وهو مخطوط أيضاً في باريس ولم نقف عليه.

 الأحاديث المخرجة في الصحيحين التي تكلم فيها بضعف وانقطاع، تأليف الا مام عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن الرازياني العراقي (ت٨٠٦هـ) ذكره حاجي خليفة في كشف الظنون فقال: ما ضعف من أحاديث (الصحيحين) والجواب عنها، وفيه فوائد، ومهمات. والكتاب لم يطبع بعد وكما يظهر من اسمه أنه في الدفاع عن الأحاد يث التي تكلم فيه في الاصحيحين. (الحسنى١٩٨٧ص١٥٤).



ومن العلماء الكرد الذين خدموا صحيح البخاري مهتما بتراجم رجاله الأمام شمس
 الدين محمد بن داود بن محمد البازلي العمادي الكردي (ت٩٢٥هـ) وكتابه غاية المرام في رجال
 البخاري إلى سيد الأنام (الحسنى١٩٨٧ص١٩٨٢).

وقال الحمصي: با شر نيا بة القضاء بدمشق، ومشيخة المدرسة الشامية، وكان عا لماً من أهل الفضل مفذناً. توفي بدمشق يوم السبت تا سع عشري شوال سنة ثلاث وعشرين وتسعمائة، وكان والده إذا ذاك حيا. (الغزى١٩٨٣، ١٩/١)

وقال الزركلي: كردي الأصل، من العماديّة. (الزركلي٢٠٠٢، ٢٠٠/٦).

ومن الذين خدموا صحيح البخاري من علماء الكرد الإمام الحصكفي، مُحَمَّد بن على
 بن مُحَمَّد بن عبد الرحمن بن مُحَمَّد بن حسن الْمَعْرُوف بالْعَلَاء الحصكفي الْحنَفِي الْمُفْتى
 بدِمَشْق (ت ١٠٨٨هـ) لَهُ تعليقة على صَحِيح البُخَارِيّ. (الباباني١٩٥١، ٢٩٥/٢).

ومن العلماء المتأخرين الذين شرحوا صحيح البخاري محمد بن السيد علي بن رضا الملاطي رئيس محكمة الحقوق بديار بكر (ت ١٣١٦ هـ) له شرح سماه كيمياء السعادة في شرح الجامع الصحيح البخاري (الباباني١٩٥١، ٢٩٥/٢).

وكذلك شرح البخاري مع صحيح مسلم باللغة الكردية رشيد بك با بان (ت١٩٤٢م) وطبع في الثمانينات في بغداد بتحقيق الأستاذ محمد علي القرداغي. (المدرس،١٩٨٣، ص٦٧)

و من كبار علماء الكرد الذين اهتموا بصحيح البخاري شرحاً لبيان ألفا ظه ومهتماً بالمسائل الفقهية وآراء الفقهاء هو الامام أحمد بن إسماعيل البخاري، وسيأتي الكلام عليه.

المطلب الثاني:

ترجمة الامام الكوراني عصره ودوره فيه:

عاش الا مام ال كوراني في ال قرن التا سع اله جري و كان قر ناً حافلاً بالأحداث و كان للكوراني وجوداً في تلك الأحداث لأنه كان على مقربة من أصحاب القرار سواء حينما كان في مصر وبلاد الشام أو بعد تنقله إلى الحياة في كنف سلاطين بني عثمان.

قدم الكوراني إلى بلاد الشام عام (٨٣٠هـ) ومن ثم انتقل إلى مصر وبقي أكثر من عقد ونصف في هذه الديار، وكانت بلاد الشام ومصر تحت الحكم المملوكي. (البقاعي، ٢٠٠١، ٢٠/١).

وقد كان للشهاب الكوراني علاقة بالاسلطان المملوكي جقمق، حيث كان يصحبه ويتردد عليه كثيراً، حتى صار أحد خواص ندمائه.

كما كانت له علاقة بالملك قايتباي، إذ عاش في كنفه في عزة عظيمة، وحشمة وا فرة، وجلالة تامة، فأكرمه ونال عنده القبول. (طاش كبري زادة بلا تاريخ ص٥٣).



ود لغ ما د لغ من الوجا هة والشهرة حتى قال صاحبه الدقاعي: و صحب الأكابر من الأ مراء والمبا شرين فح ظي عندهم، ود عد صيته، ورد بت له المرد بات، و صار يعد من الأعيان في القاهرة. (البقاعي ٢٠٠١، ٦١/١).

وبعد انتقاله إلى بلاد الأناضول كانت له منزلة عظيمة عند سلاطين بني عثمان وحينما قدم مع محمد بن أرمغان الشهير بيكان، إلى بلاد الروم، ولما لقي يكان السلطان مراد خان فقال له السلطان: هل أتيت لنا بهدية؟ قال: نعم، معي رجل محدث ومفسر، قال: أين هو؟ قَالَ هُوَ بِالْبَابِ، فَأَرْسل اليه السُّلْطَان فَدخل هُوَ عَلَيْهِ وَسلم ثمَّ تحدث مَعَه ساعَة فَرَآى فَضله، فَأَعْطَاهُ مدرسة جده السُّلْطَان مُرَاد الْغَازِي بِمَدِينَة بروسا ثمَّ اعطاه مدرسة جده السُّلْطَان بايزيد خان الْغازِي بِالْمَدِينَة المَرْبورة، وَكَانَ و لد السُّلْطَان مراد خان السُّلْطَان مُحَمَّد أَ مِيرا فِي ذَلِكَ الزَّ مَان ببلدة مغذيا و قد الرسل اليه وَالِده عدَّة من المعلمين وَلم يمتش المَان مُحَمَّد أَ مِيرا فِي ذَلِكَ الزَّ مَان ببلدة مغذيا و قد السُّلْطَان الْمَدْكُور رجلا لَهُ مهابة وحدة فَذكرُوا لَهُ الْمولى الكوراني فَجعله معلما لولده. (طاش

فهكذا أصبح مقرباً من السلطان ومؤدباً ومعلماً لابنه محمد الذي أصبح فيما بعد فاتح القسطنطينية.

وبعد أن استلم السلطان محمد بالفاتح كان الكوراني من المقربين له باعتباره شيخاً له.



و شهد م عه فتح الق سطنطينية ك ما يذكر هو في ال كوثر الجاري: و لما فَتَحَ الله القسطنطينية على المسلمين على يد السلطان ابن السلطان محمد خان بن عثمان نصره الله وكنا في ذلك الجيش بحمد الله. (الكوراني٢٠٠٨، ٢٩٠/١).

وحظي الكوراني بهذه المنزلة العظيمة عند سلاطين العثمانيين إلى حين وفاته، فلما توقي حضر السُّلْطَان بايزيد خَان الثاني جنازته وصلى عليه وَقضى دُيُونه فَكَانَت ثَمَانِينَ الْفَا وَمِائَة الف دِرْهَم. (طاش كبري زادة بلا تاريخ، ص٥٥).

### اسمه ونسبه وكنيته ولقبه وولادته

هو أحمد بن إسماعيل بن عثمان بن أحمد بن رشيد بن إبراهيم هكذا ذكر اسمه وذسبه المترجمون له (السخاوي بلا تاريخ،٢٤١/١ ) و(طاش كبري زاده:٥٣) و (البقاعي٢٠٠١، ٢٠٠١) ومنهم من زَاد فِي نسبه يُوسُف قبل إسْمَاعِيل (السخاوي، بلا تاريخ، ٢٤١/١).

غير أن صاحب كتاب كشف الظنون يذكر أن اسم جده هو محمد في قول عندما يذكر الشروح على صحيح البخاري يقول: من شروح البخاري شرح المولى الفا ضل أحمد بن إسماعيل بن محمد الكوراني (حاجي خليفة ١٩٤١ م: ١ / ٥٥٢)

ولكن عند التحقيق والتدقيق في ذلك يظهر أن هذا وهم من صاحب كتاب )كشف الظنون( لأن جميع المتر جمين ل ه لم يختلفوا في أن اسم جده هو عثمان )ا لورميلي ٢٠١٨ م، مجلة جامعة زاخو ص ٤٩٥).

غير أن حاجي خليفة يكذيه بأبي العباس عندما يذكرا سم إحدى مؤلفا ته فيقول كشف الأسرار عن قراءة الأذمة الأخيار لأبي العباس بن إسماعيل الكوراني المتوفى ٨٩٣ ه( حاجي خليفة ١٩٤١م ، ١٤٨٦/٢ ) و(الورميلي ٢٠١٨ م، مجلة جامعة زاخو ص٤٩٥).

أما ألقابه فكانت كثيرة حيث اشتهر بالكوراني ومنهم من لقبه بالشهرزوري والتبريزي واله مداني والا قاهري والرو مي ، و كذلك لا قب با شهاب الدين و عالم بلاد الروم (المقريزي٢٠٠٢، ٢٥٩/١) و(طاش كبري زاده، بلا تاريخ ص ٥٣).

معظم الذين ترجموا له ذكروا بأنه ولد سنة (٨١٣ه) وذكر البقاعي -وهو معاصره وصاحبه - أن ولاد ته كانت في قرية جلولاء من معاملة كوران. (البقاعي، ٢٠٠١، ٢٠١١) وأرخ المقريزي ولاد ته في ثالِث عشر رديع الأول سنة تسع بشهرزور (المقريزي ٢٠٠٢، ٢٠٩١) وفي الضوء اللامع: ولد في سنة ثلّاث عشرة وَثَمَانمِائَة بقرية من كوران. (السخاوي، بلا تاريخ، ٢٤١/١) وأخطأ من قال أنه ولد في قرية ((حلر)) من ديار بكر من بلاد الجزيرة (حمو٢٠١١، ٢٠٠٥).



حياته العلمية:

#### رحلاته

طلب الكوراني العلم في بداية حياته فدرس على علماء بلاده ثم سافر إلى بغداد وَحفظ الْقُرُّان وتلاه للسبع على الزين عبد الرَّحْمَن بن عمر الْقزْوِينِي الْبُغْدَادِيّ الْجلَال واشتغل وَحل علَيْهِ الشاطبية وتفقه به وقَرَّاً علَيْهِ الشَّافِعِي وحاشية للتفتازاني وَا خذ عَنهُ النَّحْو مَعَ علمي الْمعَانِي وَالْبَيَان وَالْ عرُوض (السخاوي، بلا تاريخ، ٢٤١/١) ور حل حصن كيفا فدرس على جلال الدين الحلواني علوم العربية (البقاعي، بلا تاريخ، ٢٤١/١) و وحل حصن كيفا فدرس على جلال الدين دمشق سنة (٣٨ه) وهو لم يبلغ الثامنة عشر من عمره فتتلمذ على العلاء البخاري، ثم دخل إلى القاهرة عام (٣٨ه) فو لم يبلغ الثامنة عشر من عمره فتتلمذ على العلاء البخاري، ثم دخل إلى القاهرة عام (٣٨ه) فأخذ العلم عن كبار العلماء فحضر دروس الحافظ ابن حجر العسقلاني في شرح البخاري ، و كذلك ألفية الْعِرَاقِي ولاز مه وأع جب به حتى أنه يلقبه في كتبه ب (شيخ الاسلام) وَسمع في صرّحيح مُسلم أو كُله على الزين الزَرْحُشَيّ ولازم الشرواني كثيرا. (السخاوي،

# شيوخه.

لكثرة رحلات الشيخ الكوراني إلتقى بجمع غفير من علماء عصره فأخذ عنهم العلم ومن المعلوم أن تلك الفترة كانت ثرية بالعلماء وهم مهرة في مختلف العلوم لذا تنوعت ذتاجهم، ومن هؤلاء العلماء الذين أخذ عنهم الكوراني العلم وهم من جلة شيوخه هم:

١ الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٨٥٢هـ).

يعد الحافظ ابن حجر من كبار المحدثين الذين الذقى بهم الكوراني في حياته الدراسية والعلمية ، وقد ذكر ابن حجر نفسه في كتابه أذباء الغمر بأبناء العمر أن الكوراني تتلمذ على يديه وحضر دروسه في القاهرة فقال: وهذا الكوراني كان قدم علينا من نحو عشر سنين طالب علم، فقرأ علي البخاري ودار على بعض الشيوخ (العسقلاني١٩٦٩، ١٩٩٤).

وفي الضوء اللامع ذكر رحلته في طلب العلم وعمن أخذ العلم في المدن التي طاف بها، ثم ذكر دراسته في القاهرة في حدود سنة (٨٣٥هـ): فَأخذ عَن شَيخنًا بقرَاءَته فِي البُخَارِيّ وَشرح ألفية الْعِرَاقِيّ ولازمه. (السخاوي، بلا تاريخا /٢٤١).

٢. أحمد بن علي بن عبد القادر المقريزي:

و لد بالقاهرة سنة: (٧٦٦ هـ) وذشأ بها، فحفظ القرآن الكريم، وتعلم العلوم، يعد من المؤرخين الكبار في القرن التاسع من مؤلفاته: السلوك لمعرفة دول الملوك، والمقفى الكبير، ودرر العقود الفريدة في تراجم الأعيان المفيدة، أخذ عنه الشهاب الكوراني الشاطبية في القراءات، و صحيح



مسلم، وقد شهد المقريزي بفضله وعلميته وإتقانه لكثير من العلوم فقال: قرأ علي صحيح مسلم، والشاطبية، فبلوت منه براعةً وفصاحةً ومعرفةً تامةً لفنونٍ من العلم، ما بين فقه وعربية وقراءات وغير ذلك. (المقريزي٢٠٠٢، ٢٠٩/١)

وأثبت محقق درر العقود أن المقريزي قال: وقرأ عليّ، وذكر قول السخاوي، وقال: ولعل ما أثبتناه هو الصواب.

وفي الذخوء اللا مع أن المقريزي قرأ عليه و عده من تلا مذة الشهاب الكوراني، بل قال السخاوي: وقد أَخذ عَنهُ الأكابر حَتَّى أَن المقريزي روى عَنهُ حِكَايَة عَن شَيْخه الْجلَال فِي فضل أهل الْبَيْت هَذَا مَعَ كَونه مِمَّن أَخذ عَنهُ كَما أسلفته، وغالب ما نقلته عَنهُ من عقوده. (السخاوي، بدون تاريخ، (٢٤١/١) وإن كان المقريزي أكبر منه عمراً ولكن هذا يقع كثيراً عند المحدثين في رواية الأكابر عن الأصاغر، وبثناء المقريزي عليه بأنه من على معرفة تا مة بفنون العلم، يبقى إحتمال ما ذكره السخاوي بأن يكون الكوراني من شيوخ المقريزي، وكبر العمر لا يضر كما أسلفنا.

٣-عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله الزركشي (ت٨٤٦هـ).

درس عليه الكوراني بالقاهرة وَسمع فِي صَحِيح مُسلم أَو كُله عليه . (السخاوي، بلا تاريخا/٢٤١).

٤-عبد الرحمن بن محمد زين الدين الجزيري القزويني البغدادي، ولد وتوقي بجزيرة ابن عمر (٨٢٦هـ)

تلى السَّبع عليه الكوراني وَقَرَأَ عَلَيْهِ الْكَشَّاف وحا شيته للتفتازاني وَأخذ عَنهُ النَّحْو مَعَ علمي الْمعَانى وَالْبَيَان وَالْعرُوض. (الشوكاني، بلا تاريخ،١ /٣٩).

٥-علاء الدين محمد بن محمد بن محمد البخاري الحنفي (٨٤١هـ).

لازمه الكوراني العلاء البخاري في دمشق وانتفع به، ورحل في صحبته إلى بيت المقدس، قرا عليه الكوراني الكشاف للزمخشري، وكذلك فاضحة الملحدين وناصحة الموحدين، ورسالة في الرد على الوجودية وهما للعلاء نفسه. (السخاوي،بلا تاريخ، ٢٤١/١).

٦-أبو الفتح علي بن أحمد بن إسماعيل القلقشندي (ت٥٩٦هـ).

وهو أيضاً من شيوخ الكوراني في القاهرة أخذ عن الفقه فدرس عنده الحاوي للماوردي، (الشوكاني، بلا تاريخا /٤٠)



٧- محمد بن إبراهيم الشرواني (ت٨٧٣هـ).

لازم الا شرواني كثيراً وَ قَرَأَ عَلَا يُهِ صَحِيح مُ سلم والا شاطبية أثناء إقام ته بالا قاهرة. (الشوكانيا (٤٠).

^- محمد بن يوسف بن الحسن بن محمود الحلواني (ت٨٣٦هـ).

حيد ما قدم الشهاب الكوراني من بغداد توجه إلى حصن كيفا وكان بها الجلال الحد لواني فأ قام عنده وأخذ عنه علوم العربية، وكان الكوراني يقد مه على العلاء البخاري. (البقاعى ٢٠٠١، ٢٠/١).

هذه أسماء بعض من شيوخ الكوراني المعروفين لا شك أنه أخذ عن مشايخ كثر لكن المصادر التي ترجمت له اقتصرت على هؤلاء وقد ذكر نا أسمائهم دون الاط ناب في ترجمتهم ومظاذها كتب التراجم، واكتفينا بذكر ما درس عليهم الكوراني مع بيان البلد الذي تتلمذ عليهم.

### تلامذته

١ - شكر الله الشرواني.

ذكره صاحب الشقائق النعمانية فقال:

ارتحل من وَطنه الى بِلَاد الرَّوم واتصل بِخِدْ مَة السُّلْطَان مُحَمَّد خان وتقرب عِنْده لا جل الطِّبِّ وَكَانَ طَبِيبا حاذقا صاحب مُرُوءَة وَكَانَت لَهُ معرفَة بِالتفسير والْحَدِيث والعلوم الْعَرَدِيَّة وَلما حج أَقَامَ بِمصْر مُدَّة وَقَرَأَ الحَدِيث على علمائها مِنْهُم الشَّيْخ السخاوي وذظراؤه وَ سمع الحَدِيث بالروم من الْمولى احْمَد الكوراني وَك لهمْ اجازوه اجازة ملفو ظة مَكْتُو بَة رَأَ يْت صور اجازاتهم بخطهم وَكلهمْ شهدُوا لَهُ بِالْفَضْلِ وَالْعلم وَالصَّلَاح وَ مَات فِي أَ يَّام دو لة السُّلْطَان مُحَمَّد خان . (طاش كبري زاده، بلا تاريخ صر ١٣)

٢-علاء الدين علي بن عبد الله العربي الحلبي، المعروق بابن اللجام (ت٩٠١هـ) .

ولد بحلب وتتلمذ على يد علمادُها، ثم قدم بلاد الروم، ولازم الكوراني وكان من خلص تلامذته. (طاش كبري زاده٩٢–٩٥) و (الباباني ١:٧٣٩).

۳. السلطان محمد الفاتح ابن السلطان بن مرادخان بن محمد خان.

ولد سنة (٨٣٦ه) وهو الذي فتح القسطنطسنية عام (٨٥٧ه) في الشقائق النعمادية: وَكَانَ ولد السُّلْطَان مرادخان السُّلْطَان مُحَمَّد أَمِيرا فِي ذَلِكَ الزَّمَان ببلدة مغذيا وَقد ارسل اليه وَالِده عدَّة من المعلمين وَلم يمتثل امرهم وَلم يقرا شيأ حَتَّى انه لم يخْتم الْقُرْآن فَطلب السُّلْطَان الْمَذْكُور رجلا لَهُ مها بة وحدة فَذكرُوا لَهُ الْمولى الكوراني فَجعله معلما لوَلَده وَأَعْطَاهُ بِيَدِهِ



قَضِيبًا يضْربهُ بذلك إذا خَالف أمره فَذهب الايه فَدخل عَلَيْهِ والقضيب بِيَدِهِ فَقَالَ ارسلني والدك للتعليم وللضرب إذا خَالَفت امري فَضَحِك السُّلْطَان مُحَمَّد خَان من هَذَا الْكَلَام فَضَربهُ الْمولى الكوراني فِي ذَلِكَ الْمجْلس ضربا شَدِيدا حَتَّى خَافَ مِنْهُ السُّلْطَان مُحَمَّد خَان وَختم الْقُرُان فِي مُدَّة يسيرَة فضرح بذلك السُّلْطَان مرادخان. (طاش كبري زادة بلا تاريخ،ص٥١-٥٢).

## ٤- محيي الدّين العجمي.

كان من تلا مذة أحمد بن إسماعيل الكوراني، تقلد مناصب عدة في الدولة العثماذية، وتولى القضاء بأدرنة، ومات بها، له مؤلفات عدة في الفقه وغيره. (طاش كبري زادة بلا تاريخ،ص ١٨٤).

### ٥- ولايت بن أحمد بن إسحاق.

و لد سنة (٨٥٥ هـ) قرأ الحديث على الملا الكوراني، وحج ثلاث مرات، وتوفي بمدينة قسطنطينية سنة:(٩٢٩ هـ) (طاش كبري زادة، بلا تاريخ، ص ٢٠٧).

### عقيدته ومذهبه الفقهي:

كما يظهر جلياً في تفسيره لآيات الصفات وشرحه للأحاديث المتعلق بصفات الله تعالى أن الكوراني كان أشعري العقيدة وكان يذكر عبارة (مذهب السلف أسلم ومذهب الخلف أعلم وأحكم) ففي شرحه لحديث (أَنَّ اللَّهَ يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَى إِصْبَعِ وَالأَرَضِينَ عَلَى إِصْبَعِ ...الخ) ي قول: إن الله يج عل الاسماوات على إصبع هذا الحديث من أحاد يث الاصفات، مذهب الاسلف الإمساك عن القول فيه، والتفويض إلى علمه تعالى، ومذهب الخلف: التأويل إلى معنى يلائم المقام ويوافق الأصول، ولا شك أن الناس إذا وصفوا إنسانًا بكمال القدرة يقال في كل أمر شاق: يفعله بإصبع واحدة، فالمراد تصوير كمال القدرة بأن أعظم الأجرام أهون عنده. (الكوراني ٢٥٠٨، ٢٠٠٨). (٢٥١).

وأ ما مذهبه الفقهي فكما هو معلوم أنه كان شافعي المذهب ويظهر هذا في أكثر مصنفاته ويبدو أنه ألفها حينما كان شافعياً، ثم لما انتقل إلى خدمة سلاطين بني عثمان تحول إلى المذهب الحنفي بناءً على طلب السلطان كما يقول السيوطي: ورحل إلَى الرّوم، فصادف من ملكها مُرَاد بن عُثْمَان حظوة. ثمَّ مَاتَ الشَّيْخ شمس الدّين الفناري فَسَأَلَهُ ابْن عُثْمَان أَن يتحنف وَيَأْخُذ وظائفه فَفعل.(نظم العقيان١٩٢٧: ص ٣٩)

### مؤلفاته

للكوراني مؤلفات عدة وفي مختلف العلوم سنبدأ بما هو مطبوع ومن ثم سنختم بما هو لم يزل مخطوطاً فأما ما طبع:



- ١- الكوثر الجاري إلى رياض البخاري طبع في بيروت طبعتان إحداهما في دار إحياء التراث العربي
   عام في ١١ مجلداً تحقيق أحمد عزوة عناية. والأخرى في دار الكتب العلمية في ١٢ مجلداً بتحقيق
   محمد بن رياض الأحمد.
- ٢-غاية الأماني في تفسير الكلام الرباني طبع في ٧ مجلدات في دار الحضارة عام ٢٠١٨، بتحقيق مجموعة من الأساتذة.
- ٣-الدرر اللوامع في شرح جمع الجوامع، طبع بتحقيق سعيد بن غالب كامل المجيدي، طبعه عمادة البحث العلمي في الجامعة الاسلامية بالمدينة المنورة في ٥ مجلدات عام ٢٠٠٨.

وأما مؤلفاته المخطوطة التي ذكرها محقق درر اللوامع في مقدمته عن الكوراني:

- ٤- العب قري في حوا شي الج عبري، في ال قراءات، ألاً فه سنة: (٨٦١ هـ)، و هو حا شية على ((ڪنز المعاني)) للشاطبة في شرح (( حرز الأماني ووجه التهاني)) في القراءات السبع، لبر هان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري توجد مخطوطة له في حيدراً باد بالمكتبة السعدية برقم: (١٤) في (٣٤٧) لوحة، تاريخ النسخ سنة (١٠٢ هـ)
- ٥-فرائد الدُّرر في شرح لوا مع الغُرر: وهو شرح على قصيدة ((لوا مع الغرر)) لأ حمد بن محمد بن سعيد اليمني الشرعبي، وهي في القراءات السبع، على طريقة الشاطبية وزناً وقافية، وقد قام الشهاب بشرحها، وفرغ منها سنة (٨٨٤ هـ)، توجد منها نسخة بمكتبة عارف حكمت برقم: (٦٨)،
- ٢- كشف الأسرار عن قراءات الأئمة الأخيار: في القراءات أيضاً، شرح لنظم العلامة ابن الجزري، في أردعة وخمسين بيتاً، منه مخطوطة في المدينة المتورة مكتبة عارف حكمت ضمن مجموعة برقم (٦٨) قراءات في (٩٢) ورقة، بخط النسخ، ناسخها محمد بن علي سنة (٩٢ هـ) هي الثاذية في هذه المجموعة.
- ٧-د فع الختام عن و قف حمزة وه شام: خاص بالقراءات، و هو شرحٌ لمنظو مة الجعبري ((فرا ئد الأسرار من وقف حمزة وهشام))، وقد كتبه سنة (٨٦٨ هـ) منه نسخة بمكتبة لاله لي
- ٨-ر سالة الولاء: (مواريث) و قد ألفها الشهاب سنة (٨٧٣ هـ)، وم ضمونها رد على أحد العلاماء المعاصرين له، و هو الملا خسرو الذي تولى قضاء استانبول مدة. ويوجد مذها ذسخ كثيرة في تركيا، منها نسخة في مكتبة كوبريلى ضمن مجموعة برقم: (١٦٠٩)
- ٩-المرشَّح على الموشَّح: حاشية على كتاب ((الموشَّح)) للخبيصي شرح فيها كافية ابن الحاجب في المدرشَّح على الموشَح، حاشية على كتاب ((الموشَح)) للخبيصي شرح فيها كافية ابن الحاجب في النحو، كتبها سنة: (٨٨٩ هـ) وقام بنسخها مخطوطته في تونس بدار الكتب الوطنية برقم (١٠٠٦) في (١٠٩ هـ) ورقة، بخط نسخ، وهي بخط المؤلف تاريخ نسخها (١٠٠٩). (المج يدي ٢٠٠٨، (٧٩/١).



١٠ - ١ لشافية في علم العروض والقافية: وهي قصيدة تقع في ستمائة بيت، أهداها إلى السلطان
 محمد الفاتح. (السخاوي بلا تاريخ،٢٤٢/١).

### ثناء العلماء عليه

أصبح الكوراني في العقد الرابع من عمره من كبار العلماء وانتشر صيته بين العلماء في مصر والشام والعراق فكان موضع ثناء من ترجم فيقول معاصره المقريزي: ((وقرأُ علي صحيح مسلم، والشاطبية، فبلوت منه براعة وفصاحة ومعرفة تامة لفنون من العلم، ما بين فقه وعربية وقراءات وغيرها)) (المقريزى٢٠٠٢، ٢٥٩/١)

وقال البقاعي: فاق في المعقولات والأصلين وغير ذلك، ومهر في الذحو والمعاني والبيان، وبرع في الفقه... وناظر فذكر بالطلاقة والبلاغة والجرأة الزائدة والبراعة. (البقاعي٢٠٠١، ٢٠٠١-٦١).

وقال الغَزِّي: ودأب في فنون العلم، حتى فاق في المعقولات، والمنقولات، واشتهر بالفضيلة، وقال: كانت أوقا ته كلها مصروفة في الاتأليف والفتوى، والاتدريس والعبادة، و تخرَّج به جما عة كثيرة. (الغزي٦٨٣، ٨٢/١ - ٨٢).

ويقول الشوكاني: عالم بلاد الروم. (الشوكاني، بلا تاريخ،١ /٣٩).

وفي الشقائق النعمانية: وَكَانَ رَحمَه الله تَعَالَى رجلا مهيبا طوَا لًا كَبِير اللَّحْيَة وَكَانَ يصْبغ لحيته وَكَانَ قوالا بِالْحَقِّ وَكَانَ يُخَاطب الْوَزير وَالسُّلْطَان با سمه وَكَانَ إِذا لَقِي السُّلْطَان يسلم عَلَيْهِ وَلَا ينحني لَهُ ويصافحه وَلَا يقبل يَده وَلَا يذهب اليه يَوْم عيد الا إِذا دَعَاهُ. (طاش كبري زاده بلا تاريخ، ص٥٣).

### وفاته

تُوُفِّى الشهاب الكوراني – رحمه الله – سنة ثلاث وتسعين وثمانما ئة بالقسطنطينية (٨٩٣ هـ) وبها دفن، وقصة وفاته كما وردت في الشقائق النعماذية: ملخصها: أنه رَغِبَ –رحمه الله– في الإقامة خارج القسطنطينية أيام الربيع، فأمر بأن تنصب له خيمة يزوره فيها طلبته وتلاميذه، ومن أراد من الأمراء والوزراء، حتى كان يوم وفاته فصلى الفجر، ثم أتى خيمته واضطجع على جنبه الأيمن مستقبلاً القبلة، ثم صلى الظهر، ثم عندما رفع أذان العصر، وقال المؤذن: الله أكبر، قال: لا اله إلا الله، وخرجت روحه الطاهرة، رحمه الله تعالى وأسكنه فسيح جناته . (طاش كبر يقال بله تاريخ، ص٥٤).

قال النفِزِّي: كا نت جناز ته حافلة، حضرها الاسلطان فمن دونه، وكثر البكاء عليه، وتأسُّف الناس على فراقه، رحمه الله تعالى. (١٩٨٣، ١٩٨٩).



المبحث الثاني مسائل مصطلح الحديث في الكوثر الجاري المطلب الأول: مسائل مصطلح الحديث المتعلقة بالسند:

كما ذكر نا أن الا مام الكوراني يذكر في الكوثر الجاري أثناء شرحه على أحاديث صحيح البخاري علوماً كثيرة كشأن كثير من العلماء الذين شرحوا صحيح البخاري إلاّ أن مسائل المصطلح قليلة مقارنة بالمسائل الفقهية واللغوية، واستخرجنا هذه المسائل من شرحه المذكور لبيان مدى معرفته بهذا العلم لأنه لم يصنف فيه كما صنف في باقي العلوم، و من اللمعلوم لدى أهل الشأن أن مسائل المصطلح ذكرها عند المتأخرين ليس إلا توضيحاً أو ترجيحاً أما التأصيل ففي غاية القلة لذا لا عتب على الكوراني لو قلنا أنه أورد هذه المسائل بين النقل وأحياناً الترجيح وهو دأب غيره، وسنذكر ما وقفنا عليها في كتابه من مسائل مصطلح الحديث مرتبة على قسمين: المسائل المتعلقة بالسند والمسائل المتعلقة بالمتن، وسنذكر في هذا المطلب ما تتعلق بالسند ثم نعلق ما تحتاج إلى تعليق من بيان رأي غيره من العلماء:

قول الرواة حدثنا وأخبر نا:

في كتاب العلم في بَابُ قَوْلِ الْمَحَدِّثِ: أَخْبَرَنَا، وَحَدَّثَنَا: وَقَالَ لَنَا الحُمَيْدِيُّ: " كَانَ عِنْدَ ابْنِ عُيَيْنَةَ حَدَّثَنَا، وَأَخْبَرَنَا، وَأَنْبَأَنَا، وَسَمِعْتُ وَاحِدًا، وَقَالَ ابْنُ مَسْعُودٍ: حَدَّثَنَا رَسُولُ اللَّهِ تَ وَهُوَ الصَّادِقُ المَصْدُوقُ وَقَالَ شَقِيقٌ: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ سَمِعْتُ النَّبِيَّ تَ كَلِمَةً وَقَالَ حُذَيْفَةُ.

قال الكوراني: (كان عند ابن عُيينة)، (حدَّثنا، وأخبر نا، وأنبأ نا وسمعتُ واحدًا) قال ابنُ الصلاح والعراقي: هذا مذهبُ البُخاريّ وآخرين من المشايخ، وعليه معظمُ أهل الحجاز والكوفيين والزهري. وقال الشَّافعي ومسلم: لا يقول حدّثنا إلَّا إذا سَمِعَهُ من شيخه. (الكوراني ٢٠٠٨، ١٤٥/١).

ويقول أيضاً: فإن قلتَ: ذكره في الإسناد تارة لفظ: حدثنا، وتارةً: أخبر نا، وتارةً: سمعتُ؟ قلتُ: إما أنه لا يرى الفَرْقَ بين هذه الألفاظ كما ذَقَل في كتاب العلم عن ابن عيينة، أو وقَع له كذلك. (الكوراني،٢٠٠٨، ٣٤/١).

أكثر العلماء على أن صيغ الأداء تختلف في الأستعمال حسب قراءة الطالب على الشيخ، ففي الجامع لأخلاق الراوي قَالَ الشَّافِعِيُّ: إِذَا قَرَأَ عَلَيْكَ الْمُحَدِّثُ فَقُلْ: حَدِّثْنَا وَإِذَا قَرَأْتَ عَلَيْهِ فَقُلْ أَخْبَرَنَا، وَهَذَا الَّذِي قَا لَهُ الشَّافِعِيُّ مَنْهَبُ جَمَا عَةٍ مِنْ أَ هُلِ الْعِلْمِ وَرُوِيَ مِنَ الْمُتَقَدِّمِينَ عَنْ عَبْدِ الْمُلِكِ بْنِ جُرَيْجٍ الْمُكَيِّ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَمْرٍو الْأَوْزَاعِيُّ وَكَانَ حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةَ وَهُشَيْمُ بْنُ بَشِيرٍ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْمُبَارَكِ وَعَبْدُ الرَّرَّاقِ بْنُ هَمَّامٍ ... يَقُولُونَ فِي غَالِبِ حَدِيثِهِمُ الَّذِي يَرْوونَهُ: أَخْبَرَنَا، وَ يَكَادُونَ يَقُولُونَ حَدَّثَنَا وَعَبْدُ الرَّرَّاقِ بْنُ هَمَّامٍ ... يَقُولُونَ فِي غَالِبِ حَدِيثِهِمُ الَّذِي يَرْوونَهُ: أَخْبَرَنَا، وَ يَكَادُونَ يَقُولُونَ حَدَّثَنَا وَعَبْدُ الرَّرَّاقِ بْنُ هَمَّامٍ ... يَقُولُونَ فِي غَالِبِ حَدِيثِهِمُ الَّذِي يَرْوونَهُ: أَخْبَرَنَا، وَلَا يَكَادُونَ يَقُولُونَ حَدَّثَنَا وَحَانَ غَيْرُهُمْ يَقُولُونَ فِي غَالِبِ حَدِيثِهِمُ الَّذِي يَرُوونَهُ الْفُع



سَمِعَهُ دِقِرَاءَةِ غَيْرِهِ قُرِئَ وَأَنَا أَسْمَعُ وَقَالَ أَكْثَرُ أَهْلِ الْعِلْمِ: إِذَا كَانَ الْحَدِيثُ فِي الْأَصْلِ مَسْمُوعًا فَلِرَاوِيهِ أَنْ يَقُولَ مَا شَاءَ مِنْ حَدَّثَنَا وَأَخْبَرَنَا وَلَمْ يَرَوْا فِي ذَلِكَ فَرْقًا. (الخطيب البغدادي،١٩٨٩، ٥٠/٢).

وهذا الإستعمال من أبن عيينة وغيره من المتقدمين كان قبل أنْ يَشِيْعَ تَخْصِيْصُ أَخْبَرَنا بِما قُرِئَ عَلَى الشِّيْخِ، فذكرَ الخطيبُ عَنْ محمّدِ بنِ رَافِعٍ، قَالَ : كَانَ عَبْدُ الرِّزَاقِ وهو من المتقدمين -يَقُولُ :أَخْبَرَنا حَتّى

قَدِمَ أحمدُ بنُ حَنْبَلٍ وإسْحَاقُ بنُ رَاهَوِيهِ فقَالًا لَهُ :قُلْ(( :حَدَّثَنا))، فَكُلٌ مَا سَمِعْتَ مَعَ هَوْلَاءِ قالَ(( :حَدَّثَنا))، وما كَانَ قَبْلَ ذَلِكَ قَالَ(أخْبَرَنا). (الخطيب، ١٤٣٢ه، ٤٦/٢).

وينقل أيضاً الكوراني في موضع آخر يبين المفاضلة بين هذه الصيغ عند الأداء، فيقول: قال ابنُ الصلاح: و خير ما يقال في هذا المقام: إنَ هذا اصطلاحٌ؛ إذ بيا نُهُ لغةً عَنَاءٌ. و من خَصَّ التحديث بالسماع فَلِقُوّةٍ إشعاره بالمنطق والمشافهة. ثم اختلفوا في أقوى وجوه التحمّل، هي القراءة على الشَّيخ أو السماع منه، فذهَبَ أبو حنيفة وبعضُ السلف إلى ترجيح القراءة على السماع منه، ورُوي هذا عن مالك.

قال الشَّيخ ابنُ الصلاح: والصحيحُ أن السماع أعلى الدرجات وكذا قال العراقي، وقد بان لَكَ أن المرادَ من المحدّث في قول البُخاريّ باب قول المحدث؛ هو رواي الحديث، لا المحدث لغةً. وكيف يصحُّ لغةً حدّثنا فيما إذا كان الراوي هو القارئ على الشَّيخ، أو ضرورة للبخاري في بيان المحدث لغة، وفد نقلت أيضًا عن ابن الصلاح أنَّ هذا أمرَّ اصطلاحي. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٤٥/١) وينظر أيضاً (ابن الصلاح،١٩٨٦، ص١٣٣وما بعده).

• أصح الأسانيد:

قال البخاري: أصحّ الإسناد مالك عن نافع عن ابن عمر. (الكوراني،٢٠٠٨، ٣٤/١).

وفي مقد مة ابن الصلاح بعد أن ذقل قول الا مام البخاري وَبَنَى الْإِ مَامُ أَبُو مَدْصُورٍ عَبْدُ الْقَاهِرِ بْنُ طَاهِرِ التَّمِيمِيُّ عَلَى ذَلِكَ: أَنَّ أَجَلَّ الْأَسَانِيدِ: " الشَّافِعِيُّ عَنْ مَالِكٍ عَنْ نَافِعٍ عَنِ ابْنِ عُمَرَ وَاحْتَجَّ بِإِجْمَاعِ أَصْحَابِ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِي الرُّوَاةِ عَنْ مَا لِكٍ أَجَلُّ مِنَ الشَّافِعِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِينَ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ. (ص١٦).

وإن كان قد سبق هذا بقوله: وَلِهَذَا نَرَى الْإِمْ سَاكَ عَنِ الْحُكُمِ لِإِسْنَادٍ أَوْ حَدِيثٍ بِأَ نَّهُ الْأَصَحُّ عَلَى الْإِطْلَاقِ. عَلَى أَنَّ جَمَاعَةً مِنْ أَدِّمَّةِ الْحَدِيثِ خَاضُوا غَمْرَةَ ذَلِكَ، فَاضْطَرَبَتْ أَقْوَالُهُمْ. (ص١٥).



• الأحاديث المعلقة في صحيح البخاري:

وفي الحديث الذي رواه البخاري في باب: ((لِيُبَلِّغِ العِلْمَ الشَّاهِدُ الغَائِبَ)) قَالَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ ، قال الكوراني: ذكره تعليقًا عنه بقوله لما أسنده بعده، وقد رواه عنه مسندًا في باب الحج. قال ابنُ الصلاح: ما يذكره البخاري تعليقًا بصيغة الجزم، ليس من قبيل الضعيف، بل صحيح معروف الاتصال، وقد يفعل ذلك لكون الحديث مذكورًا في كتابه مسندًا متصلًا، وقد يفعل ذلك لأسباب أُخَر لا يصحبها خَلَلُ الانقطاع، فسقط ما يقال: إن مثل هذا التعليق يُسمى معضلًا. (الكوراني، ٢٠٠٨، ٢٢٠/١).

وي بيان تعريف التعليق وبيان حكمه في صحيح البخاري يقول في تعريفه:وهو أن يَذكر الحديث عمن لم يَلْقه، سواء أسقطَ واحدًا من الرجال أو السند َ كلَّه. وقال: قال رسول الله ﷺ إن كان الحديث مرويًا عن رسول الله ﷺ أو رفعه إلى الصحابي إن كان من قوله كقول البخاري: قال عمر: تَعَلَّموا قبل أن تَسُودوا. وهذا كثير في البخاري، وليس في مسلم بعد الخطبة تعليق إلا حديث واحد وهو حديث أبي الجهم بن الحارث بن الصِمة في باب التيمم: "أقبل رسول الله ﷺ من بلحما.

قال العراقي: ما في البخاري من التعليق إن كان مجزومًا به يُحكم بصحته، وإن كان بصيغة التمريض مثل يُذكر ورُوي ويقال ونُقل. فلا يُحكم بصحته.

قلتُ: مراده ما لم يوجد له أصلًا سند صحيح، وذلك أن في البخاري ما يكون له أصل صحيح، ويذكره بصيغة التمريض.

فإن قلتَ: ما وجه التسمية بالتعليق؟ قلتُ: قال ابن الصلاح: مأخوذ من الطلاق؛ لأن في كل واحدٍ منها قطع الإتصال.

فإن قلتَ: كيف يكون في البخاري ما ليس محكومًا بصحته، وقد قال: ليس في كتابي إلا ما صحَّ؟ قلتُ: قال ابن الصلاح: مراده مقاصدُ الكتاب و هو الأبواب دون التراجم ونحوها. (الكوراني،٢٠٠٨، ٤٤/١).

وقال أيضاً: في الحديث الذي رواه البخاري معلقاً وبصيغة التمريض في باب باب إذَا بَيَّنَ الْبَيِّعَانِ وَلَمْ يَكْتُمَا وَنَصَحَا فقال: وَيُذْكَرُ عَنِ الْعَدَّاءِ بْنِ خَالِدٍ قَالَ كَتَبَ لِى النَّبِيُّ ﷺ ((هَذَا مَا اشْتَرَى مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ)).

فعلق الكوراني على الرواية بقوله: أن البخاري إنما ذكره بلفظ: يُذكر، صيغة التمريض الدالة على الضعف. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٧٨/٤).

وهذا الذي ذكره الكوراني في حكم الأحاديث المعلقة في صحيح البخاري ذكر جميع من كتبوا عنها في الصحيح كما يقول د. الجديع: القول في معلقات البخاري كما يلي:



- أولاً: إذا علق الحديث بصيغة الجزم، بأن قال مثلاً: (قال النبي ﷺ) أو: (قال ابن عباس) فهو ثابت عنده.
- ثانيا: إذا علق الحديث بصيغة الجزم إلى بعض رواة ذلك الحديث كأن يقول: (قال فلان) ويسوق طرفاً من آخر الإسناد؛ فهو صحيح منه إلى من سماه، أما من ذلك المسمى إلى منتهى الإسناد فيحتاج إلى كشف.
- وهذا كحديث عفان بن مسلم المتقدم، فهو صحيح عند البخاري إلى عفان، لكنه من عفان إلى ابن عمر يحتاج إلى تحقيق ثبوته.
- ثال ثاً: إذا علق الحديث بصيغة التمريض، كقوله: (يروى، روي) ونحوذ لك من صيغ البني للمجهول، فليس فيه حكم منه بثبوت المعلق، بل في إشعار بتعليله، فهو على الضعف حتى يتبين وصله من طريق ثابت.

وأما ما يعلقه البخاري لأجل الاختصار، فإنه يسوقه موصولاً في موضع آخر من الصحيح، فهذا ليس من قبيل المعلق الذي يتخلف عن شرطه؛ للعلم بمخرجه في ذفس الصحيح. (الجديع٢٠٠٢، ٨٥٢/٢).

• مراسيل الصحابة:

وفي بيان مراسيل الصحابة يقول: فإن قلتَ: عادَشة لم تدرك أوادَل الذبوة، كيف أخبرتْ عذها؟ قلتُ: إما سمعتْ من رسول الله ﷺ، أو من غيره، هذا من مراسيل الصحابة، مقبولٌ باتفاق العلماء إلا ما شذّ من أ بي إ سحاق الإ سفراييني. (الا كوراني،٢٠٠٨، ٤٥/١). وي قول أي ضاً: مرسل الصحابي حجة بلا خلاف. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠٠٢))

المراد بمرسل الصحابي هو ما رواه الصحابي عن النبي <sup>20</sup> من غير أن يكون قد شهد الحادثة سواء كان صغيراً أو لم يكن أسلم بعد، وأكثر العلماء على أنه مقبول أما دعوى الا جماع فمحل نظر، يقول الصنعاني: مراسيل الصحابة مقبولة عندنا وعند المحدثين وعند الأكثرين من طوائف العلماء" وهذا كما عرفت على اصطلاح غير المحدثين أو الأكثر منهم فإنهم ليس المرسل عندهم إلا ما سلف رسمه أنه قول التابعي قال رسول الله أو وقد تقدم دعوى ابن عبد البر الإ جماع على ذلك تقدم للعلماء" وعن الذي يتون من المرسل المصابة مقبولة عندنا وعند المحدثين وعند الأكثرين من طوائف العلماء وهذا كما عرفت على اصطلاح غير المحدثين أو الأكثر منهم فإنهم ليس المرسل عندهم إلا ما سلف رسمه أنه قول التابعي قال رسول الله الله وقد تقدم دعوى ابن عبد البر الإ جماع على ذلك تقدم للمصنف الاستدلال بإجماع الصحابة على قبول مرسل الصحابي وعن ابن جرير الطبري نقل إجماع الطبري نقل إجماع التابعين.

قال زين الدين: وقد ادعى بعض الحنفية الإجماع عليه وهو غير جيد قال: فقد خالف فيه الإسناد أبو اسحق الإسفراييني، قلت لم ينفرد به الأستاذ بل قال القاضي أبو بكر الباقلاني: وصرح في التقريب بعدم قبول المرسل مطلقا وتقدم التعليل بأ نه ليس لأ جل الشك في عدا لة الصحابة بل لأنهم قد يروون عن التابعي مغلوبة. (الصنعاني١٩٩٧، ١٩٧١).



• المتابعة عند المحدثين:

وفي تعريف المتابعة يقول: المتابعة عبارة عن الموافقة في السند والمتن كمتابعة عبد الله بن يوسف يحيى بن بكر؛ فإن كل واحد منهما شيخ البخاري، فا شتركا في بقية السند والمتن، فأ شار إلى ذلك على وجه الاختصار، وهذه متابعة تامة. وقد يكون فوق شيخه كقوله هنا: (وتابعه هلال بن رداد عن الزهري) أي: تابع عقيلًا. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠١١).

تعريف المتابعة عند المحدثين: هو أن يشارك الراوي غيره في رواية الحديث. وهي: نوعان:

١ – متابعة تامة: وهي أن تحصل المشاركة للراوي من أول الإسناد.

٢ – متابعة قاصرة: وهي أن تحصل المشاركة للراوي في أثناء الإسناد.

ومثال كليهما مع الشاهد مثَّلَ به الحافظ ابن حجر بمثال فيه المتابعة التامة، والمتابعة القاصرة والشاهد، وهو: ما رواه الشافعي في (الأم) عن مالك عن عبد الله بن دينار عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ قال: (الشهر تسع وعشرون، فلا تصوموا حتى تروا الهلال، ولا تفطروا حتى تروه، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين)

أما المتابعة التامة: فما روام البخاري عن عبد الله بن مسلمة القعنبي عن ما لك بالإسناد نفسه، وفيه: (فإن غم عليكم فاكملوا العدة ثلاثين).

وأما المتابعة القاصرة: فما رواه ابن خزيمة من طريق عاصم بن محمد عن أبيه محمد بن زيد عن جده عبد الله ابن عمر بلفظ: (فكمِّلوا ثلاثين).

وأما الشاهد: فما رواه النسائي من رواية محمد بن حُنَيْن عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال: (فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين)، (القاري، بدون تاريخ، ص٣٤٥–٣٤٧).

• المراد بحرف الحاء في الصحيحين:

وفي بيان المراد بحرف (ح) التي تذكر في البخاري ومسلم كثيراً في السند يقول: اعلم أنه يقع في البخاري وفي مسلم أكثر لفظ (ح) كذا على طريق حروف التهجي، واختلف العلماء في ذلك: قال العراقي: والذي عليه عمل أهل الحديث أن القارئ ينطق بها على طريق الهجاء حاء مهملةً؛ إشارة إلى تحوُّل الإسناد وذلك إذا اجتمع على متن واحد إسنادان أو أكثر. وقال بعضُهم: إشارةً إلى الحديث يعني أن الحديث في هذا الإسناد هو حديث الإسناد الأول. قال ابن الصلاح: وجدتُ بخط الأستاذ أبي عثمان الصابوني، والحافظ أبي مسلم الليثي، والفقيه المحدث أبي سعيد بدل الحاء لفظ: صح. قال: وهذا حسنُ؛ لئلا يُتوهم أن حديث هذا الإسناد سقط، ولئلا يُركبَ

أ شار ال كوراني إلى ب عض الأراء التي ذ كرت في مع نى حرف الحاء التي تذكر في الصحيحين لكن قال السخاوي: وَنَحْوُهُ فِي كَوْنِهَا مِنْ حَائِلِ لَكِنْ مَعَ النُّطْقِ بِذَلِكَ قَوْلُ الدِّمْيَاطِيِّ،



وَقَدْ قَرَأَ عَلَى بَعْضِ الْمُغَارِبَةِ، فَصَارَ كُلَّمَا وَصَلَ إِلَى (حَ) قَالَ: حَاجِزٌ. وَهُوَ فِي النُّطْقِ بِمَعْنَاهَا خَاصَّةً مُوَا فِقٌ لِمَا حَكَاهُ ابْنُ الصَّلَاحِ حَيْثُ قَالَ (وَقَدْ رَأَى بَعْضُ) عُلَمَاءِ (أُولِي الْغَرْبِ) حِينَ ذَاكَرْ تُهُ فِيهَا، وَحَكَاهُ عَنْ صَنِيعِ الْمَغَارِبَةِ كَا فَّةً (بِأَنْ) ؛ أَيْ: أَنْ (يَقُو لَا) مَنْ يَمُرُّ بِهَا (مَكَاذَهَا الْحَرِيثَ قَطْ) أَيْ: فَتَطْ. وَحَكَى ابْنُ الصَّلَاحِ عَنِ الرُّهَاوِيِّ إِنْكَارَ كَوْنِهَا مِنَ الْحَرِيثِ.

ثم قال: ثُمَّ إِنَّهُ لَمُ يَخْتَلِفْ مَنْ حَكَيْنَا عَنْهُمْ فِي كَوْنِهَا حَاءً مُهْمَلَةً، بَلْ قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ: إِنَّ بَعْضَهُمْ حَكَى الْإِجْمَاعَ عَلَيْهِ. قَالَ: وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَوَهَّمُ أَنَّهَا خَاءٌ مُعْجَمَةٌ. أَيْ: إِسْنَادٌ آخَرُ.

وَكَذَا حَكَاهُ الدِّمْيَاطِيُّ أَيْضًا، فَقَالَ: وَبَعْضُ الْمُحَدِّثِينَ يَسْتَعْمِلُهَا بِالْخَاءِ الْمُعْجَمَةِ يُرِيدُ دِهَا آخِرًا وَأَخِيرًا. زَادَ غَيْرُهُ: أَوْ إِشَارَةً إِلَى الْخُرُوجِ مِنْ إِسْنَادٍ إِلَى إِسْنَادٍ. وَالظَّاهِرُ كَمَا قَالَ بَعْضُ الْمُتَأَخِّرِينَ: أَنَّ ذَلِكَ اجْتِهَادٌ مِنْ أَئِمَّتِنَا فِي شَأْنِهَا مِنْ حَيْثُ إِنَّه لَمْ يَتَبَيَّنْ لَهُمْ فِيهَا شَيْءٌ مِنَ الْمُتَقَدِّمِينَ. (٢٠٠٢، ١١٣/٣)

استخدام صيغة (قال) في رواية البخاري عن شيوخه:

وية رواية البخاري عن شيوخه بلفظ: (قال) يقول الكوراني: قال العراقي: ما عزاه البخاري إلى بعض شيوخه بلفظ قال، فليس حكمة حكم التعليق، بل حكم الإسناد المعنعَن (وقال عبد الأعلى) رواية البخاري عنه يقال تعليق، لأنه شيخ شيوخه. رَوَى عنه علي بن المديني وغيرة من شيوخ البخاري. (الكوراني ٢٠٠٨، ٦٣/١).

ولكن ليس كل ما قال البخاري عن شيوخه بلفظ (قال) يكون حكم التعليق، بل أحياناً يراد به على سبيل المذاكرة كما سيأتي قريباً. (الكوراني٢٠٠٨، ٧/٨).

• تعريف المشهور:

وفي بيان تعريف المشهور يقول: وأما المشهورُ الذي ذكره الحنفية ُ وهو أن يتواتر في القرآن الثاني (كذا فيه وهو خطأ، والصواب القرن الثاني) ليس له ذكر عند أهل الحديث. على أن قوله: المشهور ما زاد نَقَلَتُه على الثلاث. ليس ذلك شرطًا في كل طبقة. ألا ترى أن حديث "إنما الأعمال بالنيات" من عُمر إلى يحيى بن سعيد آحادٌ، ثم منه صار في حدّ الشهرة. (الكوراني٢٠٠٨، ٢٠١٨).

الحديث المشهور عند الحنفية يختلف تعريفه عن غيرهم من الأصوليين: وهو عندهم ما رواه عن رسول الله ﷺ صحابي أو اثنان أو جمع لم يبلغ حد التواتر، ثم رواه عن هؤلاء جمع يؤمن تواطؤهم على الكذب، ورواه عنهم جمع مثله، أي: إن الحديث المشهور كان آحاديًّا في الطبقة الأولى من رواته، ثم تواتر في الطبقة الثانية والثالثة. (الزحيلي٢٠٠٦، ٢٠٨/١).

وبهذا يخدّلف المشهور عن المتواتر في العدد في الطبقة الأولى من الرواة، فن عي المتواتر الجمع الذي يحيل العقل توا طؤهم على الكذب، وفي المشهور واحد أو اثنان أو جمع لم يبلغ حد التواتر.



ثم يقول الزحيلي: ويتر تب على هذا الفرق اختلاف بين الفقهاء وعلماء الأصول في الأحكام، فالجمهور يعتبر الحديث المشهور في حكم حديث الآحاد، ويأ خذ أحكا مه، أما الحنفية فيرون الحديث المشهور له مرتبة مستقلة بين الحديث المتواتر وخبر الآحاد، وأنه يشترك مع المتواتر في تخصيص عام القرآن، والزيادة عليه، وأنه يقيد مطلقه، ويفيد الطمأنينة والظن القريب من اليقين، ويفسق جاحده ولا يكفر؛ لأنه مقطوع بوروده عن الصحابي، ولا يقطع بوروده عن رسول الله شي وهذا القسم غير مجموع بمفرده، وغير متفق على عدده. (الزحيلي ٢٠٠٦، ٢٠٨١).

وأما الحديث المشهور عند المحدثين فهو: ما رواه ثلاثة فأكثر في كل طبقة ما لم يبلغ حد التواتر. (الطحان٢٠٠٤، ص٣٠).

• المذاكرة عند المحدثين:

في كتاب العلم في بَابُ قَوْلِ المُحَدِّثِ: أَخْبَرَنَا، وَحَدَّثَنَا، وَقَالَ لَنَا الحُمَيْدِيُّ: " كَانَ عِنْدَ ابْنِ عُيَيْنَةَ، قال الكوراني هو عبدُ الله بنَ الزُّبير، شيخُ البُخاريّ. ذقل عنه يقال لأنَّه سمعه مذاكرةً. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٤٥/١).

وا لمراد با لمذاكرة عند المحدثين كما في شرح الموقظة: هي المجالس التي يجدّمع فيها المحدِّثون لا لقصد الرواية والسماع، وإنما لقصد مراجعة محفوظهم، أو لإ فادة بعضهم بعضًا غرائبَ الأحاديث وعواليَها ومستحسناتها، أو لحصر أحاديث الأبواب أو التراجم. (الاعوني٢٠٠٧، ص١٧٠).

فهي مداولة بين المحدثين للأحاديث مما يتَّصل بها بين الراوي وغيرِه؛ يذكَر أحدُهما الآخرَ ما أرادا مذاكرته، ويستفيدان من بعضهما لما لم يكن عندهم من المرويات.

وفي كتاب التفسير في الاباب الأول من سورة البقرة وفي الحديث الأول يقول البخاري: وقال لي خليفة، فعلق عليه الكوراني بقوله: هو ابن الخياط شيخ البخاري، والرواية عنه ب (قال)، لأنه سمع الحديث مذاكرة، (الكوراني،٢٠٠٨، ٧/٨). وتتكرر هذا عند البخاري في الصحيح عشرات المرات .

• القراءة على الشيخ:

وفي باب القراءة والعرض على المحدث قال الكوراني: قال ابن الصلاح: أكثرُ المحدثين يسمي القراءة على الشَّيخ عرضًا. قال العراقي في وجه التسمية: لأنَّ القارئ يعرض على شيخه، فعلى هذا عطف العرض على القراءة تفسير لئلا يتوهم من القراءة السماع؛ لأنَّه يقال في العرض: قرأ على فلان على طريقة السماع منه. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٤٨/١).

الطريقة الثانية التي يذكرها العلماء من طرق التحمل هي القراءة على الشيخ، وتكون على قسمين: الشيخ يتكلم ويحدث والطالب يسمع ويحفظ، والثاني: العكس الطالب هو الذي يقرأ



والشيخ يستمع، يعرض الطالب ما عنده على شيخه، فيقول: حدثك فلان عن فلان عن فلان والشيخ يستمع، ويُسمِّيها أكثر قدماء المحدِّثين عرْضًا؛ لأن القارئ يعرضه على الشيخ سواء قرأ هو أم غيره وهو يسمع، وسواء قرأ من كتاب أو من حفظ، وسواء كان الشيخ يحفظه أم لا، إذا كان يمسك أصله هو أو ثقة غيره وهي رواية صحيحة باتفاق، خلافًا لبعض من لا يعتد به. ينظر: (الطيبي،٢٠٠٩،ص٢٠١).

• تعريف المناولة:

وفي باب ما يذكر في المناولة، قال الكوراني: المناولة لغةً: إعطاءُ شيءٍ من يدٍ إلى يدٍ من النَّول وهو العطاء. واصطلاحًا عند أهل هذا الفن: قسم من أقسام الأخذ والتحمُّل. وهي على قسمين؛ مقرونة بالإجازة وعاريةً عنها. فالأُولى أعلى أنواع الإجازة ولها صورً أعلاها أن يناوله شيئًا من سماعاته أصلًا أو فرعًا مقابلًا به، ويقول له: خذ هذا فإنه سماعي أو روايتي فاروه عني، وأما المناولةُ المجردة وهي أن يناوله شيئًا من سماعه ويقول: هذا سماعي أو روايتي ولم يقل له: اروه عني ونحوهما مما يدلّ على الإذن والإجازة. فذهَبَ الخطيب وطائفةً إلى جواز الرواية بها.

و قال ابنُ الصلاح: لا يعتد بها. و كذا قا له النووي في "التقريب" وإن ذَهَب إلى الجواز بعضُ أرباب الأصول. ثم اختلفوا في عبارة الراوي بطريق المناولة: هل يجوزُ له أن يقول: حدثنا فلان، وأخبرنا من غير ذكر المناولة أو لا بدله من ذلك؟ فذهب مالكٌ وآخرون إلى جوازه.

قال العراقي: والمختار الذي عليه عمل المجمهور واختاره أهلُ الورع: المنعُ من ذلك. وصورة ذكرها: أن يقول الراوي: أخبرنا فلانٌ مناولةً. وهل الروايةُ بها تحل محل السماع؟ فيه خلافٌ. قال ابن الصلاح: فالصحيحُ أنها دون السماع درجةً، وإن ذهب مالكٌ مع طائفةٍ إلى أذها في رتبة السماع. (الكورإنى،٢٠٠٨، ٢٠٥١).

المناولة عند المحدثين هي: إعطاء الشيخ الطالبَ شيئًا من مروياته مع إجازته له به صريحا أو كناية.

وأعلى صورها: أن يناول الشيخ الطالب العلم كتابا من سماعه أو مما قوبل على كتابه ويقول: هذا من سماعي أو روايتي عن فلان فأروه عني ونحو ذلك" وإنما كانت أعلاها لما فيها من التعيين والتشخيص باتفاق المحدثين.

وأدنا ها إذا لم تقترن بالمناو لة إ جازة ولا قال الشيخ المناول للطالب اروعني ما في هذا الكتاب ولا نحو ذلك، وفي جواز الرواية بها خلاف بين العلماء، فذكر الامام النووي البطلان عن الفقهاء واصحاب الأصول، وذكرا بن حجر في شرح النخ بة أذها غير مع تبرة عندَ الجُمهور وخلافهم مبني على إشتراط الإذن في الرواية من الشيخ للطالب أو لا، فالذين يرون الجواز عندهم أن الإذن غير مشترط في الإخبار" إذ الأصل جواز إخبار الإنسان عن غيره وإن لم يأذن في



الإخبار عنه، إلا أن يكون أ مراخا صا به لا يجب ا طلاع أحد عليه. يذظر: (العسقلاني، ص١٢٧) و(الصنعاني،١٩٩٧، ص٢٠٣).

• باب متى يصح سماع الصغير

يقول الكوراني: قال ابن الصلاح: استدل الجمهور بهذا الحديث على أن أقل زمان يجوزُ منه تحمل الحديث خمس. قال: والحق أنه ليس في الحديث ما ينفي الأقل منه، والمناط قدرةُ الصغير على الضبط وهي تتفاوت بحسب الفطرة. ثم حكى أن صبيًا كان عمره أربع سنين حُمل إلى المأمون الخليفة وكان قرأ القرآن ونظر في الرأي، وكان إذا جاع بكى.

فإن قلتَ: ترجم الباب على السماع وليس في الحديث ذكر السماع. قلت: هذا على دأ به من الاستدلال بالخفي، وذلك أنه جعل السماع مجازًا عن سائر وجوه التحمل، والمراد من الصغير ما دون البلوغ، فإنه الصغير شرعًا، فلا يَردُ أنَّ ابن عباس كان مراهقًا. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٧٧/١).

بوّب البخاري هذا الباب في الصحيح وذكر حديث مَحْمُودِ بْنِ الرَّدِيعِ قَالَ: ((عَقَلْتُ مِنَ النَّبِيِّ تَحَسَ سَنِينَ، ولا كَنَ هل يكون سن الخامسة ثابتاً ولا يصح سماع من هو دو نه، قال و هو ابن خمس سنين، ولكن هل يكون سن الخامسة ثابتاً ولا يصح سماع من هو دو نه، قال السخاوي: وَهَذَا وَإِن كَانَ هُوَ المستقر عَلَيْهِ الْعَمَل أعنى التسميع لِابْنِ خمس فَالْأَ صَحّ أَ نه يعْتَبر كل صَغِير بحالهِ فَمَتَى كَانَ هُها للخطاب ورد الْجَواب صحنا سماعه، وَإِن كَانَ لَهُ دون خمس وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدَيث مَحْمُود لَا يُنَافِيهِ للمَا عن وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدِيث مَحْمُود لَا يُنَافِيهِ لكُونه يدل على وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدِيث مَحْمُود لَا يُنَافِيهِ لكونه يدل على وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدِيث مَحْمُود لَا يُنَافِيهِ لكونه يدل على وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدِيث مَحْمُود اللهُ يُنَافِيهِ لكونه يدل على وَإِن لم يكن كَذَلِك لم يَصح، وَإِن كَانَ ابْن خمسين، و حَدِيث مَحْمُود اللهُ يُنَافِيهِ لكونه يدل على شُبُوته لمن هُوَ في سنه، أو فَوْقه وَلَمَ يُمَيّز تَمْ ينزه و لِهُذَا كَانَ الولى العراقى – وناهيك بورعه وتثبيته - يَتُول فِيمَا شَاهد قِرَاءَته وَهُوَ ابْن ثَلَاث: وَأَنا في التَّالِثَة: سمع فهم. (٢٠٠١).

وي بيان التدليس يقول: أن التدليس إمّا أن يكون في الإسناد بأن يقول: قال فلان كذا،

موه مًا أ نه سمعه منه؛ وإ مّا في شيخه بأن يذكره با سم أو كذية أو و صف لم يكن معرو فًا به؛ ليتوهم منه علو الإسناد (الكوراني،٢٠٠٨، ٣٨٧/٣).

التدليس عند المحدثين هو: أن يروي الراوي عمن سمع منه ما لم يسمعه بلفظ يوهم السماع (كعن, وقال, وأن).

وقد ذكر العلماء أقساماً للتدليس وأهمها تدليس الاسناد وتدليس الشيوخ، والذي ذكره الكوراني هو تدليس الاسناد وصورته: أن يروي الراوي عن شيخ قد سمع منه بعض الأحاديث، لكن هذا الحديث الذي دلسه لم يسمعه منه، وإنما سمعه من شيخ آخر عنه، فيسقط ذلك الشيخ، ويرويه عن الشيخ الأول بلفظ محتمل للسماع وغيره، ك "قال" أو "عن" ليوهم غيره أنه سمعه منه.



لكن لا يصرح بأنه سمع منه هذا الحديث، فلا يقول: "سمعت" أو "حدثني" حتى لا يصير كذابا بذلك، ثم قد يكون الذي أسقطه واحدًا أو أكثر. ينظر: (الطحان٢٠٠٤، ص٩٧).

بيان المبهمات في السند والمتن:

من المسائل التي ذكرها علماء المصطلح في كتبهم هو بيان المبهم في الحديث سواء في السند أو المتن، ومما وقع فيه في السند عند البخاري وغيره هو ذكر الراوي باسمه من غير بيان اسم أبيه أو لقبه أو كنيته، فيذكر العلماء في بيا نه إستناداً إلى روايات أخرى أو قرائن تدل على أنه فلان بن فلان المعني به في الحديث، وقد بين الكوراني كثيراتً من هؤلاء سنذكر نموذجين اثنين مما بينه:

الأول في باب الرَّمَلِ فِي الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ دِقول الدِخارِي: حَدَّثَنِي مُحَمَّدٌ حَدَّثَنَا سُرَيْجُ بْنُ النُّعْمَانِ حَدَّثَنَا فُلَيْحٌ عَنْ نَافِعٍ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رضى الله عنهما قَالَ سَعَى النَّبِيُّ ﷺ ثَلاَثَةَ أَشْوَاطٍ.

(محمد) كذا وقع غير مذسوب، قال الغساني: قال الحاكم: هو محمد بن يحيى الذهلي، قال اللغساني: إنه محمد بن رافع؛ لأن البخاري روى في باب عمرة القضاء عن محمد بن را فع عن سريج بن النعمان وقال ابن السكن: هو محمد بن سلام، والأظهر ما قاله الغساني. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠/٤).

الثاني: في باب تَقْبِيلِ الْحَجَرِ يذكر البخاري حديث: الزُّبَيْرِ بْنِ عَرَبِيٍّ قَالَ سَأَلَ رَجُلٌ ا بْنَ عُمَرَ رضى الله عنهما عَنِ اسْتِلاَمِ الْحَجَرِ.

ي قول الا كوراني: الا سائل هو راوي الحديث؛ والنزبير بن عربي، بيّنه رواية أبي داود الطيالسي قال: سألت ابن عمر. (الكوراني،٢٠٠٨، ٧٣/٤).

• الراوي المدلس إذا صرح بالتحديث

كثيرا ما يذكر الكوراني في شرحه في بيان ما يذكر البخاري عند ذكر راوٍ موصم بالتدليس، ثم يذكر البخاري الرواية عن الراوي بما يدفع شبهة التدليس بذكر الراوي مصرحاً بالسماع أو التحديث، وسنكتفي بمثال واحد في هذه المسألة، ففي باب عُمْرَةِ التَّذْعِيمِ بعد ما ذكر الرواية عن سفاية عن عمرو بن أوس، ذكر البخاري بعد رواية الحديث: قَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً سَمِعْتُ عَمْرًا، كَمْ سَمِعْتُهُ مِنْ عَمْرِو.

فقال الكوراني موضحاً قول البخاري في آخر الحديث: إنما ذكر هذا الكلام لأن الرواية الأولى كانت بعن، وسفيان يدلس، فدفع وهم التدليس بلفظ السّماع. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٧٨/١).



• عدالة الصحابة:

الصحابة كلهم عدول، فلا يقدح الرواية عن المجهول. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠٦/٤) وهذا من القواعد المهمة في كثير من الجوانب من عقدية وحديثية هو عدالة الصحابة، وأيضاً أن روايتهم عن مجهول لا يذكرون اسمه لا يضر. والمسألة لا تحتاج إلى تعليق.

• تزكية الشاهد:

في نها ية حديث الإ فك ا لذي رواه البخاري من حديث عادَ شة حيدما اتهم صفوان بن المعطل قال ﷺ : ((وَلَقَدْ ذَكَرُوا رَجُلاً مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِ إِلاَّ خَيْرًا)).

قال الكوراني: واعلم أن هذا ذظير تزكية الشاهد. وهذا القدر كافٍ في التزكية عند الكوفيبن والجمهور على أنه لا بد من التصريح بالعدالة. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٥٤/٥).

• شرط البخاري أن لا يروي عن رجل له راو واحد:

حديث سعيد بن المسيب عن أبيه في قصة أبي طالب الذي رواه البخاري، قال الكوراني: قال بعض الشارحين: فإن قلت: لم يرو عن المسيب إلا ابنه، وشرط البخاري أن لا يروي عن رجل له راو واحد، قلت: ربما كان هذا الشرط في غير الصحابي، قلت: قدمنا في أول الشرح أن هذا الكلام ذُقل عن أبي بكر المغربي شارح البخاري، ورُد عليه بحديث ((إنما الأعمال)) إذ لم يروه من الصحابة إلا عمر، وكذا بعد عمر إلى يحيى بن سعيد. (الكوراني،٢٠٠٨، ٧١/٧).

وهذا الذي ذكره الكوراني من أن البخاري اشترط أن لا يروي عن رجل له راوٍ واحد ليس بصحيح قا له شيخه ا بن حجر أيضاً في مقد مة فتح الباري فقال: وَأَن كَانَ للصحابي راو يان فَصَاعِدا فَحسن وَأَن لم يكن الا راو وَاحِد وَصَحَّ الطَّرِيق اِلَيْهِ كَفى قَالَ وَمَا ادَّ عَاهُ الْحَاكِم أَ بُو عبد الله أَن شَرط البُخَارِي وَمُسلم أَن يكون للصحابي راويان فَصاعِدا ثمَّ يكون للتابعى الْمَشْهُور راويان ثقتان إلَى آخر كَامه فمنتقض عَلَيْهِ بِأَنَّهُمَا اخرجا أَحَادِيث جمَاعَة من الصَّحابَة لَيْس لَهُم الا راو وَاحِد انْتَهى وَالشَّرط الَّذِي ذكره الْحاصِ وَأَن كَانَ منتقضا فِي حق بعض المصَّحابَة الَّذين أخرج تقتان إلَى آخر كَامه فمنتقض عَلَيْهِ بِأَنَّهُمَا اخرجا أَحَادِيث جماعَة من الصَّحابَة لَيْس لَهُم الا راو وَاحِد انْتَهى وَالشَّرط الَّذِي ذكره الْحَاكِم وَأَن كَانَ منتقضا فِي حق بعض الصَّحابَة الَّذين أخرج لَهُم فَإِنَّهُ مُعْتَبَر فِي حق من بعدهم فلَيْسَ فِي الْكتاب حَدِيث أصل من روَايَة من لَيْسَ لَهُ الا راو وَاحِد قطّ وَقَالَ الْحَافِظ أَبُو بكر الْحَازِمِي رَحمَه الله هَذَا الَّذِي قَالَه الْحَاكِم قَول من لم يمعن الغوص فِي خبايا الصَّحِيح وَلَو استقرأ الْكتاب حق استقرائه لوجد جملَة من الْحتاب ناقضة دَعْوَاهُ. (العسقلاني

رواية البخاري عن الخوارج:

وفي رواية البخاري عن عمران الحطان وهو خارجي قال الكوراني: فإن قلت: عمران بن حطان رئيس الخوارج، وهو الَّذي مدح ابن ملجم قاتل علي بابيات مشهورة؟ قلت: قيل إنه تاب عن ذلك، قال شيخنا: والبخاري يخرج حديث المبتدع إذا كان صادق اللهجة. (الكوراني،٢٠٠٨، ٣٣٣/٩).



و هو مو ضوع مهم أسهب العد ماء في الكتا بة عنه و هو الروا ية عن المبتد عة وكيف أن البخاري روى عن الخوارج، لا نريد هنا التفصيل عن رواية البخاري عن الخوارج لكن فقط سننقل ما أورده الحافظ ابن حجر في مقد مة الفتح عن عمران بن حطان ورواية البخاري عنه، ه فقال: عمرَان بن حطَّان السدُوسِي الشَّاعِر الْمَسْهُورِ كَانَ يرى رَأْي الْخَوَارِج قَالَ أَبُو الْعَبَّاس الْمبرد كَانَ عمران رأس القعدية من الصفرية وخطيبهم وشاعرهم انتهى والقعدية قوم من الأخوارج كَانُوا يَقُولُونَ بقَوْلهمْ وَلَا يرَوْنَ الْخُرُوج بل يزينونه وَكَانَ عمرَان دَاعِيَة إلَى مذْهبه وَهُوَ الّذِي رثى عبد الرَّحْمَن بن ملجم قَاتل عَليّ عَلَيْهِ السَّلَام بِتِلْكَ الأبيات السائرة وَقد وَثَّقَهُ الْعجلِيّ وَقَالَ قَتَادَة كَانَ لًا يتهم فِي الحَدِيث وَقَالَ أَبُو دَاوُد لَيْسَ فِي أهل الْأَهْوَاء أصح حَدِيثا من الْخَوَارج ثمَّ ذكر عمران هَذَا وَغَيره وَقَالَ يَعْقُوب بن شيبَة أدْرك جمًا عَة من الصَّحَابَة وَصَارَ فِي آخر أمره إلَى أَن رأى رَأْي الْخَوَارِج وَقَالَ الْعقيلِيّ حدث عَن عَادِشهَة وَلِم يتَبَيَّن سَمَاعه مِنْهَا قلت لم يخرج لَهُ البُخَارِيّ سوى حَدِيث وَاحِد من روَايَة يحيى بن أبى كثير عَنهُ قَالَ سَأَلْت عَائِشَة عَن الْحَرِير فَقًا لَت ا تُتِ بن عَبَّاس فُسَأَلَهُ فَقَالَ انْتِ بن عمر فَسَأَلَهُ فَقَالَ حَدثنِي أَبُو حَفْص أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ إذَّمَا يلبس الْحَرير فِى الدُّنْيَا من لَا خلاق لَهُ فِي ا لْآخِرَة انْدَهى وَ هَذَا الحَدِيث إذَّ مَا أخرجه البُخَارِيّ فِي المتابعات فللحديث عِنْده طرق غير هَذِه من روَايَة عمر وَغَيره وَقد رَوَاهُ مُسلم من طُريق أُخْرَى عَن بن عَمْرو وَغَيرِه وَقد رَوَاهُ مُسلم من طُرِيق أُخْرَى عَن بن عمر نَحوه وَرَأَيْت بعض الْأَدِمَّة يزْعم أَن البُخَارِيّ إِذَّمَا أخرج لَهُ مَا حمل عَنهُ قبل أَن يرى رَأْي الْخَوَارِج وَلَيْسَ ذَلِك الإعتذار بِقُوى لِأَن يحيى بن أبي كثير إِذَّ هَا سمع مِنْهُ بِالْيَمَا مَةِ فِي حَالٍ هروبه من الْحجَّاج وَكَانَ الْحجَّاج يَطْلُبهُ ليَقْتُ لهُ لرأ يه رَأْي الْخَوَارِج وقصته فِي ذَلِك مَ شُهُورَة مب سوطة فِي الْكَا مِل لل مبرد وَ فِي غَيره على أَن أَ بَا زَكَر يَّا الْموصلِي حكى فِي تَاريخ الْموصل عَن غَيره أَن عمرَان هَذَا رَجَعَ فِي آخر عمره عَن رَأْي الْخَوَارِج فَإِن صَحَّ ذَلِك كَانَ عذرا جيدا وَإِلَّا فَلَا يضر التَّخْرِيج عَمَّن هَذَا سَبِيله فِي المتابعات وَالله أعلم. (العسقلانى١٩٧٩، ص٤٣٣).

• المرسل والمنقطع:

في تعريف المرسل والمنقطع يقول الكوراني: المشهور أن المرسل قول التابعي: قال رسول الله عنه كذا، والمنقطع قول من دون التابعي، ويطلق كل منهما على الآخر ما لم يتصل إسناده. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠١١).

هذا الذي ذكره الكوراني في تعريف المرسل من أن التابعي إذا رفعه، هو الصحيح، وقد توهم البعض في تعريف المرسل حيدما قالوا: هو ما سقط من سنده الصحابي، كالبيقوني في منظومته حينما قال: والمرسل ما منه الصحابي سقط. ينظر: (الحلبي٢٠٠٧، ص١٤)



• مراسيل الحسن البصري:

في صحيح البخاري: في باب خَبَرِ الْمَرْأَةِ الْوَاحِدَةِ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ تَوْبَةَ الْعَنْبَرِيِّ قَالَ قَالَ لِى الشَّعْبِيُّ أَزَآَيْتَ حَدِيثَ الْحَسَنِ عَنِ النَّبِيِّ وَقَاعَدْتُ ابْنَ عُمَرَ قَرِيبًا مِنْ سَنَتَيْنِ أَوْ سَنَةٍ وَنِصْفٍ فَلَمْ أَسْمَعْهُ يُحَدِّثُ عَنِ النَّبِيِّ

قال الكوراني: أذكر على الحسن البصري كثرة روايته الحديث مرسلًا، وجعل سندًا لإذكاره كون ابن عمر مع جلالة قدره جالسه قريبًا من سنتين ولم يسمع منه إلا حديثًا واحدًا، قيل: كان المانع لابن عمر عن كثرة الرواية أنه كان مشتغلًا بالتأ مل في القرآن، وأيضًا لم يكونوا يكتبون الحديث فكان بمرور الزمان يخاف النسيان. (الكوراني،٢٠٠٨، ١٣٢/١١).

مسألة سماع الحسن البصري من ابن عمر اختلف العلماء فيها، فذهب الحاكم وابن حبان إلى أنه لم يسمع منه شيئاً بل قال ابن حبان: لم يشافه ابن عمر. (الكوراني، ٢٠٠٨، ١٦٣/١).

وقال الحاكم: فليعلم صاحب الحديث أن الحسن لم يسمع من ابن عمر شيئاً قط.

وذهب علي بن المديني والا مام أحمد ويحيى بن معين إلى أنه رآه وروى عنه ففي سؤالات ابن الجذيد قال رجل ليحيى بن معين وأنا أسمع: سمع الحسن من ابن عمر؟ قال: «نعم، قال الحسن: دخلنا على ابن عمر بالبطحاء. (يحيى بن معين، ١٩٨٨، ص٣١٥).

وذ كرا لدكتور حاتم ال عوني سبعة أحاد يث روا ها الحسن عن ابن عمر. (١٩٩٧، ١٩٩٧). (مابعده).

# المطلب الثانى: مسائل مصطلح الحديث المتعلقة بالمتن

نتطرق في هذا المطلب إلى تلك المسائل الحديثية المتعلقة بالمتن التي أشار إليها الكوراني في كتابه الكوثر الجاري على رياض البخاري وهي قليلة مقارنة بتلك المتعلقة بالسند التي بحثناها افي المطلب الأول، وسنذكر هنا تلك المسائل المعدودة التي أشار إليها الإمام الكوراني في كتابه المذكور. وهذه هي المسائل التي وقفت عليها:

• هل زيادة الثقة حجة:

في أكثر من عشرة موضعاً يذكر الكوراني أن زيادة الثقة مقبولة، ينظر: (الكوراني٢٠٠٨، (١/١٦ و١١٦ و١٨٧).

وزيادة الثقة هي أن يروي جماعة حديثاً بإسناد واحد، فيأتي بعض الرواة الثقات فيزيد فيه زيادة لم يذكرها غيره من الرواة، سواء كانت الزيادة في السند أم في المتن، أم فيهما جميعاً، وتشمل ما إذا كان الثقة واحداً أم أكثر، أو إذا كانت الزيادة صحيحة أم ضعيفة.

وه كذا يذكر الكوراني الحكم في زيادة الثقة دون أن يذكر أن في المسألة خلاف يذكر السخاوي ستة أ قوال للعلماء في حكمها لكنه يقول: واخْتُلِفَ في زيادةِ الثِّقَةِ على أ قوالِ فَذَهَبَ



الْجُمهورُ مِن الفُقهاءِ وأصحابِ الحديثِ كما حكاه الخطيبُ عنهم إلى قَبُولِها سواءً تَعَلَّقَ بها حكْمٌ شَرِعيٌّ أم لا، وسواءً غَيَّرَتِ الحكْمَ الثابتَ أم لا، وسواءً أوْجَبَتْ نقْصاً مِن أحكامٍ ثَبَتَتْ بخبَرٍ ليست فيه تلك الزيادةُ أم لا، وسواءً كانَ ذلك مِن شخْصٍ واحدٍ بأنْ رَواهُ مَرَّةً ناقِصاً ومَرَّةً بتلكَ الزيادةِ أو كانت الزيادةُ مِن غيرٍ مَن رواه ناقِصاً.

ثم ذكر باقي الأقوال فقال: و (القولُ الثاني) أنها لا تُقْبَلُ مُطْلَقاً لا مِمَّنْ رَواهُ ناقِصاً ولا مِن غيرِه، حُكِيَ ذلك عن قومٍ مِن أصحابِ الحديثِ فيما ذكَرَه الخطيبُ في (الكفايةِ) وا بنُ الصَّبَّاغِ في (العُدَّةِ).

و(القولُ الثالثُ) أنها لا تُقْبَلُ مِمَّن رواهُ ناقصاً وتُقْبَلُ مِن غيرِه مِن الثقاتِ، حَكاه الخطيبُ عن فِرقةٍ مِن الشافعيَّةِ، وهو المرادُ بقولي: (وقِيلَ لا مِنْهم). أيْ: لا تُقْبَلُ ممن رواه ناقصاً ثم رواه بتلك الزيادةِ أو رواه بالزيادةِ ثم رواه ناقصاً.

(قولٌ رابعٌ) أنه إنْ كانت الزيادةُ مُغَيِّرَةً للإعرابِ كان الخبرانِ مُتَعَارِضَيْنِ، وإنْ لم تُغَيِّرِ الإعرابَ قُبِلَتْ، حكامُ ابنُ الصَّبَّاغ عن بعض الْمُتَكَلِّمِينَ.

وفيها (قولٌ خامِسٌ) أنها لا تُقْبَلُ إلاَّ إذا أفادَتْ حُكْماً.

وفيها (قولٌ سادسٌ) أنها تُقْبَلُ فِي اللفُظِ دونَ المعنى، حكاهما الخطيبُ.

• وهم الراوي بسبب لفظ في الحديث:

في شرح حديث زَيْنَبَ ابْنَةِ أَبِى سَلَمَةَ قَا لَتْ لَمَّا جَاءَ ذَعْنُ أَبِى سُفْيَانَ مِنَ الشَّأْمِ دَعَتْ أُمُّ حَبِيبَةَ – رضى الله عنها – بِصُفْرَةٍ فِي الْيَوْمِ الثَّالِثِ، قال الكوراني: أم حبيبة هذه بنت أبي سفيان، أم المؤمنين، واسمها رملة، كذا في جميع النسخ، والظاهر أن لفظ: الشام، وهم من سفيان بن عيينة؛ لاتفاقهم على أن أبا سفيان مات بالمدينة، أو لفظ ابن ساقط من أبي سفيان، فإنّ يزيد مات بالشّام، وقد روي هذا الحديث من طريق ما لك والثوري في أبواب العدة، وليس فيه ذكر الشام، وهما الظاهر؛ فإن روايتها في العدّة حين توفي أبوها أبو سفيان فيبعد حذف الابن والله أعلم، وعلى هذا لفظ: جاء، أيضًا ليس في موضعه. (الكوراني،٢٠٠٨، ٢٠٠٧).

ذسبة الوهم لاسفيان بن عيدينة ذفاه الاعيني فقال: يزِيل هَذَا الْظَّن أَن الْبُ خَارِيّ روى الحَدِيث فِي (الْعدَد) من طَرِيق مَالَك وَمن طَرِيق سُفْيَان الْتَّوْرِيّ كِلَاهُمَا عَن عبد الله بن أبي بكر بن حزم عَن حميد بن نَافِع بِلَفْظ: (حِين توفِّي أَبوهَا أَبُو سُفْيَان) ، وَفِيه تَصْرِيح بِأَن الَّذِي جَاءَ نعيه هُوَ أَبُو سُفْيَان لَا نعي ابْن سُفْيَان. فَإِن قلت: هما لم يذكرًا فِي روايتهما: من الاشَّام؟ قلت: لَا يلْزم من عدم ذكرهما من الشَّام أن يكون ذكر سُفْيَان بن عُيَيْنَة من الاشَّام وهما، وَهُوَ إِمَام فِي الْحَدِيث حجَّة ثَبت. (العيني، بدون تاريخ، ٦٦/٨).



لكن الحافظ ابن حجر أثبت ذسبة الوهم للراوي ولكنه رأى بأنه قد تكون الحادثة قد تكررت عند وفاة أبي سفيان ويزيد فقال في الفتح مبيناً تلك الطرق: وَفِي قَوْلِهِ مِنَ الشَّام ذَظَرٌ لِأَنَّ أَبَا سُفْيَانَ مَاتَ بِالْمَدِينَةِ بِلَا خِلَافٍ بَيْنَ أَهْلِ الْعِلْمِ بِالْأَخْبَارِ وَالْجُمْ هُورُ عَلَى أَنَّهُ مَاتَ سَنَةَ اثْنَتَيْن وَثَلَاثِينَ وَقِيلَ سَنَةَ ثَلَاثٍ وَلَمْ أَرَفِى شَىْءٍ مِنْ طُرُق هَذَا الْحَدِيثِ تَقْدِيدَهُ بِذلِكَ إلَّا فِي روَايَةِ سُفْيَانَ بْن عُيَيْنَةَ هَنِهِ وَأَظُنُّهَا وَهْمًا وَكُنْتُ أَظُنُّ أَنَّهُ حُذِفَ مِنْهُ لفظ بن لِأَنَّ ا لَّذِي جَاءَ نَعْيُهُ مِنَ الشَّام وَأُمُّ حَبِيبَةَ فِي الْحَيَاةِ هُوَ أَخُوها يَزِيدُ بْنُ أَبِي سُفْيَانَ الَّذِي كَانَ أَمِيرًا عَلَى الشَّام لَكِنْ رَوَاهُ الْمُصَنِّفُ فِي الْعِدَدِ مِنْ طَرِيق مَالِكٍ وَمِنْ طَرِيق سُفْيَانَ الثَّوْرِيِّ كِلَاهُمَا عَنْ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي بَكْرِ بْنِ حَزْمِ عَنْ حُمَيْدِ بْن نَافِع بِلَفْظِ حِينَ تُوُفِّيَ عَنْهَا أَبُوهَا أَبُو سُفْيَانَ بْنُ حَرْبٍ فَظَهَرَ أَنَّهُ لَمْ يَسْقُطْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَمْ يَقُلْ فِيهِ وَاحِدٌ مِنْهُمَا مِنَ الشَّام وَكَذَا أَخْرَجَهُ بن سَعْدٍ فِي تَرْجَمَةِ أُمِّ حَهِيبَةَ مِنْ طَريق صَفِيَّةَ دِنْتِ أَبِي عُبَيْدٍ عَنْهَا ثُمَّ وَجَدَتِ الحَدِيث فِي مُسْند بن أَبِي شَيْبَةَ قَالَ حَدَّثَنَا وَكِيعٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ حُمَيْدِ بْن نَافِع وَلَفْظُهُ جَاءَ ذَعْيُ أَخِي أُمِّ حَبِيبَةَ أَوْ حَمِيم لَهَا فَدَعَتْ بِصُفْرَةٍ فَلَطَّخَتْ بِهِ ذِرَاعَيْهَا وَكَذَا رَوَاهُ الدَّارِمِيُّ عَنْ هَاشِمِ بْنِ الْقَاسِمِ عَنْ شُعْبَةَ لَكِنْ بِلَفْظِ إِنَّ أَ خًا لِأُمِّ حَبِيبَةَ مَاتَ أَوْ حَمِيمًا لَهَا وَرَوَاهُ أَحْمَدُ عَنْ حَجَّاجٍ وَمُحَمَّدِ بْنَ جَعَفْنَ جَمِيعًا عَنْ شُعْبَةَ بِلَفْظِ أَنَّ حَمِيمًا لَهَا مَاتَ مِنْ غَيْر تَرَدُّدٍ وَإِطْلَاقُ الْحَمِيم عَلَى الْأَخ أَقْرَبُ مِنْ إطْلَاقِهِ عَلَى الْأَبِ فَقَوِيَ الظَّنُّ عِنْدَ هَذا أَنْ تَكُونَ الْقِصَّةُ تَعَدَّدَتْ لِزَيْنَبَ مَعَ أُمِّ حَهِيبَةَ عِنْدَ وَفَاةِ أَخِيهَا يَزِيدَ ثُمَّ عِنْدَ وَفَاةِ أَبِيهَا أَبِي سُفْيَانَ لَا مَانِعَ مِنْ ذَلِكَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ. (العسقلانى ١٩٧٩، ٣/١٤٧).

• الحديث الشاذ بسبب لفظ الحديث:

في الحديث الذي رواه البخاري في باب باب الْبَيْعِ وَالشِّرَاءِ مَعَ النِّسَاءِ عن عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ - رضى الله عنهما أَنَّ عَائِشَةَ رضى الله عنها ساوَمَتْ بَرِيرَةَ فَخَرَجَ إِلَى الصَّلاَةِ، فَلَمَّا جَاءَ قَالَتْ إِذَّهُمْ أَبَوْا أَنْ يَبِيعُوهَا، إِلاَّ أَنْ يَشْتَرِطُوا الْوَلاَءَ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ ((إِنَّمَا الْوَلاَءُ لِمَنْ أَعْتَقَ)). قُلْتُ لِنَافِعٍ حُرَّا كَانَ زَوْجُهَا أَوْ عَبْدًا فَقَالَ مَا يُدْرِينِي.

علق الكوراني على الحديث: جاء في رواية مسلم أنَّه عبد، واسمه مغيث، قال النووي: رواية الثِّقات أنَّه عبد، ورواية كونه حرًا شاذة لا يعتد بها. (الكوراني،٢٠٠٨، ٤٣٣/٤)

بين أن الرواية الشاذة لا تؤخذ بها، وهي رواية الراوي الثقة مخالفة من هو أوثق منه. وتمام قول النووي في شرح مسلم: وَأَجْمَعَتِ الْأُمَّةُ عَلَى أَنَّهَا إِذَا عُتِقَتْ كُلُّهَا تَحْتَ زَوْجِهَا وَهُوَ عَبْدٌ كَانَ لَهَا الْخِيَارُ فِي فَسْخِ النِّكَاحِ فَإِنْ كَانَ حُرًّا فَلَا خِيَارَ لَهَا عِنْدَ مَالِكٍ وَالشَّافِعِيِّ وَالْجُمْهُورِ.

وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: لَهَا الْخِيَارُ، وَاحْتَجَّ بِرِوَا يَةِ مَنْ رَوَى أَنَّهُ كَانَ زَوْجُهَا حُرًّا، وَقَدْ ذَكَرَهَا مُسْلِمٌ مِنْ رِوَايَةِ شُعْبَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْقَاسِمِ لَكِنْ قَالَ شُعْبَةُ: ثُمَّ سَاَلْتُهُ عَنْ زَوْجِهَا، فَقَالَ: لَا اَدْرِي، وَاحْتَجَّ الْجُمْهُورُ بِأَذَّهَا قَضِيَّةٌ وَاحِدَةٌ وَالرِّوَا يَاتُ الْمَشْهُورَةُ فِي صَحِيحِ مُسْلِمٍ وَغَيْرِهِ: أَنَّ زَوْجَهَا



كَانَ عَبْدًا، قَالَ الْحُفَّاظُ: وَرِوَايَةُ مَنْ رَوَى أَنَّهُ كَانَ حُرًّا غَلَطٌ وَشَاذَّةٌ مَرْدُودَةٌ لِمُخَالَفَتِهَا الْمَعْرُوفَ فِي رِوَا يَاتِ الثِّقَاتِ، وَيُؤَيِّدُهُ أَيْضًا قَوْلُ عَائِشَةَ قَا لَتْ: كَانَ عَبْدًا وَلَوْ كَانَ حُرًّا لَمْ يُخَيِّرْهَا، رَوَاهُ مُسْلِمٌ. (١٩٧٢، ١٤١/١٠، ١٤١/١٠).

• المدرج في متن الحديث:

في شرح حديث أبي هريرة الذي رواه البخاري قال: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ((لِلْعَبْدِ الْمَمْ لُوكِ الصَّالِحِ أَجْرَانِ)) وَالَّذِى نَفْسِى بِيَدِهِ لَوْلاَ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْحَجُّ وَبِرُّ أُمِّى، لأَحْبَبْتُ أَنْ أَ مُوتَ وَأَنَا مَمْلُوكُ.

يقول الكوراني في شرح قوله: (والذي نفسي بيده لولا الجهاد وبرُّ أمي لأحببت أن أموت وأنا عبد مملوكٌ) هذا من كلام أبي هريرة، وإنما جُعل المانع من أن يحب أن يموت مملوكًا الجهاد، لأن العبد لا يقدر عليه إلا بإذن سيده. وكذا الأم لا يجوزُ الجهاد إلا برضاها. وقال الخطابي: هذا من كلام رسول الله <sup>علي</sup>، ولله أن يمتحن عباده بما شاء. وهذا الذي قاله لا يُوافَقُ عليه؛ فإن رسول الله عن لم يكن له أم. وحَمْله على أمه الرضاعية، لا يقول به مَنْ له ذَوْقٌ. وأيضًا رتبته أجل من ذلك، ألا ترى أن من شرط النبوة الحريةُ، فكيف يتمنى الرق سيد الرسل، هذا، وقد صرّح الإ سماعيلي ومسلم بذلك هكذا: والذي نفس أبي هريرة بيده لولا برُّ أمي.(الكوراني،٢٠٠٨، ٥١٣).

المدرج: هو زيادة الراوي في الحديث ما ليس منه سواء في السند أو في المتن، وما ذكره الخطابي قاله أيضاً الكرماني والراجح أنه مدرج ، وقال ابن حجر: وَجَزَمَ الدَّاوُدِيُّ وابن بَطَّال وَغَيْرُ وَاحِدٍ بِأَنَّ ذَلِكَ مُدْرَجٌ مِنْ قَوْلِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَيَدُلُّ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثُ الْمَعْنَى قَوْلُهُ وَبِرُّ أُمِّي فَإِنَّهُ لَمَّ يَكُنْ لِلنَّبِيِّ صَحَدٍ بِأَنَّ ذَلِكَ مُدْرَجٌ مِنْ قَوْلِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَيَدُلُ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثُ الْمَعْنَى قَوْلُهُ وَبِرُّ أُمِّي فَإِنَّهُ لَمَ يَكُنْ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثَ الْمَعْنَى قَوْلُ أَبِي هُرَيْرَةَ وَيَدُلُ عَلَيْهِ مِنْ حَيْثُ الْمَعْنَى قَوْلُهُ وَبِرُ أُمِّي فَإِنَّهُ لَمَ يُكُنْ عَلَيْهِ قَوْلُهُ وَبَرُولاً مَعْ فَا فَعَنْ عَالَهُ مَا يَعَنُ عَامَهُ الْعَرْمَ الْعَرْمَة عَلَى عَلَيْهِ مِنْ مَيْتَهِ أَوْ أَوْرَدَهُ عَلَى سَبِيلِ فَرْضِ حَيَاتِهِ إَوْ الْ مُرَادُ أُمَّهُ اللَّ تِي أَنْ ضَعَتْهُ اهـ. وَفَا تَهُ التَّذُ صِيصُ عَلَى إِدْرَاجٍ ذَلِكَ. (الع سقلاني ١٩٧٩،

أهم نتائج البحث:

بعد الانتهاء من كتابة هذه الصفحات عن جهود علماء الكرد في خدمة الصحيحين وعن الامام الكوراني ومسائل مصطلح الحديث في كتابه الكوثر الجاري إلى رياض البخاري توصلنا إلى نتائج أهمها:

 أن لعلماء الكرد جهود مشكورة في خدمة صحيح البخاري من شتى النواحي فمنهم من ألف في ترجمة رجا له و منهم من كتب تعليقات مهمة عليه و منهم من فصل في شرحه من الناحية الفقهية واللغوية كما فعله الكوراني في الكوثر الجاري، و منهم من شرحه باللغة الكردية كما قام به رشيد بك بابان.



- أن الكوراني من العلماء الكرد الذين رحلوا كثيراً في طلب العلم فبعد ولادته في جلولاء عام ٨١٣هـ، رحل وهو شاب لم يبلغ العشرين من عمره إلى بغداد وحصن كيفا وديار بكر ودمشق والقاهرة.
- أن الكوراني تتلمذ على يد كبار العلماء في عصره ومنهم الحافظ ابن حجر العسقلاني صاحب
   كتاب فتح الباري.
- أن الكوراني أصبح من العلماء المشهورين وهو لم يبلغ الأربعين من عمره فألف وعا شر كبار رجالات الدولة الاسلامية من سلاطين المماليك وسلاطين بني عثمان.
- شارك الكوراني في فتح القسطنطنية مع السلطان العثماني محمد الفاتح وكان السلطان قد تتلمذ على يديه وكان مربياً له.
- ألف الكوراني مصنفات عدة في كثير من العلوم فألف في التفسير وشرح البخاري وألف في أصول
   الفقه وفي النحو والقراءات.
- أودع الكوراني في كتابه الكوثر الجاري كثيراً من العلوم فضيه الاهتمام بالمسائل الفقهية وفي اللغة ومسائل في أصول الفقه.
- كذلك ذكر في كتابه الكثير من المسائل المتعلقة بمصطلح الحديث تدل على معرفته بهذا العلم، ولا غرابة فإنه قرأه على يد الحافظ إبن حجر في القاهرة.
- نجد أن للكوراني آراء في كثير من مسائل مصطلح الحديث وأنه على دراية تامة بهذا العلم ولأنه تتلمذ على يد الحافظ ابن حجر العسقلاني وهو من كبار المحدثين في عصره لذا كان بيانه لمسائل المصطلح يدل على علو كعبه وترجيحاته أيضاً دليل على ذلك.
- كما أن الكوراني ذكر في الكوثر الجاري مسائل الفقه واللغة وأصول الفقه فكذلك ذكر الكثير من مسائل مصطلح الحديث.
- لأهمية إستخراج هذه المسائل من الكوثر الجاري حتى نثبت أن الكوراني كان على دراية تا مة بهذا العلم وإن كان في كثير من المواضع نقل هذه المسائل عن غيره من العلماء وهذا دأب أكثر العلماء من أئمة المذاهب وفي مختلف العلوم إلا أنه يرجح أحياناً وينتقد أيضاً.
- تطرق الكوراني في شرحه إلى مسائل مصطلح الحديث المتعلقة بالسند والمتن وأورد آراء المحدثين
   الذين صنفوا قبله في علم المصطلح.

المصادر والمراجع:

 الباباني، إسماعيل بن محمد أمين (١٩٥١) هدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، ط١، أسطنبول، المطبعة البهية.



- البُستي، محمد بن حبان (١٩٧٦) المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين،ط١، ت محمود
   إبراهيم زايد، حلب، دار الوعى.
- البقاعي، إبراهيم بن حسن (٢٠٠١) عنوان الزمان بتراجم الشيوخ والأقران، ت: د.حسن حبشي،
   ط١، القاهرة، دار الكتب والوثائق القومية.
  - الجديع، عبد الله بن يوسف (٢٠٠٣) تحرير علوم الحديث، ط١، بيروت، مؤسسة الريان.
- الحسيني، محمد عصام (١٩٨٧) إ تحاف القاري بمعرقة جهود وأعمال العلماء على صحيح
   البخاري، ط١، دمشق، اليمامة للطباعة والنشر.
- الحلبي، علي حسن، (٢٠٠٧) التعليقات الأثرية على المنظومة البيقوذية، ط٦، الدمام، دارا بن
   الجوزي.
- حمو، عمار محمد حسن (٢٠١١) الكوثر الجاري إلى رياض احاديث البخاري، تحقيق القسم الأول
   إلى نها ية كتاب الوتر، رسالة دك توراه، قدمت إلى جامعة أم در مان الإسلامية، كلية أصول
   الدين،قسم السنة وعلوم الحديث، منشور في المكتبة الشاملة إلكترونياً.
- الحموي، محمد بن إبراهيم، (١٩٨٦) المنهل الروي في مختصر علوم الحديث النبوي تحقيق: محي الدين رمضان، ط٢، دمشق، دار الفكر.
- الخطيب البغدادي، (١٤٣٢ه) الكفاية في علم الرواية، تحقيق: ماهر ياسين الفحل، ط١، الدمام، دار
   ابن الجوزي.
- الخطيب البغدادي (١٩٨٩) الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، ت: د. محمود الطحان، ط١، مكتبة المعارف، الرياض.
- الذهبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد، (١٩٨٥) سير أعلام النبلاء، ت: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة.
- الزحيلي، د. الدكتور محمد مصطفى (٢٠٠٦) الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، ط٢، دمشق، دار
   الخير.
  - الزركلي، خير الدين بن محمود، (٢٠٠٢) الأعلام، ط١٥، بيروت، دار العلم للملايين.
- السخاوي، محمد بن عبد الرحمن، بلا تاريخ، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، ط١، بيروت، مكتبة الحياة.
- السخاوي، محمد بن عبد الرحمن(٢٠٠٣) فتح المغيث بشرح الفية الحديث للعراقي، ت: علي حسين، ط١، مصر، مكتبة السنة.
  - السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر (١٩٢٧) ت: فيليب حتي، بيروت، المكتبة العلمية.



- الشهرزوري، عثمان بن عبد الرحمن، ابن الصلاح (١٩٨٦) معرفة أنواع علوم الحديث، ويُعرف بمقدمة ابن الصلاح،ت: نور الدين عتر، سوريا، دار الفكر.
- الشوكاني، محمد بن علي (بلا تاريخ) البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، بيروت، دار المعرفة.
- الصنعاني، محمد بن إسماعيل، (١٩٩٧) توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار، ت: أبو عبد الرحمن
   صلاح بن محمد بن عويضة، بيروت، دار الكتب العلمية.
  - الطحان، محمود بن أحمد، (٢٠٠٤) تيسير مصطلح الحديث،ط١٠، الرياض، مكتبة المعارف.
- الطيبي، الحسين بن محمد (٢٠٠٩) الخلاصة في معرفة الحديث، ت: أبو عاصم الشوامي الأثري، عمّان، المكتبة الإسلامية.
- العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر (١٩٦٩) إنباء الغمر بأبناء العم، مصر، المجلس الأعلى للشئون
   الإسلامية.
- العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر (١٩٧٩) فتح الباري شرح صحيح البخاري، ت: محمد فؤاد عبد
   الباقي،ط٣ بيروت، دار المعرفة.
- العسقلاني، أحمد بن علي بن حجر، (٢٠٠٨) نُزْهَةُ النَّظَرِ فِي تَوضِيحِ نُخْبَةِ الْفِكَرِ فِي مُصْطَلَحِ
   أَهْلِ الأَثَرِ، ت: د. عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، ط٢، المدينة المنورة، جامعة طيبة.
  - العوني، حاتم بن عارف، (١٩٩٧) المرسل الخفي وعلاقته بالتدليس، ط١، الرياض، دار الهجرة.
- العوني، حاتم بن عارف، (٢٠٠٧) شرح موقظة الذهبي، ت: عدنان بن زايد الفهمي، بدر بن زايد
   الفهمي، ط١، الدمام، دار ابن الجوزي.
- العيني، محمود بن أحمد، بلا تاريخ، عمدة القاري شرح صحيح البخاري، بيروت، دار إحياء التراث
   العربي.
- الغزي، تقي الدين بن عبد القادر (١٩٨٣) الطبقات السنية في تراجم الحنفية، ت: د. عبد الفتاح
   محمد الحلو،ط١، حلب، دار الرفاعي.
- القاري، محمد، أبو الحسن نور الدين الملا الهروي، (بدون تاريخ) شرح نخبة الفكر في مصطلحات أهل الأثر، ت: محمد نزار تميم وهيثم نزار تميم، قدم له: الشيخ عبد الفتح أبو غدة، بيروت، دار الأرقم.
- الكوراني، أحمد بن إسماعيل (٢٠٠٥) الكوثر الجاري إلى رياض أحاديث البخاري، ت: أحمد عزو عناية، ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
  - المدرس، عبد الكريم، (١٩٨٣)علماؤنا في خدمة العلم والدين، بغداد.



- المقريزي، أحمد بن علي (٢٠٠٢) درر العقود الفريدة في تراجم الأعيان المفيدة، ت: د. محمود
   الجليلي، ط١، بيرون، دار الغرب الاتتسلامي.
- النووي، يحيى بن شرف، (١٩٧٢) المذهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ط٢، بيروت، دار إحياء
   التراث العربي.
- يحيى بن معين، (١٩٨٨) سؤالات ابن الجنيد لأبي زكريا، ط١، ت أحمد محمد نور سيف، المدينة المنورة، مكتبة الدار.

بابهت ويوچونيّت احمد اسماعيل گورانی د (مصطلح الحديث) ێ دا د ڪتيّبا وی (الڪوثر الجاري الی رياض البخاري) دا

پۆختە:

د سەر دەمێ ئەيوبيا دا چونا زانايێت كوردا بۆ دەڤەرێت مسر وشامێ زێدە بو وئەڤ دياردە بە ردە وام بو تا زە مانێ مەملوكيا و ل سەردەمێ ئوسمانيا بەرفرەھتر لێ ھات وزانايێت كورد بەرێ خودا وەلاتێ حيجازێ وھەروسا چونە ب ئاليێ ئەنادولێ ژى ڤە.

ئيّڪ ژوان زاناييّت ناقدار يي ههر ژدهست پيٽڪا ژيانا خو ژوهلاتي خو ده رڪهتي وبهرهف شامي وپاشي ل مسرئ ودوماهيا ژي ل وهلاتي ئهنادولئ خو جهبوي ئيمام احمدي ڪوري اسماعيل ئ گوراني بو يي ڪو ل سالا ٨١٣ مشهختي بوي ول سالا ٨٩٣ مشهخي مري.

ئەڤى زانايى ناڤدار ژيانا خو بارپتر ژدەرڤەى كوردستانى بوراند، ل وەلاى مسرئ وشامى و دوماھيى ل ئەنادولى ل بروسايى واستانبولى دەرباس كر.

دژيێ خودا ل د*ەسپێڪێ* دەرس ل دەف زانايێت ناڤدار يێت وى سەر دەمى خواند، ئێڪ ژوان يێ ھەرێ ناڤدار ابن حجر العسقلانى بو.

همر وسا نـاڤبرى هژمارهكا زيّده يـا كتيّبـا دانـان، دبـارا پتـر بابـهتيّت شـمرعى دا وئيّڪ ژ ڪتيّبيّت وى ييّت زيّده بـهڵاڤهبوى دمنگێ وێ ڪتيّبا وى (الكوثر الـجاري) بـو يـا دانـاي دشـروڤهڪرنا حه ديسيّت صه حيحا بوخاريدا.

دڤێ ڪتێبێدا ناڤبری ئاماژه يا ب زور بابهتا دای وهڪی : زمان وفقه وعهقيده .....هتد.

ژبه ركو ناڤبرى دزوربهيا بابهتادا كتيّب ييّت داناين بهليّ د بواريّ (مصطلح الحديث) نه بت له و من ڤيا ڤان باهته كوم ب كهم دڤيّ گوتاريّ دا. وبابهت هانه دابهش ۆرن بو ل سهر دوو يشكا:

پشڪا ئيٽڪێ بـونه دوو: بـاس يهڪێ ل دۆر بهشـداريڪرنا زاناييٽت ڪوردا دخزمهتـا صـه حيحـا بوخاريـدا وباسـێ دووێ ل دۆر ژيانـا ئيمـامێ گورانى وبونـا وى وگهريانيٚت وى وههروسـا سـهيدا وقوتابييٚت وى.



# وپشڪا دوێ: دێ يا تەرخانڪريبت بو بابەت وبۆچۆنێت گورانی د بوارێ عيلمێ مصطلح الحديث دا دشه رحا صه حيحا ئيمامێ بوخاری دا، هيڤيدارم خزمەتەڪا بچويڪ بت بو ديارڪرنا رەنج وبليمەتيا ڨى ئيمامى وخودێ ھاريڪاربت.

پهيڤێن سهرهكى: گۆرانى، (الكوثر الجارى)، (مصطلح الحديث)، زانايێن كورد، (صحيح البخارى).

# The opinions of Ahmed bin Ismail Al-Kourani in the terminology of hadith through his book Al-Kawthar Al-Jari to Riyad Al-Bukhari

### Abstract:

The Ayyubid era is considered the beginnings of the influx of Kurdish scholars, the journey to the countries of Egypt and the Levant for the purpose of knowledge, benefiting and benefiting, and these trips continued and increased in the Mamluk era and after the Ottoman era, and these scholars had a prominent role in advancing the scientific movement in the lands of Islam, so many scholars were taught by them, and the Islamic library was filled with their books. In addition to the trips of these people, many schools spread in those major Kurdish cities, in Hasankeyf, Diyarbakir, Erbil, Ras al-Ain and other Kurdish cities, and they housed thousands of students of knowledge among their halls, and the princes and leaders of the Kurds played a generous role in supporting these schools and endowed a lot of lands on these schools.

One of the tributaries in which Kurdish scholars contributed to the prosperity of the Islamic library was the service of the Two Sahihs, they wrote a lot of books, explaining and studying the secrets of Sahih al-Bukhari and Muslim. I mentioned what I found of the works of Kurdish scholars in the service of Sahih al-Bukhari.

Among the scholars whose role was prominent in the ninth century AH is Imam Ahmed bin Ismail Al-Kourani, he left his country while he was still a young man and wandered in most scientific centers and became famous while he had not completed the fourth decade of his life, and he composed important works on interpretation, hadith, and fundamentals, indicating the height of his heels in the legal sciences, and it was a reason for him to obtain high ranks among the sultans of his time, whether in Egypt or in the lands of the Romans.

His writings were of interest to researchers, as a lot was written about him and his great writings became a hotbed for researchers to obtain university degrees, as well as a lot of research was written about them, but his opinions in the science of hadith terminology were not written by anyone and they are scattered in his book Al-Kawthar Al-Jari, I tried to collect them in this modest research with comparing it with the sayings of other scholars who wrote in this science.

I hope that what I have done will serve the efforts of these scholars and this great scholar, and success is from God alone.

Keywords: Al-Gurani, Al-Kawthar Al-Jari, Hadith term, Kurdish scholars, Sahih Al-Bukhari.





# التراث الثقافي والحضاري الكردي في كتابات الرحالة خلال القرن السابع عشر الميلادي، دراسة في كتابات الرحالة "أوليا جلبي" إلى كردستان ١٠٦هـ/ ١٦٥٥م

د. أحمد سعيد السيد زيدان

كلية الآداب-جامعة دمنهور /جمهورية مصر العربية

### الملخص:

الهوية الكردية هوية مميزة، ولها أسس را سخة في تكوين الأمة الكردية، وتتفق الهوية الكردية فيما بينها على عدة أسس وهي وحدة اللغة، ووحدة التاريخ، ووحدة الثقافة، ووحدة المصير. ومن هذا المنطلق كان البا عث لاختيار موضوع الدراسة للتنقيب عن التراث الثقافي والحضاري الكردي كبا عث من بوا عث القومية الكردية، حيث أن التراث الكردي تراث مميز، والتمسك به وتنميته التنمية المستدامة يساعد على استمرارية الهوية الكردية، وخاصة مع زيادة التحديات في عصر العولمة، والذي تميز بتداخل الثقافات مع انتشار الإنترنت ووسائل التواصل الاجتماعي، وقد يتسبب في حال عدم أخذ الحيطة إلى تحلل القيم المجتمعية وبالتالي القضاء على الهوية الميزة للشعوب.

أوليا جلبي" خلال رحلته إلى كردستان خلال القرن السابع عشر الميلادي، حيث سيتم تناول المظاهر الحضارية الكردية التي وصفها من خلال النقد والتحليل، وذلك من خلال دراسة موضوعات تتعلق بنمط الحياة والعادات والتقاليد، والحرف والصناعات الكردية، والتراث العمراني الكردي من تصميم للمدن والقلاع والبيوت، والفولكلور الكردي.

وفيما يلي سوف يتم تناول مظاهر الحياة في كوردستان خلال فترة الدراسة من خلال مبحثين أساسيين، يتعلق الأول منها، ببعض المظاهر الحضارية في كوردستان من خلال رؤية أوليا جلبي؛ وأ ما المبحث الثاني فيتعلق بالعلاقات بين الأكراد والعثمانيين، وذلك من خلال دراسة الظروف التي ارتبطت بهجوم العثمانيين على بدليس.

الكلمات الدالة: الأمارات الكردية، الرحلات، اوليا جلبي، بدليس، الحضارة

### أدب الرحلات و اسبابه:

منذ أن وطأت قدم الإنسان على هذه الأرض وهو يحاول جاهداً استكشاف ما يحيط به من أسرارها قاصداً التعرف على المجهول منها والاسيطرة على ربوعها والاستفادة من خيراتها وأدواتها وكائناتها، فأخذ يتنقل من مكان إلى آخر في رحلة يومية استكشافية يتعرف فيها على ما يحيط



به من أراض غامضة ومناطق وعرة وموانع طبيعية في ظروف مناخية قاسية أحيانا؛ لأنه لم يتعود على مثلها في بيئته الأصلية. وكانت عدته في هذه الرحلة بدائية تعتمد على الطبيعة وما جابت به من دواب وحيوا نات وأدوات صاحبته فيها لكشف المجهول. وقد استنهضت هذه المه مة قدرا ته البدائية المحدودة، فراح يفكر ويفكر في قهر الصعاب واجد ياز الموا نع والعقبات لتذليل الطبيعة ومكوناتها وأدواتها وكائناتها لخدمة أغراضه، ومطالبه، وتحقيق طموحا ته، وآما له. وتبرز قيمة ا لرحلات كم صدر لو صف الثقا فات الإذ سانية، ولر صد ب عض جوا نب ح ياة الـ ناس اليوم ية في مجتمع معيّن خلال فترة زمنية محددة. ولهذا فللرحلات قيمة تعليمية حيث أذها أكثر المدارس تثقيفا للإنسان وإثراء لفكره وتأملاته عن نفسه وعن الآخرين.وتصور كتابات الرحالة، أيا كانت توجهاتهم الفردية، ونزعاتهم الشخصية، تصور إلى حد كبير ملا مح حضارة العصر الذي عا شوا فيه، كما تضيف الكثير من عناصر ثقافة البلدان التي ذهبوا إليها، وأحوال الشعوب التي اختلطوا بها، سواء كانت الرحلة فعلية أو من نسج قصص الخيال مثل رحلات السندباد البحري السبع التي وردت في حكايات ألف ليلة وليلة (جلبي، ٢٠٠٢، صـ ٥). ويدعم الرحا لة كتا باتهم بانطبا عاتهم الشخصية سواء كانت سلبا أو إيجابا حسب الرؤى الخاصة بهم. وتسجل هذه الكتابات معلومات قيمة في فترات سابقة من الزمان فقد يغفلها كتاب التاريخ أو تندر الكتابة عنها، وهي وجهة نظر لها احترامها وفائدتها، فقد تركز أحيانا على مسائل دقيقة، كأن تكشف هذه الكتابات عن لغات مجهولة أو لهجات غير مسجله في كتب اللغات أو تراث شعبي غير مدون، أو تكتشف عادات وتقاليد نادرة في مناطق نائية بين فئات محدودة من أ فراد الشعب أو قبا ئل تعيش في أ قاليم مجهو لة أو مجموعات بدائية لا تميل إلى الاختلاط وتؤثر الانعزال والانطواء عن العالم (جلبي، ٢٠٠٢، صـ ٧). وأما العوامل التي دفعت الرحا لة إلى القيام برحلاتهم المتعددة والطويلة في أرجاء المعمورة كثيرة ومنها (جلبی، ۲۰۰۲، صد ۸- ۱۰):

- طلب العلم: تعتبر الرحلة من أهم وسائل طلب العلم والمعرفة والتفقه في الدين لدى
   الم سلمين، فقد كان طلاب العلم بسبب ندرة الكتب ينتقلون بين المراكز العلم ية
   والحضارية طلباً للعلم على يدم شاهير الفقهاء، والاصوفية، والمحدثين، واللغويين،
   والفلاسفة، والرياضين، والمنجمين.
- ٢- التجارة: اتسع نطاق التجارة عند المسلمين اتساعا لم يبلغه عند شعب آخر قبل اكتشاف أمريكا، فانت شرت قوا فل المسلمين في مع ظم أ نحاء العالم، وخاضت سفنهم البحار والمحيطات، وازد هرت على أيديهم الطرق التجارية بين بحار الصين وآسيا الوسطى وسواحل بحر البلطيق والأندلس وشواطئ المحيط الأطلسي والبحر المتوسط وساحل أفريقيا الشرقي، وجزر المحيط الهندي، وصحاري السودان. وكان التجاريحملون السلع



بين الأسواق المختلفة في العالم، ويقو مون بالرحلات الطويلة في هذا المجال. وقد كان بعض التجار من طائفة الفقهاء ويجمعون بين التجارة وطلبة العلم من وراء رحلاتهم الطويلة تأكيداً للفائدة.

- ٣- المحج: وكان الحج من أهم العوامل التي دفعت بالمسلمين إلى الرحلة إلى بيت الله الحرام. وقد انتهز بعض الرحالة هذه الفرصة الطيبة لأداء المشاعر المقدسة ووصف رحلة الحج بما فيها من مشاق السفر ومتعة أداء الفريضة، وقد تحدث بعضهم عن الطرق التي سلكوها والأحداث التي صادفوها ودو نوا مشاهداتهم وانطبا عاتهم ممزوجة بمشاعرهم الروحية تجاه الأماكن المقدسة.
- ٤- نشر الدعوة الإسلامية: تجوّل بعض الرحالة المسلمين في بعض الديار غير الإسلامية بهدف
   نشر الدعوة الإسلامية، وقد تحملوا في سبيل ذلك مشاقاً كثيرة وعناءً بالغاً.
- ٥- السياحة: تعتبر الرغبة الشخصية في السفر والسياحة لإشباع هواية الاطلاع على البلاد
   الأخرى والشعوب الأخرى من أهم العوامل التي تدفع إلى السفر والترحال.
- ٢- جمع المعلومات: هناك نوع آخر من الرحلات وهي الرحلات التي يكلف بها الوالي أحداً من أتباعه لجمع المعلومات عن بعض المناطق التي يريد غزوها وعن بعض الجيوش التي يريد منازلتها. ويلاحظ من خلال الدراسة الحالية، أن الرحلة التي شارك فيها الرحا لة أوليا جلبي في كوردستان، قد يكون سببها الأساسي هو جمع المعلومات عن بعض المناطق التي يرغب سيده في غزوها، كما سيتبين من صفحات الدراسة الحالية.
- ٧- البعثات الدينية: وهي البعثات التي أرسلت بطلب من بعض الحكام غير المسلمين. كالبعثة التي أرسلها الخليفة العباسي المقتدر بالله عام ٣٠٩ هـ/ ٩٢١م، إلى بلاد البلغار عندما طلب ملكيا أرسلها الخليفة العباسي المقتدر بالله عام ٣٠٩ هـ/ ٩٢١م، إلى بلاد البلغار عندما طلب ملكها بعثه دينية بسبب دخول كثير من البلغار في الإسلام. وقد رأس هذه البعثة "ابن فضلان" الذي وضع كتا باً وصف فيه هذه البلاد وحضارتها، و عادات أهلها، وأ حوالهم، وتجارتهم.

### الترجمة الخاصة للرحالة أوليا جلبي:

أما عن الترجمة الخاصة بالرحالة "أوليا جلبي"، فهو "بن محمد ظلي" ولد في ١٠ المحرم ١٠٢٠هـ/ ٢٥ مارس ١٦٦١م. كان أباه يعمل كرئيس للصياغ في قصور السلاطين الذين عاصرهم. وقد ساهم في زخرفة بوابة جامع السلطان أحمد الأول [١٦٠٣ – ١٦١٧م] الذي يقال له في اللغات الأورد ية الجامع الأزرق. و شارك في بعض الحروب التي قام بها السلطان "سليمان القانوني" ١٥٢٠ – ١٥٦٦م] على حد قول "أوليا جلبي" نفسه في الجزء الأول من كتابه سياحتنامه. وقد عمر الأب طويلاً حتى قيل أنه ناهز ١١٧ عاماً حين وفاته في جمادى الآخرة ١٠٥٨ هـ/ يوليو ما ١٦٤م. أما



والدة الرحالة فهي أبخارية من القوقاز، وتنحدر من عائلة أباظة. ويرجع الفضل في قسمية "أوليا جلبي" بهذا الاسم إلى استاذه الأثير إلى نفسه "أوليا محمد أفندي"<sup>(۱)</sup> الذي كان يعمل إما ماً في البلاط السلطاني. ومعنى هذا الاسم فى العربية "السيد الولي". أنهى "أوليا جلبي" تعليمه الأول في "ڪتاب الصبيان" ثم تتلمذ لمدة سبع سنوات على يد شيخ الإسلام "حميد أفندي". وبعد ذلك واظب على الدرس في مدرسة أخرى لمدة أحد عشر عا ماً حيث حفظ القرآن الكريم وتعلم الترتيل والتجويد كما درس الشريعة الإسلامية وأتقن العربية والفارسية وأ جالال الدين الرومي" از والتجويد كما درس الشريعة الإسلامية وأتقن العربية والفارسية وأ جاد الكتابة بهما، وقرأ تاريخ العرب و شغف بشعر "سعدي الشيرازي" [٦٩١ أو ١٩٢ أو ١٩٩١ أو ١٩٢٤م] و" جلال الدين الرومي" ان والنضق (جلبي، ٢٠٠٢، صـ١٠). وفي ليلة القدر من عام ماً ما ما ما الأعمال اليدوية وصياغة الذهب والفضة (جلبي، ٢٠٠٢، صـ١٠). وفي ليلة القدر من عام ١٩٤ هـ/ ١٩٢٠م أو ١٩٢٤م] و" جلال الدين الرومي" ال والفضة (جلبي، ٢٠٠٢، صـ١٠). وفي ليلة القدر من عام ١٩٤٥ هـ/ ١٣٢٩ أولفضة (جلبي، ٢٠٠٢، صـ١٠). وفي ليلة القدر من عام ١٩٤٥ هـ/ ١٣٢٩ أو ١٩٢٤م أو قرار الديريم والفضة (جلبي، ٢٠٠٢، صـ١٠). وفي ليلة القدر من عام ١٩٤٥ هـ/ ١٣٢٩ الأميمال اليدوية وصياغة الذهب " حمد أ عا صوفيا بإستانبول، فلفت الأذطار إليه، وكان من نتيجة ذلك أن قد مه السلحدار " أحمد أ يا صوفيا بإستانبول، فلفت الأذطار إليه، وكان من نتيجة ذلك أن قد مه السلحدار " معدر أي حمل ألي السلطان " مراد الرا بع" الماء الذيه، وكان من ما ما حمد الما المان بإلحاقه تمريم ما القصر حيث تعلم الم سيقى، و فن الخط، وقوا عد اللغة العربية. وقد ساعده ذكا ئه بمدر سة القاصر حيث تعلم الم سيقى، و فن الخط، وقوا عد اللغة العربية، و قد المادار بي المادان بإلحاقه الماد بيد ما ما ما بي وفي الخر، وشغنه ما بي مادي بي المادين بالمار المادين و مارك في بعض المادين بالدرسة لدة معد ما به الماد ما المادية، وروحه المادم على الدرس في هذه المادي و ما ما ما الدرس في هذه المادس لما أوبع سنوات حصل على رتبة جندي في الحيش العثماني وشارك في بعض المارك على حد قوله في ماتبوي مانوات حصل على رتبة جندي في الجيش العثماني وشارك في بعض المارك على حد قوله في أربع سنوات حمل ماي مار، (١١، مار).

عشق "أوليا جلبي" السفر والترحال منذ بلغ التاسعة عشر من عمره، وقد بدأ أولى جولاته في إستانبول والمناطق المحيطة بها في سنة ١٠٤٠هـ/ ١٦٣٠م، ثم جاب بعض مناطق الأناضول. ويقول أنه رأى رؤيه في المنام حفزته على السفر والترحال، وهي أنه رأى الرسول صلى الله عليه وسلم، فطلب منه الشفاعة والسياحة، فرد الرسول صلى الله عليه وسلم قائلاً اللهم يسر له الشفاعة والسياحة والزيارة والحج بالصحة والعافية. وهذه الرؤيا قا سماً مشتركاً بين الرحا لة الأتراك تقريباً؛ فقد ذكرها الرحا لة التتري الشهير "عبد الرشيد إبراهيم" الذي طاف تركستان وسيبريا، ومنغوليا، ومنشوريا، واليابان في مطلع القرن العشرين وألف كتاباً عن هذه البلاد بالتركية سماه" العالم الإسلامي في أوائل القرن العشرين".

تجول "أوليا جلبي" في مناطق عدة من الإمبر اطورية العثماذية إما مرافقا لبعض الولاة، أو الموظفين الكبار، أو حاملاً للبريد، أو مصاحباً لحاملي البريد، أو مشاركاً في بعض المعارك أو في إخماد بعض الفتن والقلاقل، فقد كان من قوات الفرسان العثماذية عندما تلقى تدريبة وهو في مرحلة الشباب في مدرسة القصر السلطاني (جلبي، ٢٠٠٢، صد ١١). وقد أدى "أوليا جلبي" فريضة الحج عام ١٠٥٩ هـ/ ١٦٤٩م، وأر جأ الحديث عنها إلى الجزء التا سع من كتا به ولم يذكرها في سياقها الزمني مع أحداث الجزء الثالث. وقد عاش الرحالة ٧١ عاماً ميلادياً تقريباً، أذفق منها



ذصف قرن على وجه التقريب يجوب مناطق كثيرة ويسجل مشاهداته وملاحظا ته في كتا به "سياحتنامه" الذي يحتوي على عشر مجلدات ضخمة وضع آخر لمساته وتنقيباته عليها في أواخر أيامه. والمرجح أنه توفي في عام ١٠٩٤ هـ/ ١٠٨٢م ولا يعرف مكان وفاته بالضبط هل هو في مصر أم في تركيا. ويعتبر "أوليا جلبي" أشهر رحا لة تركي، ومن أشهر الرحا لة المسلمين عبر التاريخ وربما يأتي ترتيبه بعد "ابن بطوطة". ذاعت شهرته كرحالة في القرن السابع عشر الميلادي، واستحوذ على اهت مام الكتاب وال باحثين والمست شرقين لأهم ية كتابا ته واتساع رقعة الديار التي وسجل مشاهداته وانطباعاته عنها (جلبي، ٢٠٠٢، صـ ١٢).

ول قد زار الرحا لة "أولا يا ج لبي" ب عض م ناطق بلغار يا، وال قازاق في رو سيا، والبو سنة، والقيرم، وبلغراد. واشترك في الحرب ضد النمسا، وشاهد بوهيميا [النمسا – المجر] والسويد، حتى هولا ندا وفيد نا. و طاف بمع ظم ولا يات الأنا ضول، ك ما زار الإ فلاق والب غدان [روماذ يا الحالا ية] وتراذ سيلفانيا ال شمالية، واليو نان، وا لمورة، وكر يت، و بلاد الأر ناؤوط [ألباذ يا الحالا ية]، والدو لة الصفوية، والعراق، والحجاز، وسوريا، ومصر، والسودان، والحبشة (جلبي، ٢٠٠٢، صد ١٢).

وأ ما بالذ سبة لأ سلوب "أولا يا ج لبي" في الكتا بة، فلا قد قرأ ك تب الرحلات العرب ية والفارسية التي ترجمت إلى التركية العثمانية، واستفاد من رحلة ابن بطوطة بنوع خاص، حيث يسير على منوا له في الاهتمام بالأ ساطير الشعبية والخرا فات والنوادر؛ كما تشبع بطريقته في وصف الآثار وتتبع الأحداث التاريخية وتناولها بالشرح والتحليل مضيفا إليها شيئا من مشاعره وانطباعاته. والملاحظ على "أوليا جلبي" أنه يتمتع بقوة الملاحظة وبفكر موسوعي ودقة في الملاحظة وتركيز في الاهتمام، وهو صادق في درجات اهتما مه وأ مين في ذقل المشاهد التي رآها أو التي ركز على رؤيتها، ويتم تع بأ سلوب رصين لا يخل من طرا فة وخيال خصب كان يمزجه بالمشاهد الواقعية؛ لأنه كان يذقل أحاسيسه وانفعالاته وانطباعاته عن المعالم الحضارية والبشرية التي استرعت انتباهه. ولقد نقل "أوليا جلبي" صورا حيَّة وصادقة عن مشاهداته، وكانت هناك عاطفة قوية نحو ما يصف و ما يصور سواء كا نت هذه العاط فة مبعدُها ا لحب والأع جاب أو ا لبغض والكراه ية (ج لبي، ٢٠٠٢، صد ١٦، ١٧). و كان مغر ما بذكر الموا قف الغريبة والا نادرة، و شغوفا بالحديث عن القصص والأساطير والخرافات الخيالية التي سمع بها مهما كانت شطحاتها؛ لأذها تشكل جزءا من تراث الشعوب. وكان يركز أحيانا على النوادر والغرائب والعجائب ويأتى من أ حوال البلاد بما يستغربه الناس، فيشيع الإثارة والبهجة ويجعل القارئ يستمتع بمتابعته. وهو مشاهد جيد يحمل بين جنباته روحا مرحة وطبيعة قصصه لطيفة. وأسلوبه لا يخلو من الطرافة والجاذبية في عرض الأحداث وإيراد المعلومات. وتأثير عا مل الخيال يبدو وإضحافي كتاباته؛ لأنه صاحب خيال خصب يعمله أحيانا. وقد قاده خياله في بعض الأحيان إلى المبالغة والمغالاة وهو يصور



الأحداث ويجسدها وقد كان يتمتع بقدرة فائقة على التصوير والتجسيد. وكان يلجأ إلى تجسيد الأفكار بصورة وصفية رائعة وملموسة لأثبات ما يرمي إليه من معان وأفكار، ومن الأمثلة على تلك الأفكار، كما أوردها في كتاباته، ما يلي:

- رأيت عصفوراً طار من سطح منزل إلى سطح منزل آخر في مدينة "قارص" بأقصى شرق الأنا ضول فتجمد في الهواء. اير مى من وراء ذلك إلى تصوير مدى ما بلغه الطقس من برودة في مدينة قارص؛ لأن درجة الحرارة في الماء قد تصل إلى ما دون العشرين أحياناً.
- إذا أكل الإنسان خروفاً ثم احتسى شربة ماء واحدة من مياه منابع شط العرب التي تمر بديار بكر بالأناضول، فإنه يجوع في التو واللحظة، [ومعنى هذا أنه يرمى إلى وصف مدى صفاء ونقاء وعذوبة وفائدة مياه منابع شط العرب].
- تشتهر منطقة "وان"<sup>(٣)</sup> في شرق الأناضول بالكرنب الذي تزن كربنتان منه حمل بعير، [وهذا مثال على المبالغة لتوضيح ما بلغة الكرنب في هذه المنطقة من كبر في الحجم] (جلبي، ٢٠٠٢، صد ١٧، ١٨).
- اشترطت الأفعى التي سدت الثقب الذي حدث في سفينة نوح ومنعتها من الغرق عند قلعة سنجار في ديار بكر بالأنا ضول. أن يطعمها نوع بلحم إنسان. فجاء جبر يل وأ صدر أوا مره بقتل الأفعى، وعدم تلبية طلبها؛ لأن الله هو الذي جعل نوحاً يتسبب في انقاذ السفينة من الغرق وليست الأفعى. [وهذا مثال على الأساطير الشعبية المرتبطة بالعقيدة] (فهرس المكتبة الوطنية الألمانية).

ويرى الباحث أن ما يميز رحلة أوليا جلبي خلال فترة الدراسة، هي أولاً، خبرة أوليا جلبي في مجال السفر والتر حال ودقته في ذقل الأحداث والتي جعلت من درا سته لأحوال كورد ستان، ونقله لظروف الحياة بها، مصدراً هاماً لدراسة التاريخ. وثانياً أن أوليا جلبي تميز بالحيادية في ذقل الأحداث، لدرجة أنه لم يجد من الحرج في وصف "عبدال خان" خان "بدليس<sup>()</sup> بصفات طيبة، وهو عدو سيده. كما أنه وصف الهمجية التي ترتبت على هجوم سيده "ملك أ حمد باشا" على التراث الحضاري الكوردي في "بدليس"، وكنتيجة لهجوم سيده "ملك أ حمد باشا" على التراث

المبحث الأول:

بعض المظاهر الحضارية في كوردستان من خلال رؤية الرحالة أوليا جلبي في النصف الثاني من القرن السابع عشر الميلادي:

كانت رحلة "أولايا جلبي" إلى كورد ستان، وهي موضوع الدراسة الحالاية، ضمن مهمة رسمية، تم تكليفه بها من جانب أعلى الأوساط في الباب العالي حينذاك. وكان أولايا جلبي في خدمة الصدر الأعظم "ملك أحمد باشا" (١٦٠٤ – ١٦٦٢م) (جلبي، ٢٠٠٢، صد ١٩)، والذي أصبح والاياً



على "ديار بكر"، ثم أ ناط به السلطان " مراد الرابع" مهمة القضاء على إ مارة " بدليس" الكردية وأمير ها "عبدال خان"، وكا نت رحلات "أولا يا جلبي" المكوك ية إلى كورد ستان، وبرفقة ""م لك أ حمد با شا" إلا للتمهيد لهذا الغرض (جلبي، ٢٠٠٨، ص ٢، ٧). و تحرك "أولا يا جلبي" من مدينة "ا سكودار"<sup>(0)</sup> التركية في اليوم الأول من شهر جمادي الأول عام ١٠١٥ هـ، متوجهاً إلى إيا لة "وان"، وكان برفقته سبعة من الفرسان (جلبي، ٢٠٠٨، ص ٢- ١٣). ولقد زار الرحالة "أوليا جلبي" عدداً من المدن والمناطق الحضارية الكردية، ومنها: "ملاطية، وديار بكر، وحزو، وبدليس". ولقد قدم الرحالة في رحلته و صفاً دقيقاً لماهداته الحضارية في تلك المدن، فتحدث عن عادات وتقاليد أهلها، و عن مبانيها، وقلاعها، وحياتها الاقتصادية، وهو الأمر الذي يعكس مدى الازدهار الحضاري التي عاشته تلك المدن الكردية، وهو الأمر الذي يعكس ألمين

# أولاً، في وصف قلاع وحصون كوردستان:

يتحدث "أوليا جلبي" بوجه عام عن مدى قوة حصون المدن الكوردية، ففي "ملاطية"، أوضح أن المدينة تحاط بالجبال من جهاتها الأربعة، وبين الجبال توجد سهول فسيحة، وبذيت قلعة ملاطية على قطعة أرض منخفضة، ولا يوجد سور للقلعة خارج المدينة، ولكن مداخلها تسد ليلاً (1). أما في "ديار بكر"، فعلى العكس من قلعة ملاطية، فقد بنيت القلعة على قمة جبل (ألبنت)، ووصف أوليا جلبي الجبل بأنه جبل عالى ذو حجارة سوداء. وفي شرق القلعة وإلى الجهة الشمالية، توجد قمة عالية (تناطح السماء)، وبهذا فإن أحد جوانب القلعة عالى، بيذما الجوا نب الشمالية والغربية وجهة القبلة هي أرض سهلية. ووصف كذلك سور القلعة بارتفاع يصل إلى (٤٠) ذرا عا، ويبلغ عرض الأسس في الأسفل (١٠ أذرع). وسميت القلعة باسم (قرة أمد) وذلك لأنها بذيت من الحجارة السوداء. ولقد أسسها البناؤون على شكل مربع، وبشكل حيث تتقابل كل أبراجها ومسناتها مع بعضها البعض، وفي وقت الحصار يستطيع الموجودون في أبراجها مشاهدة بعضهم البعض، والتعاون فيما بينهم. وبما أن القلعة مبنية على صخور طبيعية وقمة جبلية واحدة، لذا لا يستطيع الأعداء أثناء الحصار من فتح ثقوب في قاعدتها أو التقرب منها كثيرًا، والخوف الوحيد على سكان القلعة، من وجهة نظر "أوليا جلبي"، هو ضرب الحصار على أهلها، وإطالة أمده، وفرض المجاعة على سكان القلعة. وميز "أوليا جلبي" قلعة "ديار بكر" عن غيرها من القلاع، فهي لا تشبه باقي القلاع في تكوينها من ثلاثة أو أربعة طوابق، بل تتكون من طابق واحد متين البنيان، وله أربعة أبواب حديدية. ولقد أسست القلعة على صخور طبيعية صلبة وسوداء، بحيث لو ضربت بآلاف المطارق الحديدية فلا تؤثر فيها، كما أنها لا تنفجر بالنار، وهو أمررآه "جلبي" غريب. ويقول "جلبي" كذلك أنه قام بقياس سور القلعة والبوإيات جميعا بخطواته، فوجدها (١١) ألف خطوة. ويشغل سراي الباشا الزاوية الشرقية من القلعة، وهي محصنة ومنيعة ووعرة، ولم يستطع "جلبي" من قياسها. وبجانب



قلعة "ديار بكر" الخارجية، فتوجد قلعة داخلية، ويتكون محيطها من أربعة آلاف خطوة، وتتألف القلعة من (١٥٠) غرفة، وعدد من قاعات الضيوف، وسراي كبير، ومؤسس هذا السراي هو "بيقلي باشا: ١٤٥٨– ١٥٣٣م" وزير السلطان سليم، وهو سراي كبير. ودا خل السراي يوجد مضيف قديم، وعلى جدرا نه نقوش ومناظر لا مثيل لها إلا في مكان مثل القاهرة بمصر. وبوجه عام، فالقلعة الداخلية متينة (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٤٥، ٤٦). أما قلعة "بدليس"، فيقول أوليا جلبي أنها تعود إلى "الا سكندر الأكبر"، ويسميها اليونانيين با سم "القلعة الكبيرة للإ سكندر". وحكومة "بدليس" هي حكومة مستقلة تعود إلى إيالة "وان"، وفي حالة حدوث قتال، أو لأجل العمران في "وان"، يذهب جنود "بدليس" للمساهمة مع حاكم "وان" (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١١٠٢، مـ ١٩٣٠).

ويتبين من وصف "أوليا جلبي" لقلاع كوردستان، مدى حصانتها، ومدى تطور العمارة الكوردية في بناء تلك القلاع، وخاصة مع وصفه لقلعة "ديار بكر" الحصينة. ولعل اهتمام الأكراد بتحصين قلاعهم عائداً إلى الطبيعة الجغرافية، ولاعتبار هذه المنطقة من مناطق الثغور عبر المراحل التاريخية المختلفة.

# ثانياً، في وصف مدن كوردستان:

وصف الرحالة التركي "أوليا جلبي" مدينة ملاطية، وأوضح أنه يوجد فيها (٥٢٦٥) بيتا، وكانت ملبوخة بلطين، وكانت البيوت تتكون من طابقين، ومحاطة بالأسيجة. وتكثر في المدينة البيوت الواسعة التي تحتوى على حدائق ورياض داخلها. وبلغ عدد أحياء ملاطية (٣٢) حيا، وأشهرهم أحياء (الجمعة القديم، وحي الجامع الكبير، وحي الأمير عمر، وحي السراي، وحي البنات، وحي الخانقاة، وحي طويطاشي، وحي قرخان، وحي جرمك، وحي المدخل المنقوش، وحي الفلاحين، وحي كوجك، وحي أ عاراز، وحي الأكراد). ويوجد الأرمن في سبع أحياء من المدينة، ولا وجود لليهود بها، وبلغ عدد جوا مع المدينة (٣٢) جامع، وكانت تصلى الجمعة في (١٢) منها، وأشهرها جامع (أولو). وأما بالنسبة للمساجد، فقد انتشرت في أزقتها، ووصل عددها ٢٠ مسجدا، وأقدمها داخل القلعة هو مسجد الأمير عمر، ومسجد قرة خان، ومسجد السراي، ومسجد البنات، ومسجد الخاذقاة، ومسجد طوبدا شي، ومسجد جر مك، والمسجد المذقوش، ومسجد الفلاحين، ومسجد بكداش أ غا، والمسجد الصغير، ومسجد الأكراد. ووجد بالمدينة التكايا، ومذها تكية " غازي سيد الأبطال" داخل حديقة "اسبوزان" –حيث ولد السيد غازي هناك. ومنابع مياه المدينة عذبة وطيبة، وهي تنبع من جبل الفحم، وعيون دير المسيح. ووجد بالمدينة سبعة أسبلة مجانا لشرب المياه (سبيل خانة). وكانت المدينة تضم عدد (١١) سرايا كبيرة، وبها أموال وبضائع كبار رجالاتها وأغنيائها. وأ ما بالذسبة للخا نات<sup>(\*\*)</sup>، فكان أ شهرها هو خان (م صطفى با شا الاسلحدار) وا لذي كان من معتمدى السلطان (مراد خان)، وضم هذا الخان عدد (١٧٠) غرفة، وكان يعلو سطحها القباب، و لها



بوابة حديدية كتبت عليها سنة صنعها. وكان بالمدينة سوق سلطانية عامرة، وكان يتوفر بها أ نواع الأقمشة والأمتعة (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٨). وأ ما بالنسبة لمياه أ بار ملاطية، فالمدينة كان بها ألفي بئر، ذوات ماء عذب للشرب ولسقي البساتين، ومن غير هذا العدد فلكل منهم بئره الخاص به يستعمله عند الحاجة، وحتى الذين لا يحتاجون لمياه الآبار، فلهم آ بار في بيوتهم (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٠، ٢١).

ويتضح من وصف "أوليا جلبي" للمدينة مدى تقدم الحياة الحضرية بها، ويلا حظ ذلك في عدد المنازل، والحدائق الموجودة بها، وعدد المساجد الكبيرة بالمدينة، وعدد السرايات، والخا نات والتي تعكس مقدار غنى أهلها.

وأ ما "د يار بكر"، فهي مدينة قد يمة، وهناك معا بد قد يمة، وجوا مع كبيرة في مركز المدينة، ويقول "أوليا جلبي" ذقلًا عن مؤرخو الروم أن الجامع الكبير بالمدينة، قد أسس في عهد النبي موسى، وهناك كتابات عبرية على أحد الأعمدة الداخلية البيضاء، وكان هذا المكان بمثابة معبد في جميع العصور المتداو لة، ويقال أن هذا الجامع هو في مصاف الجامع الكبير في حلب، والجامع الأموي في الشام، والمسجد الأقصى في القدس، والأزهر في مصر، وآيا صوفيا في استانبول. كما أن هناك أدلة عديدة على أنه كان كنيسة ثم حول إلى جامع، فمنارة الجامع الكبير مربعة الشكل تظهر على أذها بذيت لتكون ملائمة للناقوس، وأن المنبر والمحراب هما من الشكل القديم، وتم تزيينه من الداخل بالأضواء والقناديل وفيها أعمدة صغيرة وكبيرة ترفع فوقها ثلاثة طوابق من البناية. وفي داخل هذا الجامع يوجد مسجد منفصل للشافعية ويصلى فيه الشافعية، علما بأن إستانبول مذهبها حنفي، وأما الشيعة حينها وحاليا فمعظمهم ينتمون للشافعي (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٤٧). وللجامع الكبير أربعة أبواب، والباحة الخارجية منه مفروشة بالمرمر الأبيض، وفي وسط الباحة هناك حوض مزود بمزاريب المياه للتوضؤ فيها، وتحاط الجهات الأربع من الباحة بالمصاطب، ولقد فرشت تلك المصاطب بالمرمر، وبألوا نه المختلفة كالسماقى، والزذبوري، والأصفر. وأعمدة المسجد العليا أصغر حجما من أعمدته السفلي، وللباحة ثلاثة أبواب من الجهات الثلاثة، ولها م نارة مربعة الأطراف. وتدسع الباحة لألف مصلى. وجميع سلالمها و سقوفها الداخلية لقببها مطعمة بالنحاس (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٤٧، ٤٨).

كما وصف "أوليا جلبي" كذلك مزارات "ديار بكر"، ومذها مزار قرب سراي الباشا، وهو لا شخص و صفه بأ نه " مبروك" و هو ا بن "خا لد بن الولايد"، و يؤرخ "أولايا جلبي" أ نه عندما قام الصحابي "خالد بن الوليد" بالحملة على "ديار بكر" وانتزعها من قيصر الروم، وحكم هذه المنطقة، توفي ابنه هناك، ودفن في هذا المزار. ووصف مزار آخر لرجل له أكثر من (٤٠) أ لف مريد، وهو مزار الاشيخ "الرومي"، ووصفه "أولايا جلبي" بأنه "الاشيخ الكبير المتدين وصاحب الكرا مات الإلهية... إن



هذا الرجل كان ثرياً جداً، وهو الذي جلب الشهرة لطريقة الخواجات الصوفية"، وهو أصلاً من أهالي "أرومية" في أذربيجان (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٧٢- ٧٥). كما أنه توجد في ديار بكر تكية للشيخ الرومي، وهي تكية عامة وليست خاصة، ويوزع فيها الطعام على جميع المسافرين والمهاجرين والفقراء (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٥٢).

وأما في وصف متنزهات "ديار بكر"، في قول أنه لا ذظير لجما لها في العالم، ففي بداية الربيع، وبعد سكون الفيضانات، وبعد أن تصبح المياه رائقة، يتوجه الأغنياء والفقراء من أهالي "ديار بكر" مع ذسائهم وأطفالهم إلى ضفاف الذهر، وتقوم كل عائلة بنصب الخيام في المكان المخصص لها. ويقوم الأهالي بزراعة نوعا من الريحان كحواجز بين بساتينها، وفي مدة شهر يرتفع الريحان بحيث لا يمكن رؤية الطرف الآخر منه. كما يقو مون بصنع العرائش على الضفاف، ويضعون الريحان على السطح والأطراف الأربعة من العريشة، وبعد فترة التزهير، تقع البذور على الأرض وينبع منها جيل جديد من الريحان. وتكبر سيقان الريحان، وتستعمل بعد سبعة أو ثماذية أشهر كأعمدة للخيام، أو كدعائم، كما تستعمل عيدانها في إشعال النار، مما يبعث مذها رائحة طيبة. وتستمر الأ فراح والاحتفالات وتناول المأكولات والأغانى والتنزه على الضفاف لمدة سبعة أشهر كاملة. ويقوم الأهالي ليلا وعلى جانبي الذهر بإضاءة الشموع، وأنوع السراج، والفوانيس، ويقوم الأهالي بتثبيتها على قطعة خشبية ويقذفون بها إلى الذهر مما يشكل مذظرا خلابا يصفه أوليا جلبي "فتتحول ظلمة الليل إلى وضح الذهار". وأما متنزه "قوس"، فيصفه "أوليا جلبي" أنه قطعة من الجنة، حتى أن السلطان مراد الرابع عند زيارته لديار بكر، نزل في هذا المتنزه، وقضى وقته هناك، ويقول أوليا جلبي عن هذا المتنزه "أنه لا يمكن وصفه بالقلم ولا بالقول"(جلبي، ٢٠٠٨، صد ٧١). وأما الخانات، ففيها خانات عامرة مثل خان "حسني باشا"، ويصفه "أوليا جلبي" قائلا "وكأ نه قلعة". ويوجد كذلك خان التجار، ذو المنظر الجميل، وفيها عدة غرف للحرفيين. وأ ما الأسواق في "ديار بكر"، فمذها سوق "حسني با شا"، وسوق "العطارين"، والذي يتعطر به حتى المارون، وسوق "ا لدلالين"، و سوق "ا لحدادين"، و سوق "ال صاغة"، وي قول "أولا يا ج لبي" عن أ سواق "د يار ب كر": "وباختصار فيها ستون سوقا". وتصنع في "ديار بكر" أنواع الاسيوف، والمسد سات، والمعاول، والفؤوس، و فؤوس القتال، والخناجر، والرماح، والسهام، وبحيث تشتهر في الدنيا. وبجانب تلك الصناعات، فبها صناعات الذحاس وتستخدم في صنع الأواني، أو الصاغة. وبها أيضا صناعة الحلي الذهبية والأحجار الكريمة، ولهم فنانون ماهرون في الرسم (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٥٥، ٥٦).

أما بنايات "بدليس"، فيتحدث أوليا جلبي عن خمسة آلاف بيت عامر وجميل موجودين دا خل القلعة العليا والقلعة التي دا خل الاسور. بخلاف البيوت المبنية على المرتفعات ذات الهواء العليل (جلبي، ٢٠٠٨، صـ٥). وبلغ عدد مساجد بدليس ١١٠ مسجداً، فيقول "جلبي": "ويوجد في



بدليس مائة وعشرة محراباً" وأكبرها هو الجامع القديم للسلطان "شرف الدين"، وقباب المسجد وجدرانه قوية، وفيه منارة عالية ومستقيمة ليس لها مثيل في بدليس، ولا في كورد ستان كلها، وفقاً لوصف أوليا جلبي. وفي القلعة الشمالية لبدليس يوجد جامع بدليس، وكان كنيسة في السابق، وجعلها السلطان أوحد الله جامع، وهو جامع قديم بدون فناء وبدون منارة. والعديد من الجوامع الأخرى، إلا أن "جلبي" يعلق على جوامع "بدليس" قائلاً: "ومما يزيد جمالاً هو أن جميع هذه الجوامع الأخرى، إلا أن "جلبي" يعلق على جوامع "بدليس" قائلاً: "ومما يزيد ممالاً هو أن جميع وتصرف عليها النقود من أموال الوقف، وتسد نوافذها وأبوابها في الشتاء فتصبح من الداخل دافئة وتصرف عليها النقود من أموال الوقف، وتسد نوافذها وأبوابها في الشتاء فتصبح من الداخل دافئة وتصرف عليها النقود من أموال الوقف، وتسد نوافذها وأبوابها عليا الشتاء فتصبح من الداخل دافئة وتصرف عليها النقود من أموال الوقف، وتسد نوافذها وأبوابها ي الشتاء فتصبح من الداخل دافئة وتصرف عليها النقود من أموال الوقف، وتسد نوافذها وأبوابها ي الشتاء فتصبح من الداخل دافئة مالح مام، ويذكب داخلها العلماء وطلبة العلم، وحتى أن الماء في المرا فق وأ حواض الوضوء يكون دافئاً. أ ما طلاب العلم الذين ينهون دروسهم فيلعبون الشطرنج وهو مباح وفق المنافعي. ووصل عدد مدارس بدليس ٧٠ مدرسة (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١١٩–١٢).

وفي وصف بساتين "بدليس"، فيقول أوليا جلبي: "أنه وفقا لسجل المسؤول عن توزيع المياه لدى الخان، فهناك عشرة آلاف بستان في "بدليس"، ويعيش سكان "بدليس" كباراً وصغاراً ووجهاء وفقراء مدة ثمانية أشهر كل سنة في البساتين، ويوجد داخل كل بستان حوض ومياه دافئة و مزراب وبيت جميل، ولاقد احتلت تلك البساتين أرضاً وا سعة ومتبا عدة، والبساتين الجميلة تعود إلى المسيحيين اليعاقبة، وقد أحاطوها بأ سوار عالية، و صنعوا فوقها أبرا جاً تشبه القلاع، و لهم من البساتين ما تدر عليهم ألف قرش كل عام. وأحياناً يأتي الخان بنفسه إلى هذه البساتين للتنزه. وفي أي وقت ترتاد هذه البيوت المحيفية يأ خذك العجب منها، إذ ما أن تدخلها حتى يهب عليك الروائح الطيبة... أما الطريق الذي يسمونه (شارع البساتين) فقد زرعت أشجار الكروم على جانبي الطريق، وثبتت على أعمدة من الجانبين مثل العرائش، وتتدلى منها عناقيد العنب بحيث تدخل المسرة إلى قلوب السائرين في ظلالها" (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١٣).

وأما بالنسبة لأسواق "بدليس"، فبلغ عدد دكاكينها جميعاً ألفا ومئتا (٢٢٠٠) دكان. وأكثر أسواق بدليس بهاء هو سوق "خسرو باشا"، ولهذه القيصرية من طرفيها أبواب حديدية، وهي مبيضة من الداخل ومرتبة جداً. ويوجد أيضاً في "بدليس" سوق "الصاغة"، وهو مرتب جداً. كما يوجد أيضاً سوق "الدباغة"، وأن الجلود والألبسة الجلدية التي تصنع في بدليس لا مثيل في الدنيا، وأن النقوش والأصباغ التي تنقش عليها لا مثيل لها في هذه الصنعة. ومن أشهر أسواق "بدليس" أيضاً سوق "العلوة"، والذي يرد إليه الحرير والأقمشة الفاخرة، وا لمأكولات والمشروبات المختلفة إلى أيضاً سوق "العلوة"، والذي يرد إليه الحرير والأقمشة الفاخرة، وا المأكولات والمشروبات المختلفة إلى هذا المكان، وتوزن المنتجات بالقبان<sup>(٨)</sup>، ويؤخذ منها العشر لخاص بالأمير، ثم تباع، ولا يستطيع أحد بيع الأشياء بأكثر من السعر المقرر(جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٢٢)، ويستدل من هذا الوصف الذي عكسه أوليا جلبي، مدى اهتمام المدن الكوردية بضبط الأسواق والمقاييس منعاً للغش.



### في وصف حمامات كوردستان:

وأما فيما يتعلق بحمامات ديار بكر، فقد وصفها "أوليا جلبي" بالجميلة والمنعشة، وأو لها حمام "إيباريه" وهو حمام منعش. وبعد ذلك يأتي حمام "إيشريك" وا لذي ليس له مثيل في هذه الدنيا، وذلك بناء على ما وصفه "أوليا جلبي". وكذلك حمام "بهرام باشا" وهو من أهل غزة، وجلب المرمر والزنبوري بالجمال، وجلب البنائين من القدس وغزة لتأسيس هذا الحمام الجميل، ويشبه هذا الحمام حمام الدفتردار في الشام، وحمام "عثمان" في منفلوط بمصر. وتوقد جميع هذه الحما مات بفضلات الحيوا نات (الزبل) وتحمى تحت در جة عالية بحيث أن الإذسان لا يستطيع التحمل داخلها أكثر من ساعة. أما المدن الأخرى لبلاد الروم، فتوقد حماماتها بالحطب، فلا تصل إلى هذه الدرجة من الحرارة. ويقول "أوليا جلبي" أن استعمال الفضلات الحيواذية في الحما مات له التحمل داخلها أكثر من ساعة. أما المدن الأخرى لبلاد الروم، فتوقد حماماتها بالحطب، فلا تصل الما تما لذه الدرجة من الحرارة. ويقول "أوليا جلبي" أن استعمال الفضلات الحيواذية في الحما مات له وائدة أخرى و هو تقليل الفضلات داخل المدينة، علماً بأ نه بلاد العرب تستعمل الأزبال في وقود الحمامات أيضاً (جلبي، ٢٠٠٨، صـ٥٩).

وفي ملاطية كان يوجد بالمدينة سبعة حمامات جيدة وجميلة، وبخلاف تلك الحما مات، كان يوجد في البيوت حما مات خاصة بعدد (٣٠٠) بيت (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٢، ٢٢). وفي بدليس، فبخلاف الحما مات العامة، فيوجد نحو ستمائة بيت من الأهالي يملكون حما ماتهم الخاصة، وذلك لأنهم لا يرغبون في خروج نسائهم إلى الحما مات الخارجية، ويغضبون عند مشاهدة النساء في الأسواق (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٢٥). ويلاحظ هنا، أن عادات وتقاليد أهالي كورد ستان كا نت تتسم بالع فة، فالنا ساء لهم عزلتهم الخاصة في مجتمعهم بعيداً عن الا ختلاط، حتى أن الا سير في الطرقات داخل المدن الكوردية كان بضوابط، كما سيتضح فيما يلي.

كان حمام الحديقة الخاص بخان "بدليس"، مستخدم به زجاج شبابيك من النوع الملون، وكانت أطر الشبابيك محفورة ومنقوشة، وهي مهداة للخان من خانات العجم في تبريز، وهذا التصميم الفني للحمام يدل على الاندماج الحضاري بين المدن الكوردية، وبين الحضارات المجاورة لها، فقد ملئت فسحات أطر الشبابيك بالعنبر الخام، فعندما تهب عليها الرياح تدخل الرائحة الطيبة للداخل...وفي وسط (الجامخانة) و هو مكان الاستحمام، ينزل الماء من ثلا ثة أمكنة على شكل مزاريب. أما أرضية الحمام فهي مبنية من أحجار المرمر بشكل يشبه الفرش الأميري، وكل قطعة بلون من الألوان، وفي مركز الحوض توجد دفاقة للماء، وتقوم بدفع الما لأعلى الاسقف الداخلي ثم ينزل الماء من جديد. وإذا خرجت من قا عة الحمام، وذهبت للطرف ومزاريبها الوسطية دافئ، وجميع حيطانها من الكاش الصيني مع إد خال أجزاء صغيرة من المرم، ومزاريبها الوسطية دافئ، وجميع حيطانها من الكاش الصيني مع إلى غرفة الحمام، وكان تدخل



إلى بحر من الأنوار، إذ أعمدة، وفي دا خل تلك الأعمدة يوجد البلور والزجاج السميك والقناديل والأنوار، والجزء العلوي منه قطعة واحدة من الزجاج، فعندما تضرب الشمس هذا الزجاج من الأعلى، تصبح الغرفة مضيئة كالنهار. وتحيط الحديقة التي تشبه الجنة بالجزء الخارجي من الحمام، وقاعة الحمام التي تغرد فيه آلاف البلا بل والطيور ذوات الأصوات الشجية.... ويوجد في داخل الحمام حوض كبير ملىء بالماء وينتشر على سطح الماء أوراق الورود والقرذفل التي تبعث رائحة طيبة في تلك الأنحاء، كما يوجد في داخل كل غرفة من غرف الحمام الصغيرة ماء في أجران من حجر المرمر، وقد صنعت بشكل فنى بحيث يرغب المرء في مجرد مشاهدتها، وجميع أنابيب الماء في الحمام والطاسات التي تستعمل في الاستحمام مصنوعة من الذهب والفضة، والهواء الذي داخل الحمام هو عليل وصاف لدرجة أن المرء يشعر بعد جلسة قصيرة هناك بأن الشباب قد عاد مجددا. وهناك قصائد شعرية كثيرة في موضوع الحما مات قد كتبت بخط جميل على حواشي القبة". ويعق أوليا جلبي على جمال حمام خان بدليس قائلا: "... فهذا الحسن وهذه الأبهة التي تشاهدها هنا لا مذيل لها. فهذا أنا السائح الذي أقوم بالسياحة لمدة أربعين عاما، لم أشاهد مثل هذه الأشياء في أي مكان آخر" وعندما قدم السلطان (مراد الرابع) -بعد سيطرته على بغداد من الفرس عام ١٦٣٨م- إلى هذا الحمام للاستحمام، فرأى أن الماء البارد تفوح منه رائحة الورود، أما الحار فتفوح منه رائحة البخور.. ففرح بذلك كثيرا، وقال " ماذا يحدث لو كان في إستانبول خاصتي حمام مثل هذا". أما "ملك أحمد باشا"، والذي كان أوليا جلبي في صحبته، فقد قال عن هذا الحمام "لا وجود لمثل هذا الحمام في كل أرجاء الدنيا" (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٤٠ – ١٤٣).

وأما حمامات (وان)، فمن أشهرها هو حمام "سلطان" الموجود قرب سوق الجامع، ويصفه "أوليا جلبي" بأنه حمام "منعش وجوه طيب". وكذلك يوجد الحمام المزدوج، والحمام المنقوش قرب مدينة تبريز. ويقول "جلبي" أنه: "حسب التقارير المعتمدة يدخل تلك الحما مات ستمائة شخص في الشهر الواحد".

و من أمثلة المنشآت المعمارية في كورد ستان، الجسور، ومنها جسر "باطمان"، ويقع قبل مدخل "حزو"؛ حيث تندفع المياه من تحته لدرجة أن صوته يملأ أذن الإنسان، ويقع الجسر عند مفرق طرق "ديار بكر"، و"ميا فارقين"، و"حزو"، و" بدليس"، و"وان". ولقد قام أحد رجال الخير من العباسيين ببناء هذا الجسر، وصرف عليه ثلاثة آلاف كيس نقود من ماله الخاص، وقد جلب خيرة البنائين من أ ماكن عد يدة لبناء هذا الجسر، و هو أكبر وأعلى وأ قوى جسر من بين جسور الأنا ضول. وفي هذا المكان يكون الجبل في أحد طريف الذهر، بينما تكون الرمال في الطرف الآخر، ولقد رأى البناؤون أن أفضل طريقة هو أن يكون الجسر ذو قائم واحد، وقد حضوا الساسات عميقة وقوية من الطرفين. ويمتد لجسر بين الطرفين في حدود (١٧٣) خطوة. ويقارن "أوليا جلبي" هذا



الجسر مع جسر "موستار" في بلاد الهرسك، ويقول أن جسر "موستار" ذو فسحة واحدة أيضاً، ولكن لا يساوي هذا الجسر أي جسر آخر في جما له واستقامته وقوته. ولقد قام بناءوا جسر "باطمان" بتضييق وسطه كثيراً، كي لا يتم ذقل الأحمال الثقيلة عليه، لذا يخاف الشخص من الذظر لأسفل عندما يمر عليه، ولكن أطراف الجسر تكون وا سعة (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١٠٢، ١٠٣). وأ ما في "بدليس" فيوجد بها (١١) جسر، ووصفها "أوليا جلبي" أنها جسور جميلة ومحكمة (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٣٢- ١٢٤). وكذلك كان يوجد جسر كبير بناه السلطان (حسن) على بعد مسافة خمسة أميال أسفلا ملاطية، وكان ذو (٤٠) قائماً (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٠٠٢).

# ثالثاً، التعليم والحياة الثقافية في كوردستان:

كان التعليم بوجه عام يتم في المساجد، إلا أنه كانت توجد بعض المدارس، فكان يوجد مدرسة لتعليم الصبيان في ملاطية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٨). كما كانت توجد مدارس مخصصة لتعليم الأط فال كما في مدارس الأط فال في وإن، فكان يو جد في وإن حوالي ٢٠ مدر سة لتع ليم الأطفال الحروف الأبجدية، وكان الأطفال الأذكياء يقرأون الفارسية بشكل جيد (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤٠). كما كان يوجد مدرس في كل جامع يقوم بتدريس العلوم كما في مدارس الجوا مع بديار بكر. ومن أشهر مدارس ديار بكر المدرسة المرجاذية با لجامع الكبير، وكان لها أوقاف كثير، وترتب على ذلك أن أصبح لجميع حجراتها أرزاق مخصصة ولحم و شموع (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٥١، ٥٢). ويقول "أوليا جلبي" أنه وصل عدد الزوايا في الجامع الكبير إلى ثمانون زاوية لتدريس العلوم فيها (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٤٧). وكانت بعض المدرس ذات تخصصات محددة، ويقول أوليا جلبي على مدرسة جامع النبي، أن طلاب العلم بها كثيرون، وكل من بدأ مراحل العلم فيها لم يصب باليأس في حياته. ويرى الباحث أن هذا الوصف يدل على تخصصات تشبه علم النفس. و كان علم البيان في مدرسة (إيباريه)، وعلم الكلام في مدرسة (جامع خسرو)، وعلم الفقه في مدرسة ( سارولي)، وكان تعليم الصوفية في مدرسة (الشيخ الرومي)، وأما مدرسة التفسير فيتم تدريس تفاسير (الجريري، والطبري، وابن مسعود، وأبو ليث، والبغوي، والقاضي، والدليمي، و فيض الله الهندي، وأبو سعود). وأما علوم الحديث فكانت تتم في كافة الجوا مع، ولكن كان يتميز في عصر أوليا جلبي إمام الجامع الكبير، والذي كان يشتهر بالإ مام المجنون، والذي كان قد درس علم الحديث في الجامع الأزهر بمصر (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٥١، ٥٢).

وفي (وان) كان يو جد بها مدارس عد يدة ومذ ها، مدر سة جامع (أو لو)، ومدر سة (خور خوره)، ومدرسة (خسرو با شا)، ومدرسة (بوا بة تبريز)، ومدرسة (عباس أ غا)، ومدرسة (كيا جلبي) (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤٠). ولاقد اشترت (وان) بعلمائها وخاصة في الطب، ويصف أوليا جلبي أطباء "وان" بأنهم ذو ذكاء شديد، ومنهم (مسعود جلبي) في القلب ومعرفة النبض وهو لا مثيل له



في ذلك، ويصف الطبيب (الشيخ باي جلبي) بأنه لا مذيل له حتى في أثينا، واشتهرت (وان) أيضاً بجراحيها. وأما في (ملاطية) فيصف الرحا لة أوليا جلبي مدى التقدم في الطب الذي وصلت إليه ملاطية؛ فهي مهنة أباءهم وأجدادهم، وهم ماهرون بها لدرجة أنه لا مذيل لهم بين الألمان والقرم. وكان في وقت الدراسة توجد سبعة دكاكين لعمليات الجراحة، وكان الأسطى (بشارت) الكوردي هو أكثرهم خبرة (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١٢٧).

وأ ما بالذسبة للحياة الثقافية في كورد ستان، و كان أ هالي ملاطية متدينون؛ فهوم يصلون ليلاً ويصومون ذهاراً (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٢٧)، وبجا نب تدينهم، كان الناس في "ملاطية" يجتمعون في رياضها جماعات يتحدثون عن العلم ويقرأون الشعر ويروون القصص، وكان يوجد جماعات يتحدثون عن الأئمة ويروون سيرهم. وكان بعض الظرفاء يقومون بسرد الذكات، وتقليد الناس (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٨، ٢٩).

وما يدل على ازدهار الحياة الثقافية في (ملاطية) أن "الجميلات قد اعتدن على كتابة بيت من الشعر أو شيء من الكلام المأثور على جوا نب التفاحات قبل نضوجها وذلك بخيط من الشمع، وما أن تنضج التفاحات وتأخذ ألواذها الزاهية، تقمن بنزع الخيط الشمعي عنها فيبقى محل الخيط أبيض اللون، ويظهر الخط الأبيض الجميل للكتابة" (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٧، ٢٨). ويرى الباحث، أنه إن دل هذا الوصف على شيء، فإنما يدل على تعليم النساء في كوردستان، فكيف لهم كتابة أبيات الشعر، إلا لكونهم متعلمات.

وأما شعراء (وان) فكان الشخص الأول هناك هو "شايخ أفندي" ويصفه "أوليا جلبي" بأنه ( سلطان الاشعراء الذي هو عريق في بحر العلم). و كذلك الاشاعر (واني جاب)، والاشاعر ( مير سبهري) (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٤٤). وأما بالنسبة لشعراء أهل (ديار بكر) فقد وصفهم أوليا جلبي بأنهم "ضليعين، ذو لاسان ذرب، بحيث يمكن اعتبار كل واحد منهم (فضولي) أو (روحي زمانه) (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٥٦، ٥٧).

رابعاً، العادات والتقاليد في كوردستان:

كانت تركيبة سكان كورد ستان مختلطة، فكان سكان "ديار بكر" على سبيل المثال خليط من الكورد، والتركمان، والعرب، والعجم، والأرمن. وكان سكان "ديار بكر" يتصفون بالحسن والجمال، وكان الناس يتحدثون بالكردية، والتركية، والعربية، والأرمينية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٧٢). وكان سكان ملاطية يتحدثون بالكوردية، والتركمانية، وكان للتركمان لهجة خاصة بحيث لا يفهمها الأتراك بشكل جيد (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٢، ٢٤). وكان سن زواج النساء هو عشر سنوات، وهي عادة القومية الكردية حينئذ كما يتحدث أوليا جلبي. وبوجه عام فإن ذساء كورد ستان كانوا



الحميدة، وأن بناتهم لا يتوا جدن بالأ سواق، و لو سارت أ حدهم في ال سوق، فكان يو جه ال لموم لها ولوالدها (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٧٢). كما كانوا يبنون حما مات خاصة في ديار بكر وصل عددها (١٤٠) حماماً، وذلك لأنه كان يمنع نسائها الخروج من المنازل (جلبي، ٢٠٠٨، ص ٥٩، ٥٨). ولم تكن تلك عادات "ديار بكر" و حدها، فكان أ هالي (وان) متعصبون وأ صحاب غيرة، وكانت نساؤهم لا تنهب للنزهات أو حفلات العرس أو الضيافات. وكانت أكثر بيوت (وان) بها حما مات خاصة تلك الفترة وكان من عادات أهالي (وان) لا يتوجه رجال وان للحمامات فترات بعد الظهر، فكانت تلك الفترة وكان من عادات أهالي (وان) لا يتوجه رجال وان للحمامات فترات بعد الظهر، فكانت تلك الفترة مخصصة للنساء اللاتي لا يو جد في بيوتهن حما مات، وكان هناك طرق خاصة تسلكها النساء منعن من عادان أهالي (وان) لا يتوجه رجال وان للحمامات فترات بعد الظهر، فكانت تلك الفترة عديما يردن التوجه إلى الحمام، ولا يجوز أن يسير الرجال في تلك الطرق في تلك الأوقات، وإلا تعرض الرجال لعقوبة قاسية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤٣). وكان أ مر الغيرة على النساء من عادات أهالي (ملاطية) أيضاً، فعندما يتحدث أوليا جلبي عن صفات ملبس نساء ملاطية، فقال: "وا لذي سمع عده من الأ صدقاء، أن النا ساء ه نا تلب سن اللا بس البي ضاء وق ضعن الحجاب، كما تضعن الطاقيات الذهبية والفضية على رؤوسهن وملابسهن المانوعة من الحرير بالكامل"، كما كان عدده نحو ٢٠٠ حمام في البيوت (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٢٢). وعن ما مات ملاطية، فقال: "وا لذي معد من الرجال لعقوبة قاسية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤٢). وعن أ مر الفيرة على النساء من عادات معد من الم صدقاء، أن النا ساء ه نا تلب سن الما بس البيضاء وق ضعن الحجاب، كما تان سمع ته من الأ صدقاء، أن النا ساء ه نا تلب سن الما بس البيضاء وقا ضيرا بالكامل"، كما كان معد من الم حمام أولا عليي الماء من مان عامة، وأ ما بالنسبة للحما مات الخاصة، فوصل توليا مي مات الخاصة، فوصل المان عامة، وأ ما بالنسبة للحما مات الخاصة، فوصل مده نحو د٣٠ حمام في البيوت (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٢٢). ومعنى هذا أن "أوليا جلبي" لم يتمكن من روية أي أحد من نساء أهل (ملاطية) وذلك لتعفف النساء، ولغيرة الرجال.

وأما بالنسبة لملابس أهالي كوردستان، فكانت نساء "ديار بكر" تتغطى جميعا بالشراشف البيضاء، وذضعن الحجاب على الوجه، وتعدّ مرن الطاق يات ذوات الخيوط الذهبية أو الفضية وتلبسن الجزمات، وكانوا ذوات حلى ذهبية وفضية (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٧، ٢٨). وأما بالنسبة لأزياء الرجال في "ديار بكر"، فكانوا يلبسون أنصاف عباءات ثمينة تصنع من الجلود، وكان كبار الرجالات والقادة يضعونها على أكتافهم. وأما متوسطو الحال فكانوا يرتدون الجوخ، ونوع آخر من الأقمشة اسمه (الكنتوش). وأما فقراء الحال، فكانوا يرتدون الجوخ الدندي (جلبي، ٢٠٠٨). روم الم

وفي ملاطية، فكان الأغنياء يلبسون جلود السنور، والصوف. وفقراء الحال يلبسون الشال والشابك. ومتو سطو الحال يلبسون الجوخ وخا مات ملاطية، ويلبسون الزبون الأزرق. أما ذساء الأغذياء، فيضعن الحجاب المذمنم ويغطين رؤو سهم بالو شاح، أما ذساء الفقراء فيضعن الو شاح الأبيض والحجاب والطاقية، وجميعهن تلبسن الأحذية الصفراء والحمراء. وأما في بدليس، فكان ينتشر لبس سترات السنور بين الوجهاء وأ فراد الحا شية والخان، وأما متو سطو الحال فيلبسون (الشياق)، وكثير منهم يلبسون الجوخ السنوري والقنطوش. أما ملابس الفقراء منهم فهي من نوع



بوغوص. وكانت النساء تلبسن الملابس البيضاء وتضعن الحجاب، كما تضعن الطاقيات الذهبية والفضية على رؤوسهن وملابسهن المصنوعة من الحرير بالكامل (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١٧٢).

وأ ما بالذسبة لملا بس أ هل "وان"، ف كان ي لبس معظم هم (ا لجوخ)، وي ضعون الأحذية (الاسرمدية) في أرج لهم، ويضعون جلود الاسنور على أك تافهم، ويتمنط قون حزا ماً خفي فاً من الحرير ويضعون فيه خذجراً، وكانوا يضعون عما مات قطيفة على رؤوسهم كبيرة جداً. وكانت النساء ترتدين (الجزمات) الصفراء في أرجلهن، وتلبسن (المخشلات) الذهبية والفضية في أعناقهن (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٤٥).

ومن عادات أهالي كوردستان خلال تلك الفترة الزمذية، الاحتفال بيوم (نوروز)، فيقول أوليا جلبي في هذا الشأن وفي خضم حديثه عن أهالي وان: "أما في كوردستان، فتشتهر جواميس (وان) بفخا مة الجسم، وبالاسمنة والهيبة، بحيث يأ كل الجاموس الواحد بقدر فيل، ولو تمت تربيتها لمدة عام فسيزيد حجمها عن حجم الفيل، ويقوم أهالي (وان) في يوم (نوروز) بإخراج هذه الجواميس والخيول الأصيلة، والجمال، والكباش من حظائرها، ويجعلونها تتقا تل مع بعضها، ويقضون وقتهم في التمتع بها، والتفرج عليها" (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٤٨).

وفيما يتعلق بصفات أهل كورد ستان، فكان للطبيعة تأثير كبير على صفات وهيئة أ هالي كورد ستان، فذ ظراً لل صفاء الطبيعة في "د يار بكر"، فكان معظم سكانها متو سطو القا مة أقوياء، ويميلون إلى السمنة، ورشيقون، وكانت تصل أعمارهم إلى السبعين أو الثمانين ولا يزا لون قادرين على العمل، وكان يصل بعضهم إلى المائة عام (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٥٦، ٥٧). وأ ما وجوه أهالي (ملاطية)، ويسبب اعتدال المناخ وانتعاشه، فرجالهم أقوياء الجسد، مربوعة القامة، وتصل أعمارهم إلى ٢٠ أو ٢٠ عاماً دون أن تسقط أسنانهم، وتبقى نضارة و جوههم واحمرارها على حالها حتى بعد إلى ٢٠ أو ٢٠ عاماً دون أن تسقط أسنانهم، وتبقى نضارة و جوههم واحمرارها على حالها حتى بعد ومهيبون. وأما بالنسبة لأهل (بدليس) فكان يوجد بها الكثير من الرجال المعمرين، بحيث يظن المرء أنهم لا ي قدرون على الكلام، ولكنهم يستطيعون ركوب الخيل، والاضرب بالسيف، وا لذهاب إلى السفر والتجارة، لا وبل الصيد. والعمر الاعتيادي لهم يكون بين الستين والخامسة والماب إلى المعرون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و جوههم نضرة، و حمراء، وبيضاء وهم ذو صحة المعرون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و جوههم نضرة، و حمراء، وبي فا نه بلاء جيدة (جلبي، ٢٠٠٨، مـ ٢٢٠، ٢٢). ومعنى هذا، و من خلال و صف "أوليا جلبي"، فإ نه يتضح أن طبيعة الحياة في حمر التو، إلى مينا المرء النه عام، ويند من الرجال المعرين، بحيث يطن المرء المعرون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و جوههم ذضرة، و حمراء، وبيضاء. وهم ذو صحة العمرون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و جوههم ذضرة، و حمراء، وبياء، و من ذو أما المعرون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و من خلال و صف "أوليا جلبي"، فإ نه يتضح أن المون فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و من خلال و صف "أوليا حلبي"، فا نه يتضح أن المور فتصل أعمارهم ما ئة عام، بينما تكون و من خلال و صف "أوليا حلي"، فإ نه يت ضح أن المور واتصرة، و صفاء المور، من منا من من من من من من و من خلال و من أول المو، من من أول له يد ضح أن المور واتري على صحة أهالي كوردستان.



خامساً، الزراعة والحرف والصناعات في كوردستان:

تم يزت كورد ستان بوفرة محا صيلها، من حبوب وفوا كه وخضروات، فكان يتم زرا عة سبعة أنواع من القمح ذوي الحبوب الخشنة، وكذلك الشعير والباقلاء، في ديار بكر، والتي تميزت بخصوبة أراضيها و سعتها، فكا نت مزارع ها وا فرة المحا صيل (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٩). وزر عت أ نواع القمح أيضاً، والشعير والقطن ومختلف الحبوب، والخضروات والبصل والسبانخ في ملاطية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤). وأ ما بالنسبة لزرا عة الفواكه في كورد ستان، فكان بها أ نواع متعددة من المشمش، والعرموط، والسفرجل، وعشرون نوعاً من التفاح، والعنب، وذلك في ملاطية. كما أن البطيخ في ديار بكر قد وصفه أوليا جلبي بأنه لا مثيل له في اللذة والحلاوة (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٧٠). ولقد تميزت مدن كوردستان بكثرة بساتينها، ففي ملاطية و حدها و جد سبعة آلاف وثمانما ئة بستان، وستمائة بستان محاطة بسياج (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٥٢).

وأ ما بالذسبة للصناعة في كورد ستان، فكان يوجد بها صناعات غذاذية، ففي ملاطية كانت صناعات العسل الأبيض، والذي وصفه أوليا جلبي بأنه لا مثيل له في الدنيا، وكان في كل سنة تملأ منه مئات الألوف من القرب الحمراء من العسل الصافي وترسل إلى كبار رجالات استانبول. كما كان يتم صناعة مربى العسل ومربى السفرجل. بجانب صناعات حفظ العنب للشتاء، وصناعة الدبس (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٤، ٢٧). و من مأكولات كورد ستان، الخبز الأبيض، والمعجنات مع القشطة، خبز الموز، والعسل، والمن وهي حلوى رياذية تنزل من السماء على أوراق الأحذية، بجانب صناعات الأخرى في كورد ستان، صناعة الجلود الحمراء والملونة، وأنواع الخفاف والأحذية، بجانب صناعات الأخرى في كورد ستان، صناعة الجلود الحمراء والملونة، وأنواع الخفاف ويتضح مما سبق أن سكان كورد ستان كانوا يعملون في الزراعة، وصناعة الماذية، بجانب لعمل في التجارة، كما يعمل بعضهم في الوظائف الحكومية.

المبحث الثاني:

بعض مظاهر العلاقات السياسية بين أمراء الأكراد والعثمانيين، الهجوم على بدليس نموذجا: أولاً: مقدمات الهجوم على بدليس:

خلال زيارة "أوليا جلبي" إلى "بدليس" برفقة سيده "ملك أحمد باشا"، تحدث "جلبي" بكل احترام ووقار عن "عبدال خان"، وعن حفاوة الاستقبال وكرم الضيافة، ووصف ذلك بأوصاف في غاية الروعة. وقبل انصراف "ملك أحمد باشا" من بدليس عائداً إلى وان، انفرد مع "عبدال خان" ليتحدث معه ويقدم له النصح والإرشاد، ولقد انتقده عن أفعال سابقة قام بها "عبدال خان"، ومن تلك الأفعال أنه عندما استولى " مراد خان" على بغداد عام ١٦٣٨م و عاد إلى ديار بكر، لم يذهب



"عبدال خان" لرؤيته وتبريك غزوته، وكان السلطان قد غضب كثيراً، وطلب من "ملك أحمد باشا" أن يأخذ بالثأر من "عبدال خان" البدليسي. ويقول "ملك أحمد باشا" أنه حسب أوا مر " مراد خان" قد جمع الجيوش، وتوجه إلى قلعة "ميا فارقين"، ولكن وجهاء المنطقة قد تدخلوا بينهم، ودفعوا (٧٠) كيس نقود وأشياء أخرى، وتم غض النظر عنه. ولقد طلب "ملك أحمد باشا" منه أن يكون على علاقة جيدة مع بكوات العشائر المجاورة له، وأن يعيش معها بسلام، وأن يؤدي الواجبات الملقاة عليه تجاه السلطان، وإلا فإنه "سيعرف الضرر" (جلبي، ٢٠٠٨، صد ١٦٢- ١٦٧).

## الدعوة للهجوم على "عبدال خان":

لقد تطورت الأحداث سريعا بعد لقاء "ملك أحمد باشا" مع "عبدال خان"، ويتحدث "أوليا جلبى" عن مؤامرة التخلص من خان بدليس بمرارة، فوصف من ذموا خان بدليس لدى "ملك أ حمد با شا" بأنهم "ناس غدارون"، وأذهم تحدثوا بالكذب عن الخان، وأن خان "بدليس" لم يكن يعلم بما تضمره أنفسهم تجاهه. ويبدو أن "أوليا جلبي" كان مقتنعا ومتعلقا بـ "عبدا لـ خان"، فعلى الرغم من عداوة سيده "ملك أحمد باشا"، إلا أن "أوليا جلبي" كان متزنا في رأيه تجاه خان بدليس، حيث أنه يرى أن خان بدليس برئ من التهم المنسوبة إليه، وأن سبب الفوضى هم أغوات "وان"، ويك "ملازكرد"، وبعض الإنكشارية (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٥٢). فيتحدث "أوليا جلبي" ويصف بدايات الدعوة للتخلص من خان بدليس، قائلًا: "إذا أراد الله شيئًا هيأ أسبابه، في ذلك اليوم كان الباشا مدعوا من قبل (عبدى أغا) قائد الإنكشارية، وكان جميع الوجهاء وأغوات (وان) والبكوات الكورد مجتمعين هناك سويا، فأخذ الباشا رأى هؤلاء، فاشتكى الجميع بشدة من (الخان) وقالوا (يجب إزالته، وهو ملحد، فاسق، فاجر، لوطي، منجم، وكذَّاب، يستحق إهدار دم منذ أربعين عاما). وتكلم أولئك الناس الغدارون، بكل تلك الأكاذيب عن الخان، وهو لم يكن على علم بكل ذلك، وحسب إرادة الله، انتهى أولئك الناس من كلامهم، فدخل البواب وقال: (يا سيدي لقد وصلت رسالة من والى أرضروم، طاوقجي مصطفى باشا، وهناك مع الرسالة بضعة رجال جرحي من الانكشارية وصلوا أيضا)، فقال الباشا، أدخلهم إلى الداخل بسرعة، فدخل صاحب الرسالة وسلم على الحاضرين وسلم للباشا رسالة والى أرضروم، وكان قد كتب فيها ما يلى: ( يا سيدي، يوجد تحت سلطة حكومتكم شقى من الأشقياء يدعى خان بدليس، لقد قام في الليل بالهجوم بعشرة. آلاف مقاتل، على أملاك "محمد بك ملازكرد" الذي هو تابع لإيالتي، فقام بنهبهم، وقتل منهم حوالي ثلاثمائة مسلم بدون حق، كما ذهب وبلع أربعين ألف رأس من الغنم للـ ( شقاقي) (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٥٣)، وهذا الرجل موجود ضمن دائرة سلطتكم، ويدون شك أ نتم تقدرون عليه وعلى رد هذا الظلم. .... فلو رغبتم في توجيه الجيش لهذا الشقى وقاطع الطريق، فإننى سأ شترك معكم بع شرين ألف مقا تل، وأ نا أنذ ظر أ مركم). ف فرح الجال سون مع البا شا بورود هذا ا لخبر و بدأوا



ويصف أولايا جلبي سيده بالا شخص الاعادل؛ حيث أصر على محاكمة "عبدا له خان" محاكمة شرعية قبل التوجه لقتاله، وذلك بدعوته للحضور إلى "وان" مع "محمد بك ملازكرد" وبقية المشتكين، وفي حالة رفض الحضور، فحينها يتم إرسال الجيوش عليه، وعلى الرغم من رفض أعداء الخان، إلا أن الباشا أصر على موقفه، وانفض المجلس بعد ذلك (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٥٤).

وفي القلعة الداخلية لـ "وان" تم استدعاء جميع الأمراء والأعيان، وقالوا لنكتب رسالة إلى خان "بدليس"، فقام "أوليا جلبي" بكتابتها، وجاء فيها: "ي<u>ا أحقر شخص في الدولة العثمانية</u>، أيها الشخص الذي يسمى (عبدال خان)، يا قاطع الطريق الضل والأحمق، أنت لا تعرف الخجل، وقد فقدت الشرف، إنك تكذب وتدعي أنك من نسل (الاسلطان أوحد الله العباسي)، فتحتال وتغتر بذلك، ولكنك لعنة الله عليك، تختلط مع أهل الفتنة والفساد من الملحدين والرافضية والكورد اليزيدية، .... إن كل ما كنت قد قمت به، عندما كنت والياً لأرضروم، صفحت عنك وقلت مضى ما مضى، ولكنك لم تصلح نفسك رغم بلوغك هذا العمر، فتقوم باسم فرض الضرائب على المارة وعلى التجار، وتقوم بنهبهم وتأخذ الدواب من الناس، وتدخل أراضي (أرضروم)، وتقوم بنهب أربعين ألف رأس من الغنم من (محمد بك ملازكرد)، وتنهب الناس على أراضيه، وتقتل منهم ثلاثمائة



شخص يمر من جاذبك تقوم بنهبه وتقطع ل أطرافه، فأ صبحت قاطعاً للطريق ومتجاوزاً على جميع الأطراف. حتى أن رجال الدين الموجودين لديك، عندما يقومون بنصيحتك ويقو لون لك لماذا تفعل هذا؟ فتجيبهم قائلاً (هذه كوردستان، ولكي يبقى ا لخوف بينهم، فإن هذا النهب هو شيء من قانون العباسيين). فعهد علي أن أقوم بتأديبك تحت حكم الدولة العثماذية بشكل، بحيث يصبح ذلك التأديب مثل الحلقات في أذنيك، .... لذا إذا وصلتك رسالتي هذه، لا تبق ساكناً، بل توجه أ نت و قوادك لخد مة السلطان العثماني، وسلم الأ موال والموا شي ا لتي نهبتها إلى أ صحابها، واحضر في (تحت وان) للمحاكمة، فوالله وبالله لن يمسك أحد. فيجب أن تتوجه إلى هناك، وإذا لم تحضر، فسيلحق الضرر بك وسيتم ذهب بلادك وسيمحى ا سمك...." (جلبي، ٢٠٨، صـ ٢٥٢.

وعندما وصلت رسالة الباشا إلى الخان، غضب الخان، وينقل "أوليا جلبي" قائلاً في ذلك: "وقد قرأت تلك الرسالة في مجلس (الخان)، فغضب الخان وقال (تباً... هل نحن مذنبون لتلك الدرجة حتى يتوجب قتلنا وينهبون بلادنا، وأن يرسلوا لنا كل هذا العتاب والتوبيخ؟ إنه أمر الله، يجب أن تكون اليدان في خدمة الرأس (<sup>(۱)</sup> قال هذا ثم أتكا للحائط أ مام أ عين الرسول". وعلى الرغم من مظاهر إبداء الضعف أ مام رسالة الباشا، فيستكمل أوليا جلبي تصرفات الخان بعد الرسالة، قائلاً عن الخان: "ولكنه أرسل رسائل عاجلة خفية، إلى بكوات الكورد وطلب منهم المساعدة، ومن جهة أخرى، فتح خزينة شرفخان على مصراعيها، وجهز سبعة عشر ألفاً من المقاتلين بالبنادق وبدأ بتعمير وتجد يد القلاع والخنادق والمتاريس، وعين عشرة آلاف شخص للدوريات والحراسة خوف الهجوم الليلي من طرف الباشا، كما حضر من طرف أصدقاءه الكورد سبعة عشر ألفاً من الم الهجوم الليلي من طرف الباشا، كما حضر من طرف أصدقاءه الكورد سبعة عشر ألفاً من المادة ألفاً من حملة الهجوم الليلي من طرف الباشا، كما حضر من طرف أصدقاءه الكورد سبعة عشر ألفاً من المادة ألما من حملة البنادة مع عشرة آلاف مقاتل من الفرس، و قام بتهيئة نفسه للقتال، ثم قام بإرسال رسالة إلى البانا، تلك الرسالة التي تتساقط منها الدرر" (جلبي، ٢٠٠٣، صـ ٢٥٦).

يتضح من وصف "أوليا جلبي" لتصرفات الخان، وكأنه يريد أن يقول أن تصرفه منطقي في تجهيز المقاتلين وتأمين بدليس ويبرر ذلك بـ (خشية الهجوم الليلي)، كما أنه وفي موضع آخر يصف رسالة الخان إلى الباشا، بـ "تلك الرسالة التي تتساقط منها الدرر". وكأنه يريد أن يقول أن الخان لم يكن عاقاً للباشا ولكنه كان تحت طوعه.

وأما بالنسبة للرسالة التي أرسلها عبدال خان إلى باشا (وان)، فجاء فيها: "قبل كل شيء أشكر الخالق الذي لا مثيل له، والذي أعطى الإنسان العقل التام، وجعله أشرف وأعلى المخلوقات والذي اختاره لمعر فة الخير والاشر ومعر فة نف عه و ضره، ولا كيلا يذ خدع بأكاذ يب المف سدين والحاسدين والماكرين والمحتالين، فإن الذين يحكمون الناس وتكون شؤونهم في أيديهم، يجب إجراء هذه الأمور بعدالة وحيادية وبدون مراعاة مكاسبهم الخاصة، وعدم أخذ آراء أولئك الناس الذين



ذكرناهم. فهل يصح هذا، باننى ليس لدي ذنب بقدر ذرة واحدة، فتقوم أنت وحسب سوء الظن بجمع هذا البحر من الجيوش، وتريد الهجوم على؟ ألا تصبح مسؤولا عن هذا كله في يوم الحشر؟ تريد أن تتعرض مدينة بدليس وهي من المما لك العثماذية للهجوم والذهب والسلب، وأن تحطم أطفال الكورد تحت أقدام الظلم والقمع، فكيف ستجيب السلطان حول ذلك؟ فعندما كنت ضيفا في بيتي، ووعدتني بكل هذه الوعود الجميلة وكلمتني بهذا الكلام الطيب، فكيف ذسيت كل ذلك. بهذه السرعة، ألم يقولوا (أن الكريم إذا وعد وفي؟) ففي ذلك اليوم الذي قلت لي (يا أخي الخان، إن شاء الله سأضيف سنجق "موش" على أملاكك في بدليس، وسأرد لك كل محا سنك) ... . إن الأ كراد يتوج هون في ف صل الا صيف إلى م صيف (ملاز كرد)، و يذهب رجالا نا لإح صاء رؤوس أغنامهم، وحسب القانون السلطاني يأخذون منهم ضريبة الغنم، ولكن (محمد بك) جلب معه جيشا ووضع أصحاب الأغنام الكورد تحت رعايته ومنعهم من دفع ضريبة الغنم، وفي تلك المواجهة، حدث قتال بين الطرفين وقضى بضعة أشخاص نحبهم في القتال، وحول ذلك الموضوع استحصلنا الفتوى من المذاب الأربعة والفتاوي موجودة لدينا..أ ما رجال الإنكشارية، فأرد نا أخذ الضريبة الأميرية من أقمشتهم، ولكنهم امتنعوا عن دفع الضريبة، وهجموا بشكل فوضوي على حدائقي وقاموا بتجريح عدد من رجالي، وأن هذه المشكلة مكتوبة في السجل الشرعي الذي أرسلنا لكم مع الرسول. فإذا كان هؤلاء قد أتوا بالإضافة إلى أفعالهم غير القانونية، وقد ذسجوا بعض الأكاذيب والأباطيل عني، وأنت تقوم بإرسال كل هذه الكلمات البذيئة لي، ولكن رغم إنني لا أري أي ذنب لي، فإنني أطلب منكم اعتبار هذه الرسالة، رسالة توبة وندم من الذنب كمن لا ذنب له)، لأن صداقتنا ومحبتنا السابقة كثيرة، وأنتم وزير لخليفة رسول رب العالمين، (وخلفائه الراشدين المرشدين من يعده ووزراءه في عهده) ومن المفروض فيكم مساندة طرف العدالة، وأن لا تنسوا وعودكم وأقوالكم السابقة. إنني أحلفك برسول الله وخلفا ئه الأربعة وبرأس سلطانكم العظيم أن لا تهينوني بين الأقران وأن لا تكسروني، وها أنا أرسل لكم هذه الرسالة مع (زينل أغا) العائد لي لخدمتكم، وما ترونه مناسبا لإجراء الصلح مع المشتكين، أرجو أن تساعدوني في ذلك، أدعو لكم بالسلامة" (جلبي، ۲۰۰۸، صد ۲۵۹–۲۶۱).

لقد تبين للباشا من رسالة الخان أن "محمد بك ملازكرد" لم يدفع ضريبة رعي لغنم للخان، بل و هو من بادر بمهاجمته. كما تبين له أيضاً أن الإنكشارية قد قاموا بشكل فوضوي بالهجوم على (مضيف) الخان، وكان من حقه أن يرد عليهم. وكان سؤال الباشا والذي وجهه إلى "زذيل أغا"، عن عدم حضور عبدال خان لديه لإ جراء المحاكمة الشرعية؟ فكان رد "زذيل أغا" أن الخان قد تأثر كثيراً، ويرجو إجراء الصلح بينه وبين الإنكشارية، وأن الخان قد أرسله "زذيل أغا" نيا بة عنه، ولخد مة البا شا في هذا الغرض. إلا أن وجهاء (وان) لم يرتضوا هذا الحديث، وو صفوا



عبدال خان بالمخادع، وأن سوف يقوم بتدمير بيوتهم كما فعل مع "محمد بك ملازكرد"، وأضافوا أنه سيفعل في وقت الضيق ما فعله جده (شرفخان) عندما فر إلى بلاد العجم، "وذ لك لأن هؤلاء هم أعداء العائلة العثمانية منذ القدم". ووجد هؤلاء الوجهاء أنه ما دام وقد تجمع هذا الجيش، وسنحت له الفرصة فلنبادر بالهجوم والقضاء عليه. ولقد أطالوا في هذا الحديث، إلى أن قرر البا شا الهجوم على بدليس (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٢٦١). ويتضح من هذا الموقف أن الهجوم على بدليس ليس من أجل إعلاء كلمة الحق، ولكنه تربص بالخان، لأ شياء تضمرها أنفسهم تجاه الخان، وما دامت الفرصة قد سنحت للهجوم على الخان، فمن وجهة نظرهم أنه لا يجب تضيعها.

وهناك مسألة لا يجب إغفا لها، فيرى الباحث أنه بتحليل ما ورد برسالة "ملك أحمد باشا" إلى "عبدال خان" أنه يقول في أحد المواضع نقلاً عن "عبدال خان"، قائلاً: "وإنك تدعي أنك من نسل السلطان أوحد الله العباسي"، وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على نسب "عبدال خان" إلى سلاطين العباسيين. ومن خلال استقراء نص رسالة "عبدال خان" إلى "ملك أحمد باشا" فإنه يقول له: "وأنتم وزير لخليفة رسول رب العالمين، (وخلفائه الراشدين المرشدين من بعده ووزراءه في عهده)" له: "وأنتم وزير لخليفة رسول رب العالمين، (وخلفائه الراشدين المرشدين من بعده ووزراءه في عهده)" ويلاحظ أنه تم وصف السلطان العثماني بخليفة المسلمين من جاب خان بدليس، والذي هو من نسل الخليفة العباسي، وإن دل هذا على شيء فإ نما يدل استخدام السلاطين العثمانيين لهذا اللقب، و ليس كما يشاع أن هذا اللقب استخدم فقط في أو قات ضعف الدو لة العثمانيين لهذا الرسالة تحسم الجدل الدائر حول انتقال الخلافة من العباسيين إلى العثمانيين في أمير سليم الأول على مصر عام ١٥١٥م.

## الهجوم على بدليس:

قام البا شا بالتحرك بمعية ستة آلاف من العساكر (المحمودية) المنتخبة، وهم من الأكراد الذين يمتازوا بالقوة الجسدية، ووصل إلى قرية (جاي باشي) وذصب الخيام، وا تخذ له مقراً هناك. ولقد نودي دا خل المدينة بأن كل من يستطيع حمل السلاح، فعليه أن يتوجه إلى هناك، كما أرسل الرسائل إلى (٧٠) من بكوات السناجق وأمراء الجيش، ثم أرسل رسالتين خاصتين بيد الأغوات؛ حيث أرسل أحدهما بيد (أحمد أغا أرغنيلي) إلى والي أرضروم "طاوقجي مصطفى با شا" لإرسال نخبة قوا ته الع سكرية. وأرسل الرسالة الأخرى إلى والي ديار بكر البا شا "فراري مصطفى باشا" لكي يأتي مع قواته العسكرية المنتخبة. وبدأت بذلك أمواج قوات الجيش تتدفق يوماً بعد يوم وتتجمع أمام قلعة (وان) (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٦٣).

وعلى الرغم من أن الجا نب الأكبر من جيش "ملك أحمد با شا" هم من الأكراد، إلا أن ما ذكره "أوليا جلبي" حينما قام الباشا وجمع حوله أغوات "وان" قبل القتال، وقال لهم: "يا أبنائي الأغوات، إنني أعلم بأنكم قد وعدتم بالتضحية بدمائكم من أجل الدولة، وقد



خضتم حتى الآن عدة معارك بشجاعة، ولكن لأقل لكم، فلنفرض أن الكورد الذين هم معنا، انقلبوا جميعاً ضدنا، ورفعوا سيوفهم بوجهنا وهاجمونا معاً، وقمت أنا بمناداتكم (هيا يا أبناء قومي الغزاة) فماذا ستفعلون أنتم؟.. فقال الأغوات (أيها الوزير سنقدم رؤوسنا وأرواحنا إلى أن ذصبح جميعاً فداء للدولة، وإلى أن نقتل سنقاتل)، وبهذه الكلمة، قرأ الباشا سورة الفاتحة ومسح وجهه بكفيه (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٢٨٢). وهذا الموقف وإن دل على شيء فإنما يدل على عدم ثقة الباشا في الأكراد بوجه عام، ويلاحظ كذلك أنه لم يجمع أحد من قادة الكورد والمفترض على الأقل أن منهم أهل ثقة، فعل سبيل المثال "محمد بك ملازكورد" وهو العدو اللدود لخان بدليس، إلا أنه لم يكن من بين الخاصة التي اختصها الباشا وانفرد بهم وقرأ معهم الفاتحة، وهو ما يعني أن الباشا لم يكن يثق بالأكراد بوجه عام، وأنه استخدمهم لهدف محدد وهو التخلص من خان بدليس، إلا أنه لم

### المعركة الحامية وهزيمة الخان:

وصف الرحالة أوليا جلبي قوام الجيش الذي قام بمها جمة بدليس، وأوضح أنه في الرابع والعشرون من شهر رمضان لعام ١٠٦٥ه، حضر القادة إلى خيمة الباشا، وقاموا با لدعاء له، فوجه كل منهم إلى المكان المخصص له، وكان حملة البنادق قد ذهبوا ليلا إلى الكمائن التي خصصت لهم، وفي قلب الجيش، مع البا شاكان قد بقى ثماذية آلاف من الانكشارية، وأصحاب الطبول، والصكبانية، والساريجة، والمشاة المسلحون من (وإن)، ثم ثمانية آلاف من العسكر المنتخب مع (بك مح مودى) للميم نة، و ستة آلاف مع ( بك ملاز كرد) للمد سرة، و ستة آلاف مع ( شرف بك البايزيدي) في وسط الجيش، أما بكوات كل من (أرجيش، عاد لجواز، موش، تكمان، قورو جان، باسين، عونيك، وخنس) فتوجهوا إلى الجانب الأيمن، كما توجه بكوات كل من ( كارني، هيزون، سعرد، مكس، شروى، وكسان) إلى الجانب الأيسر، أما عساكر (هكاري) البالغة ١٢ ألف مقاتل، ف شكلوا طليعة الجيش بصفة (جرخ جي) وكانوا يسيرون أ مام علم البا شا، أ ما القادة الكورد الآخرون مع عشرة آلاف مقاتل، بالإضافة إلى رجال الخدمات، مثل سادً سي الخيول والسراجين والعاكمين وحاملي المشاعل ونا صبى الخيام والطباخين، فشكلوا جميعا مؤخرة الجيش، كما صدر أ مربة عيين الدوريات، فو قف رجال الجناح الأيمن لجيش (وان) في الجناح الأيمن للبا شا، ورجال الجناح الأيسر في يساره، أ ما المشاة من قلعة (وان) ومشاة القلاع الأخرى، مع قوات المشاة ا التابعة لـ (هكاري)، وكذلك المقاتلين التابعين للثغور وهم ستة أفواج من الانكشارية، والمقاتلين من لابسي الجبب ورجال المدفعية الذين يشكلون جميعا ١٢ ألف مقاتل من المشاة والذين كانوا يرفعون (٢٨) راية مع (٥٠) مدفعا شاهانيا، و عدد (١٠) مدافع من نوع (قولومبورني)، وعدد (٤) مدافع من نوع (باليومز)، وكانت العساكر المنتقاة من (با شلي)، و(دا شلي)، و(حسني)، و(الحسيني) يسيرون بتمهل على جانبي المدافع، ويسير خلفهم ثلاثة آلاف مقاتل من المشاة الفدائيين، وقد وقف الجميع



على هذه الشاكلة لمدة ثلاث ساعات وذصف الساعة، فقام البا شا بلبس (الزرد)، وحمل سيف على كتفه، وقام بأداء ركعتين من الصلاة. وعندما بدأ جميع العساكر بالسير في سهل طريق (أووا)، كان الرقباء يسيرون بين صفوف الجيش ويقولون: "انتبهوا أيها الغزاة واعلموا، بأن هذا اليوم هو يوم كربلاء، إن العدو الما ثل أ مامكم هو عدو روحكم ودينكم، إذهم (يزيديون)، ولم تبق في الأ مر ذريعة، اليوم هو يوم العثمانيين، فلا تكونوا غافلين". وعندما ظهرت أ مام الجيوش سواتر خان (بدليس)، وحسب أوامر الباشا، تم رفع الأذان المحمدي لثلاث مرات، وقرعت الطبول الأميرية تسع مرات. وعندما وصل جيش الباشا إلى مرمى المدفعية، وقفوا وتوجه كل قائد إلى المكان المخصص له، وفي البداية تقدم (بك ملازكرد) إلى أ مام (شاكر أ غا) وزير الخان في جبل (دديوان)، وتو جه له، وفي البداية تقدم (بك ملازكرد) إلى أ مام (شاكر أ غا) وزير الخان في جبل (دديوان)، وتو جه الما تريي الما أنه أ مامة الما مام وعرب خليل أ أمام الجيوش سواتر خان

كان النصر حليف قوات الباشا، ولقد فر "عبدال خان" بعد أن هيأ لكل واحد من أفراد عائلته من الأطفال والنساء فرساً أصيلاً، وأخذ الأشياء الثمينة جداً من أموا له. وتوجه مع خمسة آلاف مقاتل من أصحاب البنادق إلى جبال "مودكي"، وبالرغم من أن علاقته لم تكن جيدة مع "علي أغا المودكي" إلا أن مع ذلك توجه لطرفه، فوضع نسائه وأطرافه لديه، أما هو فقد خرج من عنده بعد أن خف حمله، وعندما وصل هذا الخبر للباشا، قام بإرسال (عدوه اللدود) محمد بك ملازكرد خلفه لتعقبه. ولقد تمكن الباشا من السيطرة على قلعة (بدليس) في الخامس والعشرين من شهر رمضان لعام ١٩٦٥ه. إلا أن لم ينجح في اللحاق به (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ١٣٨٣).

اعتراف "ملك أحمد باشا" عن أسباب الهجوم على بدليس:

كان الدافع الرئيس لقيام الباشا بالهجوم على خان بدليس هو عدم قيام "عبدال خان" بمباركة سيطرة السلطان "مراد خان" على مدينة بغداد عام ١٠٤٨ه، فتألم "مراد خان" من ذلك، وطلب من "ملك أ حمد باشا" أن يأ خذ بالثأر من خان بدليس، فكان ذلك هو الدافع الرئيسي للقيام بهذا الهجوم، وهو الأمر الذي أسر به "ملك أ حمد باشا" إلى "أوليا جلبي" ونقلها "جلبي" بكل أمانه (جلبي، ٢٠٠٨، صد ٣٠٢). وإن دلت هذه الرواية على شيء، فإنما تدل على إن الهجوم على "خان بدليس" كان مدبراً من جانب الباشا لشيء في نفسه، وأنه تظاهر أمام أغوات "وان" بالعدا لة عندما طلب دعوة "عبدال خان" للمحاكمة في "وان"، بل أن الأكثر من هذا أنه نجح في خداعهم، لدرجة أنهم من طلبوا التعجيل بالهجوم على "بدليس" وهو يتظاهر بالتأني.

تنصيب خان وان الجديد:

يقول أوليا جلبي أن حضر إلى مجلس الباشا عدد من رجال الدين والشيوخ وكبار القوم ووجهاء بدليس، وكان يتقدمهم أولاد (عبدال خان)، وكان الأول هو (ضياء الدين بك) من زوجته



بنت (زال باشا)، ثم الأكبر منه وهو (بدر الدين) من زوجته (عرب خانم) ثم (نور الدهر) من زوجة أ خرى، فقبلوا أ يدي البا شا و قام البا شا بتقبيلهم أيضاً، وأجلس (ضياء الدين بك) على جاذبه الأيمن، و (بدر الدين بك) في الجانب الأيسر، ثم أجلس البكوات الآخرين في المجلس بالتسلسل. وفي هذا المجلس تم تنصيب (ضياء الدين بك) بصفته خان بدليس، وتم مبايعته (جلبي، ٢٠٠٨، صر ٥٠٣- ٣٠٩).

ولقد استولى البا شا على العديد من ثروات "عبدال خان"، ولقد و صفها أوليا جلبي بالتفصيل، ولكن ما يستوقف الباحث هو كمية المخطوطات التي تم الاستيلاء عليها، والتي تحتوى على موضوعات مهمة جدا، إلا أن الأمر المثير للاشمئزاز هو كيفية التعا مل مع تلك الثروة العلمية، فجاء في وصف أوليا جلبي لتلك المخطوطات ما يلي: "... الأشياء لثمينة لـ(عبدال خان) والتي تم بيعها بحضور البا شا وبسعر رخيص. الأشياء هي: سبعة عشر مجلدا من القرآن الكريم كتبت بشكل مذقوش للملوك وبخط (ياقوت المستعصمي)، وأحمد قرة حصاري، والشيخ بايزيد الولى، والشيخ قرة محمد، وعبد الله قريمي، وخالد أفندي أسكوداري، ودمير جي حسن جلبي وهو من طلاب قرة حصاري. وألف وثلاثمائة مجلد من التفاسير والكتب الثمينة..... وجميعها من التفاسير التي لا يمكن الحصول عليها حتى لدى شيوخ الإسلام. وألف وثلاثما ئة مجلد من الأحاديث النبوية. ... وعدة كتب ثمينة أخرى... وألف مجلد من المخطوطات المتنوعة. .... وكتب عديدة أخرى منقوشة ومزينة. مع (٢٦٠) قطعة من المخطوطات، بحيث أن كل صفحة مذها كانت تعادل مائة قرش .. ومعها مخطوطات للخطاطين القدامي، وكانت بعض تلك المخطوطات تتألف من ٦٠٠ صفحة، وكانت جميعها مخطوطات تعود لزمن السلطان (بايزيد).... وقد تم بيع هذه السجلات بشكل رخيص، بحيث لا يساوى ثمنها نقطة منها. وأحمال سبعة جمال من الكتب الثمي نة والتي كانت تحمل ختم الخان. .... الفتو حات المكية تأليف الشيخ "محي الدين العربي"..... فتح مصر بخط السلطان "سليم خان" وهو من تأليف الكاتب "يوسف خان". ... من غير هذا كان ناك (٧٦) مجلدا من الكتب الفارسية والعربية والتركية من تأليف (عبدال خان) نفسه، مع (١٠٥) رسائل منوعة ومختلفة، كان معظمها باللغة الفارسية. مع مائتي مجلد من أطالس (مينور) والجغرافية (وبابا مونت) وكتب علم الهيئة والحكمة من مطبو عات الأفرنج، وكل من كان يراها كان بفقد وعيه لفرط جمالها، مع بضعة خرائط للعالم القديم والجديد، وإلتي كان يدور رأس الناظر عند النظر إليها، مع كل أنواع الأعشاب والنباتات التي كان الأطباء يحتاجونها . مع صور لجميع أعضاء جسم الإنسان، بحيث لا يستطيع أي ناظر من التمييز بيذها وبين الأعضاء الحقيقية وكانت مصورة في بلاد الإفرنج. مع مائتي منظر ولوحة عجيبة كانت قد رسمت بأيدي العجم والإ فرنج، و كل واحد مذها كان مثالا للسحر الحلال، وكانت إحدى تلك اللوحات



لمعركة بحرية بين مجموعتين من السفن الحربية، وكانت باختصار أشب ما تكون بأعمال السحر، إذ يظن المشاهد إليها أنها معركة حقيقية تقع أمام الأذظار. وكانت هناك أعمال لكبار الفنانين المشهورين العالميين...، بحيث كانت تجحظ أعين المشاهدين، ولا يشبعون من الذظر إليها. .... وكانت من بينها صور نقشت على القماش... كما كان من بينها تخطيط بالقلم لـ (رضوان بك) من بلاد مصر وإلذي هو فريد زمانه" (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٣١١– ٣١٨). أما عن الحالة التي وصلت إليها تلك المخطوطات الثمينة، فيصف أوليا جلبي حالتها قائلا: "نعم كانت هناك الألاف من الأعمال الفنية الرائعة عالميا، كانت قد وضعت في المزاد الرخيص، فكان يأتي مختلف أ نواع الكورد، ومن الرعاع.... فكانوا يقلبون في هذه الصور واللوحات ويأخذونها من هذه الخيمة إلى تلك الخيمة للذظر إليها دون معرفة قيمتها الأصلية، ثم يع يدونها إلى أ يدى ا لدلال، بعد أن تصبح مهله لة. ومجعدة. .. كانت هذه الأشياء الثمينة والنادرة التي تحدثنا عنها، تباع وتشتري أسوة بالفجل والجزر....." (جلبي، ٢٠٠٨، صـ ٣١٨). ويضرب أوليا جلبي مـ ثالا بمصير تلك المخطو طات الانادرة، فيصف أحد التجار الذي قام بشراء نسخة من (الشاهنامة) (١٠)، حيث قام بتشويه جميع الصور النادرة في هذا الكتاب بحجة أن الصور محرمة، وقام بوا سطة ( سكين تركماني) بخلع العيون من جميع تلك الصور عن طريق حفرها وإحداث ثقوب في صفحات الكتاب، كما قام بقطع رؤوس بعض تلك الصور بواسطة السكين، أو بتشويه الوجوه الجميلة والملابس الفاخرة لتلك الصور... (جلبی، ۲۰۰۸، صد ۳۱۸، ۳۱۹).

وفي الختام، فإنه يتبين من دراسة رحلة أوليا جلبي إلى كوردستان مدى التقدم والازدهار الحضاري الذي شهدته مدن كورد ستان منذ القرن السابع عشر الميلادي، والتي تدل على تراث حضاري كوردي متميز عن الدولة العثمانية، فحافظ الأكراد على هويتهم عبر التاريخ، وتناقلت الأجيال تلك الهوية جيلاً بعد جيل. كما يتضح أيضاً من تلك الدراسة مدى حجم المؤامرة التي كان يه يئ لها العد مانيون للأكراد، ولم تف طن أذ فس الأكراد لتلك المؤامرات، لدر جة أذ هم ساعدوا "ملك أحمد باشا" في التخلص من خان "بدليس". وفي الوقت نفسه لم يكن "ملك أ حمد با شا" يدق في الأكراد، فذ جده في وقت المعركة يجتمع مع أهل جلد ته ويتعا هد معهم في حال دان المك أحمد باشا الذي التخلص من خان الما ين الما عراد للما ما يكن الماد أ حمد ما عدوا عال أكراد، فذ جده في وقت المعركة يجتمع مع أهل جلد ته ويتعا هد معهم في حال خزلان الأكراد له، مع العلم أن أوليا جلبي لم ينقل أي شيء يدعوه من الخوف من الأكراد، وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على أمر في نفوس العثمانيين بوجه عام تجاه الأكراد، وإن

قائمة المصادر والمراجع

أحمد، أحمد محمد، (٢٠٠٩)، أكراد الدولة العثمانية تاريخهم الاجتماعي والاقتصادي والسياسي ١٨٨٠-١٩٢٣، دار سيبريز.



- أوليا جلبي الرحالة التركي، (٢٠٠٢)، سياحتنامه مصر، ترجمة محمد علي عوني، تحقيق عبد الوليا جلبي الرحالة التركي، (٢٠٠٢)، سياحتنامه مصر، ترجمة محمد علي عوني، القاهرة: دار عبد الوهاب عزام، أحمد السعيد سليمان، تقديم ومراجعة أحمد فؤاد متولي، القاهرة: دار الكتب والوثائق القومية.
- أوليا جلبي، (٢٠٠٨)، رحلة أوليا جلبي في كورد ستان عام ١٠٦٥ هـ/ ١٦٥٥م، ترجمة: رشيد فندى، أربيل: مطبعة، خانى- دهوك.
- سليمان، أحمد السعيد، (١٩٧٨)، تأصيل ماورد في تاريخ الجبرتي من الدخيل، القاهرة: دار
   المعارف.
- صابان، سهيل، (١٤٢١ه/ ٢٠٠٠م)، المعجم الموسوعي للم صطلحات العثماذية التاريخية، الرياض: مطبوعات مكتبة الملك فهد الوطنية.
- عامر، محمود، (٢٠١٢)، "المصطلحات المتداولة في الدولة العثمانية"، مجلة دراسات تاريخية، عدد ١١٧.

# مواقع إلكترونية:

<sup>-</sup> فهرس المكتبة الوطنية الألمانية، على الربط الإلكتروني التالي: https://portal.dnb.de/opac.htm?method=simpleSearch&cqlMode=true&query=nid=1028 28732

### الهوامش:

(<sup>())</sup> أفندي: من الكلمة اليونانية [أفنديس] Avandes، دخلت اللغة العثمانية الأناضولية في وقت مبكر واستعملها العثمانيون في القرن الثالث عشر الميلادي، وكثر استعمالها بعد ذلك في العهد العثماني، واستعملها العثمانيون لقباً للرجل الذي يقرأ ويكتب، واستخدمت لقبا أيضاً لبعض كبار الموظفين، فقد كان يقال لرئيس الكتاب "رئيس أفندي" ولقاضي استانبول، استانبول أفنديس، أي أفندي استانبول، وكان لقباً للأمراء أولاد السلاطين، وأطلقت على مشايخ الإسلام، وكثيراً ما نقول أبو السعود أفندي، وكان العثمانيون يطلقونها على رؤساء مشايخ الإسلام، وكثيراً ما نقول أبو السعود أفندي، وكان العثمانيون يطلقونها على رؤساء الديانات الأخرى. كما كان الجيش العثماني يلقب الضابط بلقب أفندي حتى رتبة الديانات الأخرى. كما كان الجيش العثماني يلقب الضابط بلقب أفندي، كانت المرأة تلقب بلقب أفندي، فيقال [خانم أفندي] وكان يقال لزوجة السلطان [قادين أفندي] وربما المرأة تلقب بلقب أفندي بكلمة بك. وكانت كلمة أفندي تطلق في اللغة العربية على الكاتب الحقت كلمة أفندي بكلمة بك. وكانت مامة أفندي تطلق في اللغة العربية على الكاتب الحقاف في الدولة، وكان الروزنامجي في مصر هو رئيس الأفندية. "انظر، سليمان، أحمد الموظف في الدولة، وكان الروزنامجي في مصر هو رئيس الأفندية. "انظر، سليمان، أحمد السعيد، (١٩٧٨)، تأصيل ماورد في تاريخ الجبرتي من الدخيل، القاهرة. ما كاتب



- <sup>(۲)</sup> سلحدار أغا: هو مدير موظفي الغرفة الخاصة، وكان يحمل سيف السلطان على كتفه في المراسم الخاصة، ويمشي وراءه. انظر: "صابان، سهيل، (١٤٢١ه/ ٢٠٠٠م)، **المعجم الموسوعي للمصطلحات العثمانية التاريخية**، الرياض: مطبوعات مكتبة الملك فهد الوطنية، صـ ٣٥".
- <sup>(۳)</sup> مدينة وان: هي مدينة قديمة على جانب بحيرة وان على طريق إيران وهي من أكبر المدن الكردية ترتفع نحو ١٧٥٠ مترًا عن سطح البحر تحيط بها جبال مرتفعة تغطيها الثلوج معظم أيام السنة. انظر: "أحمد، أحمد محمد، (٢٠٠٩)، **أكراد الدولة العثمانية تاريخهم الاجتماعي** والاقتصادي والسياسي ١٨٨٠–١٩٢٣، دار سييريز، صـ ٧٨".
- (\*) تقع إمارة بدليس في جنوب غرب بحيرة وان وتضم في حكمها مدينة بدليس وتوابعها الصغيرة.
  - <sup>(ه)</sup> تقع مدينة "اسكودار" على الساحل الشرقي لمضيق البسفور في مقابل إستانبول.
- <sup>(1)</sup> تطرق الرحالة أوليا جلبي إلى أساس تسمية منطقة ملاطية بهذا الاسم؛ فيسميها العجم "اسبوزان"، أما التوركمان "مال آتية" والعرب "ملاطية"، ويسميها اليونانيون "رقبة". وأن أعيان المدينة يقولون أنها تسمى (مال آتيه) أي أن المال يأتي. انظر: "رحلة أوليا جلبي في كوردستان، المصدر السابق، صد ٢٠، ٢١".
- (<sup>v)</sup> خان: هو لقب الملوك والأمراء وسادة الأتراك، كما يعني منزلاً للمسافرين والتجار. "انظر: عامر، محمود، (٢٠١٢)، "المصطلحات المتداولة في الدولة العثمانية"، مجلة دراسات تاريخية، عدد ١١٧، صد ٣٧٢.
- (٨) القبان: هو ميزان قديم يستعمل لوزن الأشياء الثقيلة، مثل وزن أكياس الحبوب أو صناديق الفاكهة. وقد توسع معنى القبان بين الشعوب في الشرق الأوسط، بحيث أصبح المحل الذي يستعمل فيه يسمى (القبان)، أو يسمى (العلوة). انظر: رحلة أوليا جلبي في كوردستان، المصدر السابق، صد ١٢٢.
- <sup>(۱)</sup> يرى الباحث أن استخدام هذا التعبير دليل على إبداء الضعف أمام رسول الباشا، وللدلالة على شدة المصاب، وكنوع من استعطاف الباشا، عندما يتم وصف حال الخان عند استقبال رسالة الباشا.
- <sup>(١٠)</sup> الشاهنامة: أشهر ملحمة فارسية، كتبها الشاعر الفردوسي (٩٣٢– ١٠٢٠م) شعراً، وهي تتألف من ستين ألف بيت من الشعر، وهي في سيرة ملوك وأبطل الفرس. انظر: رحلة أوليا جلبي في كوردستان، مصدر سابق، صـ ٣١١.



# Kurdish cultural and civilizational heritage in the writings of travelersduring A study in the writings of the traveler "Elia Chalabi" ,the seventeenth century to Kurdistan 1065 AH / 1655 AD

# ABSTRAC

The Kurdish identity is a distinct identity, and it has solid foundations in the formation of the Kurdish nation. From this point of view, the motive for choosing the subject of the study was to explore the Kurdish cultural and civilizational heritage as one of the motives of Kurdish nationalism, as the Kurdish heritage is a distinctive heritage, and adhering to it and developing it for sustainable development helps the continuity of the Kurdish identity, especially with the increasing challenges in the era of globalization, which is characterized by the interpenetration of cultures With the spread of the Internet and social media, it may cause the disintegration of societal values, and thus the elimination of the distinctive identity of peoples.

Heritage is the inheritance of parents and grandparents, and heritage is divided into tangible and intangible heritage. During the study, light will be shed on the bright spots of the tangible and intangible Kurdish heritage. The current study sheds light on the writings of the traveler "Elia Chalabi" during his trip to Kurdistan during the seventeenth century AD, where the Kurdish cultural manifestations that he described will be dealt with through criticism and analysis, by studying issues related to lifestyle, customs and traditions, Kurdish crafts and industries, and heritage. Kurdish urban design of cities, castles, houses, and Kurdish folklore.

The study deals with the aspects of life in Kurdistan through two main topics, the first of which relates to some aspects of civilization in Kurdistan through the vision of Elia Chalabi; As for the second topic, it is related to the relations between the Kurds and the Ottomans, by examining the circumstances that were associated with the Ottoman attack on Bidlis.

Keywords: Kurdish emirates, travels, Ewliya Chalabi, Bitlis, civilization



# ڪولتوورێ رموشهنبيري و شارستانيا ڪوردان د پهرتووڪيٽن ڪهروڪان ڻ سهدميي ههڤديّدا خواندنهڪا د ڪهريانا ئموڻيا چهڻهبي بو ڪورڊستاني ١٠٦٥مش/١٦٥٥ز

پۆختە:

نا سنامهیا کوردی نا سنامهیهکا جیاواز هه یه کو ل سهر چهند ستوونان ئا قا بوو یه ئهوژی زمام، میزوو، رموشهنبیریا ههڤپشک کو ب ههڤرا شارستانیا کوردان ئاڤا دکهن.

كولتوور نهو ميرا ته كو ژ باب و كالان ما يه و بو دوو به شان ليّك شه دبيت: كولتوورى ماددى و يى نه ماددى. و دڤى ڤهكولينيدا دى روناهيى به ردمينه سهر هه ردوو جورين كولتورى د ناڤ كومه لكه ها كوردان ل سهدميى حه ڤدى دا ب ريّكا خواندنه ڤهيا پهرتووكا ( سهيا حه تنامه) يا گهروكى تورك ئوليا چه لهبى، و تىدا دى به حسى دياردمين شارستانيا كوردان و جورى ژيان و دابو نه ريتان و پيشه سازى و پي شهيين خو ماليين كوردان، هه روه سا كول توورى ئا ڤهدانيى ل كوردستانى ژلايى ديزاينكرنا باير و كه لا و خانيان و فولكلورى كوردى هي ته درى

**پەيڤێن سەرەكى**: *مىرد شينێن كوردان، گەريان، ئەوليا چەلەبى، بەدليس، شار ستانى.* 





# بهدينان في كتابات مؤرخي الموصل في القرن الثامن عشر ياسين بن خير الله العمري انموذجاً

أ. د. محمود صائح سعيد
 كلية الأداب- جامعة الموصل /العراق

### الملخص:

حظي تاريخ إ مارة بهدينان في العهد العثماني باهتمام العديد من المؤرخين والرحالة الذين زاروا وكتبوا عنها نظراً لما تمتعت به الأمارة من مكانة مهمة ونشاط عبر سنوات حكمها ، وكانت إمارة بهدينان تمثل واحدة من أبرز الأمارات الكوردية التي ظهرت في العهد العثماني وكان لها ادواراً سيا سية وحضارية مهمة وعلاقات بارزة مع المناطق المجاورة لها بما فيها ولاية الموصل . وونتيجة لهذه العلاقات فقد اهتمت الموصل بهذه الأمارة وحظيت باهتمام من قبل الولاة والحكام ، مما استدعى قيام المؤرخين الموصليين بالكتابة عنها نظراً لقوة العلاقة بين الإمارة والمحكام ، مما استدعى قيام المؤرخين الموصليين بالكتابة عنها نظراً لقوة العلاقة بين الإمارة والموصل ، وترابط المصالح السيا سية والاقتصادية بينهما لا سيما وأن التجارة كانت واحدة من أهم الروابط التي عززت العلاقة بين الموصل وإمارة بهدينان . ومن هذا المنطلق جاءت مؤلفات المؤرخ الموصلي ياسين بن مؤلفاته المؤرخين الموصلي يالكتابة عنها نظراً متوة العلاقة بين الإمارة والموصل ، وترابط المصالح السيا سية والاقتصادية بينهما لا سيما وأن التجارة كانت واحدة من أهم الروابط التي عززت العلاقة بين الموصل وإمارة بهدينان . ومن هذا المنطلق جاءت مؤلفات المؤرخ الموصلي ياسين بن مؤلفاته المؤرخ الموصلي وإمارة بهدينان . ومن هذا المنطلق جاءت مي مارة بهدينان ، ولا سيما وأن مؤلفاته التي بلغت سبعة عشر مؤلفاً تضمن بعضها حديثاً متنوعاً عن إمارة بهدينان وتأريخها ، ولم يقتصر على الجانب السياسي فحسب بل شمل الجانب الاقتصادي والعلمي وفي هذا البحث محاو لة لتسليط الضوء على جهود هذا المؤرخ الكبير الذي لا غنى لأي باحث في قاريخ المنطقة الاستغناء عن مؤلفاته .

مفاتيح الكلمات : بهدينان ، ياسين العمري ، القرن الثامن عشر ، مؤرخو الموصل.

أولاً : ياسين العمري والمؤرخون الموصليون:

وصف كيمب يا سين العمري بأنه واحد من أربعة مؤرخين موصليين يعدون من ضمن المؤرخين المحتر فين (كيمب : ٢٠٠٧ ، ص١٤١-١٥٢) (\*)،ولاكن يبدو أن يا سين العمري هو أعظم مؤرخي الموصل على الاطلاق لما ألّف من ذتاج تاريخي وأدبي من الصعب إن لم يكن من المستحيل التخلي عن مؤلفاته ونحن نكتب عن تأريخ المنطقة في القرن الثامن عشر.

إن يا سين العمري رغم توا ضعه واعترا فه بقصوره العلمي (الشرعي ) بالمقارنة مع أخيه الأكبر أمين العمري إلا أن المؤلفات الكثيرة التي تركها يجعلنا ذقف باحترام وإجلال كبيرين لما



قدم ، فمؤلفاته لم تقتصر على مدينة الموصل فحسب ، بل توجه إلى مختلف جهات المنطقة شمالاً وجنو باً ، إن يا سين الع مري الذي ذشأ في إسرة علم ية ، م شهورة بعلم ها ومكانتها الاجتماع ية والاقتصادية والسياسية في مدينة الموصل ، تجعل من مؤلفاته قيمة كبيرة ، ولا شك أن والده خير الدين كان يمثّل أحد مصادر معرفته ، وكذلك أخية أمين ، صحيح أن يا سين العمري لم يكن كأخيه في العلم الشرعي إلا أن توجهه الصوفي وتعليمه ، أهّلاه لتبوء مكانة مهمة في حقل التاريخ ، ولا شك أن المدرس الوحيد الذي وصلتنا معلومات عنه والذي درّس ياسين العمري هو الشيخ عبد القادر الاربيلي الذي أشتهر بالموصل عام ١٩٧٩م ، إذ درّس في مدرسة الحاج زكريا التاجر في محلة شهر سوق بباب عراق ، وتلقّى العلم الشرعي ، الفقه تحديداً ، منه وحصل على أول إجازة ، وكان عمر يا سين العمري قد تجاوز الست وأربعون عاماً ، فكانت بداية ، وإن بدت متأخرة ذسبياً ، إلا أن نتاجه مثّل قفزة علمية ومعرفية ها مة في تاريخ الموصل وما جاورها من مدن وبلدات وقصبات ( كيمب ، ٢٠٠٧).

امتلك يا سين العمري ثقافة واسعة جداً، ويبدو أن أخاه أمين ساعده في ذلك كثيراً (كيمب،٢٠٠٧)، فقد عاشا في ذفس الدار وتشاطرا الدار نفسه عقب وفاة والدهما في محلة باب عراق حتى سنة ١٧٧٧م، ويعترف ياسين بعلم أخيه وفضله عليه، فيقول عن أخيه أمين العمري :" أنا لست إلا قطرة في محيط ثقافته" (كيمب، ٢٠٠٧، ص١٥٢).

لم يكن يا سين العمري مجرد مثقف مذعزل عن محيطه بل دخل في خد مة الوزراء البلي ليين أ برزهم الوالي سعد الله با شا بن حسين با شا البلي لي (١٨١٠–١٨١٢م) و كان إما مه الشخصي لأثني عشر سنة ، كما دبّر معيشته بتأليف الكتب والمدح للوزراء والأمراء والاعيان مُهدياً جميع كتاباته فاستحق لقب : مؤرخ البلاط الموصلي ، علماً أن تأليفه لم يكن بتكليف من أحد بل بدافع شخصي على أمل الحصول على مكافئة مالية من أصحاب المناصب ، ولم يستفد من كتب والده خير الله بعد ان استحوذ عليها أبناء أخيه أمين العمري ، فكان يعيش كفافاً حتى وصل به الأمر إلى بيع مسودة عمل تاريخي كبير كان يقوم بتصنيفه سنة ١٧٩٠م بسبب الحاجة ، و مع المر إلى بيع مسودة عمل تاريخي كبير كان يقوم بتصنيفه سنة ١٧٩٠م بسبب الحاجة ، و مع التاريخي الواسع والثرّ مصدراً أساسياً من مصادر دراسة تاريخ الموصل والموح نتا جه التاريخي الواسع والثرّ مصدراً أساسياً من مصادر دراسة تاريخ الموصل والما لما الماريخي ، حتى أصبح نتا جه

ما وصلنا من مؤلفات ليا سين العمري بلغت سبعة عشر مؤلفاً وهو عدد ضخم ليس جميعها متوفر أو متاح إذ أن ما وصلنا من مؤلفا ته بلغت خمسة عشر مؤلفاً قسّمها الباحث البريطاني بيرسي كيمب إلى خمسة أصناف : تاريخ السلالات الحاكمة ، تاريخ حوليات (سنوية) ، معاجم التراجم ، التاريخ المحلي وتاريخ الاحداث . هذا فضلاً عن كتب في الادب : روضة المشتاق



ونزهة العشاق ، روض الأدب ، وعيون الأدب ، وكتاب في علم العروض : العذب الصافي في تسهيل القوافي ، وقصائد تشمل المديح والتاريخ وتفسير الأحلام وكتاب عن الصلاة والأدعية : السيوف الساطعة ، ورسالة في الطب : الخريدة العمرية . كما استنسخ عدة كتب تعكس اهتماماً واضحاً في التصوف : اللمعة النورانية في حل مشكلات الشجرة النعماينة لصدر الدين القنوي (ت ١٢٧٣م) ، وكتاب : روض الرياحين في حكا يات الاصالحين للا يافعي ، وكتاب : تح فة الراغبين في أ مر وكتاب : روض الرياحين في حكا يات الاصالحين للا يافعي ، وكتاب : تح فة الراغبين في أ مر الطواعين وهو مقتطف من بذل الماعون في أخبار الطاعون لأبن حجر العسقلاني ، وكتاب : الكشف عن مجاوزات هذه الأمة للسيوطي (في علم الحديث) ، وكتاب : مسائل الخلاف بين الأمامين المواعين ، وقطعة ادبية بعنوان : اختلاج الأعضاء ( منسوبة للإمام جعفر الصادق) واستنسخ ايضاً : ديوان : صفي الدين الحلي (ت ١٣٤٩م) وكتاب : الدر النقي (في الموسيقي) ( ترجمها مسلم اخي باب الموصلي لرسالة عبد المؤمن البلخي ) (كيمب ، ٢٠٠٧ ) ، وسوف نفصّل الكلام عن هذه المؤلفات في المحور الرابع بقدر تعلقها بامارة بهدينان حتى لا نخرج عن الهدف الأساس لهذا البحث . في المحور الرابع بقدر تعلقها بامارة بهدينان حتى لا نخرج عن الهدف الأساس لهذا البحث .

ثانياً: منطقة بهدينان أهمية الموقع والعلاقات الاقتصادية مع الموصل:

ترجع تسمية بهدينان إلى شخص يدعى بهاء الدين وكان أحد حكّام القلاع في منطقة شمدينان التابعة لولاية وان ، وان هذه الاسرة نزحت إلى العمادية وتولت حكم الا مارة هناك ، في حدود القرن الثالث عشر للميلاد ، فانتسبت الا مارة إلى اسم زعيم الاسرة الا مير بهاء الدين (البدليسي، ٢٠٠١ ؛ العباسي، ١٩٦٩) وهكذا فإن مصطلح بهدينان هو الاكثر شيوعاً في الكتا بات التاريخية بينما مصطلح بادينان هو الاكثر شيوعاً بين سكان المنطقة نفسها من حيث اللفظ (كيمب ، ٢٠٠٧ ).

تمتعت ا مارة بهدينان بعلاقات اقتصادية وثيقة مع الموصل إبان العهد العثماني، فقد كانت مدينة الموصل تتمتع بعلاقات اقتصادية واسعة مع مختلف البلدان المجاورة ، وكانت ترتبط بطرق تجارية متعددة ومتنوعة ، وكان من بين هذه الطرق طريق تجاري شهير يربط بين الموصل والعمادية عبر بلدات القوش ودهوك ، فكان هذا الطريق يعد من أكثر الطرق التجارية أماناً، إذ أقيمت على الطريق العشرات من القرى العربية والكردية والمسيحية مما يدل دلا لة واضحة على الامان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير من المان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير بهدينان كانت واسعة جداً في حين بقيت المبادلات التجارية مع ما وار محة على الامان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير من المان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير الامان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير الامان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير الامان الذين كان عليه الطريق على عكس الطريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت تحفه الكثير الامان الذين كان ما الا صدد يشير كيم ما المريق المؤدي إلى ماردين الذي كانت المارة الامان الذين كانت واسعة جداً في حين بقيت المادلات التجارية مع شرقي كردستان ويقصد بها : الاسليمانية وراو ندوز وكويذ جق متوا ضعة " (كيمب ، ٢٠٠٧) و بالنظر لأهم ية هذه العلا قات الاقتصادية والتجارية فقد وثقها المؤرخ يا سين العمري في بعض كتبه ، وأ شار إلى دور الا كراد



المحليين المسلمين بإنه كان متواضعاً بالمقارنة مع المسيحيين واليهود والارمن ، فقد وردت إشارة في كتا به زبدة الاثر يبين فيها كما قال : "بالذسبة لأ مارة بهدينان لم يكن الا كراد المحليين المسلمين دور بالتجارة بل النشاط كان محصوراً على النصارى واليهود والارمن " (العمري ، ١٩٨٤، ص١١٣)، وهذا دليل على أن الاكراد لم ينشطوا بالتجارة بشكل كبير بل كانوا مزارعين بالدرجة الاساس .

كا نت طبيعة العلاقات التجارية بين الموصل وبهدينان قاد مة على أساس المبادلات التجارية الواسعة ، ففي حين كانت المبادلات التجارية مع شرقي كردستان : السليمانية وراو ندوز وكويسنجق متواضعة، بقيت المبادلات التجارية مع بهدينان واسعة ، وكانت الطرق التجارية بينهما من أفضل الطرق التجارية ، وكانت الموصل تمثل مركز تجميع العفص وصوف الجبل ، واعتمدت الموصل وبهدينان على سلامة الطريق بينهما من أجل تحقيق الفائدة الاقتصادية بينهما ، ومما ساعد على توثيق الصلات التجارية بينهما أن ذفوذ ولاية الموصل العسكري والسياسي كان خارج نطاق بهدينان في وقت كانت الا مارة تابعة لحكم الماليك ببغداد في بعض الفترات وكان حرص حكام الموصل خاصة الجليليين على إدامة العلاقة مع الماليك أن يوطّدوا علاقاتهم مع إمارة بهدينان كي ما يغضبوا حكام بغداد ، ومع سقوط حكم الماليك أن يوطّدوا علاقاتهم مع المارة بهدينان كي ما يغضبوا حكام بغداد ، ومع سقوط حكم الماليك أن يوطّدوا الا قائم مع والمارة بهدينان كي ما يغضبوا حكام بغداد ، ومع سقوط حكم الماليك أن يوطّدوا نت هذه والجليلي بالموصل خاصة المراة بهدينان إلى حدود ولاية الموصل ، وا ندمجت معها ، فكان والمارة بهدينان كي ما يخضبوا حكام بغداد ، ومع سقوط حكم الماليك أن يوطّدوا الا قائم مع والتالي الهيمنة على تجارة بينهما واستطاعت الموصل ان تمد نفوذها وتحل محل بغداد هذه الحمد وبالتالي الهيمنة على تجارة بهدينان والسيطرة على طريق سوريا التجاري (كيمب، ٢٠٠٧).

أدّت الموصل دادً ما دور مدينة مركزية للتجارة مع البلدات المجاورة بما فيها بهدينان فكانت مختلف البضائع والاسلع تأتي إلى المدينة ، وكان التجّار المواصلة يديرون التجارة معها ، وقد أشار العمري إلى أن المبادلات التجارية بين الموصل وبهدينان واسعة جداً والسلطات العثمانية كانت دادُ ماً حريصة على ضمان أ من الطرق التي تربط الموصل بالعماد ية وعقرة ود هوك ، والتأكيد على ضرورة استتباب الا من في هذه المنطقة الجبلية المهمة ، وكان ات الموصل ت تأثر بالنزاعات الكردية إلى حد كبير في تجارتها وكذلك حرفها (العمري ، ١٩٤٠) .

كانت أهم مواد التجارة بين الموصل وبهدينان هي مادة العفص ، إذ كان تجار الموصل يجلبونها من الجبال ويشحنوها إلى سواحل البحر المتوسط والخليج العربي ، حتى كان يطلق عليه "العفص الموصلي" (كيمب ، ٢٠٠٧، ص٥٥) الذي يمتاز بنوعيته الجيدة ، وقد قدّر الحاصل عام ١٨٣٠م بحوالي ١٠ الاف قنطار كان يصدر ربعه إلى حلب والباقي يجد طريقه إلى البصرة والهند وأورو با ، وقسم لا بأس به يستخدم في الحرف دا خل المدينة خاصة في دغ الجلود ، أ ما محصول القطن فلم يستطع انتاج القطن أن يلبي متطلبات الصناعة المحلية ، فكان تجار القطن يشترونه



من جبال العمادية ، وفضلاً عن هاتين المادتين ، العفص والقطن ، فقد جهّزت إمارة بهدينان الموصل بمادة التبغ ، كما جهّزت بهدينان الموصل بجميع احتياجاتها من الخشب وفحم الخشب الذي له ا ستعمالات مت عددة للتدفئة والطبخ وب عض الصناعات وا لحرف و كان تجّار الموصل ينقلو نه بأنفسهم (العمري ، ١٩٨٤ ؛ كيمب ، ٢٠٠٧ ) كما كانت بهدينان تنتج الصوف والجلود المدبوغة وحلوى منّ الاسما والعنب والزبيب والتفاح والعر موط والرمّان وا لجوز والخيار والعسل والالبن و كذلك الأواني الفخارية التي تستعمل في المدينة لحفظ الماء نقياً وبالمقا بل جهّزت الموصل بهدينان بالحنطة والشعير والالبسة والتماص والتعمل والتمور والماح والخيار والع الم من هذا النمط التداولي أن التجارة بين الموصل وبهدينان لم تكن في صالح أهل الموصل وتجارها لأن الاستيرادات فاقت الصادرات كثيراً لكن حين نضعها في إطار أوسع ، فإن هذا النمط من التبادل يوضّح دور الموصل كوسيط ناجح بين المناطق المنتجة والاطراف المستوردة ، وقد الموصل يوضّح دور الموصل كوسيط ناجح بين الماطق المنتجة والاطراف الستوردة ، وقد الموصل

كانت طرق التجارة التي ربطت الموصل بإ مارة بهدينان من أهم الطرق التجارية التي تميزت بالحيوية والنشاط ، ذلك مثّلت بهدينان منطقة إنتاج للعفص غاية في الأهمية ، وكانت هذه الا مارة ترتبط بصلات تاريخية مع الموصل منذ العصر الأتابكي ( الديوه جي ، ٢٠١٣) وطيلة العهد الجليلي ( رؤوف ، ١٩٧٥) حرصت الموصل على ادامة السلام مع ا مارة بهدينان وإدامة الطريق المؤدي إليها وكانت الا حداث الخاصة بالسلب والنهب قليلة جداً إذ انتشرت القرى والحقول بين الموصل وبهدينان مما يدل على حالة الامان التي كانت عليها .

كما ان تجارة بهدينان كانت معظمها مع الموصل وكانت تعد سوق رئيسية ، ويبدو أن عقرة (الجوادي ، ٢٠١٥) كانت في مقد مة مناطق بهدينان التي ترتبط بعلاقات تجارية وثيقة مع الموصل نظراً لقربها الجغرافي ، وكان العديد من سكان عقرة يتقنون اللغة العربية لكثرة ترددهم على الموصل ، كما إن أهل الموصل يقصدون عقرة للحصول على منتجاتهما حتى أنهم أطلقوا على عقرة ( كجك اسانبول) أي إستانبول الصغيرة ، فكانت منتجاتها الزراعية من قبيل العفص والرز العقراوي والقطن والجلود والرمان وشرابه والعسل والمنتجات الحيواذية من حليب ودهن ونحوها فضلاً عن الفواكه ( العمري ، ١٩٦٨) كالتين والعنب والتفاح والخوخ من أبرز المنتجات المصدر إلى الموصل وأ سواقها ، كما ا شتهر سكان عقرة ببعض الصناعات الحيواذية من حليب ودهن ونحوها فضلاً عن الفواكه ( العمري ، ١٩٦٨) كالتين والعنب والتفاح والخوخ من أبرز المنتجات المصدر إلى الموصل وأ سواقها ، كما ا شتهر سكان عقرة ببعض الا صناعات اليدوية حتى أن أ سواقها كا نت متخصصة ومقسمة حسب الحرف مثل سوق الصاغة والندافين والاحذية (الدوسكي ، ٢٠٠٦) ربما

كان النزاع السياسي في إمارة بهدينان يؤثر بشكل كبير على العلاقات التجارية بين الموصل وبهدينان ، فقد تسبب و فاة والي العمادية سنة١٧٩٨م إلى تفجر نزاع دا خل بيت الإ مارة



توقفت على إثره النشاط التجاري مع الموصل ، مما دفع الوالي الجليلي إلى محاولة التدخل ورأب الصدع بين المتخاصمين ، ولما لم يتم حسم الخلاف طلب والي بغداد علي باشا من محمد باشا الجليلي التدخل باسمه لتسوية الخلاف ، فتم تسوية الخلاف بإرسال الوالي الجديد مبلغ من المال وقدره مئة ألف قرش إلى بغداد ( العمري ، ١٩٤٠ ؛ لانزا ، ١٩٥٣).

وبعد نهاية الحكم المحلي في الموصل سنة ١٨٣٤م ونهاية الحكم المحلي في بهدينان انضمت الاخيرة إلى ولا ية الموصل سنة ١٨٤٢م فذ شأت روا بط اقت صادية أك شروثا قة من ذي ق بل لا كن الحقيقة لم يكن رأس المال المحلي المستفيد الاساسي منها بل رأس المال الاجنبي الذي نشط بدعم من القد صليات والشركات التجارية فقد أسست بريطانيا قد صلية لها في الموصل سنة ١٨٣٩م واستطاع رأس المال التجاري الاجنبي من التنافس بأفضلية مع رأس المال التجاري المحلي (كيمب ،

ثالثا : طبيعة العلاقات السياسية بين الموصل وبهدينان وفقا لكتابات العمري:

كان حين ينشب خلاف أو صراع على الأمارة دا خل الأسرة البهديناذية يلجأ البعض إلى الموصل بل في بعض الأحيان أهالي بهدينان يهربون إلى الموصل كما حدث حين حاول أحد أقرباء الأمير بهرام بك تولى الحكم بدعم من والي بغداد فنشب النزاع بينه وبين ابن بهرام اسماعيل بك سنة ١٧٨٧م وكنتيجة للصراع هرب أهالي عقرة إلى الموصل طلباً للأمان ( العمري ، ١٩٤٠ ؛ كيمب ، ٢٠٠٧) .

لقد سعى ولاة الموصل من الجليليين إلى احتواء الساسة الكرد وتسوية الخلافات بسرعة حرصاً منهم على الصلات التجارية وأن لا تخلق المنطقة بؤر توتر قد تؤثر على النشاط الاقتصادي والسياسي لولاية الموصل ، ففي عام ١٧٣٧م حاصر حسين باشا الجليلي العمادية في أعقاب خلاف بينه وبينهم ، وتم الاتفاق على شروط أعيدت العلاقات بسرعة بينه ما ( العمري ، ١٩٤٠) ويؤكد العمري أنه طيلة حكم والي بغداد سليمان الصغير بقيت العلاقات بين الموصل والعمادية متوترة في ضوء جهود سليمان الصغير المستمرة لأن يضع ضغطاً على الجليليين باستخدام نفوذه مع الا كراد ( العمري ، ١٩٤٠ ) إن بغداد لم تكتف بالاسيطرة على طرق التجارة الرابطة بين الموصل والعمادية متوترة في سوريا بل أيضاً حاولوا عزل الموصل عن أراضيها الداخلية .

لقد اهتم العمري كثيراً بالصراعات الداخلية التي وقعت بين أمراء بهدينان وطمعهم بالسلطة وهي جزء من صراعات مستمرة دا خل البيت البهديناني لحكم الامارة وقد أرجع العمري هذه الصراعات ، من بين الاسباب التي أدت إلى ضعف الامارة ومن ثم سقوطها ( العمري ، ١٩٤٠ ).

وعن طبيعة العلاقات بين الموصل وبهدينان يشير العمري إلى العلاقات الايجابية بينهما يذكر في حوادث عام ١٦٢٢م أن مراد خان بن علي العمري واخوه محمد بن علي العمري توجها نحو



العمادية فأقاما في قلعة القمري إلى أن رحلت العجم من الموصل ( العمري ، ١٩٨٤) إلا ان العلاقات شهدت تدهوراً في مدة حكم الاسرة الجليلية (١٧٢٦-١٨٣٤م) ( الدوسكي ، ٢٠٠٦) لكن هذا التدهور في العلاقات لم يكن دائماً وعلى طول الخط إذ أن المصالح الاقتصادية والعلاقات الاجتماعية كانت وثيقة بين بهدينان والموصل بحيث بات من الصعوبة بقاء العلاقات بينهما منقطعة.

كما إن العلاقات السياسية بين أمراء بهدينان وولاة الموصل من الجليليين كانت تتأثر بطبيعة العلاقة بين الموصل وبغداد ، وكان في غالب الاحيان يتم الزج بإ مارة بهدينان بهذا الصراع كما حصل حين هاجم حسين با شا الجليلي سنة ١٧٤٠م العمادية وذهب رساتيقها (قراها) وتم حصار العمادية لمدة شهرين ولم ينتهي الحصار إلا بعد دفع الا مير بهرام با شا (١٦٩٥–١٧٦٨م) مبلغاً من المال إلى الوالي الجليلي على سبيل المصالحة ، فاستأنف السفر بين العمادية والموصل ( العمري ، ١٩٤٠).

وفي عهد محمد باشا الجليلي (١٧٨٩ - ١٨٠٦م) حرص على اضعاف ارةباط بهدينان بولاة بغداد وحاول كسب الامراء إلى صفّه وقد نجح في ذلك ، إذ نجح في تحسين علاقاته مع والي بغداد سليمان با شا الكبير (١٧٨٠ - ١٨٠٢م) مما أدى إلى تزا يد نفوذ ولاة المو صل على إ مارة بهدينان وأطرافها حتى وصل الأمر إلى تدخل والي الموصل في شؤون البيت البهديناني نفسه ( العمري ، ١٩٤٠ ).

وي كتابه غاية المرام في ذكر محاسن بغداد دار السلام خصص العمري فصلاً كاملاً للحديث عن أ مراء بهدينان بو صفهم تابعين لولاية بغداد ، ويقول أيضاً أن العمادية كانت من مضافات بغداد ، و كان على أمرادُها أداء الضريبة السنوية لقاء ا قرار حكام بغداد لهم بالحكم وإرسال الخلعة الرسمية ( العمري ، ١٩٦٨) ، ويورد في كتابه ذكر لأبرز أ مراء بهدينان وعلماءها ، وفي هذا الصدد يصف العمري أمير بهدينان بهرام باشا والي العمادية بأنه :" عاقلاً فاضلاً فيه كرم أخلاق وحسن سياسة للرعية ، وكانت بلاد الا كراد والجبال والقبائل آ منين في أرغد عيش واهناه إلى ان توفي سنة ١٩١٢هجرية" (العمري ، ١٩٤٠، ص١٩٤ ) ، أما ابن بهرام اسماعيل باشا فيذكر فيما إلى ان توفي سنة ١٩١٢هجرية" (العمري ، ١٩٤٠، ص١٩٤ ) ، أما ابن بهرام اسماعيل باشا فيذكر فيما يذكر من سيرته أنه حارب الطامعين على السلطة ، وعاقب من ساند خصومه بالصلب ، وذكر ما يدكر من سيرته أنه حارب الطامعين على السلطة ، وعاقب من ساند خصومه بالصلب ، وذكر ما بابرز ما يتمنو بين إخوته من منافرة أدت به إلى طردهم من العمادية ، وقتله لأ مير الشيخان وأخيه ، وهكذا يورد العمري أ مراء بهدينان حسب الترتيب في تولي الا مارة ، ويصف كل شخصية منهم ومكنا يورد العمري أ مراء بهدينان حسب الترتيب من العمادية ، وقتله لأ مير الشيخان وأخيه ، ومكنا يورد العمري أ مراء بهدينان حسب الترتيب من العمادية ، ويتما له أي ير الشخصية منهم والاقدام لكن يتهمه بوقوفه وراء الفساد بين أبيه ووالي الموصل ، ويعترف العمري انه يجهل تاريخ ووكرم وحسن خلق وسياسة " (العمري ، ١٩٤٠، ص٢٢٠) ، أما خليل بك بن بهرام باشا بان فيه :" جود والاقدام لكن يتهمه بوقوفه وراء الفساد بين أبيه ووالي الموصل ، ويعترف العمري انه يجهل تاريخ



العمري سيرة هذا الأمير بعد أخوته وأخّره لأنه غلام ، ووصفه بأن :" فيه شهامة وكرم ذفس وحسن خلق لما توفي والده كان في سن الأحلام فملّكه أباه جميع ما يملك يداه من بسط وفرش وصفر وسلاح وتفنك ولؤلؤ ودرا هم ودنانير وخيل بزينتها وما شاكل ذلك من حطام الدنيا ثم عهد له للملك من بعده ومات فتقوى عليه أخاه مراد خان وعزله من الملك " ( العمري ، ١٩٤٠ ، مراد. المرابي الملك عن الملك المالك المالي العمري عليه أخاه مراد فال وعزله من الملك " ( العمري ، ١٩٤٠ م

## رابعا : ما جاء من ذكر لأمارة بهدينان في مؤلفات العمري:

ففي التاريخ السلالي كان للعمري كتاب بعنوان : عنوان الاعيان في ذكر تواريخ ملوك الزمان ، و هو مخطوط المكتبة الوطنية ، برلين تحت الرقم ٩٤٨٤ ، يورد في الورقة ٣٠٣ في ترجمة الاسلطان محمود الاول الخبر الاتي : "في عام ١١٥٣ هـ / ١٧٤٠م سارحسين با شا الجليلي والي الموصل على رأس جنده وحاصر العمادية وسوف نتعرض لهذا الحدث في ترجمة الوزير المذكور " ( كيمب ، ٢٠٠٧، ص١٥٤) وفي الفصل الأخير من هذا الكتاب يبحث العمري في السلالة الجليلية لكن الفصل الاخير مفقود ، والكتاب تألف من مقدمة وثلاثة وأربعون فصلاً وخاتمة وقد أهداه إلى سعد الله بك بن حسين باشا الجليلي قبل توليه الولاية على الموصل (كيمب ، ٢٠٠٧).

كما أورد كيمب ملاحظة مهمة حول الكتاب مفادها أن صديق بك الجليلي لما قام بذشر كتاب : غرائب الاثر في حوادث ربع القرن الثالث عشر عام ١٩٤٠ اتصل به عضو بارز من الاسرة العمرية طلب منه أن يقصى عن النشر مقاطع من المخطوط ينتقد فيها ياسين العمري الا كراد ذقدا لاذ عا : ذ لك لأن وجيها عمريا في ذ لك الزمان تزوج من فتاة من أسرة كردية وكنتيجة لهذا الرجاء تم سحب جميع النسخ المطبوعة لكتاب غرائب الأثر من المكتبات وإنتزعت الصفحتان ٨١ و ٨٢ قبل أن تـ هاد النـ سخ إلى الـ تداول ، وهـ ناك نـ سخة في مر كز الـ شرق الاو سط ( كلية القديس انطون ، اكسفورد) نجت من هذا التشويه الذي حلِّ بأخواتها من نسخ هذا الكتاب (كيمب ، ٢٠٠٧) ، هذا فضلا عن ذكره لأ مارة بهدينان والا كراد جنبا إلى جنب مع اليزيد ية في سنجار . إن كتاب غرائب الاثر في حوادث ربع القرن الثالث عشر وهو من نوع الكتب الاخبارية والذي أكمله العمري سنة ١٨١١م بعد تعيين سعد الله باشا الجليلي واليا على الموصل ، إن معظم الاخبار التي سجِّلها في كتاب الغرائب كان تاريخا للعراق بما فيه : الموصل وبغداد وإلا كراد دا ئرة الاهتمام الرئيسية فيه ، فيقدم ياسين العمري بصورة ممتعة الوضع السياسي للعراق منذ منتصف القرن الثامن عشر خاصة علا قات الموصل وحاجتها للاحتفاظ بعلا قات جيدة مع أكراد الجبل الذين يسيطرون على الأرض المنتجة لمحصول العفص (كيمب ، ٢٠٠٧). وينتقد العمري موقف أمير بهدينان زبير باشا (١٨٠٧–١٨٣٣م) الموالي لباشا بغداد سليمان الصغير فيقول :" وكفي جها لة بوالي العمادية حين أرسل له والي بغداد يأمره بإرسال عسكرا لمعونة أحمد باشا بن بكر افندي



فامتثل أمره وجمع العساكر من القبائل وسيرهم إلى محاربة أهل الموصل ومعونة أحمد با شا فقدموا جبل مقلوب وقراه التابعة للموصل وجعل عسكره يصادر أهل القرى ويأخذ الذخائر فكتب له آل عبد الجليل كتاباً وحذروه البغي فكتب إليهم الجواب ، ومن بعضه : فلنأتكم بجنود لا قبل لكم بها ولنخرجنكم منها أذلة وأنتم صاغرون ، وأمثال ذلك من التهديد والوعيد والقول الذي ليس بالسديد ( العمرى ، ١٩٤٠).

وكتاب غاية المرام في محاسن بغداد دار السلام وإلذي ذشره على البصري سنة ١٩٦٨م تعتمد على مخطوطة في مكتبة المتحف العراقي رقم ٦٢٩٥ من ٢٣٤ ورقة وهي لعبد الغني الدروبي ومؤرخة سنة ١٩١٦ وهي مخطوطة معتمدة على مخطوطة ياسين العمري نفسه ، يتبين من عنوان الكتاب مكانة بغداد السامقة عند المؤلف وتقدم فصول الكتاب الاثنى عشر تفصيلا عن بغداد ، خصِّص الفصل الثاني عشر للمدن الواقعة تحت تصرف ولاية بغداد ، ومن بين هذه المدن الوارد ذكرها مدينة العمادية حيث يورد في صفحة ١٠٢ من الكتاب فصل كامل تحت عنوان : فصل في ذكر أ مراء بهدينان " وذكر فيها بعض علمائها المتصفين بالعلم والرشاد والسداد" ( العمري ، ١٩٤٠، ص١١٠-١١١) ، وقدّم يا سين العمري وصفا لأمارة بهدينان وأبرزا لحرف والذشاط الزراعي والتجاري مع الموصل والأهم من كلَّ ذلك يخبر نا العمري عن بعض آراء أهل الموصل باكراد الجبل (كيمب، ٢٠٠٧). كما إنه في الفصل المخصص لذكر أمراء بهدينان بوصفهم أمراء. العمادية التابعة لبغداد جاء بذكر أمراءها ولم يغفل عن ذكر علمائها ومن الشخصيات التي أشار اليها العمري شخصية الشيخ محمود أفندي العمادي الشافعي مفتي العمادية وعالمها ومدرسها وجاء في ذكره أن للشيخ تصانيف عديدة ومحاسن مفيدة منها تفسير الفاتحة في مجلد كامل كتبه بدون تنقيط ، وذكر العمري من العلماء أيضا : ملا عبد الله بن أحمد الريكاني الشافعي ، و ملا م صطفى الزياراتي و صفه بأ نه علا مة العلوم في ع صره وفقيه لا يباريه فقيه أو أديب... وكذلك ذكر من العلماء ملا أحمد الزيباري الذي وصفه العمري بأنه أحد العلماء الاعلام فردا بالعلوم وفيه "حماقة" وشجاعة حتى كان ينكر على إسماعيل با شا أفعا له وحرّض بيرم بك على الخروج عليه وفي سنة ١١٩٧هجرية قدم الموصل ورأيته وهو يحمل سلاحا حذرا من القتل ثم خرج من الموصل فتم رصده من إسماعيل باشا وتم القاء القبض عليه في جبل مقلوب وتلميذه شعيب معه وتم صلبهم في العمادية" ( العمري ١٩٤٠ ، ص١٠٩–١١٠) ، وكذلك جاء في كتابه من العلماء ذكر محمد الزياراتي وملا يحيى المزوري الذي يكيل له المديح فيصفه بأنه :" عالم العلوم بلا شقاق وحبر علماء الافاق مع تقوى وصلاح وزهد وعفاف وفلاح مدحه ببيت شعر جاء فيه :

في كل فن له فهم ومعرفة فسل خبيرا به ينبيك بالخبر



و قد قدم المزوري الى الموصل اشترى داراً و سكنها ودرّس بمدر سة الحاج زكريا الا تاجر وتتلمذ على يديه جماعة ، وسافر إلى الحج ولما عاد أرسل والي العمادية يستدعيه وحبب إليه العودة إلى وطنه في هذا الوقت كان محمد با شا الجليلي قد أحدث في جامعه (يقصد جامع محمد الزيواني) مدرسة جعلها دار حديث فكان المزوري يدرّس بها الحديث ثم عاد إلى العمادية ، وبعدها رحل الى قبيلته مزوري وترك التدريس (العمري ، ١٩٤٠).

ومن العلماء الذين أوردهم في هذا الكتاب ايضا : الحاج بير رجب العقراوي الزيباري وهذا الرجل الكريم كان له دور في المشاركة في طرد الفرنسيين من مصر الذين غزوها سنة ١٧٩٨ حين ذهب برفقة جماعة من الأكراد معه إلى الوزير العثماني يوسف باشا ، وكذلك شارك مع والي بغداد علي باشا في حصاره أهل جبل سنجار ومعه أربعمئة رجل (العمري ، ١٩٤٠) . وهكذا نلحظ أن العمري في ذكره لإ مارة بهدينان في كتا به غرائب الأثر ركّز بشكل كا مل على الأ مراء وأ برز العلماء ، إلا أن الملاحظ على هذا الكتاب تجنبه لذكر تجار بهدينان أو ذكر لأ برز الصناعات التي فيها .

وفي كتابه : زيدة الآثار الجلية في الحوادث الأرضية لم يكتف العمري بذكر تاريخ إمارة بهدينان أو علاقاتها مع الموصل فقط بل ا هتم أيضاً بإيراد معلومات قيمة حول علاقتها مع الأمارات الكردية المجاورة ، فذكر أنه في سنة ١٧٩٤م توترت العلاقات بين إمارة بهدينان وإمارة بوتان وتطورت إلى صراع عسكري تمكنت إمارة بوتان من هزيمة قوات بهدينان قرب بلدة زا خو ( العمري ، ١٩٨٤). إن هذا الاهتمام بالإ مارة البهديناذية يعكس اطلاعاً وا سعاً واهتما ماً بالغاص بهذه الأمارة ليس كونها قريبة من الموصل فحسب بل إلى ادراكه اهميتها على مسرح التاريخ وتأثيرها الكبير على المنطقة .

الخاتمة:

حظي تاريخ إ مارة بهدينان في العهد العذماني باهتمام العديد من المؤرخين والرحا لة الذين زاروا وكتبوا عنها نظراً لما تمتعت به الا مارة من مكانة مهمة ونشاط عبر سنوات حكمها وكانت إمارة بهدينان تمثل واحدة من أبرز الامارات الكوردية التي ظهرت في العهد العثماني وكان لها ادوار سيا سية وحضارية مهمة وعلا قات بارزة مع المناطق المجاورة لها بما فيها ولاية الموصل . ونتيجة لهذه العلاقات فقد اهتمت الموصل بهذه الا مارة وحظيت باهتمام من قبل الولاة والحكام ، مما استدعى قيام المؤرخين الموصليين بالكتابة عنها نظراً لقوة العلاقة بين الا مارة والموصل وترابط المصالح السيا سية والاقتصادية بينهما لا سيما وان التجارة كانت واحدة من المراة والراحكام ، عما استدعى قيام المؤرخين الموصليين بالكتابة عنها نظراً لقوة العلاقة بين الا مارة والموصل وترابط المصالح السيا سية والاقتصادية بينهما لا سيما وان التجارة كانت وا حدة من اهم الموابط التي عززت العلاقة بين الموصل وامارة بهدينان .



كان المؤرخ الموصلي يعد واحداً من اهم مؤرخي الموصل في القرن الشامن عشر على الاطلاق نظراً لغزارة المؤلفات التي كتبها خاصة في التاريخ بحيث بات من الصعوبة إن لم يكن من المستحيل تجاهل الرجوع الى مؤلفاته التي بلغت نحو سبعة عشر مؤلفاً وصلنا منها خمسة عشر مؤلفاً لا يزال اغلبها ينتظر التحقيق وبعضها جرى تحقيقها على يد مؤرخي بارزين امثال سعيد الديوه جي وعماد عبد السلام رؤوف ومحمد صديق الجليلي .

تناول المؤرخ يا سين العمري في مؤلفا ته ا مارة بهدينان في بعض مؤلفا ته ولم يقتصر على ذكر جانب دون آخر رغم ان التركيز كان على الجانب السيا سي بشكل كبير إلا انه لم يغل الجانب الاقتصادي والعلامي حيث جاء في بعض مؤلفا ته ذكراً لأ برز علماء بهدينان و صلتهم بالموصل وبا حداث المنطقة ، ولا شك ان العمري كان منحازاً بشكل واضح الى الا مراء الجليليين الذين ا غدقوا العطاء له وكان هو نفسه ا حد افراد اشيتهم لذلك تضمنت بعض كتاباته عن بهدينان بالطعن والنقد خاصة في فترات كانت تشهد توتر بين الموصل وبهدينان فنجد انحياز بهدينان بالطعن والنقد خاصة في فترات كانت تشهد توتر بين الموصل وبهدينان فنجد انحياز العمري واضحاً للموصل وللامراء الجليليين على حساب العمادية وا مراء بهدينان فنجد انحياز ان نجد له مبرراً واضحاً لا سيما وأنه من سكان الموصل وتربطه علاقات وطيدة بحكام الموصل ولم ان نجد له مبرراً واضحاً لا سيما وأنه من سكان الموصل وتربطه علاقات وطيدة بحكام الموصل ولم الواضح لمال الماء بهدينان وثيقة ، كل هذا يدفع البا حث للتأكيد على "تحيز "العمري الواضح لمالح الموصل ومع ذلك لا يمكن الاستغناء عن مؤلفاته خاصة تلحي التي تتحدث عن

#### المصادر:

- ١- كيمب ، بيرسي . (٢٠٠٧). الموصل والمؤرخون الموصليون في العهد الجليلي ١٧٢٦-١٨٣٤ ، ترجمة :
   محب الجليلي وغانم العكيلي .الموصل. العراق: مركز دراسات الموصل.
- ٢- البدليسي ، شرف خان . (٢٠٠١). شرفنامه . ت: محمد جميل . اربيل . العراق : مطبعة وزارة التربية .
- ٣- الجوادي ، غسان (٢٠١٥) . مدينة عقرة في العهد العثماني من خلال مؤلفات مؤرخ الموصل يا سين بن خير الله العمري . مجلة جامعة زاخو . المجلد B ٣ . العدد الاول.
- ٤- الدوسكي ، (٢٠٠٦) بهدينان في أوا خر العهد العثماني ١٨٧٦-١٩١٤ درا سة تاريخية . الموصل .
   العراق : جامعة الموصل .
  - ٥- الديوه جي ، سعيد ، (٢٠١٣) تجارة في مختلف العصور . الموصل . العراق : دار ابن الاثير.
- ٦- رؤوف ، عماد عبد السلام . (١٩٧٥) الموصل في العهد العثماني فترة الحكم المحلي ١١٣٩-١٢٤٩ /
   ١٧٢٦-١٨٣٤م . النجف . العراق : مطبعة الأداب .

٧- العباسي ، محفوظ . (١٩٦٩) . امارة بهدينان العباسية . الموصل . العراق : مطبعة الجمهور.



- ٨- العمري ، ياسين بن خيرالله . (١٩٤٠) . غرائب الاثر في حوادث ربع القرن الثالث عشر . الموصل .
   ١ العراق : مطبعة ام الربيعين .
- ٩- العمري ، ياسين بن خيرالله . (١٩٦٨) . غاية المرام في تاريخ محاسن بغداد . بغداد . العراق . دار
   ١٤ السلام .
- ١٠- العمري ، ياسين بن خيرالله . (١٩٨٤) . زبدة الآثار الجلية في الحوادث الأرضية. تحقيق : عماد عبد السلام رؤوف . النجف . العراق : مطبعة الاداب.
- ١١- لا نزا ، دومني كو ، (١٩٥٣) . المو صل في ال قرن ال ثامن ع شرح سب مذكرات دومني كو لا نزا ،
   ترجمة : روفائيل بيداويد ، الموصل . العراق .

هوامش:

(\*) وهم كل من : عثمان الدفتري العمري ويحيى بن عبدو الجليلي وأمين بن خر الله العمري وياسين بن خير الله العمري

## Abstract

The history of the Emirate of Bahdinan during the Ottoman era received the attention of many historians and travelers who visited and wrote about it due to the importance and activity the emirate enjoyed throughout the years of its rule. With its neighboring regions, including the state of Mosul. As a result of these relations, Mosul took care of this emirate and received attention from the governors and rulers, which necessitated that Mosul historians write about it due to the strength of the relationship between the emirate and Mosul and the interdependence of political and economic interests between them, especially since trade was one of the most important links that strengthened the relationship between Mosul and the Emirate of Bahdinan. From this point of view, the works of the Mosul historian Yassin bin Khairallah Al-Omari shed light on an important aspect of the history of the Emirate of Bahdinan, Especially since his writings, which amounted to seventeen books, some of which included various events about Bahdinan, were not limited to the political aspect only, but also included the economic and scientific aspects. The research is an attempt to shed light on the efforts of this great historian who is indispensable for any researcher in the history of the region to do without.

Keywords: Bahdinan, Yassin Al-Omari, the eighteenth century, Mosul historians



# Behdînan di nivîsarên dîroknasên Mûsilê de di sedsala hejdehan de

## Kurte:

Dîroka Mîrnişîna Bahdînan a di serdema Osmaniyan de bala gelek dîroknas û gerokên ku serdana wê kirine û li ser wan nivîsandî ye, ji ber statû û çalakiyên girîng ên mîrnişîniyê di salên desthilatdariya xwe de dihewîne. dewleta Mûsilê. Di encama van peywendiyan de, Mûsil eleqeya xwe bi vê mîrnişîniyê re girt û bala walî û mîrên mîrnişînî wergirt, ku pêwîst bû dîroknasên Mûsilê li ser vê yekê binivîsin ji ber bihêzbûna peywendiya di navbera Mîrnişîn û Mûsilê de, û girêdayîbûna siyasî û siyasî. berjewendiyên aborî di navbera wan de, bi taybetî ku bazirganî yek ji girîngtirîn girêdan bû ku peywendiya di navbera Mûsil û Mîrnişîna Behdînan de bihêz kir. Ji vî alî ve, berhemên dîroknasê Mûsilê Yasîn bin Xêrallah El-Omerî ronahiyê didin ser aliyekî girîng ji dîroka mîrnişîniya Behdînan, bi taybetî ku pirtûkên wî, ku ji hivdeh pirtûkan pêk dihatin, ku hinek ji wan pirtûkên curbicur hene. behsa mîrnişîniya Behdînan û dîroka wê dike û tenê ji aliyê siyasî ve sînordar nebû, di aliyê aborî û zanistî de jî di vê lêkolînê de hewl tê dayîn ku ronîkirina hewlên vî dîrokzanê gewre. Ji bo her lêkolînerê dîroka herêmê pêwîst e ku dev ji nivîsên xwe berde.

**Peyvên Sereke**: Bahdînan, Yasîn **El-**Omerî, sedsala hejdehan, dîroknasên Mûsilê.





# عوامل تراجع الامارة البابانية عن حالة الازدهار والتقدم في عهد امارة سليمان باشا (١٨٢٨-١٨٣٨)

### ا. د. نزار علوان عبدالله

قسم التاريخ - كلية التربية - الجامعة المستنصرية/ العراق

#### الملخص:

لم يكن وضع الأمارة البابانية يبشر بخير في عهد سليمان باشا الذي دام حكمه عشرة اعوام خلال الحقبة التاريخية الممتدة بين عامي ( ١٨٢٨ – ١٨٣٨ ) ، وقد اسهمت عوا مل عدة في تراجع الأمارة عن حالة الأزدهار والتقدم الذي عاشته في عهودها الماضية منذ تأسيسها وحتى نهايات القرن الثامن عشر. لعل ابرزها حالة عدم الا ستقرار السياسي الناجم عن الصراع الأسري على الحكم بين سليمان با شا وشقيقه محمود ما الما ندي حالة عدم الا ستقرار السياسي الناجم عن الصراع الأسري على الحكم بين سليمان با شا وشقيقه محمود ما الما ندي حان في حالة عدم الا ستقرار السياسي الناجم عن الصراع الأسري على الحكم بين سليمان با شا وشقيقه محمود با شا الذي حان يشكل تحديا لا سلطة الأول وادارته ، والى جا نب هذا العا مل هنا لك عا مل الا تدخلات الأيرانية في شؤون الأمارة لصالح هذا الطرف او ذاك ، فضلا عن تذبذب علاقات البابانيين بباشوية بغداد ، وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٨١ والناطق المويطة بغداد ، وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٨١ والناطق المويطة بغداد ، وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٩٨ وادت الني با شوية بغداد ، وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٢٨ والنا مرالذي ابت العراب والنكبات التي حلت بالأمارة البابانيين ببا شوية بغداد ، وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٨١ والناطق المريطة بها ، الأمر الذي وتفشي مرض الطاعون الذي اجتاح السليمانية مركز الأمارة عام ١٢٩٨ والنا والمار الذي لحق بها حتى وجدت نفسها امام تدخلات ايران وتمويل جيشها المرابط في السليمانية ، كما والدمار الذي لحق بها حتى وجدت نفسها امام تدخلات ايران وتمويل جيشها المرابط في السليمانية ، كما معلمان الذي لحق بها حتى وجدت نفسها امام تدخلات ايران وتمويل جيشها المرابط في المرابل في الخراب والدمار الذي لحق بها حتى وادت الى الخراب والدمار الذي لحق بها حتى وجدت نفسها امام تدخلات ايران وتمويل جيشها المرابط في السليمانية ، كما معار مراز ي ي مرابل واني مراز وي مروز وورمون وورمون والامرابل والانحا الممان من مران والمون وورموي وورموي والانيا الماماني الرزاعية ، بسبب الحروب والايتي الدامي وليس هذا من مرار بلي من بليماني ووليم ولي في ما ما مرار وولموا والنيما ووليم وولي ووليم ووليما والانيا والمون وو

الكلمات الدالة: بابان, سليمان باشا, محمود باشا, بغداد, الطاعون.

## توطئة:

تأسست الأمارة الباباذية عام ١٥٠١ في المنطقة المجاورة لبحيرة اورميا ويعود اصلها الى عشائر بشدر ومؤسسها هو( بير بوداق بك ) الذي جمع قوة حربية تمكن بها من الاستيلاء على مساحة واسعة من البلاد المجاورة، فاستولى على ولاية لأريجان من عشيرة زرزا ، وسيوى وشياكرد السورانيتين، وانتزع ولاية شهر بازار من حكم اردلان ثم توجه الى كركوك الخاضعة الى ولاية بغداد ليضمها الى اراضيه، وبعد ذلك ارسل الأمراء والحكام الى تلك المناطق لأدارتها، اما اصل كلمة بابان فتعود الى مؤسس الأمارة الذي يعتقد بان امه كانت تناديه به به – به به كه أي (يا صغيري) بعد ذلك تطورت هذه الكلمات الى بابان، وعنداما خضع العراق للحكم العثماني عام ١٥٣٢ اعلنت امارة بابان تبعيتها وولائها الى الدولة الغثمانية وعلى مدى تاريخ الأمارة تربع على حكمها خمسة اسر استطاع احد امراء الأسرة الأخيرة وهو ابراهيم باشا ( ١٧٨٣ – الماريخ الأمارة الرامي من علي منها الما المارة بابان تبعيتها وولائها الى الدولة العثمانية وعلى مدى



لإمارته لتشهد ازدهارا وتطورا لكن هذا الازدهار والتطور لم يستمر طويلا لأنه تزامن مع الصراع الحاد على المنطقة بين الصفويين والعثمانيين، فضلا عن التغيير المستمر للأمراء البابانيين والمنافسة فيما بينهم على حكم الامارة مما جعل حالة عدم الاستقرار السياسي السمة البارزة عليها ، الامر الذي كان سببا من اسباب نهايتها على يد الدولة العثمانية عام ١٨٥١.

## اولا: أثر الصراع الأخوي على تدهور الحالة العامة في الامارة البابانية

عندما توقي عبد الرحمن باشا عام ١٨١٣ الذي كان اميرا للامارة الباباذية بين عامي ( ١٧٨٩ – ١٨١٣ ) تقدم اعيان كردستان وزعماء قبائلها إلى والي بغداد سعيد باشا ( ١٨١٣ – ١٨١٦ ) مطالبينه بتعيين اكبر ابنائه<sup>(\*)</sup>محمود بك مكانه، فوافق الوالي العثماني على طلبهم، واصدر امراً بتعيينه حاكما على بابان وكوي وحرير مع مذحه لقب باشا خلفاً لأبيه (**الكركوكلي، (د.ت)، ص٢٦١** ). مرسلاً اليه الخلعة اقراراً بحاكميته على السليمانية(**العزاوي، ٢٠٠٠، ص٢٠٢** ).

غير أن محمود باشا سرعان ما دخل في صراع طويل الأمد على الامارة مع عمه عبد الله باشا، وقد استمر هذا الصراع لسنوات عدة، واصبح الحكم فيه يتأرجح بين الاثنين، وقبل ان يستتب الأمر لمحمود باشا في امارته الثالثة دخل في صراع اخر مع امير سوران محمد باشا الراوندوزي ( ١٨١٣ – ١٨٣٧ )<sup>(\*)</sup>، بعد ان قرر وضع حد لتجاوزات الأخير على امارته التي لو استمرت فأنها سوف تؤدي إلى تهد يد كيانه السياسي في السليمانية ، فخرج على رأس قوة للقضاء عليه عام ١٨٢٨، واثناء قتاله للامير السوراني عند سورداش استغل شقيقه الاصغر سليمان بك انشغاله بتلك الحرب ليستدرج قسماً كبيراً من جيشه المرابط عند قلعة سكتان ويعود بهم إلى السليمانية ليستولي عليها وينتزع حكمها من اخيه الأكبر (زكي، ١٩٥١، ص١٩٣) با بان، ٢٠٠٤، مـ١٧٩ )، دون ان يوا جه أي مقاومة تذكر من أهلها، لأن حروب محمود با بان الاستمرة قد انهكتهم واخذوا يتطلعون إلى أية شخصية بابانية تنقذهم مما هم فيه (دهش ، ٢٠٠٣).

وحين ادرك محمود باشا حراجة موقفه العسكري اتجه إلى قزلجه احدى قرى قضاء بنجوين، املاً في الحصول على مساعدات عسكرية من الحكومة الايرانية التي لم تتردد في تحقيق مطلبه (بابان، ١٩٩٣، ص36) ، فجاءته قوة من اردلان مكنته من اجتياح السليمانية واستعادة حكمه، فما كان من سليمان بك إلا أن طلب المساندة من والي بغداد داود باشا (١٨١٧-١٨٣١) الذي امده بجيش لا يستهان به، ومنحه لقب باشا معترفاً به أميراً للامراء على بابان، فدارت معركة طاحنة بين الجيشين في قرة كول استمرت اياماً حتى انتهت باندحار محمود باشا وهروبه إلى ايران ودخول سليمان باشا السليمانية ظافراً بالنصر (ناظم بك، ٢٠٠١، ص٣٣٥).

حاول محمود باشا بعد ذلك العودة إلى الحكم وقد نجح مرتين، ولكن في النهاية كانت مساندة داود باشا هي من رجحت كفة سليمان باشا على أخيه الذي قصد تبريز من اجل الحصول على الدعم والمساندة الايرانية مجدداً، بيد أنه لم يتمكن هذه المرة في اقناع الايرانيين بمساعدته، فاضطر إلى مغادرة ايران عام ١٨٣٤ والذهاب إلى استانبول التي استقر فيها (زكي، ١٩٥١، ص١٥٢ - ١٥٥).



ورغم ان محمود باشا لم يعد يشكل خطراً حقيقياً على سلطة أخيه في السليمانية، إلا أن الصراع الأخوي الذي استنزف ذصف المدة الزمذية لا مارة سليمان باشا كان كفيلاً بجلب المآسي والويلات على الامارة ، وجعل سليمان في حالة ارتياب وقلق دائم (زكي، ١٩٤٨، ص٤٢١).

وفي هذا المعدد يقول لونكريك بأن النزاع بين محمود وسليمان لم يكن نزاعا عاديا وأنما نزاعا مبيداً ومستعراً تسبب في حالة من الاضطراب السياسي للا مارة الباباذية، وجلب لها الفقر والضعف والفوضى (لونكريك ، ١٩٨٥، ص١٤٤) ، فالقتال المستمر اوهنها واذهك قواها المادية، وقاد السليمانية إلى الخراب والدمار، فلم تكن الخسائر المادية ولا المعنوية لتدخل تحت العد والاحصاء، بسبب ارتفاع معدلاتها، حتى و جد السكان انفسهم يعيشون في حياة بؤس مضن وفقر مدقع من جراء التحاسد والخصام الأخوي (زكى، ١٩٥١، ص١٥٢ – ١٥٤).

ويصف الرحالة فريزر السليمانية عاصمة الامارة الذي زارها في تشرين الثاني من عام ١٨٣٤ بقوله "فأن باشوية السليمانية الصغيرة، غير الغنية مطلقاً ولا القوية، كانت فريسة لمجموعة من النكبات التي أنزلتها إلى حضيض التعاسة، فقد داهمتها ... النزاعات العائلية أي الحرب الأهلية الناشبة بين أخوين ينشدان التفوق والسلطة..."(فريزر، ٢٠٠٦، ص٣٣).

هذا الوضع المرزي الذي عاشته الأمارة البابانية طيلة عهد سليمان باشا من جراء النزاع الأخوي عجل بضعفها وشيخوختها، وجعلها مهيئة لأن تسقط مبكراً بيد العثمانيين، إلا أن مناعة جبالها والتناقض في العلاقات العثمانية – الأيرانية واختلاف مصالحهما بشأن كردستان اجل القضاء عليها حتى عام ١٨٥١ (نوار، ١٩٦٧، ص١٣١- ١٣٢).

## ثانيا : أثر تدخلات ايران على الواقع السياسي للامارة البابانية

ان كثرة النزاعات الشخصية بين افراد العائلة البابانية الحاكمة، ولجوء العديد من امرائها إلى ايران لطلب المساعدة منها في دعم حكمهم كونها الأقرب جغرافيا إلى مركز الامارة في السليمانية ، جعل امارة بابان محل تدخل من السلطات الايرانية باستمرار، التي لم تتوانَ في مساندة هذا الطرف أو ذاك ضد خصمه، وكان الدعم الايراني احيانا يصل إلى أعلى المستويات، إذ كان الشاه يتدخل بنفسه في مسألة اعادة تنصيب الامراء البابانيين على الامارة اذا لزم الأمر (هروتي، ٢٠٠٨، ص١٥٥).

سعت ايران من وراء تلك التدخلات إلى اضعاف الامارة الباباذية كقوة سياسية في المنطقة (دهش ، ٢٠٠٧، ص١٢٨) ، حتى تكون بحاجة دائمة لها، لأن انصرافها عن ايران معناه حرمان كرمنشاه واعيانها من الهدايا والخلع والرسوم التي كانوا يستوفونها سنويا من الامارة والتي تقدر قيمتها برمن اتركي المارة والتي تقدر قيمتها عدم مان برمنشاه واعيانها من الهدايا والخلع والرسوم التي كانوا يستوفونها سنويا من الامارة والتي تقدر قيمتها برمن الامارة والتي تقدر قيمتها عدم مان كرمنشاه واعيانها من الهدايا والخلع والرسوم التي كانوا يستوفونها سنويا من الامارة والتي تقدر قيمتها برمن الامارة والتي تقدر قيمتها برمن الامارة والتي تقدر قيمتها برمن الامارة والتي تقدر قيمتها عدم ما عة حكام بابان لإيران معناه اضعاف تأثيرها على حكومة بغداد، الأمر الذي لا تستطيع السكوت عليه، لأنها تريد أن تكون لها اليد الطولي في منطقة كرد ستان كي تبرر تدخلها في السؤون الداخلية للدولة العثماذية من خلال التدخل في شؤون الامارات الكردية (نورس، ١٩٥٥، ص٢٢٥).

أن هذا التدخل الايراني في الحكومة البابانية يدل دلالة واضحة على مدى ما بلغته ولاية بغداد من الضعف، مما افسح المجال امام ايران لكي تمد نفوذها ليس إلى السليمانية فحسب ، بل إلى اغلب مناطق



كردستان، وهذا ما عبر عنه المنشئ البغدادي في رحلته إلى العراق عام ١٨٢١ التي زار فيها السليمانية اذ قال بأنه وجد كردستان داخلة في حكم العجم(الحسيني، ١٩٤٨، ص٦١).

وظ هر ذلك التدخل الايراني بشكل واضح عندما رفضت ايران القبول بحكم سليمان باشا اميرا على الامارة عندما انتزعها من اخيه محمود باشا عام ١٨٢٨ (**الكوراني، ٢٠١٢، ص١٠٠**)، فوقفت إلى جانب الأخير وزودته بحامية عسكرية تمكن بمساعدتها من دخول السليمانية واجبار سليمان باشا على الانسحاب منها (الوائلى، ١٩٧٩، ص٢٤٦–٢٤٧).

وازاء المحاولات المتكررة من سليمان باشا لا ستعادة حكمه مع رجحان كفته، ومذحه الضمانات اللازمة لايران في الابقاء على حاميتها العسكرية بشكل دائم في السليمانية، جعلت ايران تذعن للأمر الواقع وتخلت عن حليفها محمود باشا، واعترفت بحكم سليمان باشا على امارة بابان(دهش ، ٢٠٠٧، ص ١٣٠).

لكن تلك الحامية لعبت دوراً سلبياً في الابقاء على حكم سليمان باشا ضعيفاً ومكبلاً وخاضعاً لايران، ويصف فريزر الحالة في الامارة على أيام سليمان باشا عندما زارها في الأول من تشرين الأول ١٨٣٤ فيقول عنها كانت تابعة في هذا العهد لايران، وكان يحكمها محلياً سليمان باشا بن عبد الرحمن باشا بابان تحت اشراف حامية عسكرية ايرانية ترابط في السليمانية، ويعزو فريزر السبب الذي جلب الايرانيين إلى الامارة هو المنافسة على تولي الحكم بين سليمان ومحمود التي ادت بهما الى الارتماء في احضان ايران تارة والدولة العثمانية تارة أخرى، والتجائهما إلى التذبذب في الولاء مرات عدة حتى تدخل العجم لتسوية النزاع فاخذوا البلاد لانفسهم واكلوا خيراتها هم وجيشهم (فريزر، ٢٠٠٣، ص٣١ و٤٥).

وقدر فريزر حجم القوة الايراذية المرابطة في السليمانية باربعمائة رجل وثمانين مدفعيا مع خمسة مدافع عادية ومدفعي هاون، وحسب مشاهداته فقد حتم على الامارة المنكوبة الطالع ان تدفع الاتاوات لضباط تلك الحملة الذين كانوا يلجؤون احيانا إلى السلب والذهب عندما لا يحصلون على ما يكفيهم من الأموال(فريزر، ٢٠٠٦، ص٣٣ و٤١).

وفي ظل ذلك التواجد الايراني في السليمانية، لم يعد هنا لك أي ذفوذ أو سطوة للباب العالي على حكم سليمان باشا، ويقول ديفيد مكدول في كتابه تاريخ الاكراد الحديث : "بأن ايران ازاحت سيادة الأمر الواقع للدولة العثمانية إلى حد جعلها تنصب مخفراً في السليمانية" (مكدول، ٢٠٠٤، ص٨١).

ويدعم كلام مكدول سائح بريطاني زار الامارة البابانية في تلك المدة ، ففي أول مواجهة له مع سليمان باشا شاهد شخصاً يمثل ايران يجلس على يمينه في مجلسه الخاص، ولم يذكر أنه شاهد اي ممثل للسلطان العثماني في السليمانية(ادموندز، ٢٠١٣، ص٩٦).

ومن المؤكد فأن تلك التدخلات والهيمنة الايراذية جلبت الوبال على الامارة واكملت مراحل الدمار الذي حل بها اثناء حكم سليمان با شا وسحقت ما بقي منها، وجعلت المملكة الباباذية في تراجع مستمر (لونكريك ، ١٩٨٥، ص٢٩٩).

ويصور محمد امين زكي ما حل بالامارة الباباذية ايام الذفوذ الايراني حيث يقول : " كانت المملكة البابانية قد أفلت زمام حكمها من قبضة الامراء البابانيين وصارت سلطة الحاكمية خاضعة لـ ايران ...، فكانت تلك التي زعزعت ببأسها وقوتها على عهد عبد الرحمن باشا ... كيان بغداد واقلقتها، والفت



الشؤون العراقية للأمراء البابانيين وارهبت ايران قد ذلت في هذا العهد تحت ايدي بضعة ألوف من جيش ايران وقد حل بها الدمار والبوار، وافضت بها ألفتن الدائمة بين الأمراء البا بانيين انفسهم إلى أن تمنى بالويلات التي جعلتها بلقعاً يباباً"(زكي، ١٩٥١، ص١٥٤).

لم تنفك الأمارة البابانية من النفوذ الأيراني الذي خيم على واقعها السياسي والعسكري الأ في عام ١٨٣٤ عندما قررت ايران سحب جيوش من السليمانية أثر وفاة حاكمها فتح عليشاه (١٧٧٢ – ١٨٣٤)، وذشوب الخلا فات والمنازعات بين امرائه التي اضطرتهم للانسحاب من الأمارة لتنعم بفترة قصيرة من الهدوء الذسبي، إلا أن ذلك الهدوء لم يستطع أن يغير في الواقع شيئا نتيجة للتراكمات الثقيلة التي نخرتها (الدرة، ١٩٦٦، ص٨٢).

ثالثا : أثر طاعون عام ١٨٣١ على تدهور الواقع الصحي للامارة البابانية

لم تكن الأمارة الباباذية بمنأى عن تنامي ظاهرة الأذشطة الوباذية المتصاعدة التي اجتاحت العراق خلال القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، وكان الذصف الأول من القرن الأخير هو الذي يحمل في طيا ته التاريخ الكارثي على الأمارة ، بسبب تزايد الهجمات الوباذية وتوطنها المؤقت، والخسائر البشرية الفادحة التي نجمت عنها (الجميلي، ٢٠١٦، ص٢٨-٣٣)، ومن بين هذه الهجمات مرض الكوليرا الذي اصاب الاسليمانية بين عامي ١٨٦-١٨٢٢، مخلفاً وراءه الموت لا عداد كبيرة من الاسكان، إذ كان يفني مئات الاشخاص يومياً (هروتي، ٢٠١٢، ص٢٥).

لكن الطاعون الذي وفد على السليمانية عام ١٨٣١ في عهد سليمان باشا هو الأكثر مأساوية في تاريخها الحديث، بعد ان أدى الى نتائج مريبة لم يسبق أن مرت بها الامارة في عهودها السابقة (اغلو، ٢٠٠٦، ج١، ص٤٧).

وتختلف المرجعيات التاريخية بشأن المصدر الذي جاءت منه عدوى طاعون ١٨٣١ فالبعض يرى ان عدواه جلبت من مصر وانتقلت إلى سوريا ثم إلى السليمانية ومنها إلى كركوك فبغداد، والبعض الأخرى يرى بأنها جاءت من ايران ثم خانقين ثم السليمانية (الجميلي، ٢٠١٦، ص٢٨-٣٣) ، بينما يرجعها الرحالة الانكليزي جيمس ريموند ولستيد الذي كان مقيماً في بغداد آنذاك إلى البحر الاسود، ومنه انتقلت إلى بلاد الرافدين(ولستيد، ١٩٨٤، ص ١٠١).

ومهما يكن من امر فأن المرجح بأن مدينة تبريز الايرانية هي مصدر وباء الطاعون الذي سرعان ما انتقل منها إلى السليمانية(عبد الواحد، ٢٠١٠، ص٥٥) ، ثم اتجه إلى بغداد التي اختارها لتكون بؤرته الرئيسة لهجومه الكاسح على بقية مناطق العراق الأخرى(كوك ، ١٩٦٧، ج٢، ص١٤٥–١٤٦).

وكان لهذا المرض اثاره المدمرة على الأمارة ، فقد اذهك قواها البشرية والعسكرية والاقتصادية والصحية (الوائلي، ١٩٧٩، ص٢٦٢) ، وافنى ما يزيد على نصف سكانها وما يحيط بها من القرى، وهاجر من استطاع من السكان إلى اماكن اخرى تخف فيها وطأة الأعباء والأوزار متجها إلى راوندوز وكركوك واربيل وسائر المناطق الكائنة في الجبال، بعد ان لم يجد له معينا على البلوى (فريزر، ٢٠٠٦، ص٥٤) ، متخفيا في المغارات والكهوف، فلم يبق لدى أي احد امل بمواصلة الحياة، وقد وصل الأمر إلى حد لم يعد هنا لك ما



يمكن ان يطلق عليه اسم بلدة أو قرية، فالعمليات التخريبية التي احدثها الوباء كانت فجيعة بمعنى الكلمة (ناظم بك، ٢٠٠١، ص٣٣٢).

وقد سجل فريزر مشاهداته عن الاثار التي لحقت بالسليمانية من جراء ذلك الطاعون فيقول: " كانت مناظرها الحالية عبارة عن همس وسكون ووحدة ووحشة وانهيار غير طبيعي يحز في الفؤاد، فكأن الانسان حينما ينظر اليها، في وجه ميت عانى انواع الالام، وذاق مر العذاب، وكان يلوح ان هذه المدينة لم تر عهد طمأنينة وهدوء "(فريزر، ٢٠٠٦، ص٣٦و٤٥).

رابعا : أثر عدم الاسقرار السياسي لباشوية بغداد على ادارة شؤون الامارة البابانية

خلال حاكميته للامارة البابانية عاصر سليمان باشا حقبتين تاريخيتين مختلفتين من حقب الحكم العثماني في العراق، الأولى هي السنوات الأخيرة من العهد المملوكي المتمثل بولاية داود باشا لبغداد، والثانية هي بداية عودة السيطرة العثمانية المباشرة على كافة الولايات العراقية المتمثلة بسلطة علي رضا باشا اللاظ ( ١٨٣١ - ١٨٤٢ ) الذي اصبح والياً لبغداد اعتباراً من عام ١٨٣١ (بابان، ١٩٩٣، ص٥٣).

وفي كلا الحقبتين لم يكن لبا شوية بغداد أي سطوة أو ذفوذ على الا مارة الباباذية، وكا نت العلاقة بين الاثنين محكومة بالضعف والتذبذب، وهذا ما يفسر التدخل المستمر لا يران في شؤون با بان الداخلية (العزاوي، ص٤٠٢-٢٠٥)، فداود باشا كان يعاني من اضطراب الوضع في الامارة اشد العناء، إلا أنه لا يمتلك أي نفوذ عليها، لذا اتبع الطريق التقليدي وهو ضرب أمير باباني بأخر وهذا ما حصل في تعاطيه مع الصراع الدائر بين محمود باشا وأخيه سليمان باشا إذ نجده يدعم ويساند الثاني ضد الأول، لكن الأمور كانت تتعقد من جراء تلك السيا سة، فمحمود با شا عاد إلى الحكم أكثر من مرة على أسنة الرماح الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة في السليمانية مما اصاب المدينة في النها ية الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة في السليمانية مما اصاب المدينة في النها ية الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة في السليمانية مما اصاب المدينة في النها ية الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة في السليمانية مما اصاب المدينة في النها ية الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة في السليمانية مما اصاب المدينة في النها ية الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الا مارة المراحية وتجرف كل شيء امامها الايراذية ودار بسبب ذلك صراع طويل على مركز الامارة التي تجتاح المنطقة وتجرف كل شيء امامها الدمار الشديد، لان ايران لم تكن تتورع من ارسال الجيوش التي تجتاح المنطقة وتجرف كل شيء امامها عرائم على محمود باشا الى الحكم، وقد تسبب ذلك في خراب القرى والاراضي الزراعية، ناهيك عن

وحين تسلم علي رضا باشا اللاظ الإدارة العثماذية في بغداد حاول في البداية ان يخضع سليمان باشا لسلطته، فحرك جيشاً لمواجهته، ثم عاد ليتراجع عن موقفه ويقرر التفاهم معه (نوار، ، ١٩٦٨، ص١١٤-١١٥).

ويعزي تغيير موقف الوالي العثماني إلى المشاكل الحرجة التي كان عليه تصفيتها قبل ان يفكر بقضية اخضاع الامارة البابانية إلى نفوذه، ومن هذه المشاكل ثورة عبد الغني جميل في بغداد، وتمردات عزيز اغا في البصرة، وانهاء استقلال الامارة الجليلية في الموصل (العزاوي (د.ت)، المجلد السابع، ص٣٣ و ٣٥-٣٧ و ٢٠-٢٤).

وه كذا ثبّت سليمان با شاق خ حكم الأمارة ، وبدات علاقته تأخذ طريقها للتحسن مع با شوية بغداد (الدوسكي، ٢٠٠٣، ص٩٥) ، لاسيما بعد الانسحاب الايراني من السليمانية عام ١٨٣٤، وتعهدات علي رضا باشا اللاظ له بعدم الاستجابة لمحاولات منافسه محمود باشاق الوصول إلى منصب الأمارة اذا استمر مطيعاً لأوامر بغداد (الزهيري، ٢٠٠٥، ص٦٢).



وفي ظل ذلك التقارب بين الاثنين بدأت حالة من الهدوء النسبي تخيم على الامارة ، الأمر الذي دفع والي بغداد إلى رفع توصية بحق سليمان باشا إلى الدولة العثمانية باكرامه، فما كان منها الا انعمت عليه بالخلع السنية والاوسمة الرفيعة تقديراً وتشجيعاً له، لكن قبل ان تجد تلك الرتب طريقها اليه، ادركه الأجل الموعود وانتقل إلى جوار ربه، لتنتهي مدة حكمه المرتبكة من بدايتها والتي كانت احد الاسباب الرئيسة في انهيار الامارة البابانية عام ١٨٥١ (فائق بك، ٢٠١٠، ص١٥٥).

استنتاجات البحث:

- ١- لم تكن ادارة سليمان با شا للا مارة الباباذية بالادارة المحذكة، ولم يضف حكمه عليها اي تقدم
   يذكر، وكانت السمة البارزة لاوضاعها هي حالة عدم الاستقرار السياسي الناجم من صراعه
   على السلطة مع اخيه محمود باشا .
- ٢- تدخلات ايران المستمرة في شؤون الأمارة الباباذية ووجود حامية عسكرية ايراذية في السليمانية بشكل دائم انعكس سلبا على الأوضاع الداخلية للمدينة ، كون ايران اصبحت لها اليد الطولى على بقاء سليمان باشا في الحكم من عدمه.
- ٣- كان عهد سليمان باشا فريسة لنكبات متتالية مرت بها الأمارة البابانية مما جعله اسوأ عهودها التاريخية ، و من بين ا برز تلك النكبات مرض الطاعون ا لذي ا صاب السليمانية عام ١٨٣١، والذي كان سببا لفقرها وخرابها وموت وهجرة اعداد كبيرة من سكانها .
- ٤- ومن جراء المحن التي لحقت بالا مارة البابانية ايام حكم سليمان با شا جعلتها تتراجع عن تطورها وازدهارها الذي نعمت به منذ تاسيسها عام ١٧٨٤ حتى مطلع القرن التاسع عشر، لتجد نفسها امام وضع اقتصادي واجتماعي مزري، الامر الذي عجل بانهيارها عام ١٨٥٠ .

### قائمة المصادر:

اولا : الكتب العربية والمعربة

- ١- بابان ، اياد جمال ، اسرة بابان الكردية شجرتها التاريخية وتسلسل اجيالها، بيروت ، ( د.مط ) ، ٢٠٠٤ .
  - ٢- بابان، جمال، بابان في التاريخ ومشاهير البابانيين، (د.م)، مطبعة الحوادث ، ١٩٩٣ .
- ٣- ناظم بك ، حسين ، تاريخ الأمارة البابانية ، ترجمة : شكور مصطفى ومحمد الملا عبد الكريم المدرس ، اربيل ، مؤسسة موكريانى للطباعة والنشر ، ٢٠٠١ .
  - ٤- مكدول ، ديفيد ، تاريخ الأكراد الحديث ، ترجمة : راج ال محمد، بيروت ، دار الفارابي ، ٢٠٠٤ .
- ٥- الكركوكلي، رسول ، دوحة الوزراء في تاريخ وقائع بغداد الزوراء، ترجمة : موسى كاظم نورس، بيروت،
   مطبعة كرم ، ( د.ت ) .
- ٦- كوك، ريجارد ، بغداد مدينة السلام ، ترجمة : فؤاد جميل ، مصطفى جواد ، بغداد ، مطبعة شفيق ، ١٩٦٧
   ٢ ٢ .
- ٧- لونكريك ، ستيفن هيمسلي ، اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة : جعفر الخياط، بغداد،
   (د.مط)، ط ٦، ١٩٨٥



- ٨- هروتي ، سعدي عثمان ، كوردستان والأمبر اطورية العثمانية دراسة في تطور سيا سية الهيمنة العثماذية في كوردستان ١٥١٤-١٨٥١، دهوك، مطبعة خاني، ٢٠٠٨.
  - ٩- دراسات اكاديمية في تاريخ كردستان الحديث، عمان، دار غيدان للنشر والتوزيع، ٢٠١٢.
  - ١٠- فائق بك، سليمان ، تاريخ بغداد، ترجمة : موسى كاظم نورس، بيروت، الفرات للنشر، ٢٠١٠.
- ١١- ادموندز ، سي.جي ، كورد وترك وعرب، ترجمة : جرجيس فتح الله، ارديل، دار اراس للطباعة والذشر،
   ٢٠١٢.
  - ١٢- نورس، علاء موسى كاظم ، حكم المماليك في العراق ١٧٥٠ ١٨٣١، بغداد، دار الحرية للطباعة، ١٩٧٥.
  - ١٣- العزاوي، عباس ، شهرزور السليمانية (اللواء والمدينة)، بغداد، السالمي للطباعة الفنية الحديثة، ٢٠٠٠.
- ١٤- تاريخ العراق بين احتلالين العهد العثماني الثالث ١٨٣١-١٨٧٢، بيروت، الدار العربية للموسوعات، (د.ت)، المجلد السابع.
  - ١٥- نوار، عبد العزيز سليمان ، داود باشا والى بغداد، القاهرة، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، ١٩٦٧.
- ١٦- تاريخ العراق الحديث من نهاية حكم داود باشا إلى نهاية حكم مدحت با شا، القاهرة، دار الكاتب العربي
   للطباعة والنشر، ١٩٦٨.
  - ١٧- تاريخ العرب المعاصر مصر والعراق، بيروت، دار النهضة العربية، ١٩٧٣.
- ١٨- الجميلي، قاسم، تاريخ العراق الوبائي في العهد العثماني الاخير ١٨٥٠-١٩١٨ دراسة في ضوء و ثائق وارشيفات الخارجية والصحة الامريكية والبريطاذية وارشيفات دولية أخرى، عمان، دار دجلة للنشر والتوزيع، ٢٠١٦.
- ١٩- الدوسكي ،كاميران عبد الصمد احمد ، كوردستان العثمانية في النصف الأول من القرن التاسع عشر، اربيل، مطبعة وزارة التربية، ٢٠٠٣.
- ٢٠- زكي، محمد امين ، مشاهير الكرد وكردستان في العهد الإسلامي، ترجمة : سانحه زكي بك، بغداد، مطبعة التفيض الأهلية، ١٩٤٥، ج٢.
- ٢١- تاريخ السليمانية، ترجمة : الملا جميل الملا احمد الروز بياتي، بغداد، شركة الذشر والطباعة العراقية المحدودة، ١٩٥١,
- ٢٢- تاريخ الدول والأمارات الكردية في العهد الأسلامي، ترجمة : محمد علي عوني، مصر، مطبعة السعادة، ١٩٤٨.
  - ٢٣- الدرة، محمود ، القضية الكردية، بيروت، دار الطليعة، ط٢، ١٩٦٦.
  - ٢٤- اغلو، نجاة كوثر ، من حوادث كركوك ١٧٠٠–١٩٥٨، كركوك، (د.مط)، ٢٠٠٦، ج١.
    - ثانيا : الرسائل الجامعية

١- لزهيري، ر ناع بد الج بارح سين، ايا لة ب غداد في ع هد ا لوالي ع لي ر ضا ا للاظ
 ( ١٨٣١ – ١٨٤٢ ) ، رسالة ما جستير (غير منشورة ) ، كلية الاداب ، جامعة بغداد ، ٢٠٠٥.

٢-١ لوائلي، عبد ربه سكران ١ براهيم ، تاريخ الا مارة الباباذية الكردية ، ١٧٨٤ – ١٨٥١ ، رسالة ماج ستير (
 منشورة ) ، كلية الاداب ، جامعة القاهرة ، ١٩٧٩ .



٣-د هش، كا مل جا سم ، الا مارة الباباذية في العهد العثماني ( ١٦٦٩ – ١٨٥١ ) ، درا سة تاريخية ، رسالة ماجستير غير منشورة ) ، كلية الاداب ، جامعة بغداد ، ٢٠٠٧.

٤-عبد الواحد ، وميض سرحان ذياب، موجات الأوبئة والقحط والكوارث الطبيعية في العراق ١٨٣٠ – ١٩١٧ ، رسالة ماجستير( غير منشورة ) ، كلية التربية ، الجامعة المستنصرية ، ٢٠١٠.

### ثالثا : كتب الرحلات

٥-فريزر، جيمس بيلي ، رحلة فريزر الى بغداد سنة ١٨٣٤ م ، ترجمة : جعفر الخياط ، بيروت ، الدار العربية للموسوعات ، ٢٠٠٦ .

٢-ولستيد، جيمس ريموند ، رحلتي الى بغداد في عهد الوالي داود باشا ، ترجمة : سليم طه التكريتي ، بغداد ، مطبعة ثوينى ، ١٩٨٤ .

٧-الحسيني، السيد محمد ابن السيد احمد ، رحلة المذشى البغدادي ، ترجمة : عباس العزاوي ، بغداد ،
 شركة التجارة والطباعة المحدودة ، ١٩٤٨ .

٨-الكوراني، علي سيدو، من عمان الى العمادية او جولة في كردستان الجنوبية، اربيل، دار اراس للطباعة
 والنشر، ط٢، ٢٠١٢.

٩-ريج، كلوديوس جيمس، رحلة ريج المقيم البريطاني في العراق عام ١٨٢٠ الى بغداد – كردستان
 – ايران، ترجمة : اللواء بهاء الدين نوري، بيروت ، الدار العربية للموسوعات ، ( د.ت ) .

### الهوامش:

<sup>(\*)</sup> كان لدى عبد الرحمن باشا عدد من الابناء غير محمود بك وهم كل من عزيز بك وعثمان بك وحسن بك وسليمان بك. ينظر: كلوديوس جيمس ريج، رحلة ريج المقيم البريطاني في العراق عام إمارالى بغداد – كردستان – ايران، ترجمة : اللواء بهاء الدين نوري، بيروت، الدار العربية للموسوعات،(د.ت)، ص١٣٢٠.

(\*) محمد با شا الراوندوزي: هو احد ا مراء سوران و لد عام ١٧٨٣ في راوندوز ودرس فيها، وقد ا شتهر بين الناس بلقب الأمير الكبير وباشا كويره، صار اميراً على سوران في الايام الاخيرة لأبيه وذلك عام ١٨١٣، اراد ان يحكم الا مارة بالقوة ويو طد حكمه في جميع انحادُها بالضرب على ا يدي العابثين، فأخضع العشائر المجاورة لحكمه، لمزيد من التفاصيل، ينظر : محمد ا مين زكي، مشاهير الكرد وكردستان في العهد الإسلامي، ترجمة : سانحه زكي بك، بغداد، مطبعة التفيض الأهلية، ١٩٤٥، ج٢، ص١٤٧-١٤٨.



# Factors behind the decline of the Baban emirate from the state of prosperity and progress during the era of the Emirate of Suleiman Pasha(1838 – 1828)

# Abstract:

The situation of the Baban Emirate did not bode well during the reign of Suleiman Pasha, who ruled for ten years during the historical period (1828-1838). Several factors contributed to the Emirate's retreat from the state of prosperity and progress that it experienced in its past eras, from its foundation until the end of the century. The eighteenth, perhaps the most prominent of which is the state of political instability resulting from the family conflict over power between Suleiman Pasha and his brother Mahmoud Pasha, which was a challenge to the authority and administration of the former. The relations of the Babanis with the Pashawi of Baghdad, and the outbreak of the plague that swept Sulaymaniyah, the center of the emirate in 1831, and the surrounding areas, which made these factors a major cause of many calamities and calamities that befell the Baban emirate and led to the ruin and destruction inflicted on it until it found itself in front of Iran's interventions and the financing of its stationed army In Sulaymaniyah, and the plague killed half of its population, and those who were able to emigrated to Rawanduz, Kirkuk, Erbil and the northern parts of Jabal Hamrin, villages were liberated and lands were destroyed. Not only that, but the prominent feature of the emirate is the increase in poverty rates and the deterioration of its economic conditions, all of which hastened its collapse in 1851.

Keywords: Baban, Sulaiman Basha, Mahmoud Basha, Baghdad, Plague.



پۆختە:

دۆخــى ميرنشــينى پاپـا له ســهردەمى سـلێمان پاشـادا ئامـاژەيەكى باشــى نەبـوو، كە دهسهڵاتهڪهي بـۆ مـاوهي ده سـاڵ له مـاومي مێژوويـي ڪه له نێوان سـاڵاني (١٨٢ه-١٨٣٣) درێژبـووموه، چەند ھۆكارىك بوونە ھۆى دابەزىنى مىرنشىنى لە... دۆخى خۆشگوزەرانى و پېشكەوتن كە لە سەردەمەكانى رابىردووى خۆيدا لە دامەزراندنيەوە تا كۆتايى سەدەى ھەشتەم ئەزموونى كىردووە، دە که رەنگە ديارترينيان دۆخى ناسەقامگيرى سياسى بێت که له ئەنجامى ململانێى خانەدانى لەسەر دەســەلات لە نێـوان سـلێمان پاشـا و براكەيـدا هـاتۆتە ئـاراوە مەحمـود پاشـا، كە تەحەدايەك بـۆ دەســهلاتى يەكەم و ئيـدارەكەي پێكهێنــا، جـگە لەم فـاكتەرە، فـاكتەرى دەسـتوەردانى ئێـران لە كاروبارى ميرنشـين له بەرژەرەنــدى لايەنێــك يــان ئەر لايەنە ھەيە، ھەروەھــا ھەلاروســانى... پەيوەنـدىيەكانى بابـانى.لە پەشـاڤيەى بەغـدا و سـەرھەلدانى نەخۆشـى تـاعون كە شـارى سـلێمانى ناوەنــدى ميرنشــينەكەى لە ســاڵى ١٨٣١ و ناوچەكــانى دەوروبەرى گــرتەوە، ئەمەش وايكــرد ئەو هۆكارانه بېيٽته هۆكاريْكى سەرەكى بۆ چەندىن بەلا و بەلا كە بەسەر مىرنشىنى بابانىدا ھات و بـــووه هـــۆى ئەو وێرانكــارى و وێرانكــارىيەى كە بەســـەريدا هـــات تـــا خـــۆى بينــيەوە لەبەردەم دەستێوەردانەكانى ئێران و دارايى سوپاكەى كە لە سلێمانى جێگيركرابوو ھەروەك چۆن تاعون نيومى دانيشتووانەكەى كوشت، و ئەوانەى دەيانتوانى كۆچ بكەن بۆ رەواندوز، كەركوك، ھەولێر، و… بەشـەكانى بـاكوورى چـيـاى حەمـرين، و گونـدەكان پێشـێل كـران و زەويـيە كشـتوكاڵييەكان وێران ڪران. نهڪ ههر ئهوه، بههۆی شهر و ململانێی ناوخۆييهوه، بهڵڪو تايبهتمهندييه ديارهڪهی ميرنشين بوو به زيادبوونی رێژهی ههژاری و تێڪچوونی بارودۆخی ئابووريی، که ههمـوو ئـهمـانه له ساٽي ١٨٥١دا دارماني ميرنشيني خيراتر ڪرد.

**پەيڤێن سەرەكى**: بابان، سلێمان پاشا، مەحمود پاشا، بە<mark>عد</mark>ا، تاعون





## الامارة البابانية دراسة في احوالها الداخلية وعلاقاتها الخارجية حتى عام ١٨٥١م (دراسة تاريخية)

أ.د. ثريا محمود عبد الحسن الخزعلي
 أ.م.د. قحطان احمد فرهود المشهداني
 قسم التاريخ - كلية التربية للعلوم الانسانية - جامعة ديالى /العراق

الملخص:

أ مارة با بان هي وا حدة من الإ مارات الكرد ية المه مة التي ظهرت في ج نوب كرد ستان وتمكنت من ان تحكم لعدة قرون، وكانت تحت سلطتها مناطق واسعة من كردستان.

استعرض البحث عدة مواضيع ، فسلطنا الضوء في البداية في البداية الى المراحل الاولى لنشوء الاسرة الباباذية حتى الاسرة الخامسة ، ثم بعد ذلك اشرنا الى ابرز رجالات تلك الاسرة وسياسة بسط نفوذها واحكام سيطرتها على المناطق وكان من ابرزهم (بابا سليمان ، بكر بك ، خانة باشا ) وعرجنا الى موقف سليمان باشا ابو ليلة من الامارة والقضاء على حركة سليم بابان، كما تطرقنا الى التنافس الاسري دا خل الاسرة الباباذية الحاكمة بعد مقتل سليم بابان ، كما عرجنا الى العلاقة بين ولاة بغداد والاسرة الباباذية في عهد محمود باشا وعبدالرحمن ، ولضرورة عكس الموقف الدولي تم التطرق الى موقف ايران من الصراع العثماني – الباباذي وفي ذهاية البحث المتعرضنا النزاع ما بين ولاة بغداد والاسرة الباباذية وصولاً الى سقوط الامارة ونهاية عهد الاسرة الباباذية .

مفاتيح الكلمات: الكرد ، البابانيون، ايران، العثمانيون، بغداد

## - تأسيس الإمارة البابانية حتى نهاية الاسرة الرابعة

بدأ حكم الأسرة البابانية الأولى بالأمير بيربوداق بن ميرابدال، فتمكن من السيطرة على لارجان وسيوى وميشاكرد من السورانيين. كما استولى من القزلباش على ولاية سلدوز وأ عاد ترميم قلعة ماران ونصب حاكماً عليها، ثم توسع جنوباً فسيطر على المناطق الممتدة من شهربازار إلى كركوك، ونصب عليها حكاماً تابعين له .( زكي، ١٩٤٥، ج1 ، ص١٤٧)

أدت طمو حات بير بوداق السيا سية ورغب ته بالتو سع على حساب الخير، إلى جعل أ مراء المناطق الكردية ينتهزون أية فرصة للتخلص منه، وهذا ما حدث عندما استغل سيدي بن شاه علي



أمير سوران فرصة خروج بير بوداق للصيد فنصب له كميناً أودى بحياته والمرافقين معه .( زكي . ١٩٥١، ، ص٤٥ )

ولعدم وجود وريث يخلفه في الحكم، فقد تولى ابن أخيه بوداق بن رستم إدارة شؤون الإمارة البابانية، فقد واجه حكمه الذي لم يستمر سوى سنتين العديد من المشاكل الداخلية.( البدليسي ، ٢٠٠٧، ص ٢٧٨–٢٧٩)

وبوفاة بوداق انتهى حكم الأسرة الأولى، لتنتقل مقاليد السلطة في الإمارة الباباذية إلى بيرنظر أحد أمراء بير بوداق البارزين، الذي تمكن بفضل قيادته السياسية الناجحة من إعادة قوة الإمارة وهيبتها من جديد.( زكي، ١٩٥١، ص٤٦)

أمّا الأسرتان الثالثة والرابعة فقد كان هناك بعض التداخل بينهما بسبب التنافس على الإمارة، مما فسح المجال للتدخل في شؤونها. فبعد وفاة بيرذظر تولى حكم الإمارة وبالاتفاق كلّ من سليمان ومير إبراهيم وهما من أتباع الأمير بير بوداق، لكن الخلافات ذشبت بينهما إلى الدرجة التي جعلت كل واحد منهما يحاول التخلص من الآخر، وبالفعل تمكن سليمان من قتل مير إبراهيم والانفراد.( البدليسي ،٢٠٠٧، ص ٢٧٩)

ترك سليمان بعد وفا ته أربعة أولاد هم حسين ورستم ومحمد وسليمان. وبهذا ظهرت أسرتان ظلتا تتنازعان على حكم الإمارة فيما بينهما.(**العزاوي ، ٢٠٠٠، ص ١٨٠**)

لجاً حاجي شيخ بعد مقتل والده إلى الشاه الإيراني طهما سب الاول (١٥٢٤-١٥٧٦) في محاولة لطلب المساعدة، لكنه فشل في مسعاه، ولم تضلح جهوده إلا بعد وفاة سليمان، وتمكن من السيطرة على كرسي الإمارة البابانية. (البدليسي،٢٠٠٧، ص ٢٧٩)

دفعت تلك التطورات حسين بن سليمان إلى الاستعانة بالشاه طهماسب الذي ارسل ثلاث حملات عسكرية لمساعدته ، لكنها فشلت في التخلص من الأمير حاجي شيخ . ( زكي ١٩٥١، ص ٤٧)

بعد احتلال بغداد عام ١٥٣٤ من قبل الاسلطان العثماني سليمان القانوني أراد حاجي شيخ التوجه الى بغداد من أجل تهذئة الاسلطان وتقديم فروض الطاعة. وفي طريقه قتل هو وشقيقه أمير من قبل أهالي منطقة مركة. ( زكي ، ١٩٥١، ص٤٨)

ترك حاجي شيخ بعد مقدّله و لدين هما بوداق و صارم، و قد عهد الاسلطان سليمان القانوني الذي كان وقتها في بغداد عند سماعه نبأ مقدّله، حكم الأمارة البابانية إلى أبنه بوداق .( زكي ، ١٩٥١، ص ٤٨)

أعتمد سليمان القانوني الإجراء القائم على أساس مبدأ المشاركة في الحكم، ( الاعزاوي ، ١٨١٠، ص١٨١)، الذي رُفض من قبل بوداق، ليتجدد القتال بينه وبين الا مير حسين سليمان الذي



انتهى بمقتل الأمير حسين بن سليمان، مما أغضب السلطان العثماني، فأصدر أمراً لجميع الأمراء المجاورين لبا بان بالقضاء على بوداق ( البدليسي ، ٢٠٠٧، ص ٢٨١)، الذي لجأ هارباً إلى حاكم بهدينان، فبادر الأخير بتقديم التماس إلى السلطان سليمان القانوني للعفو عن بوداق، الطلب الذي وافق عليه السلطان من دون عودته لحكم إمارة بابان إذ منحه حكم سنجق عينتاب، أمّا إمارة بابان فمنحت إدارتها لشخص يدعى ولي بك. ( زكي ، ١٩٥١، ص ٤٩ )

وعند لجوء أمير بك حاكم منطقة مكري الواقعة في إيران إلى السلطان مراد الثالث (١٥٧٤–١٥٩٥) بسبب خلافه مع الإيرانيين. أرادت الدولة العثماذية منح ادارة ناحية مركة إلى أحد أولاد أمير بك المكري. وقد أدت تلك المحاولة إلى وقوع صدامات بين الطرفين، نتج عنها مقتل خضر بك. ( البدليسي، ٢٠٠٧، ص٣٨٣ ؛ العزاوي ، ٢٠٠٠، ص١٨٢) وبوفاته فقدت الإمارة الباباذية وحدتها، إذ انفردت العشائر التي كانت تعترف بسلطة الأمراء البابانيين في السابق، كلاً بإدارتها على الرغم من بقاء تبعيتها للدولة العثماذية، وارتباطها بإدارة ايا لة شهرزور، كما احتفظت المنطقة باسم بابان. (حسين ، ٢٠٠٠، ص١٢٩ )

# الأسرة البابانية الخامسة

برزت إمارة بابان إلى الوجود من جديد بظهور شخصية فقي احمد، الذي يعد مجدد الإمارة البابانية في منطقة بشدر، ومؤسس الأسرة الباباذية الخامسة التي ظلت تحكم إمارة بابان حتى منتصف القرن التاسع عشر الميلادي. (جودت، ١٣٠٩هـ، ص ٢٤٢)

يدل لقب فقي على البعد الديني لزعا مة فقي أحمد، لأن الشعب الكردي كان ينقاد ويتأثر بالعلماء ومشايخ الطرق الدينية. فضلاً عن دوره في العارك الخارجية التي خاضتها الدولة العثمانية، مما دفع الأخيرة للاعتراف بسلطته على منطقتي بشدر ومركة والتي انتزعها من عمه كاكة مير، وبعد توحيدها برزت من جديد إمارة بابان، متخذاً من قرية داره شمانة التابعة لمنطقة بشدر مركزاً له ( سون ، ١٩٧٠، ص٢٢٥)

بعد وفاة فقي أحمد خلفه في حكم الإمارة ابنه خان بوداق، الذي توسعت في عهده الإمارة بانضمام مناطق شهربازاروماوت. (ق°فتان، ٢٠١٩ ، ل ١٨)

في عام ١٦٦٤ نقل خان بوداق مركز الإمارة الباباذية من داره شما نة إلى ماوت، ً إذ سرعان ما أدركته المذية في عام ١٦٦٩ ليخلفه ابنه با با سليمان. لتبدأ في عهده مرحلة جديدة من تاريخ الإمارة البابانية. ( **بابان ، ١٩٩٣ ، ص ٣٥ ؛ بيك ، ٢٠٠١ ، ص ٢٤**–٦٥)



-عهد بابا سليمان وترسيخ حكم البابان

بدأ نجم إمارة بابان بالصعود عندما تسلم بابا سليمان (١٦٦٩ – ١٦٩٩) حكم الإمارة. اذ يعد المؤسس الحقيقي لها في عهد اسرتها الخامسة.( لونكريك ١٩٦٢، ص ٥٥ ؛ ادموندز ، ١٩٧١، ص٥٥)

اعترفت الدولة العثماذية بسلطة بابا سليمان على منطقة قه لا جوالان في كردستان، ومنحه لقب الباشا حرصاً منها على الاحتفاظ بولائه للعثمانيين. (رؤوف، ١٩٩٤ ، ص٢٥٣)

ا تخذ با با سليمان من قه لا جوالان مركزاً للإ مارة الباباذية وا لتي بقيت حتى تم بناء مدينة السليمانية عام ١٧٨٤. وقد شملت حدودها مساحات واسعة من اراضي كردستان الجنوبية ولم يكتف بذلك بل اخضع مدينة كركوك مركز ايا لة شهرزور لسيطرته عام ١٦٨٨. ( افندي ، ١٩٧١، ص٢٩٦)

استغل إسماعيل باشا (١٦٩٠-١٧٠٤) والي بغداد حالة الضعف العسكري للقوات الباباذية فتوجه عام ١٦٩٩ وبم ساعدة ولاة حلب وديار بكر و قاد حملة عسكرية الى كرد ستان لا سترجاع المناطق التي سيطر عليها بابا سليمان ومحاولة تحجيم قوته العسكرية خوفاً من ان تستغل ايران محاولات امير بابان التوسعية داخل اراضيها للاستيلاء على اراضي دا خل حدود الدولة العثماذية. وقد حققت الحملة نتائجها والقي القبض على با با سليمان بعد هزيمة قوا ته وذقل الى ادر نة للإقامة فيها حتى وفاته عام ١٦٩٩، وبذلك انتهت حياة شخصية كردية كان لها الفضل في وضع حجر الا ساس لإ مارة قدر لها ان تؤدي ادواراً مهمة في تاريخ العراق والدو لة العثماذية. معاهر الا ساس لإ مارة قدر لها ان تؤدي ادواراً مهمة في تاريخ العراق والدو لة العثماذية.

## –عهد بکر بک

تولى بكر بك (١٧٠٣ – ١٧١٤) بن بابا سليمان حكم الإمارة الباباذية في وقت اصبحت فيه تلك الإمارة قوة سياسية (حسين ،٢٠٠٠، ص ٢٤)

شهدت حقبة حكم بكر بك اتساع حدود إمارة بابان، لتشمل مناطق واسعة امتدت من ذهر د يالى (سيروان) جنو باً حتى ذهر الزاب الصغير (زي كو يه) شمالاً، و من طريق كفري ال تون كوبري غرباً حتى الحدود الايراذية. مما ادت الى استفزاز والي شهرزور، لان غالبية تلك المناطق كانت خاضعة له ادارياً، وان اقتطاعها من قبل بكر بك يعني تحجيم ذفوذ وسلطة الوالي سياسياً ادارياً. ومما زاد من توتر العلاقة بين الجانبين عدم اعتراف بكر بك بسلطة والي شهرزور، وفشل الأخير في التصدي لتلك المحاولات عندها اضطر الى الاستعانة بحسن باشا (١٧٠٤-١٧٢٤) والي بغداد لوضع حد لتصرفات بكر بك. ( افندي، ١٩٧١ ، ص٣٢٨)



وعلى الرغم من الاستعدادات التي اتخذها بكربك لمواجهة قوات حسن باشا، الا ان فارق الامكا نات التسليحية والخبرة العسكرية، وإصرار والي بغداد على ضرورة وضع حد لحركات العشائر، كانت عوامل اساسية في تحقيق الانتصار على القوات الباباذية ، فالقي القبض عليه ثم قتله عام ١٧١٤، وبذلك انتهت مرحلة مهمة من تاريخ الإمارة الباباذية ادت خلالها دوراً مؤثراً في احداث منطقة كردستان الجنوبية ( البزاز ، ٢٠٠٠، ص ٤٢)

وبما ان ولدي بكر بك سليم وشير لم يبلغا سن الرشد وكذلك اولاد تيمور خان فقد تم تعيين متسلم وهو من غير الاسرة البابانية حاكماً للإمارة، واعادتها ادارياً لايا لة شهرزور. وبذلك فقد البا بانيون الكثير من الامتيازات التي يتمتعون بها عندما كانوا يديرون شؤون ا مارتهم ( افندي ،١٩٧١، ص ٣٢٨)

لم يستطع الحاكم الجديد الحفاظ على أراضي الإمارة، فقد استغل احمد خان الزنكني الظروف الداخلية التي تمر بها الاسرة الباباذية في اعقاب مقتل بكر بك ونجح في السيطرة على اجزاء عديدة من الاراضي البابانية دون ان يحرك الحاكم الجديد ساكناً. عندها قرر خانة بك بن تيمور خان الدفاع عن الإمارة، فجهز جيشاً من البا بانيين الذين ا بدوا استعدادهم للمهمة، ونجحوا في الانتصار على احمد خان الزنكني، وطرد قوا ته خارج الأراضي الباباذية ، وتولى خانة بك حكم الإمارة عام ١٧٢١ . ( زكي ، ١٩٥١، ص ٦٧)

-خانة باشا وتوسع الإمارة البابانية.

بعد تولي خانة بك (١٧٢١ – ١٧٢١) حكم الإمارة البابانية شهدت فيه ايران انحلال الأسرة الصفوية ومن ثم سقوطها على يد الأفغان عام ١٧٢٢. مما ولد مخاوف لدى العثمانيين من احتمال اندفاع تلك القوات داخل الأراضي العثمانية وعليه وجهت استانبول أوامرها إلى حسن با شا والي بغداد الى تجهيز حملة عسكرية للسيطرة على مناطق شمال ايران القريبة منها تحسباً لأي طارئ، وتنفيذاً للأمر السلطاني تحركت عام ١٧٢٣ قوات حسن با شا، التي جمع أعدادها من عدة ايالات بالإضافة الى خانة بك المشاركة في تلك الحملة، التي تمكنت من السيطرة على كرمنشاه في السادس عشر من تشرين الاول ١٧٢٣، وبعدها كلف والي بغداد خانة بك بإخضاع إمارة اردلان. (خكي ، ١٩٥١، ص ٢٧)

ود قديرا لموقف خانة بك في اسناد القوات العثماذية وانجاز المهام الموكله اليه، قررت الحكومة العثمانية منحه رتبة ميرميران ، التي يطلق على حاملها لقب باشا ( جودت ، ١٣٠٩هه ، ج١ ، ص٣٤٣) ، وبذلك اصبح خانة باشا من الشخصيات العسكرية والسياسية المعروفة في الدولة العثمانية التي لها اثر ايجابي في مكانة الإمارة البابانية ، واشترك خانة باشا مع العثمانيين في حصارهم لمدينة همدان الى ان تمت السيطرة عليها في نهاية آب ١٧٢٤. ( البزاز ، ٢٠٠٠، ص ٥٣)



سليمان باشا ابو ليلة ١٧٥٠ – ١٧٦٢ والقضاء على حركة سليم بابان

انعكست اثار الفوضى السياسية التي شهدها العراق للمدة من ١٧٤٧- ١٧٥٠ على امراء آل با بان، وبالأخص سليم با بان الذي ا ستغل ضعف السلطة المركزية العثماذية في بغداد ، (با بان ، ١٩٧٦، ص ٢٦٦) وكان من الطبيعي ان تسترعي تلك الاعمال اهتمام الوالي سليمان با شا ا بو ليلة. ففي عام ١٧٥٠م قاد حملة عسكرية لقتال سليم با بان. وعند وصوله منطقة دلي عباس بعث برسائل الى رجال الدين ومشايخ مناطق بابان وكوي وحرير ودرنة واربيل وزنكنة، د عاهم فيها الى عدم مناصرة سليم باشا وطالبهم بالوقوف الى جانب القوات العثمانية ومن يخالفه سيعرض نفسه ومنطق ته لمواجهة عسكرية تكون في غير صالحة. (الا عزاوي ، ١٩٥٥، ج٢، ص٢٥ ؛ الع مري ١٩٧٤، ص١٠٩)

التزم علماء الدين ومشايخ كردستان بدعوة سليمان ابو ليلة اما لتخوفهم من عقاب والي بغداد، او بسبب السياسة التي مارسها سليم باشا بحق سكان المنطقة، عندها اصبح موقف سليم صعباً، لاسيما بعد تفرق العديد من انصاره عند وصول القوات العثماذية الى منطقة كوك تبه. فأضطر سليم اللجوء الى ايران، ( الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ١١٧

وعند وصول والي بغداد الى نقطة قريبة من قه لا جوالان استقبله بحفاوة كبيرة ا مراء با بان معلنيين ولاء هم له و طاعتهم لأوا مر السلطان العثماني، رافضين في الوقت نفسه تصرفات سليم باشا تجاه الدولة العثمانية (زكي ، ١٩٥١، ص ٧٥). وبهذا تخلص البا بانيون من اي أجراء عسكري قد يتخذه سليمان با شا ضدهم تكون نتاذ جه سلبية على مستقبل كيان إ مارتهم السياسي.

بعد فرض النظام المركزي في قه لاجوالان والمناطق المحيطة بها، تحركت قوات سليمان باشا باتجاه مدينة اربيل للقضاء على حاكمها قوج باشا احد حلفاء سليم باشا الباباني، فأحاطت القوات العثمانية بالمدينة من جميع جهاتها وحاصرتها مدة تسعة ايام (العمري ، ١٩٧٤، ص ١٠٨)، اضطر بعدها قوج باشا واتباعه الى الاستسلام، فقطع رأسه وارسل الى اسطنبول .( الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ١١٥–١١٨)

عهد سليمان باشا بابان ١٧٥٠ - ١٧٦٤

عندما اختير سليمان با شاحاكماً للإمارة الباباذية مذحه والي بغداد فضلاً عن قه لاجوالان صلاحيات ادارية واسعة ، اذ امتدت سلطته السياسية على مقاطعتي كوي وحرير اللتين كانتا جزءً من الإمارة السورانية وكذلك التون كوبري وزنكاباد وبدرة وجصان. وبذلك توسعت حدود الإمارة الباباذية، الى الدرجة التي اصبح فيها امراء آل با بان القوة السياسية الوحيدة التي يتعامل معها العثمانيون في كردستان العراق. ( رؤوف ، ١٩٩٤، ص ١٠٢-١٠٧)



لم تقف مكاسب سليمان ابي ليلة عند هذا الحد بل منح ال بابان مكسباً اضافياً تمثل بإعفاء الإمارة من الضريبة السنوية التي تدفعها الى خزينة بغداد طالباً من حاكمها انفاق تلك الاموال على الجانب العسكري.( زكي ، ١٩٥١ ، ص٧٦ ؛ بيك ،٢٠٠١ ، ص١٠٦)

ان هدف والي بغداد من تقوية الإمارة الباباذية هو للاعتماد عليها في التصدي لعدو الدولة العثمانية المتمثل بالإيرانيين وذلك لما يتمتع به ال بابان من امكاذية قتالية عالية، يمكن للعثمانيين من خلالهم حسم صراعهم العسكري مع ايران في حالة حدوثه.

قاد علي باشا في عام ١٧٦٢ حملة عسكرية لقتال سليمان باشا، الذي استعد هو الاخر لمواجهة قوات والي بغداد اذ هيأ ستة آلاف فارس وثمانية الاف مقاتل من المشاة سار بهم الى منطقة جبال قشقة (حمرين) لسد الطريق على قوات علي باشا ومنعها من التقدم نحو قه لا جوالان. غير ان الذعر دب في معسكر سليمان باشا بعد سماعهم وصول طلائع قوات علي باشا الى منطقة دلي عباس، عندها اضطر ا مير با بان الى الاذ سحاب دا خل اراضي كرد ستان في محاو لة منه لأب عاد الاشتباك مع قوات علي باشا، غير ان الأخير استمر في ملاحقتهم. وعند منطقة كوشك زذكي وقعت المعركة بين الجانبين أسفرت عن اندحار القوات البابانية وفرار سليمان باشا الى ايران ( الكركوكلي، ١٩٧٠، ص١٣٦ ؛ لونكريك، ١٩٦٢، ص ٢١٦)

ولتجنب مركز الإمارة من خطر قوات الوالي توجه عددا من الامراء البا بانيين وفي مقدمتهم احمد بك احد اخوة سليمان باشا لتقديم فروض الطاعة والولاء الى والي بغداد الذي امر بتعيين احمد بك حاكما على با بان وتيمور بن عثمان باشا السوراني علي كوي وحرير ، وبذلك تقلصت حدود الإمارة البابانية. (رؤوف،١٩٩٤ ، ص ٧٢).

لم يستمر علي باشا في ادارة ايا لة بغداد طويلا، ففي العام ١٧٦٤ أحيكت ضده مؤامرة اذ رُوجت إشاعات في بغداد تشير الى ان علي باشا استخدم القسوة تجاه آل با بان كونهم سُنة، في حين تساهل مع قبيلة الخزاعل الشيعية فأ خذت تلك الأقاويل تنتشر بين اهالي بغداد، زادتها حدة ما اشيع بأن علي باشا فارسي الاصل وانه ينوي تسليم بغداد الى كريم خان الزند حاكم ايران. فانتهت تلك الاحداث بمقتل علي باشا عام ١٧٦٤ بعد قيام الفتنة في بغداد ضده من قبل عمر كهية الذي تسلم مقاليد السلطة في بغداد. ( الوردي ، ٢٠٠٥، ج١، ص ١٥٦ ؛ نورس ، ١٩٧٥ ، ص٣٥)

جاءت الأحداث في بغداد لصالح سليمان باشا بابان الذي تربطه بعمر باشا والي بغداد الجديد علاقة وثيقة، فأصدر الأخير امراً بإعادة سليمان باشا من جديد الى حكم الإمارة الباباذية، واسترجاع سلطته الادارية على كا فة الاناطق التي كا نت ضمن ذفوذه السياسي سابقا. الا ان سلطته سرعان ما انتهت عندما قتل عام ١٧٦٤ من قبل فقي إبراهيم. ( بيك ، ٢٠٠١، ص١١٧-١١٩)



تنافس الأخوة البابان

عين محمد باشا حاكماً على الإمارة الباباذية بعد مقتل اخيه سليمان. وتزامن توليه الاسلطة مع حملة عمر باشا والي بغداد ضد قبيلة الخزا عل ومطالبته لأمير با بان الاشاركة عسكرياً في تلك الحملة التي انظم اليها الفا مقاتل من البا بانيين. (زكي،١٩٥١، ص ٨١) وكان لهم دوراً متميزاً في القتال، مما انعكس أيجاباً على مكانة الأمير محمد باشا لدى الوالي الذي لم يتردد في الموافقة على طلب امير بابان السماح لأخيه احمد بالعودة الى قه لاجوالان. (زكي ، ١٩٥١)

ولتخفيف عبء المسؤولية واشعاره بإعادة مكانته السياسية منح حاكم با بان أخاه احمد ادارة شؤون منطقتي كوي وقره داغ. غير ان ذشوب الخصومة بين الاخوين و شكوك الاخير في نوايا اخيه محمد، جعلته يغادر منطقة مسؤوليته الى زنكاباد، طالباً في الوقت نفسه مساعدة الوالي عمر باشا، الذي منحه مقاطعات مندلي وبدرة وجصان. عندها اصبحت مكاذته السياسية موازية لأخيه محمد كون ان توليه المسؤولية الجديدة جاءت بقرار من والي بغداد، وليس بتكليف شخصي من امير بابان التابع إدارياً لعمر باشا. (بيك ،٢٠٠١، ص ١٢٣)

ولتحجيم ذشاط اخوته المعارض له بعد فقدان الثقة بهم، طلب ا مير با بان من اخيه احمد القدوم الى قزلجة. للتشاور معه في امور تخص الإمارة. وعند وصول احمد القي القبض عليه وسجن في قلعة سروجك وارسلت في الوقت نفسه قوة للقبض على اخيه محمود بك، الا ان الأخير غادر المنطقة الى بغداد قبل وصول القوة، طالباً حماية واليها عمر با شا، الذي احسن استقباله ومنحه حكم منطقة قزلرباط (السعدية). ( العزاوي ،١٩٥٥، ج٦، ص٤٤؛ بيك ، ٢٠٠١ ، ص٤٤ )

ر الما عمر باشا من تصرفه هذا، احتضان الأخوة الثلاثة، وعدم اشعار أياً منهم بان مكاذته لدى الوالي افضل من الآخر، وبالتالي يتحولون الى قوة معارضة تشكل تهديداً للذظام العثماني في بغداد، بفضل ما يمتلكونه من مكانه سياسية واجتماعية في منطقة كردستان.

أدى تصرف عمر باشا الأخير الى استياء امير بابان وفقدانه الثقة بالوالي، وبدأ بمراسلة كريم خان الزند. عندها اصدر عمر باشا أمراً عام ١٧٧٤ بعزل محمد باشا عن إمارة بابان وتعيين اخيه محمود بك مكانه وأمر الحاج سليمان اغا متسلم البصرة بالتوجه على رأس قوة عسكرية الى قه لاجوالان لتنفيذ ذلك، وعند معرفة محمد باشا بنوايا والي بغداد في حال رفضه للقرار، غادر قه لا جوالان الى مر كز الإ مارة الاردلاذية داعيا كريم خان الزند مساعدته لا سترداد سلطته الادارية. (زكى ، ١٩٥١ ، ص٨٢ ؛ فائق، ١٩٦٢، ص١٤)

وفي مسعى فاشل، رفض عمر باشا وساطة حاكم ايران إعادة محمد الى منصبه السابق، مما دفع كريم خان عام ١٧٧٤ الى ارسال جيش الى كردستان لاسترجاع سلطة الامير محمد باشا



لكن القوة الأيراذية مذيت بهزيمة على يد القوات العثماذية في المعركة التي حدثت بالقرب من جبل سرسير. ( بيك ، ٢٠٠١، ص ١٦٥-١٦٧ ؛ العمري، ٢٠١٣ ، ص١٨٦ )

اتخذ كريم خان الزند من خسارة قواته في سرسير ذريعة لشن هجوم واسع على الأراضي العراقية، ففي عام ١٧٧٥ تجمعت قوات ايراذية كبيرة العدد وزعت على جبهتين، الأولى شمالية باتجاه منطقة كردستان، اما الثانية فكانت الجبهة الجنوبية التي كتنت مهمتها احتلال البصرة. ( الجادر، ١٩٩٠، ص٢٨-٣٠)

إزاء تلك التطورات الخطيرة وما رافقها من نتائج على مستقبل العراق في حالة تنفيذ الهجوم الايراني حاول والي بغداد ترضية كريم خان الزند فأصدر ا مراً بإ عادة محمد با شا الى حكم الإمارة البابانية ثانيةً، أملاً في تهدئة الموقف المتأزم بين الدولتين العثمانية والايرانية. ( بيك، ٢٠٠١ ، ص١٢٧)

لم تجد تلك الأجراءات التي ا تخذها عمر با شا نفعاً فقد استمرت الجيوش الأيراذية . بالاندفاع داخل الأراضي العراقية.(الكركوكلي ،١٩٧٠، ص١٥١، بيك ، ٢٠٠١، ص١٢٧)

وفي محاولةٍ لإنقاذ الموقف، تم في عام ١٧٧٥ إقالة عمر با شا كونه اساس المشكلة، وتعيين ا مين با شا الجليلي بدلاً عنه، لكن الاخير توفي بعد و صوله بغداد، فخلفه مصطفى با شا الاسبيناقجي. الا ان اوضاع العراق ازدادت تدهورا، فبدل بعبد الله با شا عام ١٧٧٦، اما حسن ا غا حاكم ماردين فأ سندت اليه أيا لة شهرزور و منح رتبة با شا. ( نورس، ١٩٧٥، ص ٣٧-٣٨، بيك ، ٢٠٠١، ص١٣٢-١٣٤)

ولر فع معنو يات والآييّ بغداد و شهرزور من اجل الدفاع عن العراق، ارسلت اسطنبول خمسمائة كيس من النقود لدعم نفقات القوات العسكرية في جبهات القتال الشمالية والجنوبية مما شجعت الولاة على مواصلة قتائهم ضد الجيش الإيراني. اذ طلب حسن باشا والي شهرزور الجديد من محمد باشا امير بابان التوجه بقواته الى مركز إمارة اردلان، واحمد باشا متصرف كوي وحرير الى منطقة زهاب، لضرب القوات الايراذية دا خل اراضيها بهدف تخفيف الضغط العسكري على المدن العراقية، وفي طريقه هاجم محمد باشا مدينة بانة وانتصر على حاكمها ، مما دفع بحاكم اردلان الى الخروج بقواته لمواجهة جيش امير بابان الذي حقق انتصاراً اخر على قوات اردلان في معركة نشبت بينهما في منطقة مريوان عام ١٧٧٧، فكرّمه والي بغداد لان ما حققه يعد انتصاراً للدولة العثمانية وهي تخوض حربا ضد الايرانيين. (زكي، ١٩٥١، ص ٨٥)

اما احمد با شا فلم يكن موفقاً في مهمته، اذ أ مر قوا ته المتوجهة الى زهاب بالتوقف قبل وصولها الهدف بحجة المحافظة على الحدود. ومن هناك اتصل بكريم خان الزند طالباً منه الموافقة



على قبول لجؤه الى ايران، بعد ان وصلته اذباء تفيد بان والي شهرزور حسن باشا قد اصدر أمراً بتعيين تيمور ثانيةً لإدارة شؤون منطقتي كوي وحرير. ( **بيك، ٢٠٠١ ، ص ١٣٤**)

كان لخسارة القائد خسروخان في معركة مريوان، و لجوء ا حمد با شا الى ايران دور في ارسال كريم خان الزند عام ١٧٧٨ حملة عسكرية جديدة الى منطقة كردستان بقيادة بلغ تعدادها اثني عشر ألف مقاتل وبرفقتها ا حمد با شا ولاختلاف موازين القوى بين القوة المها جمة والمدافعة عن قه لا جوالان، اضطر اميرها محمد با شا الى الانسحاب منها واللجوء الى تيمور با شا، عندها دخلت القوات الايرانية مركز الإمارة البابانية وتنصيب احمد باشا أميراً عليها. ( زكي ١٩٥١، ص ٨٥)

## الإمارة البابانية في عهد محمود باشا

بعد وفاة احمد باشا بابان عام ١٧٧٨ انتقل حكم الإمارة الباباذية الى اخيه محمود الذي سارع الى اسناد حسن باشا والي بغداد عسكرياً للقضاء على تمرد عجم محمد وا حمد بن خليل. وعند اقتراب الأمير الباباني من بغداد انضمت اليه قوات الكهية عثمان اغا وسليمان الشاوي احد رؤساء شيوخ العبيد، وعشيرة العقيل فتمكنوا من تشتيت جموع المتمردين وملاحقتهم في مدن الخالص ومندلي ودكيرمان. فأضطر عجم محمد وا حمد بن خليل الهرب الى لورستان واللجوء الى رئيس قبيلة الفيلية (بيك، ٢٠٠١، ص١٤٥)

ادت مشاركة القوات الباباذية في القتال ضد المتمردين دوراً فاعلاً في القضاء عليهم، اذ الحقت الهزيمة بهم بعد مقتل احمد بن خليل وهروب عجم محمد الى ايران. فتم تكريم قائدهم عثمان بك بمنحه لقب باشا تقديراً لشجاعته والجهود التي بذلها مع قواته في تصفية المتمردين.( بيك ، ٢٠٠١، ص١٤٨)

في عام ١٧٨١ قاد وا لي بغداد سليمان با شاحملة عسكرية لقتال محمود با بان بسبب تمرده وعصيانه لأوا مر الوالي وتحالفه مع عثمان ا غا متسلم كركوك وقد اذضمت الى جيش سليمان باشا قوة عسكرية من الموصل، فضلاً عن حسن بك بن خالد با شا بن سليمان الذي قرر سليمان توليه إمارة بابان بهدف التخلص من محمود، ومنحهُ رتبة با شا، كما قرر تعيين محمود بن تيمور حاكماً على كوي وحرير. وبهذا جُرد محمود من جميع صلاحياته الإدارية والسياسية . (لونكريك ،١٩٦٢، ص٢٤٨- ٢٤٩)

على الرغم من استعدادات محمود با شا وابنه عثمان العسكرية الا انهم ادركوا صعوبة تحقيق انتصار على القوات المتقدمة لاسيما بعد انضمام العديد من امراء بابان الى جيش سليمان، عندها أرسل محمود وفداً من وجهاء كردستان للحصول على العفو والامان من سليمان الذي وافق على ابقاء محمود باشا على الإمارة البابانية ولكن بشروط قاسية تضمنت:



١-دفع ثلاثمائة كيس اقجة. (العزاوي ، ١٩٥٨، ص١٤١)
 ٢- التخلي عن كوي وحرير.
 ٣- طرد عثمان اغا من الإمارة البابانية

٤- ابقاء احد اولاد محمود باشا في بغداد رهينة.

ومن اجل تنفيذ تلك الشروط أرسل سليمان باشا الكبير الحاج سليمان بك الشاوي الى قه لاجوالان للتأكد من ذلك. (بيك، ٢٠٠١ ، ص١٥٠–١٥١)

قرر سليمان با شا الكبير التخلص من محمود با شا لان بقاءه يشكل قلقا على الوجود العثماني في مناطق كرد ستان، فتوجه في عام ١٧٨٢ على رأس قوة عسكرية لتنفيذ المهمة. وعند و صول ال قوات العثماذ ية الى كر كوك ا قام مح مود با شا واب نه عث مان تح صينات دفاع ية في دربندبازيان، لإعاقة تقدم الجيش العثماني، عندها طلب والي بغداد من إبراهيم بك الالتحاق به بعد ان منحه اضافة الى كوي وحرير حكم قه لاجولان ولقب با شا، بهدف اضعاف مركز محمود العسكري وبالفعل اعلن العد يد من الا مراء البا بانيين وبتأثير إبراهيم با شا، الانضمام الى قوات سليمان الكبير التي لم تَخُصُ اية معركة بسبب انسحاب محمود با شا، الذي قرر وعائلته مغادرة المنطقة الى ايران. ( المركوكلي ، ١٩٧٠ ، ميهما)

بعد موت محمود باشا ، قرر ولداه عثمان وعبد الرحمن العودة الى العراق وعند وصولهما العمادية كتب عثمان رسالة الى والي بغداد طالباً منه منحه ما العفو والا مان، فوا فق ، وعند وصولهما، منحهما سليمان باشا ادارة نواحي قزلرباط وعلي اباد وخانقين. ( الكركوكلي ،١٩٧٠ ، ص١٥٥)

ظهور عبد الرحمن باشا وتعاقبه على حكم الإمارة البابانية

بعد وفاة عثمان باشا عام ١٧٨٨، وتعيين إبراهيم خلفاً له على ادارة مدينة السليمانية برز عبد الرحمن با بان، فتولي حكم الإ مارة الباباذية، وذلك بفعل ثقله الاجتماعي بين العشائر الكردية، وعلاقته مع حكام ايران.( **الكركوكلي ،١٩٧٠، ص١٩٢**)

ان هذه الخصوصية التي تمتع بها عبد الرحمن لم تكن خافية عن سليمان باشا الكبير والي بغداد، لكنه اراد ان يغض الطرف عن فكرة تعيينه، لإدراكه بان مكاذته في منطقة كردستان وعلاقاته الخارجية قد يشكلان مصدر قلق لباشوية بغداد. وهذا ما اراد سليمان تجنبه في وقت كان العراق معرضاً لصراعات داخلية واخطار خارجية. غير ان لجوء عبد الرحمن الى مدينة سقز في اقليم كرمنشاه الايراني قد أثار مخاوف سليمان الكبير من احتمالية إقنا عه الإيرانيين بالهجوم على الأراضي العراقية، فطلب من احمد الكهية استدراجه للمجيء الى بغداد ومنحه حكم الإمارة الباباذية، العرض الذي لقي قبولاً من قبل عبد الرحمن بابان، لثقة الاخير بأحمد الذي



تربطه معه صلة قربى. وبالفعل اصدر والي بغداد عام ١٧٨٩ أمراً نص على منح عبد الرحمن با بان حكم الإمارة البابانية ومنطقتي كوي وحرير.( ا**لعزاوي،١٩٥٥،ج٦ ، ص١٠٧)** عند سماع إبراهيم باشا نبأ تعيين عبد الرحمن أميراً بدلاً عنه، قرر مغادرة السليمانية والتوجه الى ايران لتحاشي حدوث أي صدام مع اتباع عبد الرحمن.( بيك ٢٠٠١ ، ص ١٠٨–١٠٩)

استمر حكم عبد الرحمن باشا حتى عام ١٧٩٧، وتمكن من تثبيت دعائم الأسرة الباباذية في كردستان متخذاً من مدينة السليمانية نقطة انطلاق لتوسيع دائرة ذفوذه السياسي، ان تلك الخصوصية جعلت سليمان باشا الكبير يعيد النظر في بقائه حاكماً لآل بابان، لان ذلك سيجعل منه قوة قد تشكل خطراً على النظام السياسي في بغداد او تدعوه للانفصال عن با شوية بغداد. وعليه قرر الوالي عزله واستدعاءه الى بغداد واعادة إبراهيم باشا لحكم الإمارة الباباذية متذرعاً بان حالته الصحية لا تسمح له بإدارة شؤون الإ مارة، في حين أبقى شقيقه سليم بك حاكما على عوي وحرير، ليثبت لعبد الرحمن بان قراره لا ينطوي على نوايا عدواذية. ( زكي ، ١٩٥١ ، ص

بقي عبد الرحمن با بان مقيما في بغداد وعلى مقربة من انظار والي بغداد مدة اربع سنوات حتى سئم من ذلك، ففي عام ١٨٠١ طلب من الوالي السماح له بالمغادرة، مما اغضب ذلك سليمان الكبير، الذي قرر عزل سليم بك عن حكم منطقتي كوي وحرير، وتعيين محمد بن محمود باشا السوراني بدلاً عنه ونفي الأخوين الى الحلة للتخلص منهم. (العزاوي ، ٢٠٠٠، ص١٩٨؛ العمري، ٢٠١٣ ، ص ١٩٨)

في عام ١٨٠٢ توفي سليمان باشا الكبير وتولى علي باشا صهر سليمان مقاليد الحكم، الا ان بغداد شهدت صراعاً سياسياً للاستحواذ على السلطة، كانت ادوا ته كلاً من سليم بك الصهر الثاني لسليمان الكبير واحمد اغا رئيس الانكشارية فقررا التحالف في جبهة واحدة لإبعاد علي باشا وتسلم سليم بك السلطة بدلاً عنه.( الكركوكلي ،١٩٧٠ ، ص٢١٨)

وكعادة امراء بابان فقد جهز إبراهيم باشا بأمر من والي بغداد عام ١٨٠٢ حملة عسكرية انزل خلالها هزيمة بقوات عشائر البلباس القاطنة في كردستان والتي كانت مصدر قلق بسبب هجماتها المتكررة دا خل الاراضي الايراذية. (بيك، ٢٠٠١،ص ١٧٤) كما اسهم إبراهيم با شافي الحملة التي قادها الوالي علي باشا لقتال اليزيدية في سنجار. (زكي، ١٩٥١ ، ص ١٠٥) وفي طريق عودته الى السليمانية مرض إبراهيم باشا وتوفي.( **الكركوكلي** ،١٩٧٠، ص ١٢٤)

إصدار والي بغداد امرٍ عام ١٨٠٣ بتولية عبد الرحمن با شاحكم مدينة السليمانية لان اصراره على خالد بك قد يثير مشاكل واضطرابات لبا شوية بغداد، في وقت تتعرض فيه مدن العراق الحدود ية لهج مات من قبل السعوديين، كما ادرك ان عبد الرحمن با شا يمتلك قوة



تسليحية كبيرة يمكن الاعتماد عليها في مواجهة الاخطار الداخلية والخارجية. ( بيك ٢٠٠١، ص١٩٠)

كا نت اولى خدما ته التي قدمها للوالي علي با شا، اشتراكه مع قوا ته في الحملة العسكرية التي ارسلها علي با شا عام ١٨٠٤ لوضع حد لهج مات السعوديين على مدن العراق الجنوبية وفي مقدمتها البصرة ، وعلى الرغم من الانتصارات التي حققتها تلك الحملة على القوات السعودية، الا ان اندفاعها داخل شبة الجزيرة العربية، عرضها الى كوارث افقدها العديد من رجالاتها بسبب الظروف المناخية الصعبة التي واجهت افراد الحملة، وبعد الانتهاء من المهمة عاد عبد الرحمن الى مدينة السليمانية. ( زكى ، ١٩٥١ ، ص ١٠٦ ؛ بيك، ٢٠٠١ ، ص ١٩٦)

شارك عبد الرحمن با بان في الحملة العسكرية التي ارسلها والي بغداد عام ١٨٠٥ ضد عشائر العبيد في منطقة الخابور لقيامها بحركات عدائية ضد حكومة بغداد، وتم مكافئته بمنحه الى جانب حكم السليمانية منطقتي كوي وحرير، (الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص٢٨٨؛ بيك ، ٢٠٠١ ، ص ٢٠٦) ليثبت له بان الوالي لا يضمر له أي عداء، قد يؤدي الى تقاعسه عن تنفيذ المهمة التي ارسل من اجلها. الا ان عبد الرحمن با بان كان يدرك نوا يا والي بغداد، فا تخذ بعد عود ته الى السليمانية اجراءات يمكنه من خلالها الدفاع عن اراضي الإ مارة الباباذية من أي هجوم محتمل يقوم به علي باشا، وفي الوقت نفسه بعث برسالة الى علي باشا، اعلن فيها طاعته للوالي. ( زكي ، ١٩٥١ ، ص ١٩٧٠)

ولتقوية جبهته العسكرية، طلب عبد الرحمن باشا من ضامن المحمد شيخ العبيد وحمد الحسن شيخ الغرير الوقوف الى جانبه في حالة تعرض اراضيه الى هجوم من قبل قوات الوالي علي باشا. (زكي ١٩٥١، ص١٩٧) كما ارسل اخاه سليمان بك مع قوة عسكرية، استولى فيها على مناطق درنة وباجلان وزهاب، وتعيين خالد با بان بدلاً من حاكمها عبد الفتاح باشا، ليضمن ولاء سكان تلك المناطق الى جانبه، بعدها توجه سليمان بك الى ارديل لمعرفة موعد قدوم حملة والي بغداد.( الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص٢٢٩)

ولإشعار عبد الرحمن بابان بضعف قدراته القتالية طلب علي باشا من محمد الجليلي (١٧٨٩-١٧٨٩) والي الموصل وقاسم اغا حاكم اربيل التوجه بقواتهما الى مدينة كركوك لاتخاذها نقطة انطلاق للزحف نحو السليمانية بعد وصول تعليماته. كما اغرى والي بغداد، خالد بابان بان الأخير اذا ما تمكن من القضاء على عبد الرحمن باشا فان الوالي سيمنحه حكم الإ مارة الباباذية. زكي ، ١٩٥١ ، ص ١٩٠٨ العمري، ٢٠١٣ ، ص ٢٠٥-٢٠٦) وبذلك استخدم علي باشا سياسة ضرب الزعامات الكردية الواحدة بالأخرى من اجل اضعاف جبهة عبد الرحمن باشا العسكرية، وهذا ما تحقق لاحقاً.



وعلى الرغم مما وعده به الوالي، واستعدادات خالد بابان العسكرية غير ان قواته مذيت بهزيمة من قبل قوات عبد الرحمن با بان في منطقة التون كوبري، فا ضطر للهرب الى اربيل ( **لونكريك** ، ١٩٦٢، ص ٢٧٩) ، عندها خرج الوالي في عام ١٨٠٥ بقواته لقتال عبد الرحمن با شا، دون علم الأخير بها حتى اقترابها من مدينة كركوك فاضطر ا مير با بان الى اتباع أسلوب دفاعي. ( **العزاوي ،١٩٥٥، ج٦ ، ص ١٦٦** ؛ بيك ، ٢٠٠١، ص ٢٠٩ -٢١٠)

وبدأوا بمها جمة قوات عبد الرحمن التي وجدت نفسها عاجزة عن الصمود ا مام القوات المها جمة ، عندها انسحب عبد الرحمن با شا الى مدينة السليمانية ثم غادرها الى ايران ( , Arfa , 1966, P22 ) ، فعين الوالي، خا لد بن ا حمد با شا حاكماً على الإ مارة الباباذية في العام نفسه وسليمان بن إبراهيم با شا حاكماً على كوي وحرير، بعدها عاد علي با شا الى بغداد .( جودت 1۳۰۹ ه ، ج٩ ، ص ١٩ – ٢٠)و بذلك انتهت ا لمدة الثاذية من حكم عبد الرحمن با شا التي تم يزت بطموحه وتحوله الى قوة سياسة وعسكرية غير خاضعة لباشوية بغداد،

طلب عبد الرحمن بابان بعد لجؤه الى إيران، تدخل الأخيرة في محاولة منها للضغط على والي بغداد لإعادته الى منصبه، الفكرة التي وجدت قبولا من قبل الحكومة الإيراذية لأن عبد الرحمن بابان في نظرها هو افضل شخصية يمكن الاعتماد عليها في عدم اثارة الاضطرابات على حدودها مع العراق، كما يتمتع بقوة التأثير في غالبية زعماء منطقة كردستان، بعثت الحكومة الايرانية برسالة الى الوالي علي باشا تدعوه فيها الى إصدار عفو بحق عبد الرحمن باشا وإعادته أميراً على بابان.( الكركوكلي ، ١٩٧٠ ، ص١٣٤ ؛ حبيب ، ١٩٨١، ص٣٣-٨٤ ) الا ان رد الوالي كان مخيباً لأمال الإيرانيين فقد اعتذر برسالته الجوابية من تلبية طلب الحكومة الإيراذية.( حبيب ، ١٩٨١، ص١٨٤ )

ومما زاد من احتمالية نوايا ايران العسكرية، الرسالة التي بعثها خالد باشا حاكم بابان الى والي بغداد عام ١٨٠٦ ذاكراً فيها ان لديه معلومات دقيقة تؤكد اصرار الحكومة الإيراذية على اتباع مختلف الأساليب لإعادة عبد الرحمن باشا الى منصبه في السليمانية، حتى لو تطلب ذلك استخدام القوة (حبيب ،١٩٨١ ، ص ٨٤)

جاءت المتغيرات لصالح عبد الرحمن باشا لاسترجاع منصبه من جديد، فبعث برسالة الى الوالي علي باشا طالباً العودة الى منصبه السابق.( العزاوي ،٢٠٠٠، ص١٩٧) وإدراكا من الوالي بتدهور الأوضاع بسبب توغل الجيش الإيراني داخل الأراضي العراقية أمر بإعادة عبد الرحمن باشا الى حكم الإ مارة الباباذية . ( زكي ، ١٩٤٥ ، ج٢ ، ص ٨ ؛ فائق،١٩٦٢ ، ص٣١ ). و بذلك لم يعد للأخير أية حاجة للقوات الإيرانية فبعث برسالة الى القائد محمد علي مرزا ذكر في مضمونها:



"حيث ان حكومة السليمانية قد أعيدت إلي، فلا احتاج بعد ان أضنيكم وأتعبكم". (زكي ، ١٩٥١، ص ١١٣) عندها بدأت عام ١٨٠٦ المرحلة الثالثة من حكم عبد الرحمن باشا للإمارة البابانية.

## العلاقة بين الإمارة البابانية وسليمان باشا الصغير

في عام ١٨٠٧ قُتل الوالي علي باشا من قبل الطامعين في الحكم في اثناء ادائه الصلاة في احد مساجد بغداد، فأسندت باشوية بغداد الى ابن اخته سليمان كهية الذي عرف باسم سليمان باشا الصغير ١٨٠٠ – ١٨١٠، وكانت العادة المتبعة عند تسلم والي جديد حكم العراق، قدوم عدد من باشا الصغير ١٨٠٠ – ١٨١٠، وكانت العادة المتبعة عند تسلم والي جديد حكم العراق، قدوم عدد من باشا الشخصيات وزعماء القبائل العراقية وحكام الولايات التابعة لبغداد لتقديم التهنئة وهذا ما حصل فعلاً، باستثناء عبد الرحمن باشا الدي قام بأعمال عدائية من بينها محاولته القبائل العراقية وحكام الولايات التابعة لبغداد لتقديم التهنئة وهذا ما حصل فعلاً، باستثناء عبد الرحمن باشا الذي قام بأعمال عدائية من بينها محاولته الفاشلة للسيطرة على كوي وحرير، مما يدلل على عدم اعترافه بالوضع السياسي الجديد الذي أعقب مقتل علي باشا . ( الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ١٩٢ ، من ٢٠٠ ، ص ١٩٥ ) لعرفته المسبقة بعدم قدرة سليمان باشا على مدوث تصادم بين العار اني في حالة من بينها على المعام العدان التواي يات التابعة بعدم قدرة سليمان . وحرير، مما يدلل على عدم اعترافه بالوضع السياسي الجديد الذي أعقب مقتل علي على حوي وحرير، مما يدلل على عدم اعترافه بالوضع السياسي الجديد الذي أعقب مقتل علي على حوي وحرير، مما يدلل على عدم اعترافه بالوضع السيا على الجديد الذي أعقب مقدل على على الما على حدم اعترا فه بالوضع السيا مي الجديد الذي أعقب مقدل علي على حوي وحرير، مما يدلل على عدم اعترا فه بالوضع السيا مي الجديد الذي أعقب مقدل علي على حوي وحرير، مما يدلل على عدم اعترا فه بالوضع السيا على مواجه ته عدم قدرة سليمان . وحرين مواجه ته عسكرياً، فضلاً عن اعتماد عبد الرحمن با شا على الدعم الإيرا ني في حالة باشا على مواجه ته المي الماني .

كانت فا تحة اع مال سليمان با شا ال صغير الع سكرية، تجه يزه حملة عام المنا للقضاء على عبد الرحمن باشا، الذي اصبح في نظره خارجاً على القانون،، فقرر عبد الرحمن اتباع خطة من شأنها افشال الحملة، قادًمة على تحصين وتضييق طريق دربند بازيان بحيث لا يتسع لمرور اكثر من شخصين ( الكر كوكلي، ١٩٧٠ ، ص ٢٤٢)، الا ان القوة المها جمة كا نت اكثر ذكاءً، إذ استعان الوالي بالبابانيين المرافقين للحملة لمعرفتهم بطبوغرافية المنطقة فها جمت قوات سليمان باشا الصغير الدربند من عدة جهات، مما اربك معسكر عبد الرحمن باشا الذي تشت قوا ته، فأ ضطر الأ خير الى الاذ سحاب با تجاه الأراضي الإيراذ ية للاحت ماء بحكام ها مجدداً.( ريچ،٢٠٠٨ ، ص ٤٢-٤٢)

ولضمان ولاء الإمارة الباباذية للسلطة المركزية في بغداد، كان المفروض على سليمان الصغير ا عادة تعيين خالد با شالحكم الإمارة ثاذية مكا فاة للخدمات التي قدمها في المعركة الأخيرة، غير ان والي بغداد اصدر أمر بتعيين سليمان باشا بدلاً عنه، ومنح ادارة كوي وحرير الى محمد بك الخزندار، فعدها خالد باشا اهانة له، وقرر الانضمام مع أتباعه الى جانب عبد الرحمن با شا. (زكي ، ١٩٥١ ، ص١١٥) و بذلك ا تحدت قو تان له ما ثقل سيا سي وع سكري في منط قة كردستان، الى جانب مساندة الإيرانيين لهم ضد الوالي سليمان باشا الصغير، الذي اضطر تحت الضغط الإيراني الى اعادة عبد الرحمن باشا لحكم الإمارة البابانية. (فورس،١٩٧٥، ص ٢١٩)



آل بابان في ظل حكومة عبد الله باشا ١٨١٠-١٨١٣

على الرغم من تولي عبد الله با شا با شوية بغداد، الا ان الحاكم الفعلي كان عبد الرحمن بابان، كونه يعد نفسه صاحب الفضل في ايصال عبد الله الى مقاليد السلطة، وعليه فان جميع قراراته ملزمة التطبيق دون الرجوع الى الوالي. وتنفيذاً لذلك اصدر عبد الرحمن با بان أمراً بعزل عبد الفتاح باشا حاكم درنة وباجلان وتعيين خالد باشا بدلاً عنه. (بيك ، ٢٠٠١، ص

حاول حاكم كرمنشاه التوسط لدى عبد الله باشا لإعادة عبد الفتاح الى منصبه بحكم العلاقة التي كانت تربط الاخير مع محمد علي مرزا، الا ان محاولته فشلت بسبب رفض عبد الرحمن با بان طلب الوالي بخصوص ذلك، عندها قرر عبد الله با شا اقا لة كل من عينه عبد الرحمن با بان، الذي تو سعت نشاطاته الع سكرية خارج حدود امار ته با تجاه الاراضي الايرانية ولاسيما المناطق التابعة لإمارة اردلان. (الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ٢٥٢-٢٥٣)

ان تصرفات عبد الرحمن با بان الأخيرة قد قربت بين حاكم كرمنشاه ووالي بغداد اللذين قررا القيام بحملة عسكرية مشتركة للتخلص منه، وبالفعل توجه محمد علي مرزا مع قوة بلغت ستين الف مقاتل، لتنفيذ المهمة من دون علم عبد الرحمن بأن هناك اتفاقاً ضده، وان هناك مرا سلات بين والي بغداد و حاكم درنة و باجلان خالد با شا تدعو الأخير الى الاذ ضمام للجيش الإيراني عند وصوله منطقة الحدود، وعند انكشاف امر الخطة، ادرك عبد الرحمن صعوبة موقفه العسكري لأنه كان يعتمد على قوات خالد با شا في الوقوف الى جاذبه للتصدي للقوات المهاجمة عندها قرر مغادرة السليمانية والتحصن في قلعة كوي. ( العزاوي ، ١٩٥٥، ج٦، ص١١١ ؟ فائق، ١٩٦٢ ، ص ٤٣-٤٤)

وعند تو غل ال قوات الايراذية في الاراضي العراقية، ادرك عبد الله باشا مخاطر هذا التحالف الذي قد يؤدي الى سيطرة الايرانيين على مدينة كركوك، عندها وجه منشوراً الى اهالي كردستان يهيبهم فيه الى مساعدة عبد الرحمن باشافي صد الهجوم الإيراني، (يوسف، ٢٠٠٥ ، ص ١٤٤) فأستغل عبد الرحمن هذا المنشور وأرسل ذسخة منه الى محمد علي مرزا عندها أدرك الأخير صعوبة موقفه العسكري في حالة تحالف اهالي كردستان ضد الجيش الإيراني . (بيك، ٢٠٠١، ص ٢٧٣)

وللخروج من المأزق، عرض محمد علي مرزا على عبد الرحمن بابان المصالحة، واتفق مع عبد الله با شا على تعيين خالد با شا حاكماً للإ مارة الباباذية وعبد الرحمن با شا حاكماً على كوي وحرير، ( العزاوي ، ٢٠٠٠، ص ١٩٩؛ لونكريك ،١٩٦٢، ص ٢٨٠) وبذلك زال الخطر الذي يخشاه والي بغداد من دخول الجيش الإيراني لمنطقة كردستان كما تم ارضاء عبد الرحمن



بابان بمنحه حكما ادارياً، اضطر عبد الرحمن الى قبول الوضع الجديد مؤقتاً، الا انه بعد ثلاثة أشهر شن مع اتباعه هجوما على مدينة السليمانية، اجبر خالد باشا على مغادرتها الى مندلي. ( زكي ، ١٩٥١، ص ١٢٤)

وقبل تسلمه مقاليد الحكم في الإمارة بعث برسالة الى والي بغداد طالبه فيها بإسناده منصب الإمارة. ولقرب حلول فصل الشتاء وصعوبة القيام بعمل عسكري وافق الوالي على منح عبد الرحمن بابان حكم مدينة السليمانية وكوي وحرير (الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ٢٥٥) ، وبذلك تسلم عبد الرحمن باشا حكم الإمارة الباباذية للمرة الخامسة. وهذا دليل على قوة شخصية هذا الرجل وتأثيره في منطقة كردستان، بحيث يمكنه ان يغير دائماً موازين الصراع لصالحه، حتى لو كانت امكانات الجبهة المتحالفة ضده اقوى منه عسكرياً.

عاود عبد الرحمن باشا نشاطه العسكري من جديد، فبدات قواته تهاجم باستمرار المناطق المحيطة بمدينتي اربيل وكر كوك، فقرر الوالي في ضوء ذلك عزله وتعيين خالد با شا لإدارة الإمارة البابانية، ولعدم امكانية خالد العسكرية تنفيذ قرار الوالي، كان على عبد الله با شا القيام بع مل ع سكري ضد ع بد الرحمن لا سترجاع سلطته السيا سية ع لى منط قة كرد ستان.( الكركوكلي، ١٩٧٠ ، ص ٢٥٥ )

لذلك قاد عبد الله باشا عام ١٨١٢ حملة عسكرية الى السليمانية بهدف التخلص من عبد الرحمن بابان، الذي استعد هو الاخر عسكرياً للاقاة جيش الوالي خارج حدود امارته، فالتقى الطرفان في منطقة كفري، كان النصر في بادئ الا مر للجيش الباباني الذي الحق هزيمة بقوات العشائر المرافقة لحملة الوالي، الا ان ميزان الصراع سرعان ما تغير لصالح الوالي بفعل سلاح المدفعية الذي كان بأمرة داود افندي اذ تمكن من توجيه ضربات مباشرة لاتباع عبد الرحمن بابان وقتل اعداد كبيرة منهم، من بينهم خالد بك شقيق عبد الرحمن، فأصبح موقف الأخير صعباً عندها اضطر الى الانسحاب، واختار كرمنشاه مكاناً للجوء اليه، لإنقاذ نفسه من عقوبة الوالي في حالة القاء القبض عليه. ( ابو شوقي،١٩٧٨، ص ١١٠)

وكعادته تدخل محمد علي مرزا حاكم كرمنشاه للتوسط لدى والي بغداد لإ عادة عبد الرحمن با بان الى مذصبه، كونه الشخصية الكردية التي يشق الايراذيون في التعا مل معها، لان للطرفين مصالح يرغب كل واحد منهم تحقيقها على حساب باشوية بغداد. لهذا ارسل محمد علي مرزا، مهدي خان كلهر مبعوثاً من قبله الى بغداد لمقابلة الوالي للعفو عن عبد الرحمن با شا وإعادته الى حكم الإمارة البابانية، الا ان عبد الله باشا اعتذر عن ذلك، فا تخذها الإيراذيون ذريعة للهجوم من جديد على الأراضي العراقية. (شميم ١٣٧٩هـ، ص١٦١)



استعد عبد الله باشا لمواجهة القوات الإيراذية التي وصلت طلائعها بقيادة محمد علي مرزا الى قزلرباط، الا ان هروب سعيد بن سليمان باشا الكبير من بغداد ولجوءه الى حمود الثامر شيخ المنتفق قد اربك معنويات قوات الوالي، فاضطر الى تلبية مطالب الإيرانيين وفي مقدمتها عودة عبد الرحمن باشا الى منصبه السابق، ودفع تكاليف الحملة الإيرانية كشرط لانسحاب قوات محمد علي مرزا من الاراضي العراقية. وبذلك عاد عبد الرحمن باشا من جديد وللمرة السادسة الى حكم امارته، الا ان مدة حكمه هذه لم تستمر طويلا، اذ سرعان ما داهمه المرض فتوفي عام ١٨١٣. ( زكي ، ١٩٤٥ ج٢، ص٦٠)

الإمارة البابانية ودورها في الصراع على باشوية بغداد ١٨١٣–١٨١٦

اعتقد أمراء بابان إن إمارتهم ستبقى قوية إذا ما انحصر حكمها في عائلة عبد الرحمن باشا، وعليه اتفق البابانيون على تولية محمود بن عبد الرحمن أميراً عليهم، وعُرض طلبهم على سعيد باشا (١٨١٣–١٨١٦)، الذي أصدر أمراً بمنح محمود حكم السليمانية وكوي وحرير. ( بيك سعيد باشا (١٨١٣–١٨١٢) واستمر محمود يمارس سلطته السياسية في كردستان حتى عام ١٨١٥، حين أمر سعيد باشا بعزله بناءً على وشاية حمادي اغا، الذي يعد من مقربي الوالي والمتحكم في إدارة شؤون با شوية بغداد، وتعيين عبد الله شقيق عبد الرحمن با شا مكانه، بذريعة إن الأخير أكثر كفاءة وخبرة في إدارة شؤون الإمارة .( فائق، ١٩٦٢ ، ص٥٩ ؛ الكركوكلي، ١٩٧٠، ص ٢٧٠ ) إلا إن محموداً لم ينفذ قرار الوالي، معتمداً على المساعدة العسكرية التي أرسلها محمد علي مرزا البالغة عشرة آلاف مقا تل للتصدي لقوة عبد الفتاح اغا، الذي طلب منه سعيد با شا التوجه إلى الاسليمانية الإجبار محمود على التخلي عن منصبه. وأمام قوة محمود العسكرية، اضطر عبد الفتاح اغا إلى الانسحاب، واحتفاظ محمود باشا بسلطته السياسية. ( بيك ،٢٠٠١، مي ٢٠٠٠ )

إن انسحاب عبد الفتاح ا غا يعود إلى ضعف معنويات جنوده، لتردي الأوضاع العا مة في العراق بسبب ضعف الوالي وانغماسه بالملذات مع حمادي ا غا، في وقت عاشت فيه بغداد، صراعاً داخلياً ضاعف من خطورته خواء الخزينة لامتناع القبائل عن دفع ما عليها من ضرائب ورفعها راية العصيان، مما أدى إلى انقطاع الطرق وانتشار عمليات السطو. ( نوار ، ١٩٦٧، ص٧١-٧٦ ؛ نورس، ١٩٧٥، ص٨٨)

ولإ يجاد مسوغ لاستحصال موافقة السلطان العثماني على عزل الوالي أعدت مؤامرة فسك بعض النقود عليها اسم سعيد باشا بدلاً من الطغراء السلطانية، للدلالة بأن الوالي قد تمرد على الحكومة العثمانية ، فعزل سعيد باشا وعين أخاه بالرضاعة احمد بك والياً على العراق بالوكالة كإجراءٍ مؤقت.( **الكركوكلي ،١٩٧٠، ص ٢٧١-٢٧٢ ؛ لونكريك، ١٩٦٢، ص ٢٨٣**)



تركت تلك الأحداث بصماتها الواضحة على الوضع الداخلي في مدينة بغداد، الذي ازداد سوءاً، مما د فع العديد من الشخصيات والموظفين الابارزين إلى المغادرة، أما عامة السكان فاتجهت أنظارهم إلى داود أفندي لإنقاذهم من الوضع المتردي، وهذا ما كان يطمح له، وفي ذفس الوقت يتوافق مع رغبة الحكومة العثمانية وفي مقدمتهم محمد سعيد حالت أفندي التي تربطه مع داود أفندي علاقة قديمة.(الكركوكلي، ١٩٧٠ ، ص٢٧١-٢٧٢)

ولإنجاح خطته، وضمان إفشال أية مواجهة عسكرية يقوم بها سعيد باشا، قرر داود أفندي التوجه إلى كركوك لاتخاذها مركزاً لجمع أتباعه، وخلال وجوده هناك بعث إليه محمود باشا أمير بابان يدعوه للقدوم إلى السليمانية والتعهد بتقديم جميع المساعدات العسكرية والمادية التي تساعد في تحقيق ما يسعى إليه داود أفندي، المقترح الذي رحب به الأخير.(الكركوكلي، ١٩٧٠ ، ص ٢٧٢)، لما يمتلكه آل بابان من قوة عسكرية يمكنها أن تحسم أي قتال قد يحدث بين أتباعه وقوات سعيد باشا، بغض النظر عن دوافع محمود باشا من وراء ذلك، وخلال وجوده في السليمانية زهاء اربعين يوماً، تمكن داود أفندي من استقطاب العديد من المعارضين لحكم سعيد باشا أمثال رستم الاستعدادات اللاز مة لإ نجاح مه مة العارضة، رفعوا طلباً إلى الباب الا عالي بتر شيح داود أفندي الإستعدادات اللاز مة لا نجاح مه مة العارضة، رفعوا طلباً إلى الباب الا عالي بتر شيح داود أفندي المشوية بغداد، الدعوة التي لقيت قبولاً من قبل الحكومة العثماذية، فأرسلت جوابها بالموافقة في ليشوية بغداد، الدعوة التي لقيت قبولاً من قبل الحكومة العثماذية، فأرسلت جوابها بالموافقة في تشرين ال ثاني ١٨١٦ عند و صول قوات داود إلى مدينة خر كوك بعد خروجها منا من الما سعيد الما الماني الما عالي الباشوية بغداد، الدعوة التي لقيت قبولاً من قبل الحكومة العثماذية، فأرسلت جوابها بالموافقة في لما شرين ال ثاني ١٨١٦ عند و صول قوات داود إلى مدينة كر كوك بعد خروجها من السليمانية قاصدة مدينة بغداد. ( العزاوي ،١٩٥٥ ، ج٢، ص٢٣٣)

وعلى الرغم من تصدي قوة من المنتفق لطلائع جيش داود باشا عند وصوله أسوار بغداد في كانون الأول ١٨١٧ وإجباره على التراجع، إلا إن داود تمكن بخطة نسج خيوطها ونفذها أتباعه، من تضييق الخناق على سعيد باشا الذي اضطر الى اللجوء الى القلعة للحفاظ على حياته، عندها انفتح الطريق أ مام داود بالدخول إلى بغداد في العشرين من شباط عام ١٨١٧ بعد أن أذضم إليه وجهاء مدينة بغداد. أ ما نها ية سعيد باشا فقد قتله سيد عليوي و هو في حجر أ مه في الرا بع والعشرين من شباط من العام نفسه .(فائق، ١٩٦٢ ، ص ٤٤)

### النزاع بين محمود باشا وداود باشا والي بغداد:

كان داود قد طلب من محمود باشا بابان عند قدومه إلى السليمانية في أيلول ١٨١٦ قطع جميع علاقا ته بالجا نب الإيراني كشرط للتعاون من أجل إسقاط حكومة سعيد باشا، مقا بل توسيع دائرة حكمه في كردستان بعد تسلمه باشوية بغداد، المقترح الذي وافق عليه محمود با بان. وقد أو فى داود بتعهده للأ مير البا باني إذ مذحه فضلاً عن الاسليمانية منطقتي كوي وحرير. الكركوكلى ،١٩٧٠، ص ٢٨٢)



لم يخدم التقارب بين الإمارة البابانية وبا شوية بغداد الجانب الإيراني، لأن ذلك سيبعد البا بانيين عن دائرة الذفوذ الإيراني. وعليه مارس حاكم كرمذشاه ضغوطاً على محمود با شا لإنهاء ذلك التقارب، فأحدثت فعلها، إذ اضطر أمير بابان إلى الابتعاد تدريجياً عن با شوية بغداد من خلال رفضه للأوامر التي كان يصدرها داود باشا. (جودت ، ١٣٠٩ه ، ج١١ ، ص٣٠)

لجأ داود با شا أول الأمر إلى استخدام طرقاً دبلوما سية في محاولة منه لإقناع محمود بابان بضرورة التمسك بتبعيته لحكومة بغداد، كون إن منطقة كردستان ضمن دائرته السياسية، فأرسل لهذا الغرض عناية الله المهردار عام ١٨١٧ لكن محموداً تمسك بقراره محاولاً إقناع مندوب الوالي بأنه مجبر على اتخاذ هذا الموقف، لقرب إمارته من الحدود الإيراذية التي قد يعرضها إلى هجمات من قبل الإيرانيين في حالة رفضه التعاون معهم قبل وصول مساعدات عسكرية من بغداد، لم يقتنع داود باشا بجواب الأمير الباباني، فأصدر عام١٨١٧ قراراً بعزل محمود بابان، وكلف عناية الله بقيادة حملة عسكرية لتنفيذ ذلك و فرض سلطة الوالي على الاسليمانية، وقبل مواجهة محمود بابان عسكرياً، تمكن عناية الله من السيطرة على كوي، وكسب حسن بك شقيق محمود بابان إلى جانبه في محاولة لإضعاف جبهة الأمير الباباني، التي ازدادت حراجة عندما أمر داود باشا

ولمواجهة قوات الوالي، استنجد محمود بابان بحاكم كرمنشاه محمد علي مرزا، الذي أرسل ثلاث حملات عسكرية في آن واحد وزعت على محاور، الأولى عشرة آلاف مقاتل بقيادة محمد علي خان مهمتها مساعدة محمود با بان في السليمانية، الثاذية تولى قيادتها حسن علي خان الفيلي، توجهت نحو مندلي، أما الثالثة فكانت تحت أمرة كلبعلي خان وعلي خان رئيس الكلهر، ومسؤوليتها بدرة وجصان. (بيك،٢٠٠١، ص٣٠٩)

من جهته بادر داود باشا إلى إفشال المخطط الإيراني بتجهيزه ثلاث حملات. (العزاوي ، ١٩٥٥ ، ج٦ ، ص ٢٥١ – ٢٥٢) إلا إن حدوث تمرد معارض له في الجنوب تزامن مع الحملة الإيراذية جعلت داود باشا يوجه اهتما مه للقضاء عليه، كونه يهدد مستقبل وجوده السياسي في بغداد، إذ لجأ صادق بك بن سليمان باشا الكبير عام ١٨١٨ إلى شيخ عشيرة زبيد في الجنوب، الذي سبق إن انضم إليه جاسم الشاوي كمعارض هو الآخر لداود باشا، مكونين تحالفاً كبيراً ضد الوالي، فأ خذوا يمارسون أعمالاً تمثلت بقطع الطرق والاعتداء على السفن المارة بين بغداد والبصرة.( لونكريك ،١٩٦٢، ص٢٨٩)

وللقضاء على ذلك التحالف، قرر داود إحداث الشقاق بين أبناء عشيرة الزبيد، إذ طلب من مبعوثه محمد اغا مساندة علي البندر في الحصول على زعامة العشيرة، مما أدى إلى حدوث معركة بين أبناء العشيرة.( العزاوي ، ١٩٥٥ ،ج٦، ص٢٥٢-٢٥٣)



أما بشأن الجبهة الشمالية، فقد أرسل الوالي داود قوة عسكرية بقيادة عبد الله باشا إلى كر كوك لتعزيز معنويات المقاتلين الموجودين فيها. وبالفعل تمكنت تلك القوات من إفشال محاولة قوات محمود بابان والإيرانيين احتلال كوي، كما نجحت قوات الوالي في بدرة وجصان من إيقاف تقدم الإيرانيين في تلك الجهة. مما جعل الحكومة الإيراذية تعيد النظر فيما كانت تخطط له من وراء وقوفها إلى جانب محمود بابان. وهذا الرأي ينطبق أيضاً على ما كان يفكر فيه داود باشا، فهو الآخر لا يريد في الوقت الحالي مواجهة الإيرانيين عسكرياً. وعليه بدأت مرا سلات بين الجانبين لعقد الصلح بينه ما عام ١٨١٨ اتفقوا بموجبه على احتفاظ محمود با شا بحكم الإمارة البابانية فضلاً عن كوي وحرير بشرط أن يكون خاضعاً للسلطة المركزية في باشوية بغداد، وكذلك منح داود باشا الأمان لكل من لجأ إلى إيران من البا بانيين، مقا بل انسحاب الجيوش الإيرانية من الأراضي العراقية.( الكركوكلي ، ١٩٧٠، ص ٢٨٦؛ حبيب، ١٩٨١ ، ص١٩٥)

على الرغم من موافقة داود باشا على تنصيب عبد الله حاكماً على الإمارة الباباذية بدلاً من محمود، إلا إن هذا لم يكن برغبة الوالي، إذ أجبر ته اتفاقية الصلح المعقودة عام ١٨٢١ مع الجانب الإيراني على تنفيذ ذلك. غير إن ذلك لم يمنعه من تقديم المساعدة والتأييد لأي طرف يمكن من خلا له التخلص من الأمير عبد الله با شا الموالي لإيران، لأن استمراره في حكم مدينة السليمانية يعني السماح للإيرانيين بالتو غل إلى ذا خل الأراضي العراقية. لهذا ا تخذ داود با شا موقفاً إيجابياً من محاولة الأمير محمود استرجاع حكمه، الهدف الذي تحقق للأخير عام ١٨٢٢، إذ تمكن من طرد عمه عبد الله الذي قرر الهرب إلى إيران. (مكتول ، ٢٠٠٤، ص٥٠ مالا بي المان، إذ موقفاً إيجابياً من محاولة الأمير محمود استرجاع حكمه، الهدف الذي تحقق للأخير عام ١٨٢٢، إذ

لم يستمر محمود با شاق إدارة الإمارة الباباذية طويلاً فني ذفس العام انتشر وباء الكوليرافي مدينة السليمانية، فاضطر غالبية سكانها للمغادرة إلى الجبال، بينما ذهب محمود باشا مع عائلته إلى مدينة كركوك هرباً من المرض، عندها أصبحت الإمكانات الدفاعية لمدينة السليمانية ضعيفة، فانتهز عبد الله باشا الفرصة للعودة من جديد بعد أن تعهد الجانب الإيراني بمساعدته عسكرياً .( زكي ،١٩٥١، ص١٤٨)

وعلى الرغم من وصول أخبار تقدم قوات عبد الله با شا با تجاه مدينة السليمانية، إلا إن داود باشا والي بغداد لم يتخذ إجراءات لصد تلك القوات، بل بالعكس وافق على مقترح الشاه فتح علي بإعادة عبد الله لحكم الإمارة البابانية. (بابان، ١٩٩٣ ، ص ٥٣)

إن رضوخ داود با شا لمطالب الجانب الإيراني، جعلت إمكاذية عودة محمود با شا لمنصبه صعبة، فوجه أنظاره إلى اسطنبول على أمل مساعدته. وعند وصوله ديار بكر نصحه واليها علي



باشا بالعودة إلى كردستان، لانشغال الدولة العثمانية بأ حداث اليونان. عندها لم يبق أما مه خيار آخر إلا إيران التي لم تتأخر عن تقديم كل أنواع الدعم لأي أمير يطمح بحكم الإمارة الباباذية، فلم يكن لها أية صداقات دائمة أو ولاءٍ مستمر لأ مراء آل با بان، لأن هدفها استغلال البا بانيين للتدخل في شؤون العراق السياسة التي لم ينتبه لها أمراء با بان، لأن شغلهم الشاغل هو كرسي الحكم ليس إلا، فكان هذا سبباً رئيساً أسهم في إضعاف قوة الإمارة الباباذية ، أرسل الأمير محمود عام ١٨٢٣ شقيقه عثمان إلى تبر يز لطلب المساعدة من عباس مرزا ولي العهد الإيراني، الذي زوده بقوات أسهمت في إعادته إلى الإمارة بعد إقصاء عبد الله باشا منه، فأدى ذلك إلى غضب الوالي داود باشا، كونه هو الذي أمر بتعيين عبد الله بابان، وإن تصرف الأمير محمود الأخير يعد خروجاً على سلطة الوالي، وعليه قرر داود باشا وضع حدٍ لتصرفات أمراء با بان، من خلال اعتماده على قوة سلطة الوالي، وعليه قرر داود باشا وضع حدٍ لتصرفات أمراء با بان، من خلال اعتماده على قوة

ولقلة إمكانات محمود العسكرية مقارنة بالجيش الزاحف، قرر الانسحاب من السليمانية التي دخلتها قوات محمد باشا والتوجه إلى قزلجة بانتظار المساعدة الإيراذية، التي ما أن علم بها محمد باشا بقدومها، حتى قرر مغادرة السليمانية والذهاب إلى كركوك. وبذلك استعاد محمود باشا سلطته من جديد،على الرغم من استرجاع محمود باشا حكمه في مدينة السليمانية، إلا أنه خشي من مها جمة المدينة ثاذية من قبل محمد باشا وأ مير سوران محمد باشا ميركور، اللذين إتخذا من منطقة حرير مركزاً لهما، لذا قرر التخلص منهما واسترجاع سيطرته ثانية على حرير، من دون أن يأخذ بنظر الاعتبار إن غالبية سكان حرير موا لون لمحمد باشا ومحمد باشا ميركور، ف فزا المنطقة في عام ١٨٢٧. وبعد معارك بين الطرفين انك سر جيش محمود و قرر الرجوع إلى السليمانية. ( زكي ١٩٥١، من ١٩٥٩، من ١٩٩٣، مـ٢٩٠

شجعت معارك عام ١٨٢٧ والنتائج التي ترذبت عليها، محمد باشا ميركور على توسيع مساحة نفوذه السياسي التي امتدت حتى وصلت منطقة سورداش. عندها قرر محمود بابان وضع حد لت جاوزات أ مير سوران، التي لو استمرت فإذ ها ستؤدي إلى تهد يد كيا نه السيا سي في الاسليمانية، ف خرج على رأس قوة للقضاء علايه، ع ندها استغل شقيقه الأصغر سليمان بك الفرصة، وسيطر على مركز حكم أخيه، دون أن يوا جه أية مقاومة من قبل سكان السليمانية أو القوة المتبقية فيها، لأن حروب محمود بابان المستمرة قد أنهكتهم وأخذوا يتطلعون إلى أية شخصية بابانية يمكن أن تنقذهم مما هم فيه. في هذه الحال أصبح موقف محمود بابان العسكري صعباً، فقرر التوجه إلى قزئجة، على أمل الحصول على مساعدة عسكرية من الحكومة الإيراذية التي لم فتردد في تنفيذ الطلب، لأن مهمة محمود بابان هي القضاء على أمير سوران الذي كان على خلاف



مواجهة تلك القوات، وبدأ بتحريض قواد محمود بابان على العصيان والثورة عليه، الخطة التي حققت ذتائج إيجابية، أجبرت محمود على ترك السليمانية والتوجه ثاذية إلى إيران طالباً منها الدفاع عنه، فأرسل الشاه فتح علي معه جيشاً توجه به إلى السليمانية، انسحب على أثرها أخوه سليمان إلى زهاب مستنجداً بداود باشا والي بغداد، الذي أمده بجيش ومنحه لقب أمير الأمراء، تشجيعاً له في التصدي للقوات المهاجمة . (بابان ، ١٩٩٣، ص٥٣)

أثبت سليمان باشا جدارة في المعركة التي دارت بين قواته وقوات أخيه محمود المسندة من إيران في منطقة قره كول، إذ اندحر فيها محمود باشا، لكن شاه إيران أسعفه مرة أخرى، واشتبك الجيشان مرة ثاذية في منطقة قره داغ، فلقى جيش محمود المصير نفسه. و مع ذلك استعان محمود للمرة الثالثة بإيران، التي زودته بمساعدة عباس مرزا ولي العهد الإيراني بجيش أتجه به إلى السليمانية عام ١٨٣٠، لكن سليمان باشا انسحب هذه المرة إلى زنك اباد، فدخلت قوات محمود باشا السليمانية دون أية مقاومة. (بابان ، ١٩٩٣، ص١٥٤ ؛ زكى، ١٩٥١، ص ١٥٢)

تجددت المعارك ثاذية بين الأخوين، فقد استطاع سليمان باشا الحصول على مساعدة عسكرية من والي بغداد ، فدارت معركة بينهما في منطقة نالباريز خسر فيها سليمان. دون أن تثنيه عن الإصرار في العودة إلى حكم السليمانية ثانية. ففي عام ١٨٣١، ساند والي بغداد مرة أخرى سليمان باشا ضد أخيه محمود، لكن في هذه المرة انتصر سليمان، وهرب محمود باشا إلى إيران للحصول على المساعدة، لكن محاولته فشلت، إذ رفضت الأخيرة الوقوف إلى جاذبه. (با بان ، ٢٠٠٨، ص ١٢٩)

سئمت الحكومة العثمانية من تصرفات مماليك العراق، لما سببوه لها من مشاكل سواء كان ذلك مع إيران أم مع المقيمين البريطانيين في بغداد. لذا وجد السلطان محمود الثاني، إن استمرار التغاضي عما يجري، قد يؤدي إلى خلق (محمد علي) آخر في العراق، إذ كان داود في بغداد يتبع خطوات محمد علي باشا في مصر، ورأى إن الحل الأمثل هو القضاء على المماليك وربط ايا لة بغداد بالعاصمة اسطنبول. (الزهيري ، ٢٠٠٥ ، ص ٢٢ ) واختير لهذه المهمة صادق أفندي، إلا إن قيام داود با شا بقتله أدى إلى ضرورة عزله بالقوة. و هذا ما حققه علي رضا با شا اللاظ والي حلب. (ولاستيد ، ١٩٨٤ ، ص٧٧ )

ا ستغل مح مد با شا مير كور عام ١٨٣٢ الأو ضاع التي أعق بت انتهاء حكم الممال يك واذشغال الأ مراء البا بانيين في صراعاتهم، فبدأ بالهجوم على الإ مارة. وتشير المصادر إلى محاولة مير كور الاستيلاء على بغداد مما دفع الوالي علي رضا با شا إلى التعاون مع القوات الإيراذية وسليمان باشا أمير بابان للقيام بعمل مشترك ضده، إذ يعدون ميركور عدواً مشتركاً لهم بسبب طموحا ته التو سعية. التقى الجيشان في قمجو غة ودارت بينه ما معركة كانت خسائر القوات



المشتركة تفوق خسائر جيش محمد باشا ميركور الذي انسحب إلى كوي، بعدها تم التوصل إلى اتفاق بين الأطراف المتحاربة. (بيك ، ٢٠٠١ ، ص ١٣٤–١٣٥)

#### سقوط الإمارة البابانية

انعكست كثرة التدخلات الايراذية والعثماذية، والتنافس بين الأمراء البابانيين على واقع الإمارة نفسها مما هيأ لضعفها سريعاً اذ تدهورت اوضاعها السياسية والاقتصادية مما ادى الى سقوطها، ففي عام ١٨٣٨ تولى حكم الإمارة احمد باشا خلفاً لوا لده سليمان باشا، وبذل الأمير احمد جهوداً مضنية للنهوض بقدرة الإمارة العسكرية، (زكي،١٩٥١، ص ١٥٨). وكان هدفه من هذا هو مواجهة الأخطار المستقبلية التي تواجهها امارته وعلى الرغم من جهوده العسكرية، التي بذلها لاذ عاش الإمارة، الا ان عمه محمود باشا تمكن عام ١٨٤١ بفضل الاساعدة الايراذية من السيطرة على مقاليد الحكم في السليمانية. لكن بقاء الاخير لم يستمر طويلاً، فبعد جلاء القوات الايرانية عن المدينة عام ١٨٤٦ تمكن احمد باشا من الاهودة ثانية لحكم الإمارة. (زكي،١٩٥١، ص الايرانية عن المدينة عام ١٨٤٦ تمكن احمد باشا من المودة ثانية لحكم الإمارة. (زكي،١٩٥١، ص

أ بدى ا لجانبين العثماني والايرا ني رغبة في حل مشاكلهما الحدودية. وفي ضوء ذلك تشكلت في عام ١٨٤٣ لجنة رباعية ضمت اضافة الى ا لجانبين العثماني والايرا ني ممثلين عن روسيا وبريطانيا. ( السعدون ، ١٩٨١، ص١١٦)

بدأت اللجنة الرباعية التي اتخذت من مدينة ارضروم مقراً لها اعما لها في الخامس عشر من آيار ١٨٤٣، من اجل التوصل الى اتفاق لترسيم الحدود بين الدولتين. الا ان قيام احمد با شا بعمليات عسكرية قرب الحدود الايرانية قد احرج مركز الحكومة العثمانية، في وقت تسعى فيه الاخيرة الى توطيد الامن على طول الحدود مع ايران، حتى تتمكن اللجنة العمل بما يحقق السلام ومنع تكرار حدوث المنازعات. (نوار، ١٩٦٨، ص١٥٥ – ١١٦)

عليه قرر نجيب باشا (١٨٤٢–١٨٤٢) والي بغداد وبالاتفاق مع الحكومة العثماذية ضرورة عزل احمد بابان لتهدئة الأوضاع على الحدود مع ايران. وبما ان الأخير لا يمتثل الى قرار الأقصاء عن الإمارة سلمياً، أرسل والي بغداد عام ١٨٤٥، حملة عسكرية الى المنطقة لمواجهة أي احتمالات تصدر من قبل احمد باشا. (بيك ، ٢٠٠١، ص٣٤٩-٣٤٣) وبالفعل حدث ما توقعه نجيب باشا، اذ انسحب امير بابان من السليمانية الى كوي لملاقاة الجيش العثماني ، وان احمد باشا كان واثقاً من النصر وحاول صرف رواتب الجند قبل بدء المعركة لكن خزنداره ا حمد افندي اثناه عن ذلك حتى نها ية المعركة ومعر فة الذتائج التي تتر تب عليها. لكن انتشار الخبر بين صفوف القوات الباباذية قد اغضبهم فقاموا بقتل الخزندار، و من ثم تفرقوا، عندها اصبح موقف ا حمد با شا



كانت الحملة التي قادها نجيب باشا هي البداية لسقوط الإمارة الباباذية، فبعد رحيل احمد بابان، عين والي بغداد عبد الله بك شقيق احمد قائمقاماً لمدينة السليمانية، التي احتفظت بحامية عسكرية من الجنود العثمانيين. مما يعني الغاء الامتيازات التي كانت تتمتع بها الإمارة البابانية في السابق. وبهذا الأجراء أصبح عبد الله بك مجرد موظفٍ عثماني فاقداً بذلك كل حقوقه الوراثية المكتسبة بصفته اميراً يحكم امارته.

في العام ١٨٤٧، تم التوصل الى عقد معاهدة ارضروم الثانية ( عبد الكريم ، ١٩٨١، ص٢٦-٢١٩) بين الدو لة العثماذية وا يران، وبمو جب هذه المعا هدة تناز لت ا يران عن أي اد عاء لها في السليمانية، مقا بل تنازل الدو لة العثماذية عن المحمرة وجزيرة خضر والمرسى والاراضي الواقعة على الضفة الشرقية من شط العرب. وكان لعقد ذلك المعاهدة وتسوية المشاكل الحدودية بين البلدين، اثراً بارزاً في سقوط الإمارة البابانية، ففي عام ١٩٨١ استدعى نامق باشا (١٩٨١-١٩٨٩) والي بغداد، عبد الله بك الى بغداد ومن هناك ارسله مكبلاً بالأغلال الى اسطنبول، وفي العام نفسه ثم تعيين اسماعيل باشا حاكماً للسليمانية، منهياً بذلك الحكم الباباني والى الابد. هناك مجموعة من العوامل ساهمت في اضعاف الإمارة البابانية، منهياً بذلك الحكم الباباني والى الابد. هناك مجموعة رويج ، ٢٠٠٨، ص١٢٦ )

مصادر البحث

الرسائل والاطاريح الجامعية:

- ١ لهام مح مود كاظم ١ لجادر (١٩٩٠) ، البصرة دراسة في اوضاعها الادارية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية ١٨٠٣ - ١٨٦٩ ، رسالة ماجستير (غير منشورة) ، كلية التربية الاولى – ابن رشد، جامعة بغداد .
- باسم حطاب الطعمة (١٩٨٥) ، تغلغل النفوذ البريطاني في العراق ١٧٩٨–١٨١٣، رسالة ماجستير غير منشورة ) ، كلية الآداب، جامعة بغداد.
- رنا عبد الجبار حسين الزهيري( ٢٠٠٥) ، ايا لة بغداد في عهد الوالي على رضا اللاظ (١٨٣١ رنا عبد الجبار حسين الزهيري
   ١٨٣١)، رسالة ماجستير (غير منشورة) ، كلية الآداب، جامعة بغداد.
- عمار محمد كاظم فرج البزاز (٢٠٠٠) ، العراق في عهد حسن با شا وا حمد با شا ١٧٠٤ ١٧٤٧
   دراسة تاريخية ، رسالة ماجستير (غير منشورة )، كلية الآداب، جامعة البصرة .
- ناهدة حسين علي (١٩٩٦) ، العراق من ١٨٤٢-١٨٥٧ ، رسالة ماجستير (غير منشورة) ، كلية التربية
   الأولى ابن رشد، جامعة بغداد .

الكتب



- ابو شوقي(١٩٧٨) ، لمحات من تاريخ الانتفاضات والثورات الكردية، دار الكاتب، بيروت .
  - أحمد جودت(١٣٠٩هـ) ، تاريخ جودت، جلد أول، استانبول.
- اياد جمال با بان (٢٠٠٨)، اسرة با بان الكردية شجرتها التاريخية وتسلسل اجيا لها ، دار الزمان للطباعة والنشر، بغداد .
- ايلي بانستر سون (١٩٧٠) ، رحلة متنكر إلى بلاد ما بين النهرين وكردستان، ترجمة: فؤاد جميل، ج١، ط١، بغداد.
- تۆفيق قەفتان(۲۰۱۹) ،مێ ژووى حوكمدارانى بابان ئه قەلاچولان تا دروستكردنى شارى سولەيمانى ، سلێمانى، چاپخانەى سارا،چاپى دووەم،
  - جمال بابان (١٩٧٦) ، اصول اسماء المدن والمواقع العراقية ، المجمع العلمي الكردي بغداد .
  - جمال بابان (١٩٩٣) ، بابان في التاريخ ومشاهير البابانيين ، ط١ ، مطبعة الحوادث ، بغداد .
- جيمس ريموند ولستيد ( ١٩٨٤) ، رحلتي إلى العراق في عهد الوالي داود با شا، ترجمة سليم طه التكريتي، بغداد.
- حسين ناظم بيك (٢٠٠١) ، تاريخ الأمارة الباباذية ، ترجمة : شكورمصطفى و محمد الملا وعبد الكريم المدرس ، ط١ ، مؤسسة موكرياني للطباعة والنشر ، اربيل .
  - ديفيد مكدول (٢٠٠٤) ، تاريخ الأكراد الحديث ، ترجمة راج آل محمد ، دار الفارابي ، بيروت .
- رسول حاوي الكر كوكلي (١٩٧٠) ، دو حة ١ لوزراء في تاريخ و قائع بغداد ١ لزوراء ، نق له عن
   التركية موسى كاظم نورس ،دار الكتاب العربي ، بيروت ، دار النهضة ، بغداد .

– س. جي ادموندز(١٩٧١) ، كرد وترك وعرب، ترجمة: جريس فتح الله، بغداد.

- ستيفن هيم سلي لونكر يك (١٩٦٢) ، اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث ،تر جمة جع فر
   الخياط ،ط ٣ ، مطبعة البرهان ، بغداد
- سعدي عثمان حسين (٢٠٠٠) ، إمارة بابان في النصف الأول من القرن الثامن عشر، ط١، مؤسسة موكرياني، اربيل ،٢٠٠٠
  - سليمان فائق ( ١٩٦٢) ، تاريخ بغداد ، مطبعة المعارف ، بغداد
- شرف خان البدليسي (٢٠٠٧) شرفنامة ترجمة محمد جميل الملا احمد الروزبياني ، ط٣ ، دار المدى للثقافة والنشر ، دمشق
- عباس ال عزاوي ( ١٩٥٨) ، تاريخ الذقود العراقية لما بعد العهود العبا سية من سنة ٢٥٦ هـ ١٢٥٨ مالى سنة ١٣٣٥ هـ -١٩١٧م يحتوي على مطالب تاريخية وتحقيقات سيا سية ومالية وادارية واجتماعية ، طبع شركة التجارة والطباعة ،بغداد



- عباس ال عزاوي (٢٠٠٠) ، شهرزور الاسليمانية الالمواء والمدينة : يبحث في الالواء وتاريخه ومد نه وعشائره وسائر احواله الثقافية وغيرها ، راجعه وعلق عليه وقدم له محمد علي القرة داغي ، ط١، بغداد .
- عبد الرقيب يوسف (٢٠٠٥) ، حدود كردستان الجنوبية تاريخيا وجغرافيا خلال خمسة الاف عام
   وماترتب على الحاقها بالعراق، ط١، السليمانية .
  - عبد العزيز سليمان نوار (١٩٦٧) ، داود باشا والي بغداد ، دار الكاتب العربي ، القاهرة.
- عبد العزيز سليمان نوار (١٩٦٨) ، تاريخ العراق الحديث من نها ية حكم داود با شا الى نها ية حكم
   مدحت باشا ، دار الكاتب العربى ، القاهرة .
- علاء موسى كاظم نورس(١٩٧٥) ، حكم المماليك في العراق ١٧٥٠ ١٨٣١، دار الحرية للطباعة ،
   يغداد
- علي اصغر شميم (١٣٧٩هـ) ، ايران دردورة سلطنت قا جار قرن سيزدهم ونمية اول قرن جهاردهم،
   تهران .
  - على الوردي (٢٠٠٥) ، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث ، ط٢، دار الراشد ، بيروت
- علي ظريف الاعظمي (١٩٢٦) ، تاريخ بغداد القديم والحديث او بغداد في (٤٠٠٠) سنة، مطبعة الفرات ، بغداد
- عماد عبد السلام رؤوف (١٩٩٤) ، الاسر الحاكمة ورجال الادارة والقضاء في العراق في القرون المتأخرة ٦٥٦–١٣٣٧هـ/١٢٥٨ –١٩١٨م ، دار الحكمة ، لندن .
- كلود يوس جيم ريج (٢٠٠٨). رح لة ريج؛ المقيم البريطاني في العراق عام ١٨٢٠ إلى بغداد كردستان- إيران. ترجمة بهاء الدين نوري، الدار العربية للموسوعات، بيروت.
- محمد أ مين زكي (١٩٤٥) ، مشاهير الكرد وكرد ستان، ترجمة: سانحة محمد ا مين زكي، ج١،
   بغداد.
- محمد امين زكي (١٩٥١) ، تاريخ السليمانية ، ترجمة الملا جميل الملا ا حمد الروزيياني ، شركة
   النشر والطباعة العراقية المحدودة ، بغداد .
  - محمد تقى لسان الملك سهبر (١٣٨٥هـ) ، ناسخ التواريخ سلاطين قاجارية، جلداول، تهران.
- مهدي جواد حبيب (١٩٨١) ، الصراع العثماني الفارسي وأثره في العراق حتى أوا خر القرن التاسع
   عشر، في كتاب الحدود الشرقية للوطن العربى، دار الحرية، بغداد .
- نظمى زادة مرتضى افندي(١٩٧١) ، كلشن خلفا، ترجمة: موسى كاظم نورس، النجف الاشرف



- ياسين بن خير الله العمري (١٩٧٤) ، زبدة الاثار الجلية في الحوادث الارضية ، تحقيق عماد عبد
   السلام رؤوف ، النجف الاشرف .
- الشيخ يا سين العمري (٢٠١٣)، تاريخ محا سن بغداد " وهو تهذيب غاية المرام " ، تحقيق ميعاد شرف الدين الكيلانى ،دار الكتب العلمية ، بيروت .
- يا سين عبد الكريم (١٩٨١)، اتفاقيات الحدود الشرقية الى نها ية القرن التا سع عشر، في كتاب
   الحدود الشرقية للوطن العربى، دار الحرية ، بغداد
- Hassan Arfa,(1966), The kurds, he Kurds: An Historical and Political Study, Oxford University Press, London

البحوث

- خالدة السعدون(١٩٨١) ، التطور السياسي لتحديد الحدود العراقية الايرانية، مجلة آفاق عربية،
 العددان ٩-١٠، بغداد.

## ميرنشينى بابان خوێندنەوەيەك لە بارودۆخى ناوخۆ و پەيوەندىيەكانى دەرەوە تاكو سالى ١٨٥١ ز (خوێندنەوەيەكى مێژوويى)

#### يۆختە:

ميرنشينى بابان به يەكێڪ له گرنگترين ميرنشينه كورديەكان دادەنـرێ كە له باشوورى كوردستان دامەزرا، توانى حوكمى ناوچەيەكى فرارانى كوردستان بكات بۆ چەندين سەدە.

سەرەتايى توێژينەوەكە تيشكمان كردە سەر سەرەتايى سەھەلدانى بنەماللەى بابانىيەكان تاكوو بنەماللەى پاشاى پێنجەم، دواى ئەوە ئاماژەمان بە گرنگترين پاشاكانى بنەماللەى بابان كرد لەگەل سياسەت و فراوانخوازييەكانيان لە ناوچەكە. لەوانە (بابە سليمان و بەكر بەگ و خانه پاشا)، ھەر وەھا ئاماژە بە رۆلى سليمان پاشا ئەبو لەيىلە كرد لە ميرنشينەكە وە چۆنيەتى لەناوبردنى بزوتنەوەى سەليم بابان، ھەر وەھا باسمان لە ململانيى نيوان خيزانى بنەماللەى قەرمانرەواى بابان كرد بە تايبەت دواى كوشتنى سەليم بابان، ھەر لەم تويزينەوەيەدا ئاماژەمان بە لەناوبردنى بزوتنەوەى سەليم بابان، ھەر وەھا باسمان لە ململانيى نيوان خيزانى بنەمالەى قەرمانرەواى بابان كرد بە تايبەت دواى كوشتنى سەليم بابان، ھەر لەم تويژينەوەيەدا ئاماژەمان بە لەدمانرەواى بابان كرد بە تايبەت دواى كوشتنى سەليم بابان، ھەر لەم تويزينەوەيەدا ئاماژەمان بە لەدمانرەواى بابان كرد بە تايبەت دواى كوشتنى سەليم بابان، ھەر لەم تويزينەوەيەدا ئاماۋەمان بە لەرمانرەواى بابان كرد بە تايبەت دواى كوشتنى سەليم بابان مەردەمى محمود پاشا و عبد لەمەر ماملانيى نيوان والى بەغدا و بنەمالەى فەرمانرەواى بابان كردووە ئەسەردەمى محمود پاشا و عبد لەسەر ماملانيى نيوان والى بەغدا و مىداشىيەيەدە دواى بابان كردووە ئەسەردەمى مىمود پاشا و بە بابانىمان بە مەلەردىيە ئە كۆتايى تويزىنەورىيە بابان، ھەر وەھا ناكۆكى نيوان والىمىيە بەغدا و رەسەر ماملانيى نيوان والى بەغدا و مىرنشىنى بابان، ھەر وەھا ناكۆكى نيوان واليەكان بەغدا و بابانيەكان كە ئەم ناكۆكىيە ئە كۆتايىدا بووە ھۆى روخان و ئەناوچوونى مىرنشىنى بابان..



#### A Study of Internal Conditions and External Relations of the Emirate of Babani until (1851) AD (Historical Study)

#### Abstract:

The Emirate of Babani is considered one of the important Kurdish emirates that appeared in southern Kurdistan and its rule extended for centuries. Thus, the current study sheds light on several topics, including the early stages of the emergence of the Babani family until the fifth family, and then the study focuses on the most prominent personalities that helped this family extend its influence, including (Baba Suleiman, Bakr Bey, Khana Pash). The study also focuses on the personality of Suleiman Pasha, his position on the emirate, and his success in suppressing Selim Baban. Further, the study discusses the family rivalry within the ruling Babanian family after the murder of Salim Baban. An important point that was clarified in this study is the type of relationship between the governors of Baghdad and the Babani family during the era of Mahmoud Pasha and Abd al-Rahman, and for the necessity of reversing the international position, Iran's position on the Ottoman-Babani conflict was touched upon. Finally, the study reviews, the conflict between the governors of Baghdad and the Babanian emirate, leading to the fall of the emirate and the end of the Babanian dynasty.

مرج حرج

Keywords: Kurds, Papans, Iran, Ottomans, Baghdad





# مساهمات النساء في الشؤون الإدراية والدينية في إمارة أردلان ماه شرف خانم (مستوره) نموذجاً

أ. د. كامران أورحمان مجيد
 قسم أصول الدين - كلية العلوم الإسلامية - جامعة السليمانية/ إقليم كردستان العراق
 د. محمد مولود متي
 مديرية تربية خانقين- بعقوبة/ العراق

#### الملخص:

تجلى دور المرأة في مجالات الحياة المختلفة منذ القرون المفضلة من العصر الإسلامي، فقا مت بذشر العلوم كالروا ية والتفسير واللغة والأدب وغيرها، كما كانت لها مشاركات في الشؤون المتعلقة بأمور الدولة وإدارة البلاد، وهذه الظاهرة لعل أكثر انتشاراً في الدول والإمارات من الكوردية حيث تجد من النساء من قلدن مناصب كبيرة في الدولة بل قد صارت المرأة هي المسؤولة عن الرعية مثل(ست الشام)(ت ٦٦٦هـ) أخت صلاح الدين، وزوجته عصمة الدين خاتون(ت٥٨ه هـ)، وخانزاد أميرة سوران(ت ١٠٠٦)، وحفظت المرأة مكانتها واستمرت هيمنتها في قترات مختلفة، ومن أولات الذساء في الفترات المتأخرة التي لها دور في شؤون الأمارة الأردلاذية، هي: ماه شرف خانم وتفانزاد أميرة سوران(ت ١٠٠٦)، وحفظت المرأة مكانتها واستمرت هيمنتها في فترات مختلفة، ومن المعروفة ب(مستورة الأردلاذية) والتي كانت لها مساهمات ملحوظة سواء كان في إدارة الدولة، وتفقد الرعية مع زوجها خسرو خان أو بيان الأمور الديذية من الأحكام العقدية والفقهية عن طريق كتاباة ها ومجالا سها، مكانة هذه المرأة العالمة المحذكة في الحياة المولة، من مخيلة منذ زمن لا بأس به، حيث أن دورها في إمارة أردلان جدير بالبحث والدراسة، ومن ثم النكبة الكبيرة التي تعرضت لها بسبب وفاة زوجها ية ربيع عمرها، وما تلته الأحداث بعد وفاة خسرو من با بحما جائل أله من الما من مكانة هذه المرأة العالمة المحذكة في الحياة والدراسة، ومن ثم طريق كتاباة ها ومجالا سها، مكانة هذه المرأة العالمة المحذكة في الحياة وإدارة البلاد كانت في ومن شم محيلة ما منذ زمن لا بأس به، حيث أن دورها في إمارة أردلان جدير بالبحث والدراسة، و من ثم المنكبة الكبيرة التي تعرضت لها بسبب وفاة زوجها في ربيع عمرها، وما تلته الأحداث بعد وفاة خسرو من بحما عنه المنيا منه من من من من ينه من من ما ما تعليه المنا من مدينة المراد النكبة الكبيرة التي تعرضت لها بسبب وفاة زوجها في ربيع عمرها، وما تلته الأحداث بعد وفاة خسرو خان بحا جة إلى وق فة وتأ مل، كام اينب غي الحديث عن آثار ها ولا سيما كتا بها المتعلة قا خان بحا جة إلى وق فة وتأ مل، كام اينب في الحديث عن آثار ها ولا سيما كنه بها المتعلاة مراق بالاجتماء يات والفقه ية وغيره ما، و من ثم يجب التا طرق إلى تنقلاتها من مدينة سنة شرقي كار من من منه منية السيانية، إسبون الم من منه يجب الثاني.

الكلمات الدالة: إمارة الأردلان، النساء، الأمور الإدارية، الأمور الدينية، ماه شرف خانم



مقدمة:

الحمدلله الذي خلق الإنسان وأكرمه، وحرّم الظلم على نفسه، وجعله بين بني آدم محرّماً، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أورد القرآن الكريم قصة في غاية الطرافة تدور حول شخصية أعطاها الله تعالى عقلا وحلما وعلما فكانت تخطو يتأمل وتدير في كيفية إدارة مملكته والغريب أن هذه الشخصية لم تكن نبيا ولا رسولا ولا رجلا ولا من زمرة الدعاة إلى الله تعالى، وهي إمرأة معروفة بملكة سبأ – بلقيس-لو تأملنا هذه القصة لما فيها من طرائف ولطائف وما دلالالتها وآثارها على الحياة التطبيقية، كيف استطاعت ا مرأة الاحتفاظ بشعبها وإرشادها الى الطريقة المثلى في التعامل مع رسالة نبي الله تعالى سليمان(عليه السلام) بعكس ما ذهب إليه رجال قومها ووزرائها وأمرائها من التفكير. والتلميح بخوض معركة دون معرفة مآ لها ونتائجها، ودون الاطلاع على الجيش المقابل وقدرا ته الحربية، فهي مع رفض اقتراحهم ببيان العاقبة لا بمجرد المزاج، فاختارت طريقة ذكية ما فكرت بمثلها جميع الرجال الذين بعث الله إليهم الأنبياء مبا شرة لا عن طريق الرسل والرسالة، لكنهم أ بوا فسودوا حياة شعوبهم كذمرود وفر عون وأمثاله ما، فاختارت اختبار سليمان(عليه السلام). بالمال، ومن يتأمل في مثل هذه القصة وما يستنبط منها هان عليه إعطاء دوريليق بالمرأة الناجحة المؤهلة لتحمل الذكاليف من شؤون الحياة بل ومشاركتها في الإدارة، و ما ورد من السنة النبوية. الشريفة ما تعارض في الظاهر مع قصة هذه الملكة- ملكة سبأ- تأوليه وتفسيره لا يصعب على من تحلي بالصبر والتدبر، فلفظ العام يطرأ عليه التخصيص في أكثر المواطن، وهو معلوم عند من درس ودارس علم الأصول، وما ورد في السنة عام والقصة خاصة، فيقضى الخاص على العام كما هو. معلوم في موضعه.

بواعث اختيار الموضوع:

لما يفكر الباحث في دراسة كوضوع شجعته للأمر جملة من البواعث والأسباب ومن البوا عث لدراسة هذا الموضوع :

- ١) إبانة دور المرأة في الإمارات الكوردية من النواحي الفكرية والاجتماعية والإدارية والسياسية، وهذا يعني يتوسع دورها بتغطية جميع مجالات الحياة، علماً أن هذا لا يتعارض مع الشريعة مع مراعاة الضوابط.
- ٢) رفع اللثام عن هذه الشخصية الفذة بتقديم سيرة موجزة دقيقة حو لها وما رأت من السهول والرخاء، مع ما تعرّض لها في حياتها من الصعاب والمصائب في حلها وترحالها.
- ۳) كشف القناع عن مكانة ها في تأريخ إ مارة أردلان وجهود ها الاجتماع ية والإدارية والديذية وغيرها.



٤) الوقوف مع كتباتها العلمية والدينية وبيان ما احتوت رسالتها في العقائد والأحكام من الأبواب الفقهية .

حدود الدراسة: هذه الدراسة تختص بالبحث عن زاوية لجهود شخصية في حقبة محددة في التأريخ ألا وهو مستوره خانم الأردلاني، والبحث عنها يتطلب منا التدبر في منطقة جغرافية خاصة، وهي مملكة أردلان، ولمثل هذه الدراسات ينبغي الاعتماد على الكتب التأريخية بالامتياز ثم التأ مل فيما استنبطه ال باحثون والكتّاب بالنسبة للأحداث أو الشخ صيات التأريخ ية ولا يم كن الاستعانة بالبحوث الميدانية لتباعد الزمن .

#### فرضيات الدراسة:

هذه الدراسة تدور حول شخصية لها مكانة اجتماعية وعلمية وأدبية – ماه شرف خانم –، يتم التركيز على الجانب الإداري والاجتماعي وجهودها في مجال العلوم الشرعية، تقف الدراسة على الحياة الشخصية مع التحقيق في زوايا المضطربة فيها و من ثم تتطرق إلى المشكلات التي تعرض لها ومن ثم تغلغل في رسالتها المعنونة بالشرعيات فنتأ مل في مباحثها ومطالبها مع إظهار الجوانب الإيجابية وما فيها غير ذلك.

مشكلة البحث: من مشكلة هذا البحث عدة أسئلة بحاجة إلى بيان وتوضيح من ذلك: من هي مستورة أردلان وما هي المشكلات تعرضت لها وما موقفها تجاهها؟ . كيف ساهمت مستورة في المجال الإداري وما دورها من هذه الناحية ومنجزاتها ؟. كيف ذعرف جهود مستورة من الناحية الاجتماعية والعلوم الدينية وما آثارها في هذا المجال ؟، فهذه مجموعة من الأسئلة جاءت الدراسة للإجابة عنها.

#### أهداف البحث:

هذه الدراسة تهدف إلى التعرف لحياة ماه شرف خانم الأردلاذية، وتبحث عن جهودها في الشؤون الإدارية، وبيان آثارها الاجتماعية، وجهودها من الجانب الديني فنأمل من الدراسة أن تؤدي إلى الكشف عن طبيعة جهودها ومميزاتها في مجال الاجتماعي والعلوم الدينية، وإخراجها في ثوب خاص جديد.

#### منهج البحث:

اعتمد الباحث في هذه الدراسة على المنهج التأريخي، وهو مناسب لمثل هذه الدراسة، فيختص المنهج بدراسة الأحداث ثم يقوم الباحث بتفسيرها وتحليلها فضلاً عن الاستعانة بالمنهج الاستقرائي، فيقوم من خلاله على تصفح المسائل المتعلقة بموضوع البحث وعنوانه.



الدراسات السابقة:

ماه شرف خانم من النساء اللواتي ذاعت صيتهن، واشتهرت بين الكتاب والباحثين كتبوا حول هذه الشخصية بحوثاً ودرّسوا جوانب عدة فيما يتعلق بها إلا أن دراسة مستقلة جامعاً بين جهودها الدينية والاجتماعية، لم أجدها رغم متابعتي، وادعاء وجودها قد يكون من المستحيل في عصر كثر فيه الوسائل وكل يوم تنشر دراسات، لكن حسب بحثي ومتابعتي أنني لم أجد مثل هذه الدراسة.

> خطة البحث: يتكون البحث من مباحث ثلاثة: المبحث الأول: لمحة عن إمارة أردلان ومسيرة حياة(مستورة الأردلانية) المبحث الثاني: مساهمات مستورة خانم في إدارة الدولة المبحث الثالث: جهودها الدينية والاجتماعية الخاتمة .

المبحث الأول: لمحة عن إمارة الأردلان ومسيرة (مستوره الأردلانية) يتكون المبحث من مطلبين: الأول: لمحة عن إمارة الأردلان، والثاني: مسيرة (مستوره الأردلانية). المطلب الأول: لمحة عن إمارة أردلان

نشأت إمارة أردلان نتيجة لمجوعة من الاضطرابات والتحركات من مناطق مختلفة ضد الدولة العباسية آنذاك، تعود بداية هذه التحركات إلى القرن الثالث الهجري، وقد استولى أهل الشهرزور على مناطقهم من هذا القرن بشكل غير منظم. (ابن الأثير، الكامل، ١٩٩٧م، ١٥٦٦). (ابن خ لدون، ١٩٨١م، الا تأريخ، ١٩٩٣/٤). ( الكورد ستاني، ٢٠٠٢م، الحديقة النا صرية، ت: جان دو ست، ص٩٥-٩٢). (حسن، ٢٠١١م، الأمارات الكوردية في العهد البويهي، ص٣١). وبعد ازدياد الضعف وا لهوان في الدولة العباسية يوماً بعد يوم، قام أهل شهرزور بإ عادة النظر في إدارة المنطقة، حسبما ذكره المهلهل. (الرسالة الثانية، ت: ١٩٥٥م، ص١٠). وبقي الحال هكذا إلى أن جاءت الإمارة بعد مرور الزمن، وعلى هذا ذهب بعض إلى أن الأردلاذية تعود إلى بداية أيام العباسية، (زكي بك، ١٩٨٤م تأريخ الدول والأ مارات الكردية، ص١٣٧). لكن الذي يمكن الاعتماد عليه هو أن الإ مارة نشأة في القرن السادس الهجري، الموافق للقرن الحادي عشر الميلادي، وبالتحديد بدأت في الظهور من عام (٤٢٥ه. مراام أو١٦١٦م) لو جود الا ختلاف بين الا عام اله جري وا ليلادي، وا ستمرت الإ مارة إلى مارة إلى مارة إلى مارة بعد ماره المادس الهجري، الموافق للقرن الحادي عشر المالادي، وبالتحديد بدأت في الظهور من عام (٤٢٥ه. حوالي(٤٢٩هـ التحدية، ص١٩٦). راين الا عام اله جري وا العادي، وا لتحديد، وا منا إ مارة ذشأة في القرن ماره مارة إلى مارة إلى أن الأردلاذية معن الماليادي، وبالتحديد بدأت في الظهري المارة بور من عام (٢٥هـ السادس الهجري، الموافق للقرن الحادي عشر الماليه مارة بوالتحديد بدأت أمارا مارة ذشأة الإ مارة إلى ماره ماره مارات الكردية، صـ٢٧٦). لكن الذي يم من الاعتماد عليه هو أن الإ مارة ذشأة يورا ماره ماره مارات الكردية، ماركره. وبالتحديد بدأت ألا ماره باله مارة إلى مارة إلى ماره إلى مارة إلى مارة إلى ماره ماركره، ماركره، ماره مارك ماله مارك ماله مارة الحادي عشر المادي مارك ماره مارك ماله مارة إلى مارة إلى مارة إلى مارك مارك مارك مالكره. وبالتحديه، وبالتحدين ماله مارة إلى ماره إلى مارة إلى مارك مارك ماله مارك ماله مري مارك ماله مارك مارك مارك ماله مارك ماله مارك ماله مارك مارك مارك ماله مارك ماله مارك ماله مارك ماله مارك ماله ماكم ماله ماكم ماك ماله مارك ماله مارك ماله مارك ماله مارك ماله ماكم ماله ماكم ماله ماكم مارك ماله ماله ماكم ماله ماكم ماله مارك ماله



وأما مؤسس هذه الإمارة، فهو رجل كوردي شهير ب: با با أردلان، واختلف في اسمه، ذكر علي أكبر كورد ستاني أ قوالاً مذها: الاسم الأصلي لأردلان هو (خسرو). (الكورد ستاني، الحديقة الناصرية، ٢٠٠٢م، ص٩٩)، ويرى بعض الباحثين أن أردلان كان اسمه: فيروز بن منصور دوشتيك، وبعدما كوّن قوة وجيشاً اختار لنفسه اسم قوباد الساساني، وبعدما جاء هولا كو انتقى له لقب با با للر جل ومع ناه الأب الأكبر، وأضاف ابن هولا كو لف ظة أردلان إلى اللقب فصاربا با أردلان (موكرياني، الأعمال الكاملة، ٢٠٠٧م، ٢٧٩١). (زكي بك، تأريخ الدول، ص٢٧٦). (تأريخ كورد وكورد ستان، محمد مردوخ كورد ستاني، 1/٨٨)، وه ناك من يقول: إن أردلان نفسه كان ا سمه خسرو، و كان طحاناً .. (الكرد ستان، الحديقة النا صرية، ص٩٩-٢٩) ولا يخفى أن تر جمة لفظة الطحان للكوردية هي أردلان نفسه. وهذا هو أبرز ما قيل حول اسم بابا أردلان وكما روايات مختلفة غير متواترة وليس هناك سند قوي، وهناك روايات أخرى ضعيفة لا تليق با لذكر، وكل مناه الأمر أنه هو المؤسس للإمارة في عام (١٦٦م). (الكوردستاني، ص٩١-٩٢) ولا يخفى اورايات ما يقا الأمر أنه هو المؤسس للإمارة في عام (١٦٦م). (الكوردستاني، ص٩١)، و(زكي بك، تأريخ الدول، وكر، وكرا

وأما فيما يتعلق بأصل الرجل – أردلان- ونسبه فيذكرون أشياء مها:

قال شرفخان حول نسب هذه الشخصية:" إن مؤسس إمارة أردلان، هو من أسرة (أحمد بن مروان) مؤسس الحكومة المروانية في شمال كوردستان، وأنه قدم من مدينة آمد، واستقر بين عشيرة كوران. (شرفنامه، ت: عوني، ٢٠٠٦م، ١١٧/١)، و هذا الذي أورده شرفخان، والذي عا صر جزءاً من هذه الإ مارة، أخذ به لونكرىك فيما يتعلق بأصل با با أردلان (لونكريك: أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث. ترجمة: الخياط، ١٩٦٨، ص١٨)، وورد في إحدى نسخ شرفنامه:" و سمى نفسه أي: بابا أردلان – قباد بن فيروز الساساني "(ترجمة: على عوني، ١١٧/١).

يرى المستشرق(ريچ) الإنكليزي أن الأسرة الأردلانية كورانية الأصل، ومن قبيلة مامويي (رحلة ريج، ترجمة: نوري ، ١٤٢٩ هـ= ٢٠٠٨ م، ص٢٠٩)، وتبعه في ذلك أمين زكي.( تأريخ الدول، ص٢٧٦-٢٧٧).

وذهب بعض الباحثين إلى بابا أردلان كان من أولاد أردشير بابكان، وقال آخرون أنه من أحفاد خسرو الطحان الذي قتل يزد جرد ملك العجم. بينما مال بعض إلى القول بأنهم من أحفاد صلاح الدين الأيوبي، لكنني لم أجد من صرح بهذه النسبة إلا جملة من كلام أمين زكي بك في هامش كتابه، فقال في هزيمة أحمد خان أحد أمراء الأردلاذية مع الترك:" وقد أثر هذه الهزيمة تأثيراً بالغاً في هذا الأ مير الشجاع الغيور حفيد السلطان صلاح الدين الا يوبي الأسد اله صور ف مات سنة (١٠٤٦ه)، (تأريخ الدول، هامش ص٢٨٨)، وقد يل غير ذ لك في أصل الأردلانيين، (مستوره، تأريخ أردلان، ترجمة: هزار، ٢٠٠٢م، ص٣٦-٣٧).



ومما لا خلاف فيه هو أن عاصمة الإمارة كانت في بداية الأمر بشهرزور، وإلى اليوم بقي بعض آثارها مثل قلعة الزلم الواقعة بين قريتي زلم وأ حمد آوا، وقلعة خور مال (كلعنبر) وكانت الزلم عاصمة المملكة في البداية، الحديقة الناصرية، ص٩٢)، (مستوره، تأريخ أردلان، ترجمة: هژار، ص٣٧)، وقد قال علي أكبر :" قد تولى أردلان مع جماعته الحكم مرات عديدة في الموصل ودياريكر، وهاجر بسبب تقلبات الدهر مع جميع من قومه وأتباعه، وأرسى د عائم حكومته مستقلة في شهرزور سنة (٢٢هه=١٦٢٨م) ووضع أساس قلعة (زلم) التي في غاية المنعة والتحصين، وجعلها عاصمة مملكته كما استولى على أطراف شهرزور ومعظم أراضي كورد ستان، ودخلت تحت لوا ئه (بلنكان) أيضاً التي كانت موطن الكوران والكلهور، وقد بنى فيها أردلان قلعة عظيمة شديدة التحصين، والآن فإن آثار تلك القلعة باقية وظاهرة للعيان" (الحديقة الناصرية، ص٩٢).

وقد حكم شهرزور ومناطق كوردستان الأخرى مدة اثنين وأربعين عاماً، وفي أواخر عهده ضمّ إلى ملكه بأمر جنكيز خان مدن كويه وحرير و شهر بازار وروا ندز والعمادية أيضاً، واستقل بملكها تماماً وما أقبل عام(٦٠٦ ه=١٢٠٩م)"(الكوردستاني، الحديقة النا صرية،ص٩٢)، وسيكون لي تعليق حول توظيف جنكيزخان في الإمارة الأردلانية في الصفحة العاشرة.

ومن ثم انتقل إمارة أردلان إلى بلنكان وسنندج (سنه) الواقعة في شمال غرب إيران، وإلى هذه اللحظة التي نكتب هذه العبارات بعض آثار الإمارة باقية احتفظ بها أهل المنطقة جيلاً بعد جيل، كما اشتهرت المدينة فيما بعد بلقب العاصمة لكوردستان إيران إلى اليوم، وهي على بعد (١٥٣ كم) من الحدود مع إقليم كوردستان العراق، ومن المدن الكبيرة الكوردية بإيران.(الموقع وكالة السنيم الدولية، معالم أثرية في مدينة سنندج...، ٢٠١٦/١٢/٣م، /٢٠١٣مه الكوردية بايران.

واختلف حال الإمارة ففي بعض الفترات تمتعت بالاستقلال التام، وأحيانا بقيت تابعة لدولة أخرى عثمانية أو صفوية، وكانت من أهم الحكومات الكوردية، وهي تمتعت بالاستقلال التام فترة من الزمن، و ضربت باسم حكامها الاسكة، وألقيت باسم حكامها الخطب، ويظهر أن فترة الاستقلال التام هذه قد عمرت منذ أوا ئل القرن الاسابع الهجري أي: من أوا خر عهد الحكو مة الإيلخاذ ية حتى أوا ئل عهد الحكو مة الا صفوية (بداية القرن العا شر الهجري) أي: قرنين كاملين. (تأريخ الدول، صرما)، كما توسعت رقعتها في بعض الزمن أو انكمشت حدودها حسب الظروف، فهي بين المقوة والاضعف التو سع والانك ماش، ولا سيما مع ظهور الصراع الصفوي والعثماني، إلى أن جاءت القاجارية بقيادة ناصر الدين شاه (١٨٤٨م-١٩٨٦م) الإيراني قضى على ذفوذ الكورد الأردلأنيين واستولى على مملكتهم نهاذياً، وأسدل عليها الاستار ودفن هذا التراث التأريخي، وذلك في سنة (١٨٤م) (تاريخ الدول والأمارات، ص٢٩١م).



مميزات وخصائص الإمارة:

- سبب تسمية الإمارة بهذا الاسم دون غيره: سبب تسميتها واضح بأذها سميت باسم أول مؤسس لها، وهو: بابا أردلانن، وقد سبق الحديث حوله.
- ٢) سبب قيام الإ مارة وذشأتها، هو وجود الا ضطرابات في الدو لة العبا سية، و عدم سيطرتها على المنطقة. (حسن، الإ مارات الكورد ية في عهد الابويهي، ص٣٠-٣١)، إضافة إلى ما حُكي عن ابن المستوفي من طبيعة أهل الشهرزور وحبهم للحرية مع عدم الخضوع لحاكم من غيرهم، ذكر المهلهل الخزرجي عند زيارته لمنطقة شهرزور في عام (٣٢٥) فقال:" ولأهلها بطش وشدة يمنعون عن أنف سهم ويح مون حوزتهم إدراة المنطقة، ويفهم من كلا مه أن المنطقة كانت بيد أهلها فا ستولوا عليها". (المه لمهل، الر سالة الثاذ ية، ص١٠-١١). وبق يت الحال إلى تأ سيس الإ مارة الأردلانية.
- ٣) الله جة الرسمية: كانت اللغة الكوردية هي اللغة الرسمية في هذه الإمارة، وله جة الكوران هيمنت على بقية اللهجات، وذلك لأن منطقة كوران تعتبر المعقل الرئيس للإمارة، فصارت لهجتهم هي الرسمية.
- ٤) توسع الإ مارة: ظهرت الإ مارة كما سبق في شهرزور، وتو سعت إلى المناطق الكردية من العراق كلها وإيران ودياربكر من وتركيا، ومع ذلك ضمت مدناً غير كردية مثل: أصفهان والموصل وتكريت وأجزاء من محافظة الكوت وهمدان. وقد ضمت أيضاً إمارة العمادية والتي كانت تضم عقرة والدير ودهوك وزاخو فكلها خضعت لحكم الأردلانيين لمدة (مائتي)عام، فاستمر من القرن الثاني عشر إلى القرن الرابع عشر الميلادي. (مستوره، تأريخ أردلان، ترجمة: هار، صرم»)، (زكي بك، تأريخ الثاني تأريخ الدول، صرب»). ويتو سعت إلى المارة العمادية والتي كانت تضم عقرة والدير ودهوك وزاخو فكلها خضعت لحكم الأردلانيين لمدة العمادية (مائتي) عام، فاستمر من القرن الثاني عشر إلى القرن الرابع عشر الميلادي. (مستوره، تأريخ أردلان، ترجمة: هار، صره). ولا يجى، تأريخ الدول، صره).
  - ٥) الاهتمام بالجانب الحضاري والعمران :
- أ. حركة العمران وبناء المدن: مع أن الإمارة كانت منهمكة بالحروب من جهات مختلفة، ومع ذلك لم تغفل عن الاهتمام بالعمران والمدنية، ولعل أوضح الدليل في ذلك بناؤها لعدة مدن في عهدها مثل مدينة سنة وحسن آباد قريب من سنه، والقلعات التي بقيت آثارها إلى اليوم، ففي عهد حسن بن خضر الثاني سنة (٤٧٧ه= ١٣٧٢م) وعلى بعد فرسخ وا حد من مدينة سنندج (سنه) الحالية، بنى حصينة على قمة جبل، كما قام بإذشاء مبان في سفح الجبل المذكور من الجهة الشمالية وسمى تلك القلعة والعمران الناشئ باسم (حسن آباد) وإلى يومنا عامرة توفي في شهر ربيع الأول من سنة (٤٧٥ه). (الحديقة الناصرية، ص٩٤).
- ب. ضرب السكة باسم أمرائها : قال ابن خلدون: " هي الختم على الدّنانير والدّراهم المتعامل بها بين النّاس بطابع حديد ينقش فيه صور أو كلمات مقلوبة، ويضرب بها على الدّينار أو الدّرهم،



فتخرج رسوم تلك التقوش عليها ظاهرة مستقيمة..."(التأريخ، ١٩٨١م، ٣٣٣). وضرب السكة لها اعتبارات عديدة، من الناحية الحضارية يعتبر مظهر حضاري، وهي العمود الأساسي للدولة أو الإمارة التي قامت بضربها، مع أنها وسيلة لفرض الضرائب وجمعها، والسكة وثيقة لمعرفة تأريخ الجهة التي صدرتها مع الزمن التي حكمت، وقد تكون السكة عليها صورة الأمراء أو أسماءهم أو الرموز المتعلقة بالسلطة دينية أو قومية ولغتهم ولهجتهم بل قد تكون مبينة المذهب الاعتقادي للدولة أو الإمارة، وضرب السكة من أبرز العلامات الدالة على استقلالية الإمارة التي قامت بها باسم أمرائها كما أن ضرب السكة من أبرز العلامات الدالة على استقلالية الإمارة التي قامت بها باسم أمرائها كما أن ضرب السكة من أبرز العلامات الدالة على استقلالية الإمارة التي لأن الاسلع تقيم بها و هي الاسبب الوح يد لتحد يد الضرائب والأ جور وتساعد على الاستوى المعيشي ويعيش.(د. حماد، مو سوعة الآثار التأرى خكة، ٢٠٠٢م، ص٢٤٩ م.). وقد قامت أمراء الأردلان بضرب السكة باسمها، قال شرفخان:" في ذكر عظماء حكام كوردستان الذين وإن لم الأردلان بضرب السكة بالمها، قال شرفخان:" في ذكر عظماء حكام كوردستان الذين وإن لم يكونوا قد اد عوا الاسلطنة والاستقلال إلا أذهم اذمردوا أحياناً بالخطبة و ضرب الذيو وو ضع عرورهم على العملة التي تضرب في مملكتهم". (شرفنامه، ت:عوني، ص١١٦).

- ت. الاهتمام بالعلم والزهد: العلم من العناصر للتطور وازدهار البلاد وحسبما نقل إلينا موضوع العلم والاهتمام به من صميم أعمال الأردلانيين ففي عام(١٢١٤) خلف أمان الله خان، والده خسرو خان الكبير فدام حكمه حتى سنة(١٢٤٠) وكان هذا الأمير كام محباً للعلم والعلماء، و عاملاً في ذشر المعارف و بث روح العمران في أنحاء البلاد، فت قدمت أسباب النه ضة الأدبية والعمرانية في مدينة(سنه) تقدماً محسوساً وأصبح بلاطه كعبة القصاد من الشعراء والأدباء والعلماء من أنحاء كوردستان، وقد حظي السرجون مالكولم، والمسيور ريج(ريتز) بمقابلته أثناء سياحتهما في إيران، و لذلك فه ما يكيلان له الكثير من آيات المديح والثناء، وي طيران حسن إدارته للبلاد وعظيم خدماته في سبيل إسعادها. (تأريخ الدول، زكي بك، ص ٢٩٠) وخلفه أي أمان الله خان، ابنه خسرو خان الذي حكم البلاد عشر سنوات والذي حان له القدح المعلي في المان الله خان، ابنه مندو خان الذي حكم البلاد عشر سنوات والذي مان له القدح المعلي في المان الله خان، ابنه خسرو خان الذي حكم البلاد عشر سنوات والذي كان له القدح المعلي في المان الله خان، ابنه خسرو خان الذي حكم البلاد عشر سنوات والذي الما مالا له القد ما لعلم في الما الوالي أرزكي بك، تأريخ الدول، ص ٢٩٠).
- ث. **الزهد والتقوى**: توطيد العلاقة مع الخالق يحقق الاستقرار على الأرض ويربي الأجيال على التحلي بمكارم الأخلاق، ومن معالم هذا الجانب هو الزهد والقناعة على مستوى الشخصي والتقوى وعدم التجاوز على الغير، وهذه الأمور متعلقة بالفرد ذعم ولا دخل للحكومات فيها لكنها بإمكانها اتخاذ تدابير لنحو هذه التربية الرصينة، فهذا الأمير خضر الثاني الذي جاء بعد والده سنة(٧١٠هـ) كان رجلاً في غاية الزهد والتقوى، وأمضى سنوات في عبادة الله تعالى ولم



يظلم رعاياه، ومن في حكمه قيد شعرة، بل كان يرى أن تحصيل الضرائب من رعاياه أمر يخالف الشريعة، وكان لذلك قانعاً بما في يده. الحديقة الناصرية (ص٩٣).

- ج. الأهتمام بالجانب المدني والعسكر: ففي عهد حسن بن خضر الثاني (٤٠٥ = ١٢٣٩م) الذي كان متحلياً بالفضائل ومكارم الأخلاق، ومع ذلك كان منصرفاً لأمور الحكم أكثر من أبيه، فهو قد كتب دستوراً في الشؤون العسكرية والمدنية معتمداً على رأيه الثاقب وتدبيره لصائب حتى يعرف كل فرد من العساكر أو المدنيين حد حركاته وسكناته، ومن الناحية العسكرية اصطفى يعرف كل فرد من العساكر أو المدنيين حد حركاته وسكناته، ومن الناحية العسكرية اصطفى جماعة من شباب كورد ستان بلغ عددهم أكثر من ثلاثة آلاف ذفر وسعى في تنشئتهم تنشئة جماعة من شباب كورد ستان بلغ عددهم أكثر من ثلاثة آلاف ذفر وسعى في تنشئتهم تنشئة راق ية وسماهم (حماة الملك) وكان ير عاهم رعاية خاصة، بحيث يحلون ضيوفاً على ما ئدة إحسانه ليلاً نهاراً". (الحديقة الناصرية، ص٩٤). وكما يقول "لونكريك:" أردلان أفضل إمارة من تلهرت في المنطقة من حيث الحضارة أو الحكم الملكي قبل الإحتلال العثماني للمنطقة" بل ويصفها بالإمبر اطورية الأردلاذية أكثر من مرة. (لونكريك، أرديعة قرون من تأريخ العراق، وسما). (تأريخ الدول والأمارات، ص٢٧٨).
- ح. عدد أ مراء الأردلاذية: أدار هذه الإمارة (اثنان و ستون) أ ميرا على التوالي، وأول الأ مراء الذي سميت الإ مارة با سمه هو: بابا أردلان (١٦٦٩–١٦٦٩)، وآ خرهم غلام شاه خان (١٨٦٠–١٨٦٩م)، والذي له صلة بدراستنا هو عهد خسرو خان ابن أمان الله خان المعروف بـ(ناكام)(١٨٦٤–١٨٣٩م) فهو أ خذ رقم (٥٩) بين الأ مراء. (بدليسي، ت: هزار، ص<sup>٥</sup> 7 وما بعدها). (الكورد ستاني، الحديقة النا صرية، ص١٩)، و سيأتي الحديث عن عهده لأ نه زوج مستوره التي يدور حديثنا حو لها في النا مير.

وفي سفح هذا الموضوع وختام البحث لابد من القول بأنه: لا يخفى أن تأريخ أردلان يكتنفه بعض الغموض، وعدم الوضوح في جوانب منها: أصل مؤسس الإمارة بابا أردلان علماً أنه من الكورد لكنه لم يتبين بعد أنه من أهل المنطقة أو جاء من مناطق أخرى على وجه اليقين، وأ ما اسمه الحقيقي فينبغي أن لا نسأل عن أصل الرجل وذسبه واسمه؟؛ لأنه لا نعثر على معلومات حقيقية موثقة، المهم هو رجل من الكورد، صاحب أفق فكري واسع، فاستطاع إقناع الناس في منطقة شهرزور وما جاورها من هورا مان وغيرها على خطته لإنشاء الإمارة، والظروف السياسية والإدارية كانت سمحت له بل ساعدته لا نجاح الخطة أي ضاً. وذ لك لأن الشهرزور من المناطق العصية على السلطات من آوا خر القرن الثاني، واستمر على هذه الحال إلى القرن الرابع، فكانت الإدارة تولاها أهل المنطقة دون العباسية، ومن النصف الأول من القرن الرابع زادت شوكتهم. (المهلهل، الرسالة الثانية، ١٩٥٥م، ص١-١١)، و(حسن، الإمارات الكوردية في العهد البويهي، ٢٠١١م، ص٣٣ وما بعدها)، (الكوردستاني، الحديقة الناصرية، الإمارات الكوردية في العهد البويهي، ١٠٢م، ص٣٣ وما بعدها).



وعلى كل حال(أردلان) هو المؤسس للإ مارة، وانتسب إليه أولاده وأحفاده فسموا (بني أردلان). (الحديقة الناصرية، ص٩٩)، كما أن نشأة الإمارة أيضاً مختلف فيها حيث هناك من يعيد بدايتها إلى قبل الإسلام، وهذا بعيد كما سبق. (زكي بك، تأريخ الدول والأمارات، ص٢٧٦)، ونحن نع لم أن إ مارة الأردلان قد حظ يت بالاهة مام و تدوين أ هم الأ حداث المرتب طة بها لكن م شكلة الا ختلاف بين المدونين صار عرقلة للو صول إلى حقيقة قريبة من اليقين، وكما نعلم أن هذه المشكلة لها حضورها في رواية تأريخ الأ حداث و تدوينها في الحقب الزمنية المختلفة، و سبب هذه المشكلة لها حضورها في رواية تأريخ الأ حداث و تدوينها في الحقب الزمنية المختلفة، و سبب هذه المشكلة لها حضورها في رواية تأريخ الأ حداث و تدوينها في الحقب الزمنية المختلفة، و سبب هذه المشكلة الما حضورها في رواية تأريخ الأ حداث و تدوينها في الحقب الزمنية المختلفة، و سبب هذه المشكلة بالدرجة الأولى على ما يبدو كتابة التأريخ بعد الأحداث بفترات طويلة، كما يعود إلى فقدان الوثائق والمستمسكات المتعلقة بالإ مارة غالباً يعتمد عليها المحقق والمدقق والباحث، فيبقي وسمين، فيضطر أحياناً التمسك بما قيل، وقد يعرف أن ما قيل ليس بصواب، ومع ذلك يحكيه ما تأريخ شفوياً مدة طويلة، فيكون الكاتب لبعض هذه الأحداث خداث بفترات طويلة، كما يعود إلى ما ما أوله ما و مع ذلك يما يبدو كتابة التأريخ بعد ما لإمارة وقفت على مسألتين غريبتين جداً وسمين، فيضطر أحياناً التمسك بما قيل، وقد يعرف أن ما قيل ليس بصواب، ومع ذلك يحكيه التأريخ هفوا من تأريخ الإ مارة تعود إلى ما قبل ليس بصواب، ومع ذلك يحكيه ما أوله ما و هي الاقول بأن تأريخ الإ مارة تعود إلى ما قبل الإسلام وإلى عهد السا سانيين ال أما أوله ما و هي الاقول بأن تأريخ الإ مارة تعود إلى ما قبل الإ سلام وإلى عهد السا سانيين ال (البدليسي، شرفنامه، ت: عوني،١١٧١/١)،(زكي بك، تأريخ الدول والأ مارات، ص٢٧٢). وهذا مما لا يقبله العقل والواقع.

ثانيه ما: القول بأن مؤسس إمارة أردلان كان من الكورد الكاكية بفرضيات غريبة، وتكلفات فوق الطاقة بجرّ بعض الكلمات بقوة لموافقة الغرض وبحكاية بعض الكتَّاب الذين جاؤوا بقرون طويلة بعد هذه تأسيس الإمارة (!

(وهبي بك، الآثار الكاملة، ٢٠٠٦م،١ /١٥٤)، إضافة إلى التعارض في تأريخ بعض الأحداث أو الشخصيات، (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هَرُّ الر ، ص٣٩).

وهناك كلام تكرر ضمن حكاية تأريخ أردلان، وهو نصب جنكيزخان لبابا أردلان واليا على الشهرزور، أو تأييد جنكيز خان واعترا فه بهذه الإمارة، هذا الخبر نقله الباحثون والمؤرخون.(لونكريك، أربع قرون في العراق، ص١٨) (الأمارات الكردية، ص٢٧٦).، لكن فيه نظر من أوجه:

أولاً: قامت الإمارة كما سبق في عام (٥٦٥ هـ= ١١٦٨م) وإنما جاء المغول في سنة (٦١٧ ه) وهذا يعني إمارة أردلان كانت قائمة قبل مجيء المغول ب: (إحدى وخمسين) سنة، هذا إذا ماعتبر نا دخو له بغداد؛ لأنه استولى على بغداد اتفاقاً في سنة ( ٢٥٦ ه= ١٢٥٨م). ثانياً: لو بحث جنكيز خان عن مؤيد أو ناصر ومساند له في المنطقة لحروبه لكان يتحالف مع القوى الكبيرة والجهات الأقوى من الكورد، فضلاً أن المغول ما كانوا يفكرون بالتحالف بقدر مافكروا بالخراب، فكانوا شرسين إلى أبعد حد كما وصفهم ابن الأثير وغيره (ابن الأثير، الكامل، طار ١٩٥٢م). ثانياً. ثالثاً: هذه الحكاية تنال



من منزلة الكورد وتلحق به اللوم والعتاب، ومنفذ لاتها مه بالخيانة ومساندة القوة الوحشية ضد أهل المنطقة وجيرانهم من الشعوب والقوميات.

و مع كل ما سبق فإن إ مارة الأردلان كا نت إ مارة قو ية وظهرت كحو مة إن لم ذقل إمراطورية كما قال البعض، ذكر الأمير شرفخان بدليسي بأن حكومة أردلان كا نت حكومة قوية وعظيمة الشأن. (شرفنامه، ت: <sup>هز ا</sup>ر، ص١٣١) كما قال زكي بك:" ولا شك في انه لم تظهر قط حكومة قوية ذات شأن بين الحكومات المجاورة للعراق في تلك الأيام مثل هذه الحكومة الكردية-اأي: حكومة أردلان- الباقية آثارها تطاول الدهر في غربي إيران. ( تأريخ الدول والأ مارات الكردية، ص٢٧٨)، وفي با با أردلان قال شرفنامه، ت: عوني ١١٧/١)

### المطلب الثاني: مسيرة حياة(مستورة الأردلانية)

اسمها ماه شرف خانم بنت محمد أبو الحسن بيك من قبيلة القادري، ولقبها مستورة أو م ستورة أردلان، الأديبة والشاعرة والمؤرخة والعائلة، و مما لا يختلف فيه اثنان أنها و لدت بمدينة (سنه) عاصمة الإمارة الأردلاذية لكن المشتغلين بحياتها اختلفوا في تحديد سنة ولادتها ف منهم من قال أنها و لدت في عام (١٢٢٠ هـ=١٨٠٤م). (بور، تأريخ أردلان، ١٣٣٢ه ش، مقدمة، ص ت). (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هژار، ص١٥). وهناك من يقول أنها ولدت في عام (١٢٢هما) وبين الا تأريخين قرابة ست سنين، ولم أجد تلميحاً أو إشارة لترجيح رواية على الأخرى. (موكرياني، الأعمال الكاملة، ٢٠٠٧م، ١٣٥٩م).

والد مستوره هو أبو الحسن بن محمد آغا ناظر الكوردستاني كان من كبار رجال الدولة وجدّها أيضاً كان ذا نفوذ وشهرة كبيرة في الدولة في وقته ووزيراً للمالية لولاة أردلان، فهي تربَّت في هذا البيت الذي أبوها وجدها من وجهاء المدينة، ومن كبار رؤساء الإمارة، ذشأة مستوره في بيت معمور بالعلم والحلم والحنكة من الجانب السياسي، وتحت رعاية رجل صرف شطر عمره في الإدارة والسياسة، وهي الطفلة الأولة أعطاها الله لهذه الأسرة كما قالت هي نفسها، فإذا كان الوالد بهذا المستوى من أمور الدنيا لا شك أنه سيحافظ على مصلحة بنته الصغيرة.

أما والدتها فهي (ملك نيسا خانم، ت ١٢٥٠ه)، وعائلتها من العوائل المعروفة في الإمارة، منهم الوزراء في العاصمة سنه، فكان جدهم هو ميرزا عبدالله، والذي فضلاً عن كونه وزيراً فكان ذا ذفوذ في الإمارة، وللعائلة من جهة أمها مكانة مرموقة في المجتمع. (روحاني، بير ئانيني مستوره، بنه مالهي مستورهو چاويك لهكهسايهتي خوّي، ٢٠١٨م، ص٢٥). (روحاني، د يوان مستوره، د.ت. ص٢٨).



والد مستوره كان يهوي العلم، ويحب أن تكون ابنته عالمة، ولذلك مـنذ الصغر أدخلها في المدرسة عند العلماء

المتميزين في جامع دار الإحسان بسنه والذي يعتبر قلعة العلم في عصره، وبذل جهده لتكوين شخصيتها، فشجعها في ذلك كما حكت مستورة، وكانت الجهود قد أ ثمرت فتعلّمت مستوره العلوم واللغات الفارسية والكوردية باتقان قراءة وكتابة. (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هزار، ص٥-٦٦)، وهي تلقت الغلوم المتداولة في عصرها من شارة علماء عصرها، كما أشار إليها رضا قلي خان هدايت عند الحديث عن سيرة مستوره. (مجمع الفصحاء، ٢٨٢ ش ق، ١٣٩٤/٢)، فو صلت مستوره إلى الهدف فأتقنت العلوم المتداولة في عصرها من شارة علماء عصرها، كما أشار إليها رضا قلي مستوره إلى الهدف فأتقنت العلوم بل تعلمت الخط وامتازت بخطها الجميل كما ذكر أهل زما نه، وكانت بلا نظير في عصرها، فهي عشقت القراءة منذ الصغر، وتشهد كتاباتها أذها كانت على وكانت بلا نظير في عصرها، فهي عشقت القراءة منذ الصغر، وتشهد كتاباتها أذها كانت على فتعرجت إلى الشعر والأدب فضلاً عن التركيز على اللغات، والعلوم الإسلامية، والقراءة عنصر مهم ا طلاع من المؤلفات التي كتبت قبلها، وهي مواظبة على القراءة، واهتمت بها اهتما ماً بالنهاً، فتعرجت إلى الشعر والأدب فضلاً عن التركيز على اللغات، والعلوم الإسلامية، والقراءة عنصر مهم المواج في مجال الكتابة ف شرعت في الكتابة ولم تنح صر اختيار ها في زاوية بعينها بل اهت مت الثامن عشر للميلادي، والتي كانت من صميم أمنيات مستوره، فهي ذشأة في النصف الأول من القرن الثامن عشر للميلادي، وتركت أثاراً بسببها تبقى اسمها خالداً في ذاكرة المتفضين وأهل الكتب في مجال العلوم الإنسانية، ولا سيما التأريخ والأدب والمعر والعلوم الإسلامية. قصة زواج مستوره:

خسرو خان كان متزوجاً من حُسن جهان خانم ابنته فتحعلي شاه القاجاري، وله منها ست أولاد ثلاثة ذكور وثلاث بنات، وحُسن جهان كانت ا مرأة مثقفة أديبة و شاعرة و مع ذلك كانت خبيرة في السياسية وإدارة البلاد، ولها هيبة وقوة ونفوذ من قبل والدها وقربائها القاجارية بل يقال أذها كانت مسيطرة حتى على خسرو نفسه في بعض الأ مور المتعلقة بالولاية. (سبحاني، أقيانوس أدبيات، 1805.78.78.78.78.78 مالته، 1997 ربيع/ ١٩٩٢ ش ق). (كلهر، مطالعات تأريخ فرهنكي، ١٣٩٧ ش ه، العام ١٠، العدد ٣٧).

ومن أبرز السبب الذي ذكر للزواج هو الذي سجلته مستوره وباختصار حدثت محاولة للانقلاب من قبل بعض المقربين من السلطة لإقالة والي المدينة خسرو والذي أصبح فيما بعد زوجاً لمستوره، ومحاولات الانقلاب تجاه السلطة أمر وارد في كل زمان ولها حضورها في الإمارات الكوردية، ففي عهد خسرو ناكام والي سنه حدثت محاولة فا شلة للانقلاب حسبما نقلها المؤرخون، واطلع عليه خسرو قبل فوات الأوان فزج جميع من شارك أو شك فيهم إلى السجن كما هو حال السلطات في مثل هذا الموقف، ومن ضمن هولاء المعتقلين والد مستوره أبو الحسن، ويبدو أنه تم توقيفه خطأً فلم يكن له صلة بالمتآمرين، ولذلك ندم خسر ناكام على تصرفه تجاه الرجل لكنه



خاف من التفكير في الانتقام وتشجيع الناس ضده من قبل والد مستوره، فأظهاراً لحسن الذية وجبراً لما حدث عرض عليه الزواج من ابنته، فرضي الوالد بالعرض؛ لأنه عرف أن الأمر في مصلحة بنته، لكن مستوره أنكرت ورفضت هذا الزواج، ومع ذلك أطاعت كلام والدها وخضعت للأمر فيما بعد. وذُكر غير ذلك من

الأسباب. و هذا مخد صر القصة و لها تفا صيل وروا يا أخرى. (مردو خي، تأريخ كورد وكورد ستان، د.ت، ١٦٦/٢). إن قلنا بأن سن مستوره و لدت في (١٢٦/ه=١٨٢٤م) وتزو جت عام (١٢٣٧ه=١٨٢٩م). (موكرياني، تأريخ الكورد، ص٣٨٠) فهذا يعني أن عمرها وقد عنك كان سبعة عشر عاماً، و من قال أنها و لدت في (١٢٢٦ه= ١٨١٩م) وتزوجت في عام (١٢٤٤ه = ١٨٢٨ أو ١٨٢٩م) يعني تقريقاً سبعة عشر عاماً أيضاً أو أكثر بقليل. وقيل غير ذلك، و قد أقيمت بمنا سبة الزواج، احتفالات كبيرة. (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هرُّار، ص١٥). فأصبحت حريمة حاكم مدينة سنه خسرو خان بن أمان الله خان الأردلاني.

وه ناك يأتي سؤال على الابال و هو لماذا لم تقدّ نع بالزواج من خسرو في بدا ية الأ مر؟: ه ناك احتمالات منها:

رفضت بسب عمرها؛ لأذها كما عرفنا ما وصلت عشرين سنة إذا أخذنا بالرواية التي سبقت، فلم ترد تضييق حريتها، وتحمل مسؤوليات الحياة الزوجية، ولا سيما هي تعشق العلم والقراءة.

أو قد يكون عدم الاقتناع بالزواج؛ لأذها عرفت شخصية الرجل، وقد تكلم عليه بعض المؤرخين بأنها تكره تصرفات الرجل، ولا سيما فيما يتعلق بميله للنساء دون مراعاة الحدود والشرع وعشقه للخمر، فكان أكثر الليالي يعود إلى بيته، وهو سكران، إضافة إلى ذلك إذائه لأهلها فهو سجن والدها وأقربائها، فكرهت الزواج بخسر نا كام، كردّ الفعل رفضت الزواج معه. (مردوخي، صربي).

إما لأذها عرفت الرجل الذي تقلد منصب والي المدينة مشغول في حياته فليس بوسعه تخصيص و قت لأه له وزوج ته، و هي بحا جة إلى الاهة مام، ولا تريد أن تكون كهامش في حيا ته شريكها. أو عرفت طبيعة الرجل وتصرفاته .

أو لأذها رفضت في بداية الأمر؛ لأذها عرفت أن خسرو متزوج، وله أولاد، فلم تضرح بمثل زواج قد يكون سبباً لخلق مشكلات عائلية سواء كان للرجل أو زوجته الأولى أو اللواتي تزوجن قبلها من الرجل.

وقيل إنما رفضت الزواج لأنها كانت تميل لشخص آخر، وهو ابن عمها (حسين قلي خاني) والمعتمد في ذلك كتابة سطر من قبل مستوره بعد وفاة ابن العم حيث قالت:" بسبب ألم فقدان



هذا الحبيب، منذ يومين أو ثلاثة أيام أشعر بحرارة غطت كل كياني وجسدي، ننتظر أمر الله تعالى.(مستوره، تأريخ أردلان، ت: هزّار، ص٢٣٩). وكل منا نعرف أن ابن العم أو بنت العم أقرب الناس إلينا بعد الأخوة والأخوات، فإذا حزن إنسان وشعر بألم وجرح بداخله بسبب وفاة ابن العم، أيدخل ذلك إلى أننا على صلة حب وغرام معهم ١٢٩، فضلاً أن جميع الذين وقفوا على سيرة هذه اللوَّلوَة مستوره أكدوا على عفتها ونزاهتها، وعليه إنني أرى أن هذا بعيد جداً؛ لأن رثادُها له أو حزنها عليه أمر سائغ؛ لأن الرجل ابن عمها وشجنها عليه أمر طبيعي لا يدل على ما قيل، ولا سيما أنهم كانوا في الغربة.

فكيف يلحق بمستوره هذا الكلام، ويليق بشخصيتها، وهي بهذا المستوى الراقي من العلم والثقافة والإيمان ؟.

ومن بين الأسباب السالفة أميل إلى السبب الثاني، وهو معرفتها لشخصية خسرو ولكن تغيرت وجهة نظرها تجاه الرجل بعد الزواج، ففرحت لما رأته يميل إلى الأدب ويحب الشعر. أيّاً كان السبب المهم في نهاية المطاف خضعت للأمر الواقع وسعدت بالزواج.

#### اختيار لقب الأردلانية وكردستانية:

لما كوّنت الحياة الزوجية وأصبحت زوج الوالي، اختارت لقب الأردلاذية لنفسها، وهو لقب زوجها والي مدينة سنه، وقد كان خسرو خان يحب الشعر والأدب، فله القدح المعلي في هذا المجال، وبقي حكم البلاد عشر سنوات.(زكي بك، تأريخ الدول، ص٢٩٠)، وأ ما مستوره كورد ستانية فلأذها كانت كوردية، وهو لقب أجدادها.

#### وفاة خسر خان :

بعد أن عاش الزوجان الشاعران معا برهة من الزمن بسعادة وسرور، انتشر وباء طاعون في المنطقة ومدينة

سنة في سنة (١٢٥٠) فكان المرض على توسع وانتشار سريع، فهجر الناس المدينة، وحسب رواية مستوره للأحداث أن الطاعون أصاب الولاية مرتين وذلك في سنتي ( ١٢٤٦ه و١٢٤٩ه) أو (١٢٥٠) وقد قتل في المرة الأولى أكثر من ثمانية آلاف شخص، وأما في المرة الثانية فلم يكن مثل المرة الأولى حيث لم يمت إلا بضعة أ شخاص، و مع ا تخاذ المتدابير للوقاية إلا أن خسروخان أ صاب به وو قع ناكام على الفراش لفترة من الزمن، والغريب أن مترجم تأريخ مستوره هر أر موكرياني لم يترجم ما جاء في كتاب تأريخ مستورة حول مرض خسرو، و ما قا مت به مستوره في أر موكرياني لم يترجم مفحة كاملة ونصف صفحة، والصفحة أكثر من عشرين سطراً، ولم يترجم منها حداً، ولا مانع من نقل جمل منها :



بعد أن ذكرت الموجة الأولى للطاعون في بداية شهر الربيع سنة (١٢٤٦ه) والذي قتل ألوفاً من الناس ومن كبار الرجال الدولة والعلماء، ثم ذكرت الموجة الثاذية والتي كانت في أواخر شهر ذي الحجة سنة (١٢٤٩ه) وقتل بسببه بضعة أشخاص فقط، ولكن خسرو أصابه المرض في (٢/ربيع الأول/١٢٥٩ه)، ثم تعرضت إلى وصف خسرو خان فتنقل لحظة بلحظة حيث تشعر كأ نك واقف على رأسه وترى حاله من السوء إلى الأسوأ بعبارات لطيفة و جمل تهيمن عليها الحزن، ومع ذلك وقفت مستوره معه ولم تتركه ولا لحظة حيث سجلت تضحيتها من أ جل زوجها بأنها كانت معه ليلاً ونهاراً ولم تتركه طرفة عين فلم تنم ولا غمضت عينيها، ومع ذلك تقول:" جاء الذي كنت ما خاف منه وأخاف أتعرض له فطار عصور روحه وترك الدنيا إلى الغربة مع ألف حسرة وأمنية لم أخاف منه وأخاف أتعرض له فطار عصور روحه وترك الدنيا إلى الغربة مع ألف مسرة وأمنية لم ما منه وأخاف أتعرض له فطار عصور روحه وترك الدنيا إلى الغربة مع ألف مسرة وأمنية لم ما ما تحقق بعد، فكتبت عدة أبيات مرثية له. فوا فاه الأجل يو الخميس المادف (٢/ربيع الأول / ١٢٥٠ ما من الما من المادوره، تأريخ أردلان، ص١٢٥٠). وكان في ربيع عمره حيث تو في وعمره (أقل من شرائين) سنة (الحديقة الناصرية، ص١٣٥). (مردوخي، كورد وكوردستان، ص١٢٥

#### مدة الحياة الزوجية:

فإذا قلنا بأنهما تزوجا في (١٢٣٧ه= ١٨٢١م) يعني أن الحياة الزوجية دا مت (ثلاث عشرة) سنة، وإن قلنا بأن الزواج كان في عام (١٢٤٤ه= ١٨٢٨–١٨٢٩م) يعني أن مدة الزواج كانت (ست أو سبع) سنوات فقط، (تذكرة حديقة أمان الله، نقلاً عن الروحاني، ئبير ئانيني مة ستوره، ص٣١). وبهذا عرفنا خطأ من قال كانت الحياة الزوجية ثماني سنوات.

ولعل وفاة خسرو خان كان أصعب حلقة في حياة مستوره، وصدمة كبيرة لها، وهذا الفراق زرع في داخلها جرحاً لم يكن قابلاً للإلتئام، والدليل على الشعور بهذا الحزن العميق هو أشعارها فلا تجد مقطعا شعرياً من أشعارها إلا أن التجلي للحزن والغم مثل البدر في ليلة الدجى، فكانا ينظمان الشعر الغزل للبعض، وهذا من أقوى أسباب العشق والشغفه بينهما، ولعل قصائدها الغزلية، هي التعبير الأمثل عن مدى ما تختزن في داخلها من رقة أنثوية وإنسانية، و تدفق في المشاعر والأحاسيس، ولذلك كانت مستوره متعلقة بزوجها وغرقت في حبه.

و من هذا أستغرب من قال أذها تميل إلى ابن عمها (حسين قلي خاني)، لا أدري القائل بذلك لم يطلع على أشعارها المعروفة، ترثي زوجها وتعبر بوضوح عما بداخلها من قهر وحزن، وتبين مدى حزنها لفوته؟ أو لهم غرض آخر يريدون ينالون من شخصية هذه الدرة العالية. ومن أشعارها الكوردية المترجمة للعربية:

وحدي وبعيون خسرو...أتأمل الربيع...... أروي بدموعي الزهور وقدمي المكسورتين. وتقول في إحدى قصائدها بعد وفاة خسرو، وهي خارج الحكم والولاية:



| ليست لي شبيه في جماعة النسّاك في هذا  | أ نامل كة في ممل كة الع ضّة |
|---------------------------------------|-----------------------------|
| يا لعبث أوهامي، فالقدر المتقلب أخزاني | رأ سي جدير ب تاج            |
| فلاحا جب مطيع يقف الآن عند عدبة       | و حطّ من قدري               |

(مركز الأخبار، ماه شرف خانم... بصمة واضحة في تاريخ أردلان،/https://jinhaagency.com، الثلاثاء, ٨ فبراير ٢٠٢٢, ٨٠:٨٠)

#### ولاية مدينة سنه بعد خسرو خان:

بعد خسرو خان استلم الولاية ابنه رضا قليخان ابن(الأميرة حسن جهان بانو خانم بنت فتح علي شاه القجر) وكان عمر الوالي الجديد لم يتجاوز عشر سنوات، وبعد وفاة خسرو خان بفترة وجيزة اضطربت الأوضاع،

و توقيا لوالي الجديد ثم جاء دوراً مان الله خان الذي حكم أردلان من (١٢٦٥ إلى سنة ١٢٨٤ه) فهو أخوه، وآ خر حاكم لأردلان، إذ الثابت أن الحكومة الإيراذية قد بدأت تتحرش بحكومة هذه البلاد ابتداء من عام (١٢٦٨ه) حتى تمكن ناصر شاه في عام (١٢٨٤ه) من القضاء عليها. (زكي بك، تأريخ الامارات، ص٢٩٠) فضلاً عن تدخل حُسن جيهان الزوجة الأولى لخسروفي شؤون ابنها ووقوع الصراع بين ابنيها.

#### نزوح مستوره إلى السليمانية:

بعد اضطراب أحوال إمارة أردلان بدأ الناس يشعرون بالهلع والخوف ولا سيما المقربون من آل أردلان، وإن كانت مستوره بقيت سنوات بعد وفاة زوجها في سنه لكن مع وقوع هذه الاضطرابات ه جرت م ستوره مع أكثر من ألف شخص من أقربادًها، و منهم عمها ع بدالله إلى الاشهرزور والا سليمانية. (الحديقة النا صرية، ص١٣٧). (ع بدالله، تت مة تأريخ أردلان، ص٢٠٩)، و قد ذكرت مستوره مرارة هذه الهجرة في بعض أشعارها.

وأما تأريخ نزوحها إلى السليمانية يقال أنه كان في سنة (١٢٦٣ ه و ١٢٦٤ه،= ١٨٤٧و١٨٤٨) وقيل النزوح كان في سنة(١٢٦٧ه).(هدايت، رضا قلي بن محمد هادي، النا شر: أ مير كبير- تهران-إيران، سنة: ١٣٨٢ ه ش، ١٣٩٤/٢)،( بور، تأريخ أردلان، مقد مة، ص ج)، عا شت مستوره في السليمانية قرابة سنة واحدة.

#### مرض ماه شرف خانم مستوره ووفاتها:

نزحت مستوره مع أقربائها بعد اضطراب الأوضاع في إمارة أردلان ولاسيما عا صمتها سنه فتوجهوا نحو



السليمانية عاصم الإمارة الباباذية واختلف في أي سنة كان النزوح بين سنة (١٢٦٣ه)، وسنة (١٢٦٧ه). ولعل الأول هو الأقرب لوجود قرينة ترجحه، وهي سطر كتبته مستورة في تأريخها حيث ذكرت مرضها الذي ماتت بسببه، فتقول: " أنا مستوره المهاجرة البعيدة عن بلدي بسبب ألم فقدان هذا الحبيب- تقصد حسين قلي ابن عمها الذي توفي سنة (١٢٦٣ه) – منذ يومين أو ثلاثة أيام معد محلي مكروة منها الذي ماتت بسببه، فتقول: " أنا مستوره المهاجرة البعيدة عن بلدي بسبب ألم فقدان هذا الحبيب تقصد حسين قلي ابن عمها الذي توفي سنة (١٢٦٣ه) – منذ يومين أو ثلاثة أيام أشعر بحرارة غطت كل كياني وجسدي، وأ عاني من آلام شديدة، وقد تركت أ مري لله، الذي لا يدمد على مكروه سواه". ( بور، تأريخ أردلان، مقد مة، ص ج)، (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هر أر، مرحمد على مكروه سواه". ( بور، تأريخ كتا بة هذا الاسطر ووفاته اي يتبين أذها كتبت في سنة (١٢٦٣ه)، وما تت مستوره بسبب هذا الوباء. (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هر أر، ص٢٣٩). إذن توف يت هذه الشخصية الكبيرة المؤرخة والعالمة والأديبة والشاعرة مستوره أردلان ماه شرف خانم بسبب تعرضها لوباء قاتل في سنة (١٢٦٤ه-١٨٤٩م) في عمر يناهز أربعاً وأربعين سنة بعيداً عن مسقط رأسها، ومكان لوباء قاتل في سنة (١٦٢٢ه)، (مستوره أو دلان، مقد معرو فة قد يمة أو مي من الم شرف خانم بسبب تعرضها ولادته ها، ود منه الذيبة والشاعرة مستوره أردلان ماه شرف خانم بسبب تعرضها روما تت مات ولادة والعالمة والأديبة والشاعرة مستوره أردان ماه شرف خانم بسبب تعرضها الشخصية الكبيرة المؤرخة والعالمة والأديبة والشاعرة مستوره أردلان ماه شرف خانم بسبب تعرضها روما تن ما منوبا ماريستوره أردلان، تأريعاً وأربعين سنة بعيداً عن مسقط رأسها، ومكان ولادته الودف نت في مقبرة سيوان، و هي م قبرة معرو فة قد يمة في الاسليمانية، وذ لك بتأريخ (١٢٢٩م). (مستوره أردلان، تأريخ أردلان، هر أر، ص١٦٩)، و(عبدالله، تتمة تأردلان،

ومما لفت انتباهي أن خسرو ناكام تزوج مستورة، ولم يمض على زواجهما إلا أ عوام قليلة مات خسرو في سنة( ١٨٣٥م)، وخلفه ابنه قلي خان وعمره عشر سنوات، وهذا يعني أن مستورة كانت الزوجة الثانية إن لم تكن الثالثة.

لم تتحدث مستورة عن والدتها ولا ذكرت اسمها ونسبها إلا أذها قالت إنني الطفل البكر من الوالدين، وهذا يعني كان لوالديها أولاد، وذُكر من أخوانها أبو محمد، وهو أصغر منها ومات وهو شاب في سنة(١٢٦٢ه) .(مستوره، شه رعييات، ٢٠٠٥م، ت: نويد نقشبندي، ص٣٥).

#### المبحث الثانى: مساهمات مستورة خانم في إدارة الدولة

إذا قلنا إنَّ الإدارة عبارة عن فن وعلم من شأنه المساهمة في فعالية الجوانب المادية والمعنوية والبشرية، أو فن أو علم توجيه وتسيير إدارة عمل الآخرين بقصد تحقيق أهداف محددة، والإدارة العامة هي تسيير المهام الحكومية العامة. (نا صر،٢٠٠٥م، الإدارة المعاصرة بين المتنظير والتطبيق، ص٥-٦).

وعلى ضوء هذه التعريفات وغيرها مما ذكرها أهل الإختصاص فمشاركة الذساء في أمور الدولة وإدارة البلاد، ليس أمراً غريباً في الحضارة الإنسانية، ولا في الأديان السماوية فلو رجعنا إلى القرآن الكريم الذي عبارة عن المصدر الأول في الشريعة الإسلامية، الشريعة التي تمسك بها الدول والإمارات الكوردية بعد قبول الشعب الكورد لهذا الدين الحذيف، فذجد في القرآن إبراز دور امرأة لم يكن لها ذظير في إدارة الدولة حتى من الرجال، فهي تأملت وحاورت وأرشدت شعبها نحو



الصواب، وأبعدهم عن الهلاك والخراب، ومن ثم أخذت بيدهم إلى طريق الهداية والحياة السعيدة، وهي ملكة سبأ- بلقيس- والتي وردت قصتها في سورة النمل.(سورة الذمل الآيات ٢١-٢٨)، كما وردت القصة في التوراة والإنجيل أيضاً.(السفر المقدس، ملوك الأول ١٠). و(إنجيل متى،١٢-٤٢) .

والشعب الكوردي مع كونه من الشعوب المحافظة فيما يتعلق بالنساء إلا أنه فسح المجال للمرأة، فساهمت في الحياة العلمية والسياسية والإدراية حيث أحياناً هي الشخص الأول في الإ مارة أو الدولة، وتجد هذا الأمر في في العصور المختلفة سبق الإشارة إلى هذا الأمر في المقدمة ولا أريد تكراره، وفي ما يتعلق بم ستوره أردلان سبق أن ذكر نا مكا نة عائلة مستوره من الجهتين الوا لد والولدة، وهذا عامل مهم لفسح المجال لها بالمساهمة في تقديم حلول لمشكلات عصرها، ولا سيما والولدة، وهذا عامل مهم لفسح المجال لها بالمساهمة في تقديم حلول لمشكلات عصرها، ولا سيما والد مستوره، والذي له أثر كبير في توسيع الإطار الفكري لاستوره، فكان يأ خذها لزيارة أماكن وأثار، وهذه المعلومات عن شخصية مستوره ووا لدها الذي كان له منهج في كيفية تربية ابنتها وإعداده لها لتكون لها موقع ومكانة في المستقبل كيف لا يخطط لمثل هذا الأمر، وهو قد تولى تربية أولاد الأمراء، فضلاً كونه رجلاً له مكانته في البلاط، فا ستفادت مستوره من معلوما ته النظرية والتطبيقية، وبعد هذه المورات العلمية والعملية دخلت البلاط مع نفوذ وقوة معنوية مستوحاة من سلطة الوالي أو الأمير نفسه- خسرو خان- فهي شريكة حياة الوالي، واحترامها أصبحت واجباً على الجميع.

وهي تحب الأطلاع على الحياة الإدارية والأجتماعية، فتقوم بمرافقة زوجها خسرو في الزيارات لتَفَقُد الآثار التاريخية، والرعية، والأستماع إلى حكا ياتهم، وشؤون حياتهم بأفراحها وأتراحها، حيث كانت هي المرأة الوحيدة حظيت بمرافقة خاصة من زوجها في الزيارات وحدها دون نساء الأخريات في بلاط الوالي، وهذه الأطلاعات والمشاركات أعطتها ثقة الأمير ليفسح لها المجال للمشاركة الفعلية في أمور الدولة، فتولت شؤون البلاط وأمور الأسرة الحاكمة والتشريفات، بمعنى أنها أصبحت بمثابة وزيرة "لشؤون القصر والبلاط"، في عهد زوجها منصب وذلك لما امتازت بمعنى أنها أصبحت بمثابة وزيرة "لشؤون القصر والبلاط"، في عهد زوجها منصب وذلك لما امتازت ومعا ناتهم، وعملت على حماية القلاع والآثار التاريخية. (أقيانوس أدبيات محمد سبحاني ومعا ناتهم، وعملت على حماية القلاع والآثار التاريخية. (أقيانوس أدبيات محمد سبحاني روما زاتهم، وعملت على حماية القلاع والآثار التاريخية. (أقيانوس أدبيات محمد المحاني

الحديث عن اشتغالها بأمور الدولة وإدارة البلاد ليس اجتهادا ناتجا عن التأمل في بعض المواقف أو استنباطاً من مقارنة بيت كتاباتها وأشعارها بل هي صرحت بأذها عند مرض زوجها كانت تولت وزارة" الاندرو" أي: الداخلية"، ونحن نعلم أن هذه الوزارة هي تعتبر قلب السلطة، وعمودها الفقري، فهي في تعامل مستمر مع المواطن، وتطلع على أمور المملكة بمشكلاتها ومميزاتها فهي المسؤولة عن استتباب الأمن واستقرار الولاية، وفي هذه الفترة الزمنية كانت الأمور تسير على



خطة محكمة، ولم تحدث خرقاً للأمن كما لم تسجل محاولات الاذ فلات والاذ قلاب علماً أن مشكلات الانقلاب والانفلات كانت ظاهرة متكررة في الإمارات، فلو سافر الأمير أو الوالي وطلع من عاصمة مملكته ليقوم ضده واحد من أقربائه في الداخل أو أعدائه من خارج الولاية فيقلب عليه، ويضطرب الأوضاع، وكان الظرف مناسباً لمثل هذه الانقلابات، خسرو خان بالفراش، فكانت فرصة ثمينة لمن ينوي القيام به لكن لم تسجل ولا حالة واحدة ويعود الفضل في ذلك إلى وزير الداخلية مستوره، ولو أن تقلدها لهذا المنصب على مايبدو في فترة قصيرة و مع ذلك أتعبت نفسها مجاهدة لتقدم أ جمل دور وكما تقول:" لم تنم لمدة شهرين " وإن كان كلامها في سياق اذشغالها بمرض زوجها لكن مع ذلك ذكرت حرصها على العمل الذي تولته.

فضلا أنها كانت مسؤولة قبل الوزارة عن أمور البلاط في ولاية زوجها فهي تقوم بتنظيم أمور البلاط ومتابعة الموظفين والمشتغلين هناك.

ومع ذلك فهي لما كانت مهتمة بتأريخ الإمارة فهذا يعني تعيش مع الناس وتقابلهم وتحاورهم وتسمع منهم حكاية الأحداث ولا مانع من تخصيص جزء من هذه المحاورات إلى الاطلاع على حال الرعية ومعرفة مشكلاتهم مع

ولو سألتني عن دليل لهذا الكلام؟ أجاوبك بما سبق أنك رأيت معي اخلاص مستوره لزوجها كيف وقفت ليل نهار مع خسرو عند مرضه وبعد فوته كتبت له قصيدة أطول في التأريخ من رثاء المرأة لزوجها هذه القرائن الجلية والدلائل الناصعة لاتكون دليلاً على أنها لو رأت أثناء تجوالها مشكلة إدارية تبلغ زوجها لجبرها ومنعها كي لاتكون خطراً على ولايته؟.

وتذصيب مستوره في الشؤون الإدارية كالوزارة أو مديرة البلاط لم يأت من فراغ بل استمعنا معاً إلى حكاية تجو لها مع خسروخان واختيارها لهذه المهمة دون غيرها من قبل زوجها، فهل نقر أن الأمر كان عفوياً دون غرض؟ أو أنه أمر مخطط له يهدف إلى هذه النتيجة أي: توليها للشؤون الإدارية.

ولا ننسى أن إقدام مستوره في المسائل الإدارية لم يكن أ مراً سهلاً؛ لأن ضربتها حُسن جهان كانت لها نفوذ من

شخ صيتها أو بسبب أقربادً ها، و قد سبق الحديث في ذلك، و مع وجود ها وهيمنت ها وخبرتها الموروثة عن أبابها في مجال السياسة والإدارة كان أمراً قريباً من المستحيل، ومع ذلك استطاعت إثبات شخصيتها ومهارتها بل ونجاحها في العمل.

ولا بد أن نعترف بأن مستوره لم تبح بتفاصيل أعما لها ولم تسجل لنا وكل ما يقال في د قائق هذا الموضوع عبارة عن تأملات شخصية ، وبعد و فاة بعلها تركت مستوره مجال الإدارة وسياسة الولاية تجنباً لحدوث مشكلة مع المرأة القوية المهيمنة على الوضع والتي تدخل في شؤون



أولاد ها ولم صلحتهم، وصارت هي الحاكم الفعلي في الولاية إلا أن كبر ابنها فخرج عن قبضة الوالدة لكنه خسر بعصيانه عن إرشادات أمه حسن جهان.

فهذه جملة من المساهمات الإدارية للمرأة التي كانت شخصيات في جسد واحد، فهي مؤرخة وتأريخها من الكتب الثمينة له قيمته العلمية والتأريخية، وهي شاعرة وديوانها شاهدة على تفوقها في مجال الشعر وكانت تكتب الشعر باللغتين الكوردية والفارسية، ومع ذلك كانت على علم بالعربية، واستخدامها في كتاباتها شاهدة على أنها على علم بالعربية، وإنما لم تكتب بها لعدم احتكاكها بالعرب، ومع ذلك نستطيع أن نقول هي امرأة لها مساهمات وعطاء في مجال إدارة الإمارة والشؤون السياسية.

#### المبحث الثالث: جهودها الدينية والاجتماعية

ماه شرف خانم مستوره وإن لم تشتهر كعالم ديني لأن هذا الدوريتولاه في الأغلب الرجال، إلا أنها على علم ودراية بالعلوم الاسلامية، والخوض في هذا المجال ليس بالهين، ولا يمكن اقتحام بابه إلا بعد أن يبقى سنوات ويتعلم علماً علماً، ولمستوره رسالة في الإسلاميات فهي مع صغر حجمها احتوت على علمين من أهم العلوم الإسلامية، فتغطي الجانب الفكري والجانب التطبيقي العملي، وولوج مستوره في هذا الميدان دليل على أنها على صلة بها منذ الصغر، وبالتأمل في تصنيف الكتب وترتيب أبوابه يتبين أنها درست المسائل وتدربت عليها، وكنت أتمنى الحصول على النسخة الفارسية التي هي لغة الرسالة في الأصل لكنني لم أفلح فاضطررت إلى النسخة المتر جمة للكوردية والتي تتكون من مائة وعشيرن صفحة، وكتبتها بعد وفاة زوجها بدليل ما جاء في مقدمتها من شرح حال المؤلفة وحزنها على ما تعرض له الكرب، وكما قلنا تحتوي على علم أصول الدين بحدود ست صفحات، وخصص للحديث عن فروع الدين أو الأحرى الأبواب الفقهية اثنتان وستون صفحة.

وهذا الجزء الأخير قسم على الأبواب الفقهية التالية: الطهارة والصلاة والصوم والزكاة والحج والجهاد مثل بقية كتب الفقهية.

بالتأكيد ليس عملي هنا تقييم الرسالة فهي مثل ترجمة لكتاب فتح القرب في الفقه الشافعي لشمس الدين الغزي (ت ٩٩٩ه)، وهو كتاب مختصر مفيد خصص لمن شرع في دراسة الفقه من المبتدئين، ولكن الذي يهمني من هذا المكان هو حرص ماه شرف خانم على المجتمع الذي عاشت فيه وكيف بذلت جهودها لتقدم لهم ما يفيدهم، فهي كما ذكرت إنما فكرت في الكتابة بهذا الموضوع لاطلاع ها ومعرفتها من حا جة المجت مع لذلك، وغف لتهم عن الأح كام المتعل قة بالشريعة، بمعنى أن الحاجة هي التي دفعتها للشروع في الكتابة مثل أغلب العلماء السابقين لما كتبوا كتاباً بناء على طلب الأصدقاء أو الطلابة أو اطلا عه على الغ موض والاصعوبة في فهم موضوع ما.



ومن هذه الناحية تدخل جهودها من باب التعاون والتيسير على الناس الوارد في الحديث الذبوي: (والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه) (مسلم، الصحيح، ١٩٥٥م، الرقم ٢٦٩٩)، واسم هذا الكتيب أو الرسالة هو: عقائد وشرعيات، وهذا الاسم هو مناسب لمحتواه وإن أطلق عليه أسماء أخرى، مثل شرعية الدلالة أو إلهى نامه.

وبعد أدركت مشكلة المجتمع من الناحية الدينية قا لت: " فكرت ملياً ثم قررت أجمع الأمور التي فيها أصول الدين وفروعه التي تتفرع عن أصول الدين، وهي الفرائض التي تهدي من ضل الطريق، ويجب معرفتها، مع العرف والعادة الجارية في المجتمع، (مستوره، ٢٠٠٥م، شرعيات، ت: نويد ص٥٥). وهي أخذت طريقة أهل علم اكلام في طرح المسائل ولا سيما علماء الأشعرية، فبدأت كعادتها في كتاباتها بالبسملة الله والحمد لق ثم تصلي وتسلم على الرسول والأل والصحب..(مستوره، تاريخ اردلان، ص١)، و كذلك و شروعها بكتاب رسالة العقائد. (مستوره، المعقائد، ص٥٥). وتأتي إلى الجزء الأول من الكتاب أصول الدين فذكرت الأمور التي يستطيع فهمها غير المتخصص أي: المسلم الذي لم يدرس العلوم، وهذا مبين في اختيار المسائل ولغة عرضها، وهو دليل على ذكاء المؤلفة، وإدراكها واقع المجتمع الذي تعيش فيه، فمن أصول الدين تطرقت إلى الإيمان بالله تعالى ورطزت على أن الإيمان من أهم الواجبات ومن ثم ذكرت لا يجوز البحث عن الندات وكيفيته وكنهه لأن العقل ليس بإمكان التعرج إلى الوضوع، وتحدثت عن الصفاته فذكر النفات السبعة التي عند الأشاعرة، وهي: الحياة والعلم والقدرة والبصر والسمع والإرادة والكلام، الندات وكيفيته وكنهه لأن العقل ليس بإمكان التعرج إلى الوضوع، وتحدثت عن الصفاته فذكر المات السبعة التي عند الأشاعرة، وهي: الحياة والعلم والقدرة والبصر والسمع والإرادة والكلام، المات السبعة التي عند الأشاعرة، وهي عربه عن من أمو الثال وي في عن وفوقفت مع كل هذه المفردات وقفة قصيرة، ثم تعود إلى الأضل الثالث وهو المبدء، وتقصد به الخلق المات السبعة التي عند الأشاعرة، وهي على من موجد وهو الله تعالى.

وأخيراً ذكرت الذبوة وفي بداية موضوع الصلاة تفرق بين الرسول والنبي بأن الأول ما أنزل إله كتا والثاني ما تمسك على الكتاب المنزل من قبله وهو الذي ذكره اعلماء في التفرقة بينهما.

ثم تأتي إلى القسم الثاني وهو فروع ادين حسب تعبيرها، والأبواب الفقهية حسب تعبير الفقهاء، فذكرت باختصار وبعبارات سلسة واضحة كل ما يتعلق بالصلاة من الشروط والأركان والنواقض والهيئات والأبعاض وغيرها.

وقدمت ذبذة مختصرة عن المصوم أيضا مثل ما ذكرت في الصلاة ولكن الاختصار هنا أشد. كما هو الحال في

الحج، فعرفت الحج وتكلمت على الشروط، ووقعت في بعض الأخطاء الواضحة في الحج حيث ترى أنه ليس بواجب على فرض العين.



وفي الزكاة لم تعرفها ومع ذلك فيها أخطاء جسيمة، ولا أدري كيف لم يستدرك عليها المتر جم حيث أوجبت الزكاة في خمسة مثاقيل دون ذكر للذصاب والحول، وسوت بين الحبوب والثمار في العشر تفصيل.

ثم أوردت الجهاد فذكرت كعا\تها باختصار بعض أحكامه، ثم تعود مرة أخرى على أحكام الغسل.

#### وبذلك تنهي الكتابة وتختم الكتاب.

وبالاختصار كانت الرسالة في عصرها عطاء ثمين ولا سيما أذها كتبت منقبل ا مراة على دراية بعلوم وفنون أخرى. وتعبر هي وحيدة في العصر، كما أن ماه شرف خانم لها دور الريادة من النساء بالتوغل في العلوم الدينية في عصرها، وقد كتبت هذه الرسالة في مجتمع هيمن عليه الخرافات والانحرافات الفكرية، ولعل خير دليل على ذلك هو ما نقلته مستوره عن جدها الحاج الشيخ الإسلام جمال الدين والذي كان إما ماً وخطيباً لعاصمة أردلان سنه عام(١٢٤٨هـ) عندما حاول إصلاح المجتمع وتوضيح القضايا المتعلقة بالإيمان، وتصحيح شطحات بعض الجهال، وبعد إلقاء الخطبة هددوده وأ هدروا دمه، و لولا تدخل السلطة والدفاع عنه لما تخلص منهم. (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هزار، ص٢٥٥-(٢١٦). ويتبين للمتأ مل أن مستوره اطلعت على مصادر كثيرة أثناء كتابتها لهذه لرسالة الفقهية. (مستورة، شرعيات، ص١٤).

ورسالة ماه شرف خانم واضحة فهي تهدف إلى الاصلاح في البعدين الأساسيين في الحياة والمجتمع، وهما الجانب الفكري العقدي والتطبيقي العملي لأن الإشكال في عصرها تكمن من البعدين، فإذا أقر الإنسان بوجود الخالق بكونه هو الذي أبدع الخلق ثم يعيده وله صفات كمال ومنزه عن النقص والعبث فعلى الإنسان الذي ذسب نفسه لدينه واتباع شريعته فلابد من الإلتزام من البعدين العقدي والعملي، فمن الإيمان يجب الابتعاد عن الخرافات مطلقاً ولا سيما المتشرة في عصرها مما نسبه أهل الانحراف والشطحات إلى الدين.

و من البعد الثاني أو القسم الثاني على تعبير مستوره الفروع والأحكام العملية فعلى الإنسان المطيع لربه الاجتناب عما ألحق بالعبادات ما ليس لها أصل في الدين، فالعبادات قضايا تعبدية، فلابد من الدليل لإثباتها، فهذه رسالة مستوره جاهدة للتصحيح والإصلاح وهذا الامر هو الذي دعا إليها جدها جمال الدين كما سبق.

#### الجانب الاجتماعي في حياة ماه شرف خانم:

ماه شرف خانم كانت شخصية تمج نحو الخير مثل البحر فهي لم تقصر تجاه شعبها بذلت كلما بوسعها لإسعاد الناس، ولم تسجل عليها أذية لأحد، ومن أعمالها البحث والحديث عن الجانب الاجتماعي، فكانت لها محاولات اجتماعية بغية إصلاح المجتمع والإرشاد نحو الأفضل،



ولعل كتاباتها سواء كانت في مجال التأريخ أو الأدب والشعر ولا سيما كتابها " العقائد" الذي ذكرتُ في مقدمتها وجود بعد الناس ومن حولها عن تعاليم دينهم دفعها للكتابة، وهذ من أجمل مثال لمحاولتها الإصلاحية.

عدماً أذها كانت لها جهود اجتماعية ميداذية من إصلاح ذات البين وحل الخصومات والتشجيع على رفع مستوى الثقافي ومساعدة المحتاجين وغير ذلك من هذه المسائل إلا أذها لم تسجلها بشكل واضح ولم تتحدث عنها بالتفصيل، ولم أجد من تحدث عن جهود ماه شرف خانم من أهل عصرها و مع ذلك لا ذشك بهذه الجهود، والدليل على ذلك كتاباتها عن الوقائع والأحداث، وكشف القناع عن المتجاوزين حتى ولو كان من أقربادها، فهي لم ترفع القلم عن هؤلاء، وهي تتحدث بأوضح الصورة عن الذين جمعوا المال بطريق غير شرعي من أبناء المجتمع، وهذا يثبت كراهتها للفساد في المجتمع بغض النظر عمن قام به، والتصدي للفساد محاولة للإصلاح في أرقى صورها.

بل وصل الأمر إلى سرد صفات زوجها خسرو خان لما تكتب أنه كان رجلا سهلا في التعامل ولطيف الحديث في وقت يتعامل مع الآخر بالإحترام حتى مع المخالف مهما أمكن، وجوّداً أسعف شعبه عند القحط وأنقذهم بمال الإمارة، ومع ذلك تكتب أنه كان يتجاوز في ميله للنساء خارج الإطار الشرعي وعاشق للخمر. (مستوره، تأريخ أردلان، ت: هـ ثرار ، ص٢٠٦-٢١٢). و شرب الخمر وتجاوز الحدود فيما يتعلق بالنساء من أسباب المشكلات الاجتماعية في جميع المجتمعات.

وكذلك لما ترفض الزواج في البداية بخسرو خان وهذا موقف إصلاحي تريد أن تقول ليس لأحد أن يقرر على مستقبل البنت دون اطلاعها الاسبق، هي نجحت في المحاولة أو لا هذا موضوع آخر.

و كذلك حديثها عن الخونة في الإ مارة وتصويرهم في صورة قبيحة معناه أذها ضد الخيانة وهذه محاولة لإصلاح المجتمع وخلاصه من هذه الجرثومة.

ولو وسّعنا الذطاق ذقول ان كتابتها للتأريخ هي محاولة اجتماعية ونداء لولاة الأمور وتذكيرهم بأ سباب الا ستقرار والخراب، فإذا تفضلون بقاء الولاية فعليكم بالابتعاد عن أ سباب السقوط والاضطراب وعليكم بأسباب الإزدهار والتطور من العدل والسماح وغير ذلك.

ولا عل أشعارها أي ضا من الوسائل الإصلاحية التي من خلالها صورت واقع الرعية ومعاناتهم مع إظهار الجوانب الإيجابية إن كان وخصوصاً هي كانت شاعرة مرموقة في عصرها، وقد كتبت آلا فاً من الأبيات الشعرية، وكانت تكتب الشعر بالفارسية والكوردية لكن ضاعت أشعارها والتي بين يدي القراء الى عبارة عن ألفيت بيت فقط. (مستوره، تأريخ أردلان، ص١٥).



الخاتمة:

من خلال هذه الأوراق وتجولي بين تأريخ الإ مارات الكوردية واذشغالي بحياة ماه شرف خانم مع تأملاتي في جهودها الإدارية والاجتماعية والعلوم الإسلامية، توصلت إلى نتائج منها:

- ١) الشعب الكوردي من الشعوب الأصلية في المنطقة، وله بقعة جغرافية معروفة، وكل ما يهم هذا الشعب هو إدارة مناطقه بنفسه بعيداً عن الوصاية والتدخل.
- ٢) كثرة الاذ شقاقات دا خل صفوف الإ مارات الكورد ية، ول عل هذه سمة بارزة في أكثر الدول والإمارات الكوردية، والالتجاء إلى الأجنبي لحل المشكلات الداخلية.
- ٣) تبين لنا قيمة الكتب والمؤلفات التأريخية فيما لها صلة بتأريخ الشعب الكوردي، فلولا هذه المصادر لما كنا نستطيع أن ندعى أن آباؤنا كانوا لهم الدول والإمارات ولنا حضارة وتأريخ.
- ٤) الإمارة الاردلانية حكمت قرابة سبعة قرون، وهي فترة زمنية طويلة جدا بغض النظر عن قوتها وضعفها وتوسع نفوذها وتضييق الخناق عليها أحياناً.
- ٥) ماه شرف خانم "مستوره" من النساء العفيفات الفضليات، هي شخصية بارزة في تأريخ أردلان وهي جمعت بين علم وفنون شتى في حياتها، فكانت ديبة وشاعرة وكاتبة إسلامية، إضافة إلى كوذها مؤرخة دقيقة، ولها خط جميل.
- ٢) رسالة شرعيات التي كتبتها ماه شرف خانم تعتبر في وقتها فريدة من حيث مشاركة النساء في المجال العلوم الشرعية ، وبيان الشريعة على جانبي النظرية والعملية.

من توصيات البحث : حاجتنا للاهتمام بمثل هذه الشخصيات النادرة في تأريخنا وينبغي على الباحثين إعادة النظر في آثاره هذه الشخصيات بالوقوف على جهودهم في المجالات المختلفة بغية تعرف الجيل الجديد بتأريخنا والاستفادة منهم.

المصادر والمراجع :

- ١. ابن الأثير، علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم(ت ٦٣٠هـ)، ( ١٤١٧هـ/١٩٩٧م)،
   الكامل في التاريخ، الطبعة: الأولى، بيروت لبنان: دار الكتاب العربي.
- ٢. ابن خلدون، عبد الرحمن( ٧٣٢ -٨٠٨ هـ)، العِبَر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبر بر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ، (٤٠١ هـ-١٩٨١م)، ط١ ، بيروت: دار الفكر.
  - ٣. بدليسى، شرفخان،(١٩٨٢م)، شرفنامه، ت: هژار، ط٢، طهران، إيران: مطبعة الجواهري.
- ٤. البدليسي، شرفخان، (٢٠٠٦م)، شرفنامه في تأريخ الدول والإ مارات الكردية، مؤلف بالفارسي، ترجمه للعربية: محمد على عونى، ط٢، دار الزمان، دمشق سوريا.



- ه. حسن زاده، صديق بوره كهيم، (۲۷۷۰ )كوردي، ديواني مةستوري كوردستاني، إيران، بانه كوردستان .
- ٦. حسن، قادر مح مد، (٢٠١١م) الإ مارات الكورد ية في الع هد الا بويهي، الطبعة الأولى، مؤسسة موكريانى للبحوث والنشر، مطبعة رؤزهة لات: أرييل.
- ۷. الحسيني، على نقي،(۲۰۰۲م) ميْژووى٦٤ ساللهى فەرمانرموايى ئەردەلانييەكان لە ناوچەى ژيّر دەستەلاتى ئيّران. ترجمە: ئاسۆس ھردى، السليمانية: مطبعة: حسن عبدالكريم.

٨. حماد، د. حسين فهد، (٢٠٠٣م)، موسوعة الآثار التأريخية، ط١، عمان الأردن: دار أسامة.

- ٩. الحموي، محمَّد بن سالم بن نصرالله (ت ٦٩٧ هـ)، (١٣٧٧ هـ-١٩٥٧م)، مفرج الكروب في أخبار بني أ يوب، تحقيق: د. سعيد عبد الفتاح عا شور، جمهورية مصر العربية، القاهرة: المطبعة الأميرية.
- ١٠. الخُزْرَجِي، مسعر بن المهلهل، الرسالة الثانية، (١٩٥٥م)، اعتنى بنشرها: و.مينورسكي، مطبعة جامعة القاهرة.
  - ١١. روحاني، ماجد، (٢٠٠٥م) ديوان مستوره، الطبعة الأولى، مطبعة آراس: أربيل.
- ١٢. روحاني، ماجد، (٢٠٠٦م)، بيرئانيني مستوره، بنهماللهي مستورهو چاويك لهكهسايهتي خؤي، الطبعة الأولى، مطبعة آراس: أربيل.
- ١٣. ريج، كلوديوس جيمس، (١٤٢٩هـ=٢٠٠٨ م). رحلة ريج- المقيم البريطاني في العراق عام ١٨٢٠ إلى . بغداد- كردستان- إيران. ترجمة: اللواء بهاء الدين نوري، ط١، الدار العربية للموسوعات.
- ١٤. زكي بك، محمد أمين، (١٩٤٨م)، تأريخ الدول والأمارات الكردية في العهد الإسلامي، مطبعة السعادة: مصر.
- ٥٢. سبحاني، مح مد، أق يانوس أدب يات ٢٩/ خرداد/١٣٩٢ هش، ز ندكي نا مه م ستوره
   ٥٤. سبحاني، مح مد، أق يانوس أدب يات ٢٩/ خرداد/٢٩٢ هش، ز ندكي نا مه م ستوره
   ٥٤. سبحاني، مح مد، أق يانوس أدب يات ٢٩/ خرداد/٢٩٢ هش، ز ندكي نا مه م ستوره
- ١٦. شمس الدين، يوسف بن قِزْأُوغلي بن عبد الله (٥٨١-٢٥٤ هـ)، (٢٣٤ هـ- ٢٠١٣م) مرآة الزمان في تواريخ الأعيان، الطبعة: الأولى. دار الرسالة العالمية، دمشق سوريا.
- ١٠١٠ القشيري، مسلم بن الحجاج النيسابوري، (١٣٧٤ هـ ١٩٥٥م)، صحيح مسلم، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة.
  - . ١٨ كلهر، مطالعات تأريخ فرهنكي، ١٣٩٧ ش ٥، العام ١٠، العدد ٣٧
- ١٩. كورد ستاني، علي أكبر، (٢٠٠٢م)، الحديقة الناصرية في تأريخ وجكرافيا كرد ستان، ترجمه إلى العربية: جان دوست. الطبعة الأولى، أربيل: مطبعة وزارة التربية.
  - ٢٠. كوردستاني، محمد مردوخ، تأريخ كورد وكوردستان، الطبعة الثانية.



- ٢١. لونكريك، ستيفن هيمسلي(١٩٦٨م)، أربعة قرون من تأريخ العراق الحديث، كتاب يبحث عن تأريخ العراق في العصور المظلمة. ترجمة جعفر الخياط، ط٤، بغداد.
- ٢٢. مركز الأخبار، الثلاثاء, ٨ فبرا ير ٢٠٢٢م ٠٨.٠٨)، ماه شرف خانم... بصمة واضحة في تاريخ أردلان، /https://jinhaagency.com)
- ٢٣. م ستورة، ماه شرف خاتون، (٢٠٠٢م)، ميّـ ژووي ئەردەلان. تر جمه: هـ ژار موكريـاني. الطب عة الأولى، مطبعة وزارة التربية: أربيل.
  - ٢٤. مستوره، ماه شرف خانم، شرعيات، ٢٠٠٥م، ت: نويد، ط١، مطبعة مؤسسة النشر آراس: أربيل.
- ٥٢. الملك المؤيد، إسماعيل بن علي بن محمود، صاحب حماة (ت ٧٣٢هـ)، المختصر في أخبار البشر، الطبعة: الأولى، المطبعة الحسينية المصرية.
  - ٢٦. موكرياني، حسين حوزني،(٢٠٠٧م)، الأعمال الكاملة، الطبعة الألي، مؤسسة: ئاراس، أربيل.
- ٢٧. ناصر، د. هاشم، (٢٠٠٥م) الإدارة المعاصرة بين التنظير والتطبيق، د.ط، عمان، الأدرن: دار أسامة.
- ٢٨. هدايت، رضا قلي خان محمد هادي،(١٣٨٢ ش ق) مجمع الفصحاء، النا شر: أ مير كبير، تهران، إيران.
- ۲۹. وكا لة تسنيم الدولا ية،(۲۰۱٦/۱۲/۲۵م) معالم أثر ية في مدينة سنندج...، /https://www.tasnimnews.com.

٣٠. وهبي بك، توفيق معروف، (٢٠٠٦م)، الآثار الكاملة، ط١٠، إعداد: رفيق صالح، السليمانية .

# بەشداري ژنان له بواري بەرپٽومبردن و زانستە شەرعيەكان له ئەمارمتە كورديەكان مەستورە خانمى ئەردەللانى بەنمونە

#### يۆختە:

رۆڵ و بەشداري ژنان له كايه جياوازەكان وەك بەرپٽوە بردن و بواري زانستي ھەر له سەدەكاني سەرەتاي هاتني ئيسلام ھەمىشە بەرچاو بوومو، لەزانستەكاني گێرانەوەي فەرموودمو زمان و تێگەيشتن و هتد بوشدار بوون جێ دەستيان ديار بووه، ھەرچۆن لەبەرپٽوه بردنيش بەشداري بەرچاويان ھەبووە بەتايبەت ئەو دياردەيە زياترو زۆرتر ھەستي پێ دەكرێت له ئيمارەتە كورديەكان، بەجۆرێ ژنان پۆستي بالايان پێ براوە ھەر لەسەردەمي سەلاحەديني ئميارەتە كەرديەكان، بەجۆرێ ژنان پۆستي بالايان پٽ براوە ھەر لەسەردەمي سەلاحەديني ئەيوبيەوە كە (ست شامي) خاتوني خوشكي و(عيسمەت) خاتووني خيزاني و چەنديني تر لەژناني بنەمالەكاني كە پۆست و پلەي بەرپٽوەبردنيان ھەبووە، ئەم دياردە بەردەوام بووە و له ميري سۆران خانزاد ھەبوومو لە ئيمارەتي ئەردەلانيش جەندين ژني خاومن پيكەو دەسەلات



خاتوونه لهچهندين بواري جياوازدا رۆٽي ههبوومو خزمهتي كردووه، ئمو لهلايهكموه هاوكاري خمسرموخاني هاوژيني بوومو ماوميهك ومك ومزير كاري كردوومو لهلايهكي تر ميّژوو نووس بوومو همرومها شاعيرو ئمديبيّكي بمتوانا بوومو هموٽيشي داوه له بواري زانسته ئيسلاميهكان خزمهتيّك پيّشكهشي كوردمواري بكات ئهگمرچي خوّي گووتهني لمو بوارمدا كمتر زانايي دمركموتووه، ماه شرف خان بههوّي لمدونيا دمرچووني هاوژيني ئازاريّكي زوّري بينيومو تا دواپوّژهكاني ژياني بمو ئازارموه نالاندوويهتي، دواتر ئاواره بوونيش هيّندهي تر ژياني تال دمكات و تس لمئاوارميي و لمشاري سليماني كۆچي يهكروني دمكاري دهكان

پەيڤێن سەرەكى: مىرنشىنى ئەردەلان، ژن، بابەتى ئىدارى، بابەتى ئايىنى، ماھشەرەف خانم

# Contributions of women in administrative and religious affairs in the Emirate of Ardalan Mah Sharaf Khanum (Mastoura) as an example

#### Abstract:

The role of women in the various fields of life has been manifested since the preferred centuries of the Islamic ages, so they spread sciences such as narration, interpretation, language, literature, etc., and they also had participation in affairs related to the affairs of the state of the country, and this phenomenon is perhaps more prevalent countries and Kurdish countries, where you find women who imitated Great positions in the state, also women became responsible for the people, such as (Miss-Sham) (d. 616 AH), the sister of Salah al-Din, and his wife Esma al-Din Khatun (d. 581 AH), and Khanzad, Princess of Soran (d. 1006), and women preserved their status and continued their dominance in different periods. Among the first women in the later periods who had a role in the state of the Jordanian country were: Mah Sharaf Khanum, known as (Mastoura Al-Ardlaniya), who had remarkable contributions, whether it was in the administration of the state, inspecting the people with her husband Khosrow Khan, or clarifying religious matters from doctrinal and jurisprudential rulings Through her writings and councils, the position of this woman, a scholar with experience in life and the administration of the country, has been in our imagination for quite some time, as her role in the country of Ardalan deserves research and study, and then the huge shock she experienced was the death of her husband in The spring of her life, and the events that followed after the death of Khosrow Khan need pause and contemplation, as it should talk about her effects, especially her books related to social, jurisprudence, and others, and then we must address her movements from the city of Sunna in eastern Kurdistan to the city of Sulaymaniyah, and her works in the second homeland.

**Key words**: Emirate of Ardalan, women, administrative matters, religious matters, Mah Sharaf Khanim





# الإمارات الكُردية في المصادر الأمريكية المعاصرة خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر الميلادي

#### د. حسام السيد ذكي الإمام شلبي

قسم التاريخ والحضارة – كلية اللغة العربية –جامعة الأزهر بالمنصورة/جمهورية مصر العربية ـ

#### الملخص:

تد عب الولا يات المتحدة الأمريكية منذ ظهور ها كقوى عظمي دورًا مهمًا في تطورات القضية الكُردية، وقد ارتبط موقفها بمحددات سيا سية واقتصادية وتاريخية فرضتها دوائر صنع القرار السياسي وجماعات الضغط داخل الولايات المتحدة الأمريكية، هذه القوى المؤثرة في السياسة الأمريكية تستند دائما –بجانب المصالح السيا سية والاقتصادية – إلى الجذور التاريخية للقضية، للتعرف على حقيقتها وطبيعتها والعوا مل المؤثرة فيها وأوجه الاستفادة منها، ومن ثم فإن هذه الدراسة تطمح إلى التعرف على الجذور التاريخية لتعرف الأمريكيين على القضية الكُردية، وفي نفس الوقت التوثيق لتاريخ الإمارات الكُردية في المصادر الأمريكية المعاصرة.

وردت أول إشارة إلى الكرد في الاصحف الأمريكية - في إطار الأعداد الاتى أتيح للباحث الوصول إليها - في الرابع من نوفمبر / تشرين الاثاني ١٨٢٥ بصحيفة " نا شونال إنتيليجنسر National Intelligencer" - وسيتم الإشارة إلى ما ذكر في المقال ضمن البحث-، ومنذ ذلك الوقت ذشرت الاصحف الأمريكية عددًا من الموضوعات السياسية والاقتصادية والاجتماعية المتعلقة بالإمارات الكُردية خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر الميلادي، فتناو لت بجانب رسائل ومذكرات المنصرين الأمريكان وغيرهم من الأوروبيين، أحوال الإمارات الكُردية، وقد لعبت هذه المصادر دورًا بارزًا في رسم الصورة الذهنية عن الكُرد في الولايات المتحدة الأمريكية.

ومن ثم فإن هذه الدراسة ستتناول الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية للإمارات الكُردية في المصادر الأمريكية (الصحف ومذكرات المنصرين) خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر.

#### وتنقسم هذه الدراسة إلى أربعة محاور:

يتناول المحور الأول الحملات العثمانية على الإمارات الكُردية، ويعرض المحور الثاني لدور الكُرد في الحروب الإقليمية والدولية ويعالج المحور الثالث تناول المصادر الأمريكية لأوضاع الكُرد الاقتصادية والاجتماعية، ويناقش المحور الرابع رؤية المصادر الأمريكية للكرد وكردستان.



وقد اعتمدت هذه الدراسة على عدد من الصحف الأمريكية، منها: "صحيفة نيويورك سبيكتتور New York Spectator، وليبري تور Liberator، ونا شونال إنتيليجذ سر National المريكي هرشيو ساوثجيت المتاال المريكي هر المي منكرات المالي الأمريكي هر شيو ساوثجيت Horatio Southgate ، بجانب مجموعة من المراجع التي أسهمت في استكمال جوانب النقص.

**الكلمات المفتاحية:** الكرد، الصحف الأمريكية، الأمير بدرخان، محمد با شا السوراني، الحملات العثمانية

أولاً- الحملات العثمانية على الإمارات الكُردية:

من المعروف أن خارطة كردستان السياسية في التاريخ الحديث كانت تتشكل من العديد من الإ مارات الكُرد ية الاتى تمت عت بنوع من الا ستقلال الذاتي<sup>(۱)</sup>، وا ستطاعت أن تحافظ على سلطاتها المحلية حتى عام ١٩٨٩م، في ذلك الوقت حاولت الدولة العثماذية فرض المزيد من الا سلطات على الإ مارات الكُردية عبر سلاسلة من الإ جراءات التع سفية الإدارية والاقت صادية والسيا سية في كُردستان، وكرد فعل ا تخذ الكُرد طريق المقاومة المسلحة للدفاع عن مصالحهم، ونشبت جراء ذلك انتفاضات وحركات كردية مسلحة كثيرة (ذكى، ٢٠١٩، ص ص٢٨٦-٤٩٩)، وقد شغلت هذه الحركات الجزء الأهم من أخبار الصحف الأمريكية.

كا نت البدا ية في الثامن عشر من أغ سطس/آب ١٨٢٦م؛ حيث ذشرت صحيفة "أورورا وفرانكلين جازيت Aurora and Franklin Gazette" مقالاً بعنوان "ثورة الإنكشارية المتأخرة" وذكرت أذها نقلت هذا المقال من الصحيفة النمساوية "Aurora and Franklin Gazette"، تحدث المقال عن تمرد الإنكشارية ضد السلطان محمود الثاني (١٨٠٩–١٨٣٩م) في ظل مساعيه لإنشاء جيش نظامي حديث، والقضاء على الإنكشارية، وأن السلطان محمود قضي على الإنكشارية بالقتل والذفي، وعلى الرغم من أن المقال بالكامل كان عن الإنكشارية، إلا أنه ورد به عبارة مبهمة عن الكُرد ما ذصها ((وسيكون للأكراد ذفس المصير المعاه المعاد الله المعاد المالية المالية المعاد المعاد المعاد المعاد بخصوص هذه العبارة(. 180, 1802), المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ال

وي ذفس الميوم ذشرت صحيفة "نيويورك سبيكتتور New York Spectator" ذفس المقال بعنوان "الثورة المتأخرة في القسطنطينية"، وذكرت أنه منقول من صحيفة إيتولي Etoile ( New ) York Spectator, Volume 29, Friday, Aug. 18, 1826)، وكذا ذشرته صحيفة ديلي نا شيونال Daily National Journal في الم شرين من أغ سطس/آب عام ١٨٢١م تحت عنوان "الإنكشارية" (Daily National Journal: Volume 3, Issue 627, Tuesday, Aug. 22, 1826).



و من الراجح أن المقصود بذلك هو عزم الاسلطان محمود الثاني على القضاء على السلطة المحلية للإمارات الكُردية، وتطبيق سياسة المركزية في الحكم، إلا أن الإشارة إلى الكُرد دون غير هم له دلالات مهمة، خاصة وأن النزعات الانفصالية كا نت قد ضربت كا فة أنحاء الدو لة العثمانية، كالولاة المماليك في بغداد، والجليليين في الموصل، ومحمد علي باشا في مصر، وغيرهم، والراجح أن الإشارة إلى الكُرد دون غيرهم يعود لعدة أسباب، من أبرزها:

- وقوع كردستان على حدود الدولتين الفارسية والروسية بجانب العثماذية، وخشية المسؤولين العثمانيين من أن تتخذ الدولتين من الكيانات الكُردية وسيلة لزعزعة الاستقرار في الدولة العثماذية، خاصة وأن الأوضاع السياسية بينه ما كانت مضطربة (هروتي، ٢٠٠٨م، ص ص١٧٩-١٨٠).
- تطلع بعض أمراء الكُرد إلى التخلص من السيادة العثماذية، وكان من أبرزهم: الأمير محمد باشا أمير إمارة سوران، الذي قام بتحصين عاصمة الإمارة "راوندوز"، وتوسيع حدود إمارا ته، وفي عام ١٨١٨م ذصب نفسه حاكماً مستقلاً، و شرع في صك العملة النقدية من الذهب والفضة (جليل، وآخرون، ٢٠١٢م، ص ص١٧-١٨).

ويبدو أن هذه العبارة تناقلتها المصادر عن المسئولين العثمانيين كرسالة تهديد للأكراد بالرضوخ للحكم العثماني، أو القتل والذفي كالإنكشارية، إلا أن المصاعب التي واجهتها الدولة العثماذية حالت دون تنفيذ خطتها، وبخاصة بعد اندلاع الحرب العثماذية الروسية ١٨٢٨–١٨٢٩، وذشوب الصراع مع والي مصر محمد علي باشافي عام ١٨٣١م، وما تبع ذلك من إلحاق القوات المصرية بقيادة إبراهيم باشا الهزيمة بالقوات العثمانية.

وعلى أية حال، فبعد أن استقرت الأمور في الدولة العثماذية جهزت حملة ضخمة بقيادة محمد رشيد با شافي عام ١٨٣٤م لإخضاع الكُرد، وكان هدفها الرئيسي القضاء على حكم الأمير محمد باشا السوراني (الدوسكي، ٢٠٠٦، ص ص١٣٩–١٤٠).

كا نت هذه الحملة محط اهة مام المصحف الأمريكية، ففي السادس والعشرين من فبر اير/ شباط ١٨٣٥م ذشرت صحيفة "نيويورك سباكتتور New York Spectator" خبراً مقتضباً جاء فيه: خاضت القوات التركية عدة مواجهات مع الأكراد الذين ثاروا، واضطر سرع سكر (New York Spectator: Volume 38, Thursday, Feb. 26, 1835).

وفي التاسع والعشرين من يوذيو/حزيران ١٨٣٥م ذشرت صحيفة "نيويورك سباكتتور" في إطار حديثها عن الأوضاع في الدول العثمانية بأن تعزيزات تصل إلى الجيش بشكل شبه مستمر، ولا يمكن أن تكون مخصصة للأكراد فقط، لأنه حسب الروايات الأخيرة من محمد رشيد باشا بأنه حقق نجاحاً ضدهم (نجح في القضاء عليهم)، وفي إحدى الاشتباكات الأخيرة أسرى ١٠٠٠ شخص،



واستسلم العديد من الرؤساء، وبالتالي فالتحركات الأخيرة استعداداً لشيء أكثر أهمية، ومن وجهة الذظر الموضوعية هذه الاستعدادات لمواجهة محمد علي با شا بالطبع (New York ). Spectator: Volume 38, Monday, June 29, 1835).

ويبدو أن هذا الخبر غير صحيح، فتشير المصادر التاريخية أن الحملة العثماذية واجهت مقاومة عنيفة من قبل الكُرد، ولم تتمكن من دخول روا ندوز إلا في نها ية عام ١٨٣٦م( جليل، وآ خرون، ٢٠١٢م، ص ص١٩-٢٠).

والراجح أن هذه التعزيزات كانت لدعم الحملة العثماذية ضد الأكراد، وكانت رواية محمد رشيد با شا مضللة بهدف تشجيع السلطان العثماني على إرسال تعزيزات، والتستر على إخفاقاته.

وفي الثاني عشر من نوفمبر / تشرين الثاني ١٨٣٥م، نشرت صحيفة فرجيديا فري برس Virginia Free Press، خبراً جاء فيه: محمد رشيد باشا القائد العام للسلطان ضد الأكراد، لديه جيش مكون من ١٦٠ ألف رجل، أسر مؤخراً ٣٠٠ رجل كانوا على وشك الغرق في البحر الأسود في طريقهم إلى القسطنطينية، ومن المحتمل أنهم ينتظرون موتاً أكثر إيلاماً ومخزياً ( Virginia Free ). (Press: Volume 28, Issue 41, Thursday, Nov. 12, 1835

ولا يوجد بالمصادر – لتي رجع إليها الباحث– ما يفيد بصحة هذه المعلومة، ولم تشر المصادر الأمريكية إلى أسباب توجههم نحو الآستانة، وهذا ما يطرح العديد من الفرضيات، منها: أنهم حاولوا الالتفاف خلف الجيش العثماني لقطع طريق الإمدادات، أو لإثارة الفوضة في الآستانة لإرغام الجيش على العثماني على التراجع، أو الاستنجاد بالسلطان العثماني، خاصة في ظل أعمال السلب والذهب التي كان يقوم بها الجيش العثماني، –ولا أميل إلى هذه الفرضية–، وي بدو أن توجههم كان لضرب خطوط الإمداد، أو إثارة الفوضى لإرغام الجيش على التراجع، ويؤيد هذه الفرضية ما ذكرته الصحيفة بأن مصيرهم الموت، وهذه العقوبة تدل على عزمهم القيام بعمل عسكري.

وفي الخامس من نوفمبر /تشرين الثاني ١٨٣٦م ذشرت صحيفة ليبريتور Liberator خبرا بعنوان (حرب مرعبة "رهيبة") جاء فيه: رسالة من رجل إنجليزي في نينوي على ذهر دجلة، ذقل بعض التفاصيل عن الجيش التركي تحت قيادة رشيد باشا من أجل إخضاع الكُرد، يبدو أن الزعيم الكُردي يشوي (يحرق) كل الأسرى الذين يأسرهم من الباشا أحياء، وأن الباشا ينتقم من خلال خنق (قتل) جميع الأكراد الذين يسقطون في يده، وهكذا يستمر الصراع بشراسة تتجاوز حتى أهوال الحرب الإسبانية(Liberator : Volume 6, Issue 45, Saturday, Nov. 5, 1836).



ويشير هذا الخبر إلى صحة ما ذكرته المصادر من تعرض المناطق التي كانت تقع في طريق الجيش العثماني للذهب والتخريب، والمقاومة العنيفة للأكراد، ونتيجة لذلك استمرت الحملة لأكثر من عامين في كردستان.

وفيما يخص قتل الأسري من الجانبين فمن الوارد حدوثه، نظراً لشراسة الحرب ومحاولة العدُ مانيين إنهادُ ها في أ سرع و قت، ور بما تـ كون هذه الأذ باء كا نت في إ طار الحرب النف سية من الجانبين، وهذا ما دفع مرسل الرسالة -لم تذكر الصحيفة اسمه- إلى عدم تأكيد ذلك.

و تجدر الإشارة أن الرفض الكردي للحكم العثماني لم يكن قا صراً على الأمراء الكرد فقط، بل شمل كافة طوائف المجتمع الكردي، ولم يرض الكرد بهذه الإجراءات القمعية، وكانوا مدركين لحقيقة للأط ماع العثماذية، فيذكر القس الأمريكي هر شيو ساوثجيت Horatio مدركين لحقيقة للأط ماع العثمان ية، فيذكر القس الأمريكي هر شيو ساوثجيت Southgate فردياً من ديار بكر اشتكى إليه من تحركات السلطان ضد شعبه، ويذكر القس أنه لم يتمكن من إقناعه بأن ذلك لصالحهم (, ا .1840, Vol اله 200 ).

وعلى أية حال، فقد أسفرت هذه الحملة عن استسلام الأمير محمد، وأرسل أسيراً إلى إسطنبول؛ حيث تم قتله، وتفككت إمارته، وفي يناير/ كانون الثاني ١٨٣٧م مات رشيد با شا إ ثر إصابته بالكوليرا، وخلفه حافظ باشا، الذي استأنف العمليات العسكرية ضد الكُرد (جليل، وآ خرون، ٢٠١٢م، ص ٢٠).

وقد ذشرت صحيفة نورث أمريكان North American خبراً عن هذه المحملة لكن بعد انتهائها : حيث نشر مقال في السادس من نوفمبر / تشرين الثاني ١٨٣٩م بعنوان " جيش السلطان في آ سيا ال صغرى"، وذ كرت الا صحيفة أن هذه المعلو مات أر سلها ضابط برو سي (أ لماني)<sup>(3)</sup> التحق للخدمة بالجيش السلطاني تحت قيادة حافظ با شا، وكان من بين ما ذكره تحركه مع القوات العثمانية في شهر مايو إلى كردستان لإخماد تمرد الأكراد بين بيتليس وموش بالقرب من بحيرة وان Van وأذهم تمكنوا من القضاء على التمرد( , 202 North American العتمانية ( Saturday, Nov. 16, 1839

إلا أن حملة حافظ با شا توقفت إ ثر تجدد الخلاف بين محمد علي با شا والسلطان العثماني، وإثر ذلك أمر الباب العالي حافظ با شا بالتوجه وقوا ته إلى بلاد الشام لمحاربة الجيش المصري؛ حيث هزم الجيش العثماني في معركة ذصيبين في عام ١٨٣٩م( جليل، وآ خرون، ٢٠١٢م، ص (٢٠).

New York وفي الحادي عشر من سبتمبر /أيلول ١٨٣٩م ذشرت صحيفة نيويورك هيرا لد Herald وفي الحادي عشر من سبتمبر /أيلول ١٨٣٩ فشرت صحيفة نيويورك هيرا لد Herald



إبراهيم باشا توجه مع بقايا جيشه إلى كردستان، وكان عليه أن يدافع عن نفسه ضد الأكراد الثائرين الذين هاجموه، وبعد صراع شديد وجد هو وعدد قليل من أتبا عه الأمان في الفرار، وأخذ الأكراد بعض الذخيرة، و٢٧ ألف صندوق من الكنز به (١٣ مليون ونصف من القروش) ( New York (Herald: Volume 5, Issue 102, Wednesday, Sept. 11, 1839).

والراجح أن هذا الخبر يعود إلى تمرد الكُرد في الجيش العثماني، فخلال توجه حافظ با شا لمواجهة الجيش المصري قام بتشكيل قوة كُردية، وأ جبرهم على القتال في صفوف الجيش العثماني، وبعد هزيمة العثمانيين تمرد الكُرد، وبادروا إلى توجيه بنادقهم إلى حافظ با شا وقوا ته (هروتي، ٢٠٠٨م، ص٢١١).

وية المعاشر من مايو/آيار ١٨٤١م ذشرت صحيفة بوسطن كورير Boston Courier خبراً ذقلاً عن صحيفة أوجسبورج جازيت Augsburg Gazette يفيد باندلاع تمرد في المناطق الكُردية ((المناطق التي يثور فيها الأكراد))(Boston Courier: Volume 15, Issue 1778, Monday, May). ((10, 1841)).

وربما يقصد بهذا التمرد الصراع الذي اندلاع بين الأمير الكُردي "نور الله" مير "هكاري" وا بن أخيه " سليمان"، فقد كان أحد أهم أتباع مير "هكاري" هو "ا لمار شمعون" الزعيم الروحي للآشوريين، وخلال الصراع بين الأمراء الكُرد ساند "المار شمعون" الأمير " سليمان" ضد عمه، وعقب انتصار "نور الله" على خصمه قام بالهجوم على القرى الآشورية ومقر البطريركية في "قود شانيس" عام ١٩٨١م، ومنذ ذلك الوقت تصاعدت الخلافات بين الكُرد والآشوريين في المنطقة، ووصلت ذروتها في عام ١٩٨١م، ومنذ ذلك الوقت تصاعدت الخلافات بين الكُرد والآشوريين في المنطقة، ووصلت ذروتها في عام ١٩٨٢م، وأسهم في إشعال الصراع النشاط التبشيري، والصراع الذي ذشب بين "المار شمعون" واثنين من رجال الدين الأشوريين المؤثرين، وتحالفهم مع أمراء الكُرد، كل هذه الأسباب مجتمعة بالإضافة إلى معارضة "المار شمعون" للأمير " نور الله" دفعت الأخير إلى إقامة تحالف مع الأمير" بدرخان" أمير "بوتان" وإسماعيل باشا" آغا العمادية، وفي يوليو/ تموز ١٩٨٢ هاجم الحلف الكُردي "هكاري" فدمروا قرى الآشوريين وطردوهم منها، وإثر ذلك اندلع صراع بين الكُرد والآشوريين في المنين من درجان الدين الآشوريين وطردوهم منها، وإثر ذلك اندلع صراع بين الكُرد والآشوريين في بدرخان" أمير "بوتان" وإسماعيل باشا" آغا العمادية، وي يوليو/ تموز ١٩٨٢ هاجم الحلف الكُردي وكان ذلك بضغط من الدول الأوربية لحماية الأشوريين(مكدول، ٢٠٠٠، مى ص٤مراء الكُرد والآشوريين في

ويؤيد ذلك الاحتمال هو تناول الصحف الأمريكية لقضية الآشوريين بين عامي ١٨٤١ و٢٩٤م، فقد كانت هذه القضية مثار اهتمام واضح من الصحف الأمريكية، ولم تضف الصحف جديداً، فحملت الصحف الكُرد مسؤولية ما يتعرض له الآشوريون، ووصفتهم بأبشع الألفاظ ك (المتوحشين وغيرها)، ومن هذه الصحف صحيفة بوسطن كورير Boston Courier)، وصحيفة ناشونال إنتيليجنسر (ما يتعريف ناشونال إنتيليجنسر)، ومن هذه المحد 23, Wednesday, Oct. 11, 1843



National Intelligencer: Volume 31, Issue 9560, Monday, Oct. 9, ) "National Intelligencer (1843)، وغيرها من الصحف الأمريكية التي سارت على نفس النهج

وي بدو أن السبب الرئيس لانح ياز الصحف الأمريك ية إلى جا نب الأشوريين ير جع إلى تصنيف الصحف للصراع على اعتباره صراعاً بين النصارى (المسحيين) والمسلمين، ومن ثم فقد انحازت الصحف بشكل واضح إلى جانب الأشوريين، وحملت الكُرد كامل المسؤولية.

وفي التاسع عشر من سبتمبر /أيلول ١٨٤٥م ذشرت صحيفة أطلس Atlas خبرا عن تمرد الأكراد في مقاطعة وان، وذكرت أن السبب الرئيس لا ندلاعها فرض ضرائب جديدة، وتم إرسال القوات لإخضاعهم(Atlas: Volume 14, Issue 69, Friday, Sept. 19, 1845).

وية العشرين من سبتمبر /أيلول ١٨٤٥ ذكرت صحيفة أطلس أن سكان فان وتشيلدري Tschildri طردوا الولاة المعينين من قبل باشا أرضروم، واستدعوا الباي الكُردي، وتمكن زعيم كردي يحمل اسم حمدي بك Hamdy Bey على رأس مجموعة من المتمردين من السيطرة على بلدة Atlas: Volume 14 , وقد أرسل الباشا قوات إضافية للمساعدة في استعادة المدينة (, kars volume 14 . [Issue 70, Saturday, Sept. 20, 1845

ومن المرجح أن تكون التحركات التى تحدثت عنها الصحف لحلفاء "بدرخان باشا" أمير "بوتان"، فخلال الفترة ما بين عامي ١٨١٢ – ١٩٤٥م قام الأمير "بدرخان" بسلسلة من الإجراءات في الإمارة بهدف الاستقلال عن الدولة العثمانية، فقام بتشكيل جيش حديث ومدرب من الكُرد، وأذشأ معملاً للسلاح، وآخر للذخيرة (عثمان، د.ت، ص٤٤)، وفي عام ١٥٥٨م (١٨٤٢–١٨٤٣م) أصدر عملة معدنية خاصة بإمارته كتب على أحد جانبيها "أمير بوتان بدرخان" وعلى الجانب الآخر "سنة ١٢٥٥م"، وكان الدعاء يردد له في خطب الجمعة في المساجد (هروتي، ٢٠٠٨م، ص ص ٢١١م).

وقد اتسع نطاق حركة الأمير "بدرخان" عندما دعا لعقد مؤتمر كُردي يسمي بـ "الحلف المقدس"، وقد لبى العديد من زعماء الكُرد الدعوة، ودخلوا في "الحلف المقدس" للقيام بثورة عامة ضد الإمبر اطورية العثمانية لتحرير كُردستان وتشكيل دولة كُردية(عثمان، د.ت، ص ص٨٥-٥٠)

وقد تابعت الصحف الأمريكية الحملة العثمانية على إمارة بوتان، ففي الرابع عشر من أغسطس/آب ١٨٤٧م ذشرت صحيفة نا شونال إنتيليجذسر National Intelligencer" مقالاً بعنوان "تركيا" جاء فيه: ((أ نه وفقاً لروايات لا ندن الواردة من القسطنطينية في السابع عشر من يوليو/ تموز، فإن الأخبار الواردة من كردستان تفيد بأن بدرخان باي -با شا- بعد أن قام بعدة هجمات على القوات التركية بقيادة عثمان با شا، وهزم فيها، تركه جميع جنوده تقريباً وكل حلفائه، فلجأ محمود خان إلى قلعته الواقعة جنوب بحيرة وان...ولم يتبق مع بدرخان باي سوى



٥٠٠ رجل تقريباً، من المحتمل أن نسمع بعد ذلك إما عن استسلامه لسرعسكر أو فراره إلى بلاد فارس.

ويبدو أن المعارك التي دارت مع الزعيم الكردي بالقرب من الجزيرة كانت شديدة للغاية، فقد قام بالهجوم ليلاً على القوات التركية، التي كان يقودها عمر باشا – الذى أخمد قبل عامين التمرد في ألبانيا-، ويقال أن القتال الذي وقع كان أشد صعوبة، يعترف سرعسكر بخسارة ٥٠٠ قديل و ١٠٠٠ جريح، ويؤكد أن خسارة الأكراد كانت أكبر بكثير، وأيضاً في ذفس الوقت تقريباً هاجم جونين باشا Gonin Pacha قوات محمود خان، وبعد صراع يائس للغاية هزمت قواته، التي كانت تتألف من نحو ٢٠٠٠ رجل، منهم ١٠٠٠ كما ورد سقطوا، كان القتال من مسافة قريبة (يدا بيد)، لم National Intelligencer: (Nazib).

هذا الخبر يدل على مقاومة الأمير "بدرخان" حتى آخر لحظة، إلا أن الحركة لم يكتب لها النجاح؛ فقد استغلت الدولة العثمانية غضب الرأي العام الأوروبي من حركة "بدرخان" بسبب هجومه على القرى الأشورية لصالحها، وقررت القضاء عليها، ويدلل على ذلك ما ذشرته صحيفة نا شونال إنتيليجذ سر في الأول من نوفمبر /تشرين الاثاني ١٨٤٧م حول استسلم الأمير بدرخان، فوصفته الصحيفة بعبارة ((هذا المدمر للمسيحيين النسطوريين))( National Intelligencer: 1847 وكانستان الفران المعنون المعنون المعنون الاثاني كامر المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون المعنون ال

وعلى أية حال، فقد استسلم الأمير إلى للقوات العثماذية بعد أن أخذ العهد بعدم التعرض لحياته وأسرته وأمواله، وإثر ذلك تم إرساله مع أهله إلى الآستانة، حيث ذفي مع عائلته إلى جزيرة "كريت"، فبقي فيها خمسة عشر عاماً، ثم سمح له السلطان بالذهاب إلى الشام؛ حيث مات فيها عام ١٨٦٨م(هروتي، ٢٠٠٨م، ص ص٢١٨-٢١٩).

دفعت هذه الثورة الدولة العثماذية إلى بسط نفوذ ها بالكا مل على كردستان، ومهدت الطريق للقضاء على الإمارات الكُردية، بجانب تعزيز الدولة العثماذية لوجود ها العسكري في المنطقة. وبجانب تناول الصحف الأمريكية للحملات العثماذية على الإمارات الكُردية، فقد تناولت الصحف مشاركة الكُرد في الحروب الإقليمية والدولية.

# ثانياً- دور الكُرد في الحروب الإقليمية والدولية:

شهدت المنطقة في الذصف الأول من القرن التاسع عشر سلسلة من الحروب كان للأكراد دورٌ فيها؛ حيث كانت القوى الكبرى، وبخاصة العثمانيين والفرس، تستعين ببعض القبائل الكُردية للقتال بجانبها مقابل أجر، وفي ذفس الوقت فقد شهدت كُردستان نفسها صراعاً



بين القوى الكبرى في المنطقة –العثمانيين والفرس والروس-، وكان للكرد دورٌ فيها، ومن ثم فقد ورد ذكر الكُرد في الصحف الأمريكية في إطار حديثها عن الحروب في المنطقة، ومن أبرزها:

١- الحرب الروسية الفارسية ١٨٢٦-١٨٢٨م:

ذشرت صحيفة ديلي نا شيونال Daily National Journal لي الأول من سبتمبر /أيلول ١٨٢٧ م مقالاً عن الحرب الروسية الفارسية، وذكرت أن أهداف روسيا من الحرب الوصول إلى ذهر أراس Araxus، و من ضمن الأهداف الروسية – التي ذكرة ها الصحيفة- هو حما ية جورجيا من ناحية الجنوب من غزوات التركمان والأكراد وأة باع الديانات الأخرى في بلاد فارس ( Daily National Journal: Volume 4, Issue 935, Saturday, Sept. 1, 1827).

وفي الحادي والعشرين من ديسمبر /أيلول ١٨٢٧م نشرت صحيفة "ستردي بنسلفانيا جزايت Saturday Pennsylvania Gazette" خبراً في سياق الحرب الروسية الفارسية يفيد بأن مستعمرة ورتمبررج Wurtemberg القريبة من إيزبوثبول Elizabethpol دمرت بالكامل على يد الفرس، وتم بيع السكان كعبيد للأكراد(New York Spectator: Volume 31, Tuesday, June 17, 1828)، وأشارت الصحيفة في صدر الخبر أنه هذه الأنباء وصلتها من فرانكفورت في الثامن من نوفمبر.

> GERMANT.—Frankfort, Nov. 8.—In the course of the present war between Russia and Persia, the Wurtemberg Colony, not far from Elizabethpol, has been entirely destroyed by the Persians, and the unfortunate inhabitants sold as slaves to the Kurds.

و تجدر الإشارة أن القوى الكبرى في المناطقة كانت تستخدم بعض القبا ئل الكردية الحدودية للقتال إلى جانبها في الحروب مقابل أجر، ذظراً لما عرف عن الكُرد من مهارة في القتال، وتحمل المصاعب نظراً لطبيعة بيئتهم الجبلية الواعرة.

ونتيجة لذلك فقد تنافست روسيا مع الفرس والعثمانيين لكسب كتا ئب الكُرد إلى جانبها، لكن يظهر من المقال السابق أن الفرس نجحوا في كسب الكُرد إلى جانبهم خلال تلك الحرب.

وه ناك ملاح ظة لا تقل أهم ية تظ هر في كل المقالات التي ذ كرت الكُرد، و هو تع ميم مصطلح الكُرد وكردستان، وسيتم الإشارة إلى هذه النقطة بالتفصيل لاحقاً.



٢- حرب الاستقلال اليونانية ١٨٢١-١٨٣٢م:

ية الحادي والعشرين من مارس/آذار ١٩٢٨م نشرت صحيفة فيرمونت كرونيكل Vermont Chronicle مقالاً عن الحرب العثماذية اليوناذية (حرب الاستقلال اليوناذية)، والحا لة في الدو لة العثماذية بعد هزيمة القوات العثماذية على يد الحلفاء (بريطاذيا- فرنسا- روسيا)، وذكرت الصحيفة أن الاسلطان العثماني أعلن النفير الاعام، وأن هناك أخباراً بحشد ما ئة ألف كردي، سيصلون إلى أوروبا بحلول نهاية مارس ( Issue 12, Friday , العاد 3 , الاعلام (Mar. 21, 1828.

وقد تناقلت الصحف الأمريكية هذا الخبر طوال شهر إبريل/نيسان فنشرته صحيفة فيرمونت وتشمان Vermont Watchman، ونيويورك تليجراف New York Telegraph، وبينساكولا Pensacola Gazette، وكذا صحيفة لويزيانا Louisiana Advertiser، وغيرها من الصحف.

وعلى الرغم من تداول هذه المعلومات في الصحف الأمريكية، إلا أن المصادر لم تشر إلى مشاركة الكُرد في حرب الاستقلال اليوناذية، غير أن هذا لا يذفي احتمالية حدو ثه خاصة بعد انسحاب محمد علي با شا والي مصر من الحرب، بالإضافة إلى مشاركة الكُرد في العديد من الحروب العثمانية السابقة، ومن الراجح أن الدولة العثمانية طلبت مساعدة أ مراء الكُرد في حربها، إلا أن اندلاع الحرب العثمانية الروسية، وامتداها إلى داخل الأراضي الكُردية ربما حال دون ذلك.

٣- الحرب العثمانية الروسية ١٨٢٨ -١٨٢٩ م:

ذشرت صحيفة بوا سطن كورير Boston Courier في التا سع والعشرين من مايو/آيار ١٨٢٨ خبراً يفيد بأن الدولة العثماذية تتجهز لمواجهة القوات الروسية بعد إعلان الأخيرة الحرب عليها، وأن قوات من الأكراد والميليه شيات والمتطوعين ساروا من محيط العا صمة إلى أدر نة (أدريانوبل) Boston Courier: Volume 3, Issue 253, Thursday, May 29, 1828)Adrianople).

New عشر من يوذيو/حزيران ١٨٢٨ ذشرت صحيفة "نيويورك سباكتتور New وفي السابع عشر من يوذيو/حزيران ١٨٢٨ ذشرت صحيفة "نيويورك سباكتتور York Spectator" فارس، سيتوجه نحو أر ضروم في أرا ضي الاسلطان الآسيوية، وستكون المه مة الأساسية للروس الاستحواذ على الحصون التركية في أرض الأكراد ( New York Spectator: Volume 31, الاستحواذ على الحمون التركية. (Tuesday, June 17, 1828.

وخلال تلك الحرب أبدت روسيا اهتمامً كبيراً بالكُرد، ونتيجة لامتداد الحرب إلى داخل الأراضي الكُردية، فقد انقسم الكُرد بين مؤيد للعثمانيين ومؤيد للروس ومحايد، فوقفت الكثير من القبائل الكُردية وحتى الإمارات موقف المحايد، ولم تشترك إلى جانب العثمانيين، وذلك رداً على سياسة القمع والاضطهاد والظلم الذي تعرضوا له على يد العثمانيين، بينما وقف بعض الكُرد



وبخاصة الإيزديين إلى جانب روسيا، أما الكَرد الذين تحولت مناطقهم إلى ساحة للمعارك فإنهم اضطروا إلى التفاوض مع الجانبين للمحافظة على حياتهم وممتلكاتهم (الدوسكي، ٢٠٠٦م، ص١٨٩).

إلا أن المحصف الأمريكية لم تركز إلا على دور الكرد في دعم الدو لة العثماذية، ف في الرابع عشر من نوفمبر / تشرين الثاني ١٨٢٩م ذكرت صحيفة لويفيل Louisville Public ورود أذباء بتاريخ الرابع من نوفمبر / تشرين الثاني عن نجاح الروس في صد الأكراد Advertiser Louisville Public Advertiser: Volume الثناء محافة بالمؤن (Louisville Public Advertiser: Volume ). 11, Issue 1081, Saturday, Feb. 14, 1829.

إلا أن الم صادر التاريخ ية تشير إلى ات صال بعض زع ماء الكُرد في كرد ستان الشمالية بالجيش الروسي، ومن هؤلاء الزعماء حاكم بايزيد "بهلول باشا"، وأمير موش "أمين باشا"، وزعماء آخرون، وعندما اقتنع الروس بقدرة الكُرد العسكرية وأهميتهم في الحرب حاولوا كسبهم، وألفوا فوجاً كاملاً من الكُرد في عام ١٨٢٩م (هروتي، ٢٠٠٨م، ص١٧٣)، وقاموا بتشجيعهم على الهجرة إلى روسيا، وبالفعل هاجرت بعض القبائل إلى القوقاز(زكي، ١٩٣٩م، ص ١٢٣م).

٤- نزاعات الحدود بين الأتراك والفرس:

نشرت صحيفة نيويورك هيرا لد New York Herald في الرابع من نوفمبر / تشرين الثاني ١٨٤٢ خبراً عن ورود أذباء من أرضروم با ندلاع صدامات حدود ية بين الأ تراك والفرس في منطقة بايزيد Bayazid، وأن الأكراد في مقاطعات بايزيد وموش ووان حملوا السلاح لصالح الأ تراك ( New ). (York Herald: Volume 8, Issue 305, Friday, Nov. 4, 1842.

وتعود فكرة استغلال الكُرد في المناطق الحدودية لمواجهة الفرس إلى عهد السلطان سليم الأول، الذى رفع الضرائب عن العشائر الكُردية في منطقة الحدود مع بلاد فارس بشرط أن يؤلفوا جيشاً يساعدهم عند الحاجة، وقد حذا حذوه السلاطين الآخرون، وكانت تلك السياسة ناجحة واقتصادية في آن واحد، فقد نجح الكُرد في الدفاع عن الحدود، و من جهة أخرى خفضت التكاليف العسكرية للعثمانيين خلال مواجهاتهم مع الفرس (هروتي، ٢٠٠٨م، ص١٢٥).

وكان هذا آخر خبر يذشر عن دور الكرد في الحروب في المنطقة، ويظهر من هذه المقالات أن الصحف الأمريكية لم تكن تدرك الفرق بين العشائر والمناطق الكردية، وعممت في كل المقالات تقريباً مصطلح الكرد دون تمييز.



ثالثاً- القضايا الاقتصادية والاجتماعية:

أغفلت الصحف الأمريكية الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للشعب الكُردي، ولم تتناول أياً من هذه القضايا إلا في إطار سياسي، فوردت أول إشارة عن أحوال الكُرد في الصحف الأمريكية في الرابع من نوفمبر / تشرين الثانى ١٨٦٩، حيث نشرت صحيفة "نا شونال إنتيليجنسر National الرابع من نوفمبر / تفرين الثانى معمر، حيث نشرت صحيفة "نا شونال إنتيليجنسر Intelligencer رسائل من بغداد تفيد بفيضان "رسائل من بغداد، مؤرخة في ١٠ يوذيو/ حزيران" أشارت فيه إلى "ورود رسائل من بغداد تفيد بفيضان نهر دجلة هذا العام بشكل كبير، وقد أدى ذلك إلى سقوط العديد من المنازل في بغداد، بما فيها جزء من قصر الباشا، والسبب في هذا الفيضان بجانب سقوط الأمطار ذوبان الجليد على جبال ميديا وكردستان... في خضم هذا الارتباك تضاعفت الأسعار ثلاث مرات، العرب والكُرد في كل مكان في حالة تمرد" (, 1800 Sine 13, Issue 3990).

وية التا سع والعشرين من نوفمبر /تشرين الثاني ١٨٢٥م أ عادت صحيفة "إنديانا ١ ستيت جورنال (صحيفة ولاية إنديانا Indiana State Journal: ) نشر هذا ١ لخبر ( Indiana State Journal: ) 1825). Volume 3, Issue 131, Tuesday, Nov. 29, 1825).

وفي التاسع عشر من سبتمبر /أيلول ١٨٤٥م ذكرت صحيفة أطلس Atlas في إطار حديثها عن تمرد الأكراد في مقاطعة وان Van أن السبب الرئيس لا ندلاعها فرض ضرائب جد يدة، وأن المنطقة تعاني من كل أ هوال المجاعة منذ عامين، فشلت المحاصيل، والمياه شحيحة لدرجة أن الكمية المطلوبة لاستهلاك عائلة صغيرة تكلف مبلغاً هائلاً (Friday, Sept. 19, 1845).

وهذين المقالان يؤ كدان على ما عاشه الكرد من فقر مدقع في ظل الحكم العثماني، فال ضرائب الباه ظة، و قرب كُرد ستان من منط قة ال صراع بين العث مانيين وال فرس وا لروس، بالإضافة إلى المجا عات والكوارث الطبيعية التي انته كت البذية الاقتصادية لكُرد ستان، في مقا بل حالة البزخ والرفاهية التى كانت تعيشها العاصمة إسطنبول، كل هذه الدوافع كانت من أسباب التمرد الدائم للكرد ضد العثمانيين.

رابعاً- رؤية المصادر الأمريكية للكرد وكردستان:

ارتبط تعرف الصحف الأمريكية بالكُرد في إطار القضايا السياسية التى كانت تشهدها كُردستان، والتى كانت مصدر الاهتمام الأول لهذه الصحف، والذى يلفت النظر في هذه المقالات هو تعميم مصطلح الكُرد وكردستان، فذكر الكُرد كان يأتي منفصلاً عن القوميات الأخرى سواء في الدولة العثماذية أو في بلاد فارس، وهذا يدل على أن المصادر الأمريكية كانت تدرك أن للكرد قومية مستقلة مختلفة كلياً عن العثمانيين والعرب والفرس، إلا أذها لم تكن تدرك الفرق بين



العشائر وتعدد الامارات الكُردية، وهذا ما أسفر عن قيام المصادر بالإشارة إلى أي أعمال سيئة كانت تقوم بها بعض العشائر إلى الكُرد بشكل عام دون تمييز.

وحتى عند ذكر كردستان فإن ذكرها كان دائماً يأتي بشكل عام، حتى يبدو أن مجرد ذكر كلمة كردستان يكفي لتعريف القارئ بحدود تلك المنطقة، ويؤيد ذلك ما ذشرته صحيفة "نيو يورك سباكتتور New York Spectator" في الاسابع عشر من يوذيو/حزيران ١٨٢٨م ذقلاً الصحف الألماذية فخلال حديثها عن تحرك الجيش العثماني نحو كردستان، ذكرت ما ذصه (وستكون المهمة الأساسية للروس الاستحواذ على الحصون التركية في أرض الأكراد))( New

> According to the German papers, the Russian army that was in Persia, is to move towards Ezerum, in the Asiatic Dominions of the Sultan. The acquisition of the Turkish fortresses in the Land of the Kurds, will be essential importance to the Russians.

غير أن هذا لا ينفي وجود تحيز واضح ضد الأكراد، وذلك ذظراً لما شهدته المنطقة من خلاف بين الكُرد والآ شوريين، وبحكم الانتماء الديني للطرف الثاني من القضية فقد ا نحازت الصحف إلى جانبهم بشكل تام، ووصفت الكُرد بأبشع الأسماء والألفاظ ( الهمج، المتوحشين) وغير ذلك من الألفاظ التى وصف بها الكُرد، ولم تهتم الصحف بالتعرف على الكُرد، أو حتى الاشارة إلى تاريخهم أو قضيتهم حتى في صراعهم مع الدولة العثمانية.

ومن الراجح أن هذا الموقف مرتبط بالسياسة الأمريكية تجاه كردستان، فعندما أبرمت الولايات المتحدة الأمريكية مع الدولة العثماذية معاهدة للصداقة والتبادل التجاري في عام ١٨٣٠، وضعت كردستان كهدف أساسي للمنصرين (المبشرين) الأمريكان، وكانت كُردستان وما جاورها مركزاً لنشاط المنصرين، إلا أن الكُرد لم يقبلوهم في منطقتهم، لأنهم كانوا يلاحظون تدخلهم في شؤون الآخرين(أحمد، ٢٠٠٩، ص٢٠٢).

و هذا ما دفع إلى ا تخاذ مو قف معاد للكُرد، ويؤ يد ذلك ما ذشرته صحيفة فيرمو نت كرونيكل Vermont Chronicle في التاسع من ديسمبر /كانون الأول ١٨٣١م، فذكرت ورود رسالة من المنصرين سميث Smith ودوايت Dwight مرسلة من تبريز (في بلاد فارس) في الثالث والعشرين من يناير/كانون الثاني ١٨٣١م حول رحلتهم إلى جبل أرارات، جاء فيها ما ذصه: ((المنطقة المجاورة لهذا الجبل يسكنها الآن الأكراد، وهم عرق متوحش من المحمديين، وجميعهم تقريباً لصوص، منذ الحرب الأخيرة بين روسيا وبلاد فارس، امتدت الحدود الروسية جنوب أراكسيس Araxes حتى



أرارات؛ حيث تلتقي في هذا الجبل المما لك الثلاث روسيا وبلاد فارس وتركيا))( Vermont

.(Chronicle: Volume 6, Issue 50, Friday, Dec. 9, 1831

The immediate vicinity of this mountain is now inhabited by Kurds, a savage race of Mahommedans, nearly all of whom are robbers. Since the last war between Russia and Persia, the Russian boundaries extend south of the Araxes as far as Ararat, so that at this mountain, the three kingdoms, Russia, Persia, and Turkey, meet.

وتجدر الإشارة إلى أن كتابات المنصرين عن الكرد لم تسرعلى نفس النمط السابق، فكان منها الموضوعية نوعاً ما، ومن هذه النماذج ما دونه القس الأمريكي هرشيو ساوثجيت Horatio Southgate في مذكراته، فقد تحدث فيها عن استقبال الكُرد له خلال رحلته، وما لقيه من حفاوة الا ستقبال و كرم الا ضيافة، حتى أنه ذكر أن استقبالهم له كان أف ضل من استقبال الأتراك (Southgate, 1840, Vol. I, pp.190-193).

تقييم عام:

نظراً للموقع الجغرافي للولايات المتحدة الأمريكية، والبعد المكاني بينها وبين كُردستان، لم يكن هناك أي نوع من التواصل المباشر بين الولايات المتحدة وكُردستان في مطلع القرن التاسع عشر، ومن ثم فإن المعلومات التى كانت تحصل عليها الصحف الأمريكية حول كُردستان كانت تعتمد على الصحف والمصادر الأوروبية بشكل رئيسي، ويؤيد ذلك ما ورد في أكثر من مقال ذكر في البحث، فكانت الصحف الأمريكية تشير أن هذه المعلومات قادمة من أوروبا.

وعقب توقيع المعاهدة العثماذية الأمريكية وتدفق المنصرين الأمريكان على كردستان، كانت رسائلهم ومؤد فاتهم مصدراً رئيساً للتعرف على أوضاع الكُرد والمنطقة، وكذا رسائل المنصرين الأوروبيين التي كانت ترسل إلى الصحف الأمريكية، ويؤيد ذلك ما نشر عن الكُرد في الصحف نقلاً عن المنصرين سميث Smith ودوايت Dwight.

و من ثم يمكن القول إن الحسابات الاستراتيجية التى استندت إليها الولايات المتحدة كانت ذفس الحسابات التي استندت إليها الدول الأوروبية بشأن المسألة الكُردية خلال الذصف الأول من القرن التا سع عشر، إذ وقفت وبثبات إلى جانب تعزيز سلطة الحكومة المركزية في اسطنبول في المناطق الكُردية، كما أن الكُرد كانوا يشكلون عقبة أمام حركة التنصير الأمريكية في المنطقة، وهذا ما دفع الولايات المتحدة إلى اتخاذ موقف معاد للحركة الاستقلالية الكُردية.

توصية: تشكل مذكرات المنصرين مصدراً مهماً في توثيق تاريخ كُرد ستان ابتداءً من القرن التاسع عشر، فقد اطلع الباحث على أكثر من مذكرة لمنصرين زاروا كردستان في القرن



التاسع عشر، من أبرزها مذكرات القس الأمريكي هرشيو ساوثجيت Horatio Southgate، والتي – على حد علمي – لم تترجم أو يتعرض لها أحد من الباحثين، هذه المذكرات يصعب الإشارة إليها فقط في متن البحث، فهي تحتاج إلى دراسة مستقلة ومتأذية، وستسهم في توثيق تاريخ كُردستان في تلك الفترة، فهي مادة خام للعديد من الموضوعات آمل أن يستفيد منها الباحثون في الدراسات المستقبلية عن تاريخ كُردستان.

# قائمة المصادر والمراجع

أولاً - الصحف الأمريكية:

- Atlas (Boston, MA, United States):

Volume 14, Issue 69, Friday, Sept. 19, 1845.

Volume 14, Issue 70, Saturday, Sept. 20, 1845.

- Aurora and Franklin Gazette (Philadelphia, PA, United States):

Volume 15, Issue 2601, Friday, Aug. 18, 1826.

- Boston Courier (Boston, MA, United States):

Volume 3, Issue 253, Thursday, May 29, 1828.

Volume 15, Issue 1778, Monday, May 10, 1841.

Volume 13, Issue 23, Wednesday, Oct. 11, 1843

- Daily National Journal (Washington, DC, United States):

Volume 3, Issue 627, Tuesday, Aug. 22, 1826.

Volume 4, Issue 935, Saturday, Sept. 1, 1827.

- Indiana State Journal (Indianapolis, IN, United States):

Volume 3, Issue 131, Tuesday, Nov. 29, 1825.

- Liberator (Boston, MA, United States):

Volume 6, Issue 45, Saturday, Nov. 5, 1836.

- Louisville Public Advertiser (Louisville, KY, United States):

Volume 11, Issue 1081, Saturday, Feb. 14, 1829.

- National Intelligencer (Washington, DC, United States):

Volume 13, Issue 3990, Friday, Nov. 4, 1825.

Volume 31, Issue 9560, Monday, Oct. 9, 1843.

Volume 35, Issue 10,763, Tuesday, Aug. 24, 1847.

Volume 35, Issue 10,822, Monday, Nov. 1, 1847.



- New York Herald (New York, NY, United States):
  - Volume 5, Issue 102, Wednesday, Sept. 11, 1839.
- New York Spectator (New York, NY, United States):
  - Volume 29, Friday, Aug. 18, 1826.
  - Volume 31, Tuesday, June 17, 1828.
  - Volume 38, Thursday, Feb. 26, 1835.
  - Volume 38, Monday, June 29, 1835.
  - North American (Philadelphia, PA, United States):
    - Volume 1, Issue 202, Saturday, Nov. 16, 1839.
- Vermont Chronicle (Bellows Falls, VT, United States):
  - Volume 3, Issue 12, Friday, Mar. 21, 1828.
    - Volume 6, Issue 50, Friday, Dec. 9, 1831.
- Virginia Free Press (Charles Town, WV, United States):
  - Volume 28, Issue 41, Thursday, Nov. 12, 1835.

# ثانياً- مذكرات المنصرين:

Horatio (1840): Narrative of a Tour through Armenia, Kurdistan, Persia and Southgate, -Mesopotamia, Vol. I, New York.

# ثالثاً- المراجع العربية والمعربة:

- أ حمد، أ حمد مح مد (٢٠٠٩): أ كراد الدو لة العثماذ ية " تاريخهم الاجد ماعي والاقد صادي والسياسي ١٨٨٠-١٩٢٣"، دار سبيريز للطباعة والنشر، كُردستان العراق.
- جليل، جليلي، وآخرون (٢٠١٢م): الحركة الكوردية في العصر الحديث، ترجمة: عبدي حاجي، ط٢، مؤسسة موكرياني للبحوث والنشر، دهوك.
- الدوسكي، كاميران عبد المصمد (٢٠٠٦م): كردستان في العهد العثماني في الذصف الأول من القرن التاسع عشر، الدار العربية للموسوعات، لبنان.
- ذكى، حسام السيد (٢٠١٩م): رؤية الصحافة البريطانية لكردستان في القرن التاسع عشر الميلادي مجلة أخبار لندن المصورة (The Illustrated London News) أنموذ جاً، بحث ضمن كتاب "سياسة بريطانيا تجاه القضية الكُردية"، مركز زاخو للدراسات الكُردية، كردستان.
- زكي، محمد أمين (١٩٣٩): خلاصة تاريخ الكُرد وكردستان من أقدم العصور التاريخية حتى الآن، ترجمة وتعليق: عوني، محمد علي، مطبعة السعادة، مصر.



- عثمان، فارس (د.ت): الكُرد والأرمن العلاقات التاريخية، طr، مطبعة كمال، اقليم كورد ستان العراق.
  - مكدول، ديفيد (٢٠٠٤): تاريخ الأكراد الحديث، ترجمة: راج آل محمد، دار الفارابي، بيروت.
- هرو تي، سعدي عدْ مان (٢٠٠٨م): كورد ستان والأمبر اطورية العثماذية "درا سة في تَ طور سيا سة الهيمنة العثمانية في كوردستان ١٥١٤–١٥٨١م"، مؤسسة موكرياني للبحوث والنشر، دهوك.

## الهوامش:

- (۱) كانت الإمارات الكُردية تتمتع بنوع من الاستقلال الذاتي، بموجب الاتفاق الكُردي العثماني الذي عقد في عهد السلطان سليم الأول عام ١٥١٥م.
- <sup>(۲)</sup> لقب كان يستخدم في الدولة العثمانية للوزير المكلف في نظر شؤون الجيش وقيادته، وقد ظل هذا الاسم مستخدماً خلال الفترة ما بين ١٨٢٦–١٩٠٨،
- <sup>(۳)</sup> نشر هرشيو ساوثجيت مذكراته تحت عنوان "سرد لجولة عبر أرمينيا وكردستان وبلاد فارس وبلاد ما بين النهرين Narrative of a Tour through Armenia, Kurdistan, Persia and وبلاد ما بين النهرين Mesopotamia، في مجلدين بنيويورك عام ١٨٤٠م، وقد دون مشاهداته عن الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية في المناطق الكُردية خلال الفترة ما بين عامي ١٨٣٦-١٨٣٨م، وتمكن أهمية هذه المذكرات أن صاحبها كان في مهمة شبه رسمية؛ حيث كلفه مجلس البعثات التابع للكنيسة الأسقفية الأمريكية بإجراء تحقيق عن أحوال المسلمين في الدولة العثمانية وبلاد فارس.
- <sup>(؛)</sup> الراجح أن هذا الضباط هو الفيلد مارشال هيلموت مولتكه، والذى كان يرافق حملة حافظ باشا على كردستان.
- <sup>(ه)</sup> هي المعركة التي وقعت بين الجيش المصري والقوات العثمانية بالقرب من حلب في يونيو/حزيران ١٨٣٩م، وألحقت القوات المصرية الهزيمة بالجيش العثماني.



# مير ڪههيٽن ڪوردي د روژنامه ڪهريا ڪورديدا ڻ نيڤا ئيکي ژ سهدميي نوزدمدا

يۆختە:

ويلايهتيّن ئيّكگرتييّن ئهمريكا ههر ژ پهيدابوونا ويّ وهك زلهيّز رولهكيّ مهزن د سياسهتا جيهانيّدا ڪيّرايه و همردهم ئهﭬ وهلاته يشتهڤانيّ وي لايهني بووك و بهرژموهندييّن ويّ ييّن سياسي و ئابوري بياريّزيت.

ئيّكەمين ئاماژه بو ميركەھيّن كوردى د روژنامەييّن ئەمريكيدا بو بەروارا ٤ چرييا ئيّكى ١٨٢٦ دزڤريت ئەوژى روژنامەيا ناشنال ئينتلجنز National Intelligence بوو ، وھەر ژ ناڤەراستا سەدەيى ١٩ روژنامەييّن ئەمريكى دەست ب بەلاڤكرنا گووتاران ل سەر لايەنيّن سياسى و ئابوورى و جڤاكييا ميرگەھيّن كوردى كر ئەوژى ب ريّكا بەلاكرنا بيرھاتن و ديتنيّن دبلوماسى و مسيونەريّن مەسيحى ل كوردستانىّ.

ئەڭ ڤەكولىنە ژ چوار تەوەران پىكھاتيە يا ئىكى ل سەر ھىرشىن عوسمانى ل سەر كوردستانى و يا دووى ل سەر رولى كوردان د شەرىن ھەرىمى و نىشدەولەتىدا و تەوەرى سىيى ژ بو بەحسكرنا لايەنى سياسى و ئابوورى و جشاكى يىن مىركەھان د روژنامەيىن ئەمرىكىدا تەرخانكريە و تەوەرى چوارى بەحسى ديتن و ھەلويستى روژنامەيىن ئەمرىكى ژ بو كورد و مىرگەھىن وان دكەت تايبەت د روژنامەيىن نيويوورك سبىكتتور New York Spectator، وليبريتور National Intelligencer، وناشنال ئىنتىلىجنسر

پەيڤێن سەرەكى: ڭورد، روژنامەيێن ئەمرىكى، مىر بەدرخان، محەمەد پاشايى سورانى، ھێرشێن عوسمانى

# Kurdish emirates in contemporary American sources during the first half of the nineteenth century

### Abstract:

The United States of America has played an important role in the development of the Kurdish issue since its emergence as a superpower. Its position has been linked to political, economic and historical determinants imposed by political decision-making circles and pressure groups within the United States of America. These influential forces in the American politics are always based - in addition to political and economic interests - on the historical roots of the issue, to get to know its truth, nature, factors affecting it, and ways to benefit from it. Hence, this study aspires to identify the historical roots of the Americans' knowledge of the Kurdish issue, and document the history of the Kurdish emirates in the contemporary American sources.



The first reference to the Kurds in the American newspapers - within the framework of the numbers that the researcher had access to - appeared in the "National Intelligencer" newspaper on the 4<sup>th</sup> of November 1825 AD. This research will refer to what was mentioned in the article since the newspaper has been published. The American Museum published a number of political, economic and social issues related to the Kurdish emirates during the first half of the 19<sup>th</sup> century. In addition, some letters and memoirs of American missionaries and other Europeans dealt with the conditions of the Kurdish emirates. These sources played a prominent role in drawing the image of the Kurds in the United States of America.

This study will deal with the political, economic and social conditions of the Kurdish emirates in the American sources (newspapers and memoirs of missionaries) during the first half of the 19<sup>th</sup> century.

This study is divided into four axes:

The first axis deals with the Ottoman campaigns against the Kurdish emirates. The second axis presents the role of the Kurds in regional and international wars. The third axis deals with the American sources dealing with the economic and social conditions of the Kurds, and the fourth axis discusses the representation of the Kurds and Kurdistan in the American sources.

This study relied on a number of American newspapers, including: "New York Spectator", "Liberator", "National Intelligencer" and other newspapers, in addition to the memoirs of the American pastor Hercio Southgate, along with a group of references that contributed to fill the gap in knowledge.

**Keywords**: Kurds, American newspapers, Prince Badrakhan, Muhammad Pasha Al-Sorani, Ottoman campaigns.





# صراع النفوذ البريطاني \_ الروسي في كردستان خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر واثره على الامارات الكردية ١٨٠٠-١٥٨

۱. د. عمار يوسف عبدالله

كلية التربية الأساسية - جامعة الموصل/ العراق

### الملخص:

تعد كردستان منطقة جذب لمصالح الدول الكبرى خاصة في الذصف الأول من القرن التاسع عشر وذلك لأهميتها الاقتصادية والاستراتيجية فقد عملت بريطانيا وروسيا القيصرية خلال الفترة الممتدة منذ اوائل القرن التاسع عشر حتى منتصف هذا القرن لإيجاد موطئ قدم لهما في كردستان ومحاولة التغلغل بين اوساط العشائر الكردية كذلك استمالة الاقليات الدينية وقد تمثل ذلك في العديد من الوسائل سواء أكان ذلك عن طريق النشاط الدبلوماسي أو البعثات التبشيرية او الرحالة والآثاريين .

ق سمت هذه الدرا سة إلى محوريين ترناول الأول إع طاء صورة عن أهم ية التكوين الاقتصادي والاجتماعي للعشيرة في كردستان .

وتطرق المحور الثاني الى التنافس البريطاني \_ الروسي في كردستان منذ اوا ئل القرن التاسع عشر حتى منتصف هذا القرن واثر ذلك الصراع على مستقبل الامارات الكردية وقد برز ذلك من خلال النشاط الدبلوماسي البريطاني \_ الروسي كذلك البعثات التبشيرية و الرحالة والآثاريين .

الكلمات المفتاحية : بريطانيا ، روسيا ، كردستان ، الأمارات الكردية ، القرن ١٩

اولا : التكوين الاقتصادي والاجتماعي للعشيرة في كردستان

يمكن تقسيم العشائر الكردية من حيث تنظيماتها الاجتماعية والاقتصادية إلى نوعين العشائر الرحالة، والعشائر الاستقرة . ( للتفاصيل المائي ، ١٩٦٠ ، خورشيد , 1955 , Waheed ( 167-170 ) ( 167-170

وتتم ثل الأوضاع الاقد صادية للع شائر الكردية في الاند فاع المشترك بالملكية المشتركة لأراضي المراعي ولمصادر المياه، وحتى الأراضي الزراعية في بعض الأحيان. ولعل هذا الدعاون يبدو أكثر وضوحا في حالة الع شائر الرحل. فالطاد فة تمد لك مساحة معينة من الأرض بصورة



جماعية كمرعى لحيواناتها ( خصباك ، ١٩٦٠ ، ١٣٢ – ١٣٣ ) . وقد يؤجر أفرادها بصورة مشتركة أرضاً معينة كمر عى لحيوا ناتهم. فا لجاف مثلاً مشهورون بتربية الموا شي وأكثر ها الأغنام ( العزاوي ، ج٢ ، ١٩٤٧ ، ٢٣٦ – ٢٣٧ ) .

وتجوب القبائل الكردية المناطق الشمالية الجبلية وشبة الجبلية في النطاق الممتد ما بين عقرة حتى حاج عمران على الحدود العراقية الايراذية . وتزاول هذه المجموعة الحركات الفصلية ف في الا شتاء يهب طون إلى الأود ية والا سهول وفي م ناطق الأحواض بسبب تراكم الله لوج على المرتفعات بينما يتركون هذه المنازل في الفصول الأخرى قاصدين المرتفعات المغطاة بالكلاً لتربية مواشيهم وأغنامهم. والماعز هو الحيوان الرئيسي الذي يربى في هذه المبيئة (هاملتون ، ١٩٩٩ ، ٢٨ ؛ 2013 , 311-312 )

أما العشائر المستقرة فيتقيد أفراد العشيرة بالملكية المشاعية لمصادر المياه ويتحمل الكوخا (مختار القرية) في العادة مسؤولية تطبيق هذا القانون الاجتماعي بحيث لا يحاول احد الأفراد على الاستيلاء على مياه ري تفيض عن حقه. وربما أن الملكية الاسمية للأرض تعود إلى الأسرة الحاكمة في العشيرة. فان للرئيس الحق في الأراضي الزراعية التي يحتلها المجتمع العشائري. والواقع فان لكل فلاح من أبناء العشيرة له حق المزارعة أي حق التملك لمساحة معينة من الأرض. ويتم إعادة توزيع الأراضي بين الفلاحين كل عام او كل عدد من السنين.

أما مراع القرية فأنها تعد ملكاً مشاعياً لجميع السكان. ويتضح التعاون الاقتصادي بين أ فراد الطاد فة الواحدة أيضا ضمن القرية بتأجير راع للقيام برعي حيوا نات القرية بصورة مشتركة ( خصباك ، ١٩٧٢ ، ٣٨٧ ) .

والأراضي كثير مذها مفوضة بالطابو وأن أمراذها ورؤسائها يملكون القسم الأكبر مذها وللمتفوض العشر في الديم (اللطري) والخمس في السيح المائي ( العزاوي ، ج٢ ، ١٩٤٧ ، ٢٣٦-٢٣٧ )

و يمتهن تردية الحيوا نات السكان شبه المستوطنين وتشكل تردية الماشية مصدر رزقهم الوحيد ، أ ما الفلا حون فيمته نون الزراعة إلى جا نب تردية الماشية ويند غي أن نشير إلى أن عدد الرحل ينخفض باستمرار في كردستان. أما المناطق التي تسود فيها تردية الماشية من قبل السكان فلا نجد أثر للزراعة (قاسملو ، ١٩٧٠ ، ١٥٢ ، الانصاري ، ١٩٧٠ ، ١٣)

أ ما التنظيمات الاجتماعية للعشيرة الكردية فيسودها نوعان متميزان هما التنظيمات العشائرية والتنظيمات اللاعشائرية، ويبدو أن التنظيمات العشائرية هي الأقدم والأكثر ملاءمة للرعاة ( خصباك ، ١٩٧٣ ، ١٦٧ ) . وتعيش العشائر الرحا لة في بيوت من الشعر تتكون من شقق سوداء من نسيج الماعز لذلك تسمى البيوت السوداء.



ويتألف مخيم العشائر الرحالة عادة من المجموعات العائلية التي تربط بينها رابطة القرابة، وفي بعض الأحيان تمثل أسرة واسعة، وتشترك تلك المجموعات العائلية في حقوق المرعى. ويتزعم المخيم عادة رجل متقدم في الاسن ذو مكانة اجتماعية عالية وذو مقدرة اقتصادية، وربما كان رب الأسرة الواسعة ( 46 , 1916 , Wigram ).

والع شيرة الكردية هي وحدة سيا سية تشمل على فئتين منف صلتين، طبقة حاكمة محاربة، وهي في الأصل رعوية ومهمتها القتال وهي المسؤولة عن حماية أفراد الطبقة الأخرى، وطبقة عامة ومهمتها الزراعة وتربية الحيوانات. ولا ترتبط هاتان الطبقتان برابطة النسب، كما لا تربط طوائف الطبقة العامة بروابط النسب، وهذا النموذج العام للعشيرة الكردية وهو في الحقيقة بتأثير العامل الجغرافي ( القيسى ، ١٩٥٨ ، ١٧٣ ).

ان قبائل كردستان تتكون من عنصرين متميزين احدهما مستقر ثابت والأخر متغير متأرجح .

اما العنصر الثابت مستقر فيتألف من تلك النواة من العائلات التي ينتمي زعيم القبيلة اليها . ويتكون العنصر المتغير من مجموعة دائمة الترحال الذين ينضمون الى هذه القبيلة تارة وتارة الى قبيلة اخرى . ( مزيري ، ٢٠١٣ ، ١٧٠ )

وكان رؤساء الفرق الصوفية يتمتعون بسلطة على عشائر معينة. والى هذه الفئة انتمى أصحاب الطرق النقشبندية والقادرية<sup>(۱)</sup> وغيرها .

أما المميزات العامة للحياة القبلية الكردية فتنحصر في ثلاث صفات أساسية وهي الرئاسة والقتال والمسؤوليات القبلية ( Wilson , 1937 , 290-291 ). وفي كل قبيلة تقريبا هناك عائلة حاكمة يسمى أعضاؤها بالاغا والبيك (Edmonds , 1958 , 150).

كما أن مذصب الرئا سة الوراثي يتطلب صفات معينة أهمها القوة الحردية والثروة والمتروة والمتروة والمتروة والمتروة والمتروة والمتحدية.

وكانت رئاسة القضاء بيد الرئيس العشائري فهو حامي العشيرة من الاعتداء الداخلي والخارجي. والواقع أن الفرد العشائري كان يفضل قضاء الرئيس العشائري على قضاء الحكومة لا سببين أوله ما ان الرئيس الع شائري هو مرج عه الحقي قي، وثانيه ما أن شكواه لدى المراجع الحكومية لا تأتي بنتيجة سريعة لأنها تكلفه بعض النفقات. وتعقد المحاكمات العشائرية في مضيف الرئيس ويحضرها الرؤساء الصغار وبعض أفراد العشيرة. (هي ، ج1 ، ١٩٧٣ ، ١٩-٩٢ )

ويبدو أن سيطرة المحاربين على الزراع قد طبعت مجتمعات العشائر الكردية، واستناداً إلى س.ج. ريج C.j.rich المقيم البريطاني العام في بغداد الذي جال في المنطقة الكردية بين عامي ١٨٢٠-١٨٢١ فأن أهل كرد ستان ينق سمون إلى عشائر محاربين وطبقة من الفلا حين غير العشائريين



وبصفة عامة فان السمة البارزة للمجتمع الكردي خلال القرن التا سع عشر هو كونه مجتمع قبلي ، الولاء فيه يكون في المقام الاول للعائلة ثم للقبيلة وغالبا مايكون هذا الولاء مرتبطا بالولاء للقرابة .

ثانيا : التنافس البريطاني \_ الروسي في كردستان خلال النصف الأول من القرن التاسع عشر - تغلغل النفوذ البريطاني في كردستان

شهد القرن التاسع عشر تنافسا بين بريطانيا وروسيا القيصرية على نحو خاص للهيم نة والذفوذ في او ساط الكرد وقد بدأت الاو ساط الحاكمة البريطانية منذ الثلث الاول من القرن التاسع عشر تولي اهتماما كبيرا لكردستان التي تحتل موقعاً ذا أهمية استراتيجية على تقاطع حدود الدولة العثمانية وبلاد فارس وروسيا القيصرية (خالفين ، ١٩٦٩ ، ٢٧ ؛ محمد ، ٢٠٠٥ ، ١٧١ ).

ان المبررات التي دفعت بريطانيا الى اختيار النصف الثاني من القرن الثامن عشر لتمد نفوذها الى كردستان تعود الى المنافسة بينها وبين قوى اوربية اخرى للتنافس على مناطق النفوذ ، فقد كان ه ناك الخطر الروسي المت فاقم اذ لعبت روسيا دورا بارزا و مؤثرا في الاناطق الكردية الايراذية فوجهت انظارها الى كردستان ايران لاسيما الاناطق الواقعة بالقرب من حدود روسيا الجنوبية . ( الطعمة ، ١٩٨٥ ، ص٧٥ ؛ البياتي ، ٢٠٠٩ ، ص٣٩ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ص٤٥٩ ) .

هذا التحرك الروسي اثار حفيظة الانكليز الذين ذظروا جعين الشكالي العام الروسية التقليدية في الوصول الى المياه الدافئة في الخليج العربي ، وقد عدت بريطانيا التوسع الروسي باتجاه الجنوب لايستهدف وجودها في الخليج العربي فحسب بل يستهدف السيطرة على هذا المر المائي الاستراتيجي الموازي للمستعمرات البريطانية في شبه القارة الهندية . (علي ، ٢٠١١ ، ص٢٤ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ص٤٥٥ )

ازاء هذه التطورات حذر الوكيل السياسي البريطاني في بغداد كلوديوس جيمس ريج (١٨٢٨–١٨٢١) من مخاطر الذشاط الروسي في كردستان . ( الطعمة ، ١٩٨٥ ، ص١٤٣ ؛ عبدالله ، ( ٢٠١٩ ، ٢٥٦ ) .



وفي هذا المصدد ا قترح تايلور الوكيل السياسي لبريطاذيا في العراق في تموز عام ١٨٣٣ على حكومة بلاده تقوية نفوذها في كردستان لجعلها منطقة عازلة بين روسيا والوجود البريطاني في الخليج العربي ( عبدالله ، ٢٠١٩ ، ص٤٥٦ ) .

ان هذه المتحديرات كانت مثار اهتمام بريطاذيا التي حولت كردستان الى مجال للتغلغل البريطاني من اجل توفير حزام او نطاق من المناطق الكردية يحمي المصالح البريطاذية في الهند وجنوب ايران والخليج العربي من الاطماع الروسية ( البياتي ، ٢٠٠٩ ، ص٣٩ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ص٤٥٦ ) .

وكان من مظاهر الاهد مام البريطاني بكرد ستان هي الجولات العديدة التي قام بها دبلوماسيون وضباط ورحالة بريطانيين في ربوعها للدعاية من جهة وجمع المعلومات عن المنطقة من جهة اخرى. وقد تمكن هؤلاء من مسح المنطقة بشكل كا مل تقريبا وجمع معلومات وافية عن مسالكها ومدنها ومواردها (خالفين ، ١٩٦٩ ، ٢٨-٣٠ ).

وقد ظهر اهتمام الدبلوماسيين البريطانيين لتقوية الذفوذ البريطاني في كردستان من خلال اقامة علاقات مع القوى المتنفذة فيها. وكان المقيم البريطاني في بغداد كلاوديوس. ج. ريج C. J Rich (١٨٢١-١٨٢١) اول دبلوماسي بريطاني في العراق يبدي اهتماما خاصا بالمنطقة الكردية، فقد قام خلال السنوات ١٨٢٠-١٨٢١ بجولة في ربوع كردستان بدعوة من حاكم السليمانية محمود با شا البا باني. وكان من ذتائج تلك الجولة اقامة صلات مع بعض الزعماء الكرد ولا سيما في منطقة السليمانية، ومنهم خسرو با شا رئيس عشائر الجاف والشيخ حسن رئيس عشيرة البيات ( ريج ، ١٩٥١ ، ١٧ ، ٥٦ ، ٧٧ ؛ احمد ، ١٩٨٤، ٣٤ ؛ مراد ، ١٩٩٧ ، ١٩٥٩ ).

ولم يتوان القناصل البريطانيين في استخدام العشائر الكردية ضد العثمانيين عندما تتعارض مصالحهم مع سياسة العثمانيين في العراق. فقد كان الدبلوما سيين البريطانيون وراء المواجهة المسلحة بين والي بغداد داوود باشا وبعض الزعماء المتنفذين في كردستان عندما صادر داؤود باشا بضائع شركة الهند الشرقية واغلق جميع مؤسساتها وأبعد مستخدميها من العراق. وبعد عدة هزائم في المعارك التي خاضها داؤود باشا مع فصائل القبائل الكردية والقوات الايرانية وافق على التصالح مع شركة الهند الشرقية وممثلها الجديد في بغداد تايلور بونداريفسكي ، ما من العراق .

و كان رولن سون من بين الدبلوما سيين البري طانيين الذين ا بدوا اهتما ما وا ضحا بكردستان وقام باكثر من جولة فيها خلال العقدين الرابع والخامس من القرن التاسع عشر وقد ارتبط بعلاقات حسنة مع امير الامارة الباباذية احمد بن سليمان باشا الباباني ( محمد ، ٢٠٠٥ ، ٢١٤ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ٤٥٩ ) .



ويم كن ال قول بان هؤلاء الرحا لة تغلغ لموا في جم يع اراضي كرد ستان تقريبا واثناء تغلغلهم درسوا طوبوغرافيتها واقتصادها ومصادرها الحربية وتركيبتها الاجتماعية والسياسية . وكانت نتيجة تلك الرحلات التي حملت ابعادا تجسسيه تهيا لبريطانيا رسم الخرائط المفصلة لتوزيع الكرد و طرق المواصلات المحلية لهم ومصادر الثروة المعدنية الرئيسة لمناطقهم ومسالك الجبال ومعابر الانهر التي تمر عبر اراضيهم (خاتفين ، ١٩٦٩ ، ٣٢ - ٣٣ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ٤٥٩ ) .

\_ سياسة بريطانيا ازاء الامارات الكردية

كانت الحسابات الاستراتيجية التي استندت اليها بريطاذيا بشأن المسألة الكردية قد اثرت في قصوراتها وردود افعا لها تجاه شؤون كردستان ، اذ وقفت بثبات الى جا نب تعزيز سلطة الحكومة المركزية في استانبول وطهران في المناطق الكردية ، وظهرت مواقفها السلبية من الكرد من خلال سلوكها المعادي لمساعي بعض الا مراء الكرد الطامحين الى اقا مة دولة كردية مستقلة ، كذلك دعمها ومساندتها للعثمانيين في قمعهم للانتفاضات الكردية الثائرة ضدهم ( اسكندر ،

لقد تبلورت صلات بريطاذيا بالمنطقة الكردية في هذه الفترة ذاتها عندما كانت الأمارة السورانية<sup>(۳)</sup> في راوندوز (-١٨٤٦) في اوجها وكان يحكمها محمد باشا الملقب " ميركور " الذي وسع امار ته فأ صبحت ا قوى ا مارات كرد ستان مما حدا بالعثمانيين على أن يجهزوا حملة عسكرية للقضاء علية. وقد أيدهم الإنكليز في ذلك لمنع الفرس من التدخل في شؤون هذه الأمارة تجذبا لأي تطورات عنيفة على الحدود العراقية – الأيرانية من شأنها ان تؤدي إلى تعقيدات دولية قد تقضي على السيا سة البريطاذية الرامية إلى الا ستقرار على طول ا لحدود العثماذية – الأيراذية لذلك اتصلوا بالأمير السوراني وبعثوا اليه " ريتشارد وود "Wood . R الذي اقنع الأمير بان لا يستمع المريانية في الحدود العراقية من شأنها ان تؤدي إلى تعقيدات دولية قد تقضي على السيا سة البريطاذية الرامية إلى الا ستقرار على طول ا لحدود العثماذية – الأيراذية لذلك اتصلوا بالأمير السوراني وبعثوا اليه " ريتشارد وود "Wood . R الذي اقنع الأمير بان لا يستمع المرياني على الحدول المان الع ضوع للا سلطان العثمانية على المان ان العثران المان المارة المارة المارة المارة المارة . للتحري ضات الأيراذ ية، وإن يع لن الخضوع للا سلطان العثماني على المان المان السوران البريطانية في اسطنبول للتدخل في اصدار عفو عنه رغم معارضة القيادة العثماذية لهذا التدخل (نوار ، ١٩٦٨ ، ١٥٥ ؛ الدوسكي ، ٢٠٠٢ ، ١٠٨ ) .

كان وود مقتد عا من ان ال قوات العثماذية سوف تم نى بهزيمة فادحة اذا ماحاولت الاستيلاء على راوندوز . وقد سمع في بغداد عن اعتقاد مندوب شركة الهند الشرقية بان النفوذ الروسي في ايران كان يعزز من تاثير الحكومة الايراذية المخرب في المنطقة الحدودية في وقت كان فيه شاه ايران يع مل لمصلحة روسيا وضد المصالح الروسية في الحدود الشرقية للامبر اطورية العثمانية ( مكدول ، ٢٠٠٤ ، ٩١ ) .

كانت السلطات البريطاذية تخشى ان يعمد مير كور في فترة من فترات اليأس إلى ان يضع إمارته تحت الحكم المصري نكاية بالعثمانيين اذا ما اطبقوا على امارته. وكان الإنكليز



يعملون على عدم اشراك المصريين او غيرهم في هذه المشكلة حتى لا يتطور الصراع إلى ازمة كبرى ، خاصة اذا كان هذا التدخل من جانب قوى مناهضة للمصالح البريطانية في العراق <sup>(نوار، ١٩٦٨، ١٠٧٠)</sup>. كما خشية بريطانيا ايضا من دور مير كور في استقلال كردستان الذي سيكون خطوة كبيرة لانهيار الدولة العثمانية وهو ما سيكون في مصلحة روسي القيصرية بلا شك ( توفيق ، ٢٠١٤ ، ٣٥- ٥٤ ) . وي عمدالله ، ٢٠١٩ ، ٢٠١٩ ) .

كما حاول رسول بك شقيق ميركور الذي تولى حكم راوندوز بأمر من والي بغداد علي رضا باشا، أن يستعيد ما كان لاخيه من الاستقلال الذاتي فتصدى له نجيب باشا مما دفع رسول بك إلى التفاهم معه وقد تم ذلك في أي لول ١٨٤٦ بو ساطة القذصل البريطاني العام في بغداد راولنسون <sup>(نوار، ١١٦، ١١، ١)</sup>.

وازاء ماتقدم فقد وقفت بريطانيا بالند من تحركات محمد باشا الراوندوزي امير سوران وساندت الدولة العثماذية في اجهاض انتفاضته التي استهدفت استقلال الامارة السورانية وايجاد كيان سياسي موحد للكرد .

وقد تجلى الموقف البريطاني من خلال البرقيات التي كانت ترسل من قبل السفير البريطاني في استانبول الى القناصل البريطانيين في المنطقة يحثهم فيها على الاتصال بقادة الكرد واقناعهم بعدم تأييد جهود ميركور في تحقيق أي استقلال له في كردستان ، كما كلف القنصل البريطاني في اورمية بمهمة التنسيق مع الجيش العثماني من اجل توجيه ضربة مشتركة الى قوات امير سوران لاجباره على الاستسلام . فضلا عن ذلك فقد نشطت الدبلوماسية البريطانية في سبيل تحقيق تضامن بين الدولتين العثماني والفار سية للقضاء على مير كور وتحركا ته التو سعية فقد اظهر الاسفير البريطاني في طهران رغبة بلاده الماحة على مير التضامن المشترك (على ، ٢٠١١ ، ٣٢ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ) .

وا مام الاضغط العثماني والايراني والدور البريطاني استسلم الامير السوراني لقوات رشيد باشا عندما ادرك عجزه عن مواصلة القتال لاسيما عندما فقد الجزء الاعظم من مناطق نفوذه (عبدالله، ٢٠١٩ ، ٤٦٠ ).

وكانت سياسة انكلترا تجاه الأمارة الباباذية في السليمانية <sup>(٣)</sup> (١٥٠٠–١٨٥٠) تختلف عما هي أزاء الأمارة السورانية، فكان القدصل البريطاني راولنسون ميالا (خلال المفاوضات الدائرة بين الحكومة العثماذية والأيراذية لعقد معا هدة ارضروم الثاذية عام ١٨٤٧ حيث كانت ايران تطالب بضم السليمانية اليها) إلى أن تكون الأمارة الباباذية بعيدة عن أيدي العثمانيين بشكل ما، وذلك عن طريق تثبيت الأسرة الباباذية في الحكم وتقويتها بحيث تستطيع أن تحافظ على نفسها ازاء الصراع بين هاتين الدولتين الكبريتيين وهي خطة سار عليها المقيم البريطاني ريج خلال محادثاته



سنة ١٨٢٠ مع محمود باشا الباباني ( نوار ، ١٩٦٨ ، ١١٨ ) . وخلال الصراع بين الأخوة البا بانيين على حكم الأ مارة كان المقيم البريطاني راولنسون يقول: "أن احمد با شا البا باني لو نجح في احدى محاولاته لاسترداد السليمانية فستنشب ثورة كردية عامة تنتهي باستقلال كردستان عن الدولة. وفي عودة احمد لسدة الحكم خدمة كبيرة للمصالح البريطانية" ( نوار ، ١٩٦٨ ).

وقد دعا راولنسون حكومته إلى احتلال (العراق العربي)<sup>())</sup> اذا حدث واتفقت الدول على تقسيم الدولة العثماذية وفي هذه الحالة تصبح الأمارة البابنية وعلى رأسها احمد بابان (صديق القنصل البريطاني ورجله المفضل في كردستان) في الحد الشمالي لهذه المستعرة البريطاذية، الا ان امال راولنسون ضاعت في خضم العمليات العسكرية العثمانية التي قضت على تلك الأمارة عام امد الموار، ١٩٦٨ ، ١١٩).

وبخ صوص الا مارة البوتاذية فقد ا سهمت بريطاذيا ايضا في اذهاء هذه الا مارة وق مع انتفاضة اميرها بدر خان ( ١٨٤٣-١٨٤٧ ) من خلال ذشاطها الفعال في ا ثارة الصدامات بين الكرد والاسيحيين حتى تجد مبررا لتدخلها في شؤون كردستان بحجة حماية الاسيحيين ( خالفين ، والاسيحيين حتى العني عام ١٨٤٦ اقدم نمرود رسام مساعد القدصل البريطاني في الموصل بالاتصال با لمار شمعون الذي كان رئيسا روحيا للنساطرة ( الا شوريين ) الذين كانوا يسكنون في منطقة مكاري التابعة لامارة بوتان وطلب منه التمرد على بدرخان و عدم طاعته وا ثارة المشاكر بين الكرد والمسيحيين ( علي ، ٢٠١١ ، ٣٣-٣٤ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ٢٦٠ - ٢٦ ) .

وقد نجح رسام في اشعال الفتنة بين الطرفين حين اعلن النساطرة رفضهم دفع الضرائب الى الامير البوتاني الذي لم يجد بدا من تجريد حملة تأديبية ضدهم ادت الى احتجاج بريطانيا وروسيا على موقفه هذا وفق مذكرة ارسلت الى الباب العالي يطلبون فيها وضع حد لاسلطة بدرخان وامارته ولا فان الدول الغربية ستتدخل لايقاف ما اسموه بمذابح المسيحيين (عبدالله ،

ولتثبت الدولة العثماذية حسن نيتها ا مام بريطاذيا وروسيا جردت حملة عسكرية عام ١٨٤٧ بقيادة وا لي حلب عثمان با شاضد ا مير بوتان الذي لم يستطع الاصمود ا مام الضربات العثمانية التي انهت حكمه حتى اضطر الى الاستسلام والذفي الى جزيرة كريت . وانتهت بذلك امارة بوتان بفضل الدور البريطاني الذي كان يسعى الى الحفاظ على مصالح بريطانيا في المنطقة وذلك بالمحافظة على كيان الدولة العثمانية دون تفكك من قبل الحركات الاستقلالية الكردية ( نوار ، ١٩٦٨ ، ١١٢ ؛ البوتاني ، ٢٠٠٧ ، ٢١ ؛ عبدالله ، ٢٠١٩ ، ٢١١ ) .



- تغلغل النفوذ الروسي في كردستان

على الذقيض من الموقف البريطاني فان الحكومة الروسية لم تولي اهتما ما لكردستان حتى مطلع القرن التاسع عشر فأ صحاب المشاريع الروس في هذه الحقبة كانوا قد استكانوا الى القناعة بما حققوه من الصلات الاقتصادية التي تمسكوا بها مع ايران والامبر اطورية العثماذية باستخدام الطرق المتوفرة المارة عبر كردستان (خالفين ، ١٩٦٩ ، ٤١ ).

ت عود بدايات العلا قات المبا شرة بين رو سيا وكرد ستان التاريخ ية الى حق بة الحروب الرو سية – الفار سية والحروب الرو سية – العثماذية في نها ية القرن الثامن عشر وبدا ية القرن التاسع عشر حيث جاءت الاتصالات الاولى بين روسيا والكرد نتيجة لاقتراب العمليات العسكرية من الاراضي التي يقطذ لها الكرد ، ثم ما لابث ممثلو الامبر اطور ية الروسية ان خف ضوا مستوى اتصالاتهم مع المفاوضين الكرد في الفترة مابين ١٨٠٤–١٨٠٥ لتقتصر بشكل اساسي على محاولات ضمان حياد الكرد في الموسي الفارسي والروسي – العثماني (خالفين ، ١٩٦٩، ٤١ ؛ معان حياد الكرد في الموسي الفارسي والروسي – العثماني (خالفين ، ١٩٦٩، ٢١ ؛

كانت روسيا القيصرية تهدف من هذه الاتصالات المبكرة مع الكرد الى تحقيق اهداف عدة منها: - تحييد الكرد خلال صراعهم مع الدولتين الفارسية والعثمانية .

- ۲ كسب ود الكرد خاصة بعد ان تمكنت روسيا من بسط سيطرتها على اجزاء من اراضي كردستان.
  - ٣- الاستفادة من الكرد كمقاتلين في حروبها ضد الدولتين الفارسية والعثمانية.
- <sup>ع</sup>- مد نفوذ ها دا خل المنطقة والتغلغل فيها للو صول الى الليام الدافئة في الخليج العربي ( رو باري ، ۲۰۲۰).

ان اول اتصال بين ممثلي الأمبر اطورية الروسية وشيوخ الكرد كما اشارت المصادر حدث عام ١٨٠٤ ففي فترة الحرب الروسية – الفارسية وجه القائد العام للقوات الروسية في جورجيا الأمير جيجيانوف في ٢٤ تموز ١٨٠٤ رسالة الى حسين اغا رئيس القبائل الرحالة الكردية في خاذية يريفان الذي كان قد وضع فرق من فرسان تلك القبائل تحت تصرف السلطات المحلية الفارسية ، و قد ا قترح الأ مير جيج يانوف على حسين اغا ان يصبح الى جا نب روسيا وان يكسب الجنسية الروسية وقد تعهد ان يحفظ للقادة الكرد جميع حقوقهم وامتيازاتهم .

وبالرغم من ان حسين ا غا قد امتنع عن الرد على هذه الرسالة الا انه مع ذلك اذسحب مع الفرسان الكرد من يريفان التي كانت محا صرة من قبل الجنود الروس . ( خالفين ، ١٩٦٩ ، ٤٢ ) .

جرب ال قادة الروس في ال عام التالي ١٨٠٥ محاولات جد يدة لاج تذاب الكرد الى جا نب الامبر اطورية الروسية الا ان جميع هذه المحاولات اصيبت بالإخفاق بل اكثر من ذلك فقد حدثت



اصطدامات مسلحة بين الكرد والروس على اثر الغزوات التي قا مت بها الفرق الكردية على اراضي تابعة للإمبر اطورية الروسية ( خالفين ، ١٩٦٩ ، ٤٢ ) .

ونتيجة لهذه الاحداث فقد اخذت سياسة السلطات الروسية بآراء القبائل الكردية وهو ضمان حيادها في الصراع بين روسيا وبلاد فارس وروسيا والدولة العثماذية . وقد صاغ افر بالوف اسلوب هذه السياسة كمايلي : "لقد عرض على الرؤساء الاكراد الانتقال الاختياري الى المواطنة الروسية مع التعهد بضمان جميع حقوقهم على القبائل التي هي تحت سيادتهم ، و ترك عدد منا سب من القبائل الرحل و حريتهم وم نع الاع مال الع سكرية ضدهم الا في حالات الضرورة القصوى وفي نفس الوقت عدم ترك أي عمل من اعمال الغزو والسلب داخل حدودنا بدون عقاب شديد صارم " ( خالفين ، ١٩٦٩ ، ٢٢ ) .

لقد ابدت القبائل الكردية ذشاطا اشد بكثير خلال الحروب الروسية – الفارسية ١٨٢٦ – ١٨٢٨ و كان ذلك بسبب قرب مسرح الو قائع الحربية من مناطق سكن الكرد فضلا عن ان الجنرالات الروس ابدوا اهتما ما اقل لمحاولات الحصول على ذفوذ سياسي بين الكرد (خاتفين ، ١٩٦٩ ، ١٩٢

ومن جهتها حاولت بريطانيا كما فعلت في الحروب السابقة ان تتدخل دوما لعرقلة اذهاء الصدام المسلح الروسي – الفارسي فقد زودت بريطانيا الجيش الايراني بالمدافع والبنادق والذخائر الحربية ، كما اشترك الضباط الانكليز بصفة مدربين في تدريب الفرسان الكرد على الاعمال الحربية . ( خالفين ، ١٩٦٩ ، ١٣ ) .

حاو لت روسيا خلال الحرب الروسية – العثماذية ١٨٢٨–١٨٢٩ كسب الكرد الى جانبها في هذه الحرب وفي الاصراع الاستقبلي ضد الدولة العثماذية وقد افلحت بتجذيد اعداد من الكردفي هذه الحرب وضمهم الى فرقها العسكرية . ( خالفين ، ١٩٦٩ ، ٤١ -٤١ ؛ توفيق ، العدد ٣ ، ٢٠٠٩ ، ٣ ) .

وبخصوص القبائل الكردية في جنوب كردستان فقد اشار خالفين باذها لم تقم باي نوع من المساهمة في الحرب الروسية – العثماذية ١٨٢٨ – ١٨٢٩ . فسيا سة القمع الشديدة التي انتهجتها الدولة العثمانية في اخماد انتفاضات القبائل الكردية المعادية لهم قد نجم عنها الموقف السلبي ازاء الاشتراك في الحرب الى جانب العثمانيين فقد وقف الكثير من الزعماء الكرد في الا مارات الكردية بو تان وراو ندوز وبادينان وحكاري الواقعة تحت السيادة العثماذية موقف الحياد في موقف الحرب ، فضلا عن وقوف بعض قادة الكرد التي كانت اراضيهم تقع في منطقة العمليات العسكرية موقفا (متذ بذبا) فكان قادتهم يتفاو ضون مع قادة الجيش الروسي وفي الوقت نفسه مع قادة الجيش العثماني كلما سنحت الفرصة لهم (خالفين ، ١٩٦٩ ، ٢٢ ) .



ومما تقدم فقد اصبح واضحا ان الكرد لم يبدو اهتماما خاصا بالدفاع عن مصالح الدول الغربية خلال الحروب الروسية – الفارسية والروسية – العثماذية في الذصف الاول من القرن التاسع عشر .

#### الخاتمة:

تعد العشائر الكردية عنصرا اسا سيا مهما ومتميزا في كردستان بأحوا لها الاقتصادية والاجتماعية ولذلك فقد ركزت السياسة البريطانية والروسية لاحتواء ولاءها الى جانبها .

ان مو قع كرد ستان واهميت ها الجغراف ية والا ستراتيجية جع لها م صدر جذب لل قوى الدولية الكبرى لاسما بريطانيا وروسيا .

وقد ا تخذت بريطاذيا من تغلغلها في كرد ستان منفذا لتقوية نفوذها في ايران والدولة العثمانية من اجل ازاحة القوى المنافسة لها في المنطقة وخاصة روسيا القيصرية .

ويلاحظ ان تنامي النفوذ البريطاني كان عاملا من عوامل عدم الاستقرار في كردستان فضلا عن ان بريطاذيا ا صبحت قوة مؤثرة في مستقبل الكرد و كان لها دوروا ضح في اسقاط الامارات الكردية .

وخلافا للدور البريطاني لم تحاول روسيا القيصرية ان تعزز مكانتها في كردستان فقد اتبعت نهجا سياسيا ازاء الكرد استهدف ضمان حيادهم في الحروب الروسية – الفارسية والروسية – العثمانية وكان هذا النهج ايضا يتفق مع مصالح القبائل الكردية .

ومن جانبهم فقد وقفت بعض القبائل الكردية الى جانب روسيا بين اعوام (١٨٠٤ –١٨١٣ ) و (١٨٢٦ –١٨٢٩ ) اثناء الحروب الروسية – الفارسية فضلًا عن وقوفهم الى جانب الروس ايضا في حربهم ضد الدولة العثماذية اعوام (١٨٢٨ –١٨٢٩ ) وكان هذا الموقف مقا بل مساعدات عسكرية ومالية لا قيمة لها .

قائمة المصادر:

#### اولا : الرسائل والاطاريح الجامعية

- أ باسم حطاب الطعمة ، تغلغل النفوذ البريطاني في العراق ١٧٩٨–١٨٣١ ، رسالة ماجستير ، كلية
   الاداب جامعة بغداد ، ١٩٨٥ .
- <sup>٦</sup> عبدالرحمن ادريس صالح البياتي ، سياسة بريطانيا تجاه كرد العراق ١٩١٤ ١٩٣٢ ، اطروحة دكتوراه ، كلية التربية – ابن رشد ، جامعة بغداد ٢٠٠٩ .
- <sup>٣</sup>- كامل جاسم دهش ، الامارة البابانية في العهد العثماني ١٦٦٩ ١٨٥١ ( دراسة تاريخية ) ، رسالة ماجستير ، كلية الاداب ، جامعة بغداد ، ٢٠٠٧ .



- ٤- محمد عصفور سلمان ، العراق في عهد مدحت با شا ١٨٦٩-١٨٧٢ ، رسالة ماجستير ، كلية الاداب ، جامعة بغداد ١٩٨٩ .
- <sup>0</sup> محمد هادي القيسي ، احوال العراق الاقتصادية والاجتماعية ١٨٣١ ١٨٦٩ ، رسالة ماجستير ،
   كلية الاداب ، جامعة بغداد ١٩٨٥ .

ثانيا : الكتب العربية والمعرية

أ : العربية

- انور المائى ، الاكراد في بهدنان ، ( الموصل ١٩٦٠ ) .
  - ۲- البدلیسی، شرفنامة، ج۱، (القاهرة ۱۹۶۲).
- <sup>٣</sup>- ح نا ب طاطو ، الطب قات الاجتماع ية والحر كات الثور ية في الع هد العد ماني ح تى ق يام الجمهورية ، ج١ ، ( بيروت ١٩٩٥ ) .
- ٤- خليل علي مراد ، دوا فع رحلات الانكليز إلى الموصل واطرافها في القرن التا سع عشر ومطلع القرن العشرين ، (جامعة الموصل ١٩٩٧).
- ٥- سعد بشير اسكندر ، من التخطيط الى التجزئة سيا سة بريطاذيا العظمى تجاه مستقبل
   ٥- سعد بشير ا سكندر ، من التخطيط الى التجزئة سيا سة بريطاذيا العظمى تجاه مستقبل
  - ٦- شاكر خصباك ، الأكراد ، مطبعة شفيق ، ( بغداد ١٩٧٢ ) .
  - ٧- شاكر خصباك ، العراق الشمالى ، مطبعة شفيق ، ( بغداد ١٩٧٣ ) .
- ٨- شعبان مزيري ، كردستان في ظل الحكم العثماني١٥١٤-١٩٠٨ ، دار الشؤون الثقافة العامة ، (
   بغداد ٢٠١٣ ) .
- صالح خضر محمد ، الدبلوما سيون البريطانيون في العراق ١٨٣١ ١٩١٤ درا سة تاريخه ، دار الشؤون الثقافة العامة ، ( بغداد ٢٠٠٥ ) .
  - ۱۰ عبدالرحمن قاسملو ، كردستان والأكراد ، المؤسسة اللبنانية للنشر ، (بيروت ١٩٧٠).
- ١١- عبدالعزيز سليمان نوار، تاريخ العراق الحديث من نها ية حكم داؤود با شا الى نها ية حكم مدحت باشا ، دار الكتاب العربى ، ( القاهرة ١٩٦٨ ) .
  - ١٢ عبدالفتاح علي البوتاني ، دراسات ومباحث في تاريخ الكرد والعراق المعاصر ، ( اربيل ٢٠٠٧ ) .
    - ١٣ عباس العزاوي ، عشائر العراق ، ج٢ ، ( بغداد ١٩٤٧ ) .
- ١٤ عثمان علي ، الحركة الكردية المعا صرة دراسة تاريخية وثائقية ١٩٤٦ ١٩٤٦ ، ط٣ ، ( اربيل الجيار ١٤ ) .
- <sup>0</sup> علي شاكر علي ، تاريخ العراق في العهد العثماني ١٧٣٨–١٨٥٠ ، مطبعة اوفسيت ، ( بغداد ١٩٨٥ ) .



- ١٦ فاضل الانصاري ، سكان العراق ، ( دمشق ١٩٧٠ ) .
- ١٧ فؤاد حمه خورشيد ، العشائر الكردية ، مطبعة الحوادث ، ( بغداد ١٩٧٩ ) .
- 14 كامران عبدال صمد الدوسكي ، كرد ستان في العهد العثماني في الذصف الاول من القرن التاسع عشر ، دار الموسوعات العربية ، ( بيروت ٢٠٠٦ ) .
- ا ڪ مال مظ هر احمد ، ڪرد ستان في سنوات الحرب العالم ية الاولى ، تر جمة مح مد الملا عبدالكريم ، ط۲ ، ( بغداد ١٩٨٤ ) .
  - ٢٠ هوكر طاهر توفيق ، الكرد والمسألة الأرمينية ١٨٧٧–١٩٢٠ ، دار اراس ، ( اربيل ٢٠١٤ ) .
    - ب\_ المعرية
- ١- البرت منتشاشفيلي ، العراق في سنوات الانتداب البريطاني ، ترجمة ها شم صالح التكريتي ، (
   جامعة بغداد ١٩٧٨ ) .
  - ٢ بونداريفسكي ، سياستان ازاء العالم العربي ، دار التقدم ، ( موسكو ١٩٧٥ ) .
- ٣- دبليو . ار. هي ، سنتان في كرد ستان ١٩١٨–١٩٢٠ ، ج١ ، تر جمة فؤاد جميل ، ( بغداد ١٩٧٣ ) .
  - ٤- ديفد ماكدول ، تاريخ الأكراد الحديث ، دار الفارابي ، ( بيروت ٢٠٠٤ ) .
- - كلوديوس جيمس ريج ، رحلة ريج في العراق عام ١٨٢٠ ، ترجمة بهاء الدين نوري ، ج١ ، ( بغداد ١٩٥١ ) .
- <sup>٦</sup>- ن . أ . خالفين ، الصراع على كردستان المسألة الكردية في العلاقات الدولية خلال القرن التا سع عشر ، ترجمة احمد عثمان ابو بكر ، مطبعة الشعب ، ( بغداد ١٩٦٩ ) .
  <sup>٧</sup>- هاملتون ، طريق في كردستان ، ترجمة جرجيس فتح الله ، ط٢، ( اربيل ١٩٩٩) .

### ثالثا: الاجنبية

Sheikh A Waheed , The Kurds and their country , (Pakistan 1955).
 F . Barth , principles of the social organization in southern Kurdstan .(Oslo 1953).
 William Yale , The Near East , (London 1958).

# رابعا : البحوث والمقالات العربية والاجنبية

# أ : العربية

- www.sot Kurdistan.net, 27-10- ، " بيار روباري، " العلاقات الكردية الروسية ، . 2020 .
- ٢- شاكر خصباك ، " مميزات الحياة القبلية الكردية " ، مجلة كلية الأداب ، جامعة بغداد ،
   ١٩٦٠ .
- ٣- نزار ع لوان ع بدالله ، " التغل فل البري طاني في كرد ستان ( ١٧٥٠-١٨٥٠ ) بدايا ته ، دواف عه ،
  مظاهره " ، سياسة بريطانيا تجاه القضية الكردية ، جامعة زاخو ٢٠١٩ .



# <sup>2</sup> - هوكر طاهر توفيق ، " جريدة كردستان وروسيا القيصرية ١٩٩٨ -١٩٠٢ دراسة في موقف جريدة الكرد الأولى ( كردستان ) من روسيا القيصرية ، مجلة التربية والعلم ، المجلد ١٦ ، العدد ٣ ، ٢٠٠٩ .

ب- الاجنبية

- 1: C.J. Edmonds, "The Place of the Kurds In the Middle Eastern", Journal of The Royal Central Asian Society, Vol. XLV, No: 45, January 1958.
- 2 : Edgar Wagram, "The Ashiret Highlands of Hakkiari", Journal of The Royal.., Vol. 111, No:3, January 1916.
- 3 : Major W. Wilson, "Northern Iraq and its People", Journal of The Royal .., Vol. XXLV, No: 24, January 1937 .
- 4 : WWW . Al . Jazeera centre for studies . net .

الهوامش:

- (1) تأسست الطريقة النقشبندية لأول مرة في كردستان العراق في مطلع القرن التاسع عشر تقريباً عبر مولانا خالد (توفي ١٨٢٦)، وهو من أفراد عشيرة الجاف. وفي الوقت نفسه وصلت الطريقة القادرية الأقدم إلى ذروة قوتها في ذلك الإقليم. ويتبع النق شبنديون تعاليم محمد بهاء الدين البخاري (١٣١٩-١٣١٧). أما القادريون فيتبعون تعاليم الشيخ عبدالقادر الكيلاني (١٠٧٧-١١٦٦) وقد سيطرت الطريقتان فيما بعد على الحياة الدينية الكردية . (بطاطو ، ج١، ١٩٩٥ ، ١٣) .
- (۲) ان العائلة الحاكمة لأمارة سوران كانت تنحدر من عشيرة بشدر الجبلية ، وهي احدى اقوى العشائر الكردية ، ( بطاطو ، ج۱ ، ۹۲ ؛ البدليسي ، ج۱ ، ۱۹٦۲ ، ۲۹۸ – ۲۷۷ ؛ نوار ، ۱۹٦۸، ۱۰۱–۱۱۰ ).
- (\*) يشير الباحث بطاطو ان البابانيين ربما كانوا يمتون بصلة القرابة إلى عشيرة البشدر اذ ان أصولهم الله يشير الباحث بطاطو ان البابانيين ربما كانوا يمتون بصلة القرابة إلى عشيرة البشدر اذ ان أصولهم كانت من ناحية في بلاد البشدر، وقبل انتقالهم إلى الباشوية كانوا زعماء اقطاعين لهذه العشيرة تحت حكم السورانيين ، وهم ينتمون إلى (فقي احمد) الذي كان قائد عسكري في القرن السابع عشر ، وإن الاتراك كافئوه على مساعدته لهم في الحرب بان أقطعوه عدد من القرى . ( بطاطو ، ج۱ ، ۲۰۱ ، وان الاتراك كافئوه على مساعدته لهم في الحرب بان أقطعوه عدد من القرى . ( بطاطو ، ج۱ ، ۲۰۱ ، ۹۷ ؛ البدليسى ، ۱۹۲۲ ، ج۱ ، ۲۷۱ ؛ نوار ، ۱۹۲۸ ، ۱۲۲ ۱۲۱ ؛ على ، ۱۹۸۵ ، ۱۲۶ ) .
  - (٤) مصطلح جغرافي يقصد به المنطقة الواقعة جنوب كردستان والممتدة من الموصل إلى البصرة.



# هەڤركييا ھەژمونٽ دناڤبەرا بەريتانيا و روسيا ل نيڤا ئێكێ ژ سەدميێ نوزده و كاريگەريا وێ ل سەر ميرگەھێن كوردى ١٨٠٠-١٨٥٠

پۆختە:

كوردستان ل نيڤا ئيدكێ څ سهديێ ١٩ جهێ راكيٚشانا بهرڅمومندييٚن دمولهتيّن زلهيٽز بوو ئمو څى څبهر جهێ وێ يێ ئيستراتيجى و پيٚگههێ وێ يێ ئابوورى، لموڕا ههر ئيّك څ بهريتانيا و روسيا قهيسهرى ههر څ دمستپيّكا ڨى سهدمى همولدان پيّگهههكێ بو خوه ل ڨى جهى پهيدا بكهن و همولا دمرياس بوون بو ناڤ هوز و عهشيرمتيّن كوردان بدمن، همرومسا پيّكولكرن كو پيّكهاتهييّن ئايينى څى بو لايێ خوه بكيّشن ئموڅى ب چهندين ريّيان وهك شانديّن دبلوماسى يان چالاكيييّن ميسيونهرى يان ب ريّكا گهروك و شوونوارناسان.

ئەڤ ڤەڪولينە ل سەر دوو تەومران ھاتيە دابەشكرن يا ئێكێ وێنەيەكێ روھن سەبارەت پێكھاتا ئابوورى و جڤاكييا ھوزان ل كوردستانێ ديار دكەت.

تەوەرى دووى بەحسى ململانيّيا روسى- بەريتانى ل كوردستانى ل دەستپيّكيّن سەدەيى ١٩ و كاريگەريا وان ل سەر پاشەروژا مىرگەھيّن كوردى دكەت.

پەيقىن سەرمكى: بەرىتانيا، روسيا، كوردستان، مىرگەھىن كوردى، سەدمىن نوزدە

The British-Russian influence struggle in Kurdistan during the first half of the nineteenth century and its impact on the Kurdish emirates 1800-1851

### Abstract:

Kurdistan is an area of attraction for the interests of major countries, especially in the first half of the nineteenth century, due to its economic and strategic importance. Britain and Tsarist Russia worked during the period from the beginning of the nineteenth century until the middle of this century to find a foothold for them in Kurdistan and try to penetrate among the Kurdish clans as well as win over Religious minorities have represented this in many ways, whether through diplomatic activity, missionary missions, or travelers and archaeologists.

This study was divided into two axes. The first dealt with giving a picture of the importance of the economic and social composition of the clan in Kurdistan.

The second axis touched on the British-Russian rivalry in Kurdistan from the early nineteenth century until the middle of this century, and the impact of that conflict on the future of the Kurdish emirates

Keywords: Britain, Russia, Kurdistan, the Kurdish Emirates, the 19th century Abstract





## الانتفاضات الكردية في كردستان في النصف الأول من القرن التاسع عشر

أ.مد. عماد عبدالعزيز يوسف
 قسم التاريخ- كلية التربية الاساسية - جامعة الموصل / العراق
 م. م. امين غاذم محمد
 قسم التاريخ- كلية التربية الاساسية - جامعة الموصل / العراق

#### ملخص البحث:

يستعرض هذا البحث أهم الأوضاع السياسية وتطورات الأحداث خلال الذصف الأول من القرن التاسع عشر في جنوب كردستان ، حيث تميزت هذه الفترة بتبلور الوعي القومي الكردي من خلال قيامهم بعدد من الانتفاضات والثورات ضد العثمانيين والايرانيين في سبيل الدفاع عن قوميتهم وكيانهم ، واعطاء فكرة عامة عن النزاع القائم بين الكورد والعثمانيين من جهة ، والكورد والايرانيين من جهة أخرى في ظل المتغيرات السياسية التي شهدها الكورد خصوصاً في اطار النفوذ العثماني ، وأ نماط السياسات التي اتبعها العثمانيون إزادهم ، ولا سيما بعد ان حاول السلاطين العثماني مع مطلع القرن التاسع عشر فرض السلطة المركزية على جميع انحاء الدولة ، ومن ثم العمل على اخضاع الإمارات الكوردية التي لم تكن تخضع لها للسيطرة المركزية .

ومن هنا فإن صفحات هذا البحث سوف تركز على اثر الأضطهاد والاستغلال من قبل العثمانيين للكرد ، وما نتج عنها من اثارة الروح القومية لدى الشعب الكوردي باشتراك جميع الطبقات من رؤساء العشائر ورجال الدين والأمراء والفلاحين للقيام بعدد من الانتفاضات والثورات ضد العثمانيين .

الكلمات الدالة: انتفاضات ، الكورد ، العثمانيين ، القاجاريون ، القوى الأوروبية.

#### المقدمة:

قامت العديد من الانتفاضات الكردية في كوردستان منذ مطلع القرن التا سع عشر ضد السيطرة العثماذية وسيا ستها التعسفية ضد الكورد، وهذه الانتفاضات حدثت نتيجة كرد فعل على التدخل العثماني في شؤون الا مارات الكردية ، حيث نجحت العديد من الا مارات الكردية في التغلب على محاولات كثيرة قامت بها – إلى جانب الدولة العثماذية – القوى الخارجية من أجل



تحجيم قوتها ، في وقت كانت فيه الإمارات الكوردية أما مستقلة تماماً ، وأما شبه مستقلة خاضعة إسمياً إلى حكام الدول المجاورة وسلاطينها.

وبحلول القرن التاسع عشر تغير الوضع السياسي الداخلي في كوردستان تغيراً جذرياً في ظل وجود التدخل العثماني الإيراني المستمر على أراضيهم ، هذا العامل الذي خلق وضعاً خاصاً لكُورد ستان بالذسبة لعلاقتها مع السلطات المركزية في كل من الدولة العثماذية وإيران ، ومما ساعدهم على ذلك التدهور العسكري والسياسي الحاد الذي أصاب الدولة العثماذية بالدرجة الاساس خلال القرنين السابع عشر والثامن عشر ، الذي أدى إلى ضعف السلطة المركزية وانتعاش النز عات الانف صالية في مع ظم ولاياتها ، وا تخذت هذه النز عات و سط الكورد و شكلت انتفا ضات عديدة من قبل أمراءهم تمكنوا خلالها من انتزاع استقلال نسبي لهم ، ومع حلول منتصف القرن التاسع عشر حققت أكثر الإمارات الكوردية استقلالاً عملياً عن الدولة العثمانية .

و من هذا جاء الحديث في هذا البحث ليتتبع إرها صات وملا مح شعور الكورد بالهوية القومية ، و تحول تلك الإرها صات إلى ظهور الاشاعر القومية ، و سعي الكورد إلى اثبات هويتهم بتحقيق استقلالهم عن طريق قيامهم بانتفاضات عديدة في ظل وجود المعوقات التي ساهمت بها الدول التي هيمنت على كُوردستان ، أو تقاسمها فيما بينها على ذلك وانعكاسها على كورد ستان بعد نصف قرن من الصراع والحروب والحملات العسكرية العثمانية التي توجّت بالقضاء على هذهِ الإمارات وعودة الإدارة العثمانية إلى معظم مناطق كوردستان.

ق سمت الدرا سة إلى مبحثين رئي سيين تناول المبحث الأول الأوضاع السيا سية في كوردستان للفترة (١٥١٤–١٨٠٦) ، أما المبحث الثاني فقد تطرق إلى أهم الانتفاضات الكوردية التي حدثت في كوردستان للفترة (١٨٠٦–١٨٤٧) .

# المبحث الأول: الأوضاع السياسية في كردستان (١٥١٤–١٨٠٦):

لقد تأثرت بلاد كردستان (\*) كثيرا بموقعها الجغرافي التي انعكست آثارها على أغلب جوانبها الحياتية (توفيق، ٢٠٠٤، ١٧)، ومن هذهِ الآثار العامل الديني الذي أفرز نتيجة للسياسة التي اتبعها الشاه إسماعيل الصفوي (١٤٨٧–١٥٢٤) في كُوردستان، بحيث أصبحت المنطقة مهيأة للتغيير ، وكا نت الدو لة العثماذية آ نذاك ترا قب عن كثب تطورات الأوضاع في كورد ستان ا لتي كا نت خاضعة تحت التسلط الصفوي ، وو جدت في الوقت نفسه بأن تحركات الصفويين وذشاطهم في كورد ستان خطراً يهدد مصالحها وتوجهاتها التو سعية ، لذلك قررت و قف زحفها نحو أور با والدخول في صراع مع الصفويين ومواجهة تهديداتهم (صالح، ٢٠٢١، ١٨٩٠) .

وهذا ما يشير لنا أن السياسة العثمانية تجاه كورد ستان تختلف عن سياستها تجاه معظم المناطق والولايات العثمانية الأخرى لأسباب تأتي في مقدمتها ؛ أن السيطرة العثمانية على



كُوردستان كانت نتيجة انتفاضات قامت بها الإمارات الكردية على الحكم الصفوي في كُورد ستان وتمكنت من طردها منها ، وقد طلبت تلك الإمارات الدعم من الدولة العثماذية لتقديم العون لها مقابل انضمامهم للحكم العثماني (حسن، ٢٠٢١ ، ٢٠٣) . إلا أن نتائج الصراع العثماني – الصفوي -كما سنرى – حول كورد ستان إلى مسرح نزاع بين هاتين الدولتين القويتين ، ولا سيما بعد أن استغل العثمانيون مشاعر الدين الفياضة لدى الشعب الكوردية الذي كان الإسلام يمثل حجر الزاوية في توجها ته وانتماءا ته السيا سية و تذمره من الحكم الصفوي ، من أجل استمالته إلى جانبهم . وقد تحقق ذلك في عهد السلطان العثماني سليم الأول (١٤٠٠ - ١٥١) الذي انتهج سيا سة مغايرة للسيا سة التي اتبعها الصفويين في تعاملهم مع الكورد ، بعد قناعته التا مة بضرورة إذباع مياسة تقوم على كسب الأمراء الكورد إلى جانب دولته وتحريضهم ضد الهيمنة الصفوية على مناطقهم (داقوقي، ٢٠٠٢، ٢١ ؛ صالح، ٢٠٢١ ، ١٥٩ ) .

وقد حُسِم الكورد هذا الصراع ، لصالح الدولة العثماذية في معركة جا لديران عام ١٥١٤ عبر دعمهم للسلطان سليم الأول في مواجهة الشاه إسماعيل الصفوي ، وبالتالي، فإن الامتداد العثماني نحو الشرق ، أيضاً كان على أكتاف الأكراد ومساندتهم لهم (عقلان ، ٢٠١٧، ٣) ، وبج هود ومساعي العلامة والمؤرخ الكوردي إدريس البدليسي (\*) . وعلى الرغم من اكتفاء العثمانيين من تحقيق الانتصار على الصفويين وعدم كسر شوكتهم نهائياً ، إلا أن هذا الانتصار — في الوقت نفسه- أجبر الصفويين على التخلي عن معظم المناطق الكوردية التي كانت تحت سيطرتهم . وعلى مدى ثلاثة قرون ، استمر النزاع – بشكل متقطع – بين الدولتين ، هذا الانزاع أرخى بظلاله على أرض كوردستان فتحولت إلى مسرح له، وتحول الكرد كشعب إلى وقود له أيضاً

وفي ظل النجاح الذي حققه السلطان سليم ضد الصفويين في معركة جا لديران ، إلا أن مصلحة السلطان سليم كانت تقتضي العمل على تأمين انضمام الأمراء الكورد الأخرين لسلطته ، فبدأ بالمرحلة الثانية في إخضاع كوردستان رسمياً ، وكسب الأمراء الكورد الذين وقفوا موقف الحياد في معركة جالديران إلى جانب الدولة العثمانية (آقجة ، ٢٠١٦، ص ١١٢) . وقد تحقق ذلك لا سلطان سليم ع ندما طرح عليه أحد مست شاريه الكورد إدر يس البدليسي ، و هي أن ي عترف السلطان بجميع الامتيازات والحقوق السابقة للأمراء الكورد مقابل إلتزامهم بحماية حدودهم مع الا صفويين والق تال إلى جانب العثمانيين في حالة ذشوب أي نزاع م سلح مع هم. وبعد موافقة الاسلطان سليم ع لى هذا الرأي ، انطلق البدليسي إلى الأمراء الكورد لإقامهم بحماية مدار هذا هذا المسلطان المايم عالي ما العثمانيين في حالة ذشوب أي نزاع م سلح مع هم. وبعد موافقة الاسلطان الليم على هذا الرأي ، انطلق البدليسي إلى الأمراء الكورد لإقامهم بحماية اله مراه هذا هذا الاسلطان المايم على هذا الرأي ، انطلق البدليسي إلى الأمراء الكورد مقابل المايم ما المايم الذ



بعد أن قام البدليسي بالاتصال وبمرا سلة الزعماء الكورد والاجتماع بهم واقناعهم بأن يخضعوا للدولة العثمانية ومناصرتها ، نجح البدليسي في إقناعهم بقبول السيادة العثماذية، وقد تم ذلك بفضل شخصيته الدينية ومكانته السياسية ، فضلاً عن أن الأمراء الكورد كانوا ينتظرون ساعة الخلاص من الحكم الصفوى بعد هزيمة الصفويين في جالديران (زكى، ٢٠٠٥، ٢٤٩-٢٥٠) .

مع انذ هاء العمل يات والحر كات الع سكرية، و طرد الا صفويين من المنط قة ، ود خول كرد ستان في نطاق السيادة العثمانية ، أرسل السلطان سليم الأول ، إدريس البدليسي كمفوض عثماني إلى المنطقة الكوردية، بعد أن منحهُ فرماماً شاهانياً ، يؤكد له فيه با تخاذ التدابير اللازمة لإقا مة المؤسسات الإدارية (بيات، ٢٠٠٣، ٢٠ ؛ صالح، ٢٠٢١، ٥٥٩– ٨٦٠) ، و قد قام البدليسي بدوره في تقسيم ولاية ديار بكر إلى تسعة عشر سنجقاً لتسهيل الأمور الإدارية، منها أحد عشر سنجقاً تابعاً للاسلطان العثماني بصورة مبا شرة . أما الاسناجق العثماذية الباقية فكا نت مستقلة تحت حكم الأمراء الكورد الذين تمتعوا بنوع من الاستقلال الذاتي ، في حين بقت خمس حكومات أخرى تابعة مبا شرة للدو لة العثمانية ، وكا نت مستقلة في جميع امورها الداخلية منها: اكيل، بالو، بوتان، كنج (هروري ، ٢٠٠٠، ٢٥-٢٥).

وقد اسفرت المفاوضات غير المباشرة بين الأمراء الكرد والمفوض العثماني البدليسي عن إيجاد صيغة اتفاق علم ١٥٩ يقتضي بترك إدارة كُردستان للأمراء الذين يتوارثون الإمارة كل في إمار ته ( صباغ، ١٩٩٩، ١٣٢) . ويشير أحد الاباحثين الكرد إلى أن بعض الاباحثين الكرد المعاصرين أشاروا إلى حصول هذا الاتفاق ، إلا أنه لم يتم العثور على نص هذا الاتفاق لحد الآن ، وأن أول من أشار إليه هو المؤرخ (محمد أمين زكي) ، الذي أورد بنود هذا الاتفاق في كتابه (خلاصة تاريخ الكرد وكردستان) من دون أن يشير إلى المصدر الذي أستقى منه معلوماته . ويرجح أن توصل إلى نقاط هذه الاتفاقية من خلال دراسته لطبيعة العلاقات الإدارية والسياسية المتباد لة بين الإمارات الكرد ية والسلطات العثماذية ، والبنود التي أوردها هي : الحفاظ على حرية واستقلال الإمارات الكردية ، والسلطات العثماذية ، والبنود التي أوردها هي : الحفاظ على حرية واستقلال الإمارات الكردية ، والسلطات العثماذية من خلال دراسته للمبيعة العلاقات الإدارية والسياسية المتباد لة بين الإمارات الكردية والسلطات العثماذية من خلال دراسته للمبيعة العلاقات الإدارية والسياسية المتباد لة بين الإمارات الكردية ، والسلطات العثماذية من خلال دراسته للبيعة العلاقات الإدارية والسياسية المتباد لة مين الإمارات الكردية ، والسلطات العثماذية ، والبنود التي أوردها هي : الحفاظ على حرية واستقلال الإمارات الكردية ، والملطات العثماذية ، والبنود التي أوردها هي : الحفاظ على حرية واستقلال الإمارات الكردية ، عدي والاعتراف العثماني بالحق الوراثي للأمراء الكرد في إمارتهم ، ومساهمة الأكراد في جميع الحروب عليهم ، ومساهمة الأكراد بتقديم المونات المالية للسلطة (حسن، ٢٠٢١، ٢٠٢).

نلا حظ مما تقدم ، أن النتائج التي ترتبت على حدوث معركة جا لديران بين الدولة العثمانية والدولة الصفوية التي وقعت على أرض كُردستان ، هي انتقال احتلال المنطقة الكوردية من الدولة الصفوية إلى الدولة العثمانية ، أي بقاء المنطقة محتلة من قبل دولة أخرى ، وعلى خلاف موقف الصفويين الذين كانوا يعينون باستمرار حكاماً من القزلباش الآريين على المناطق الكوردية ، وبالتالي ، فقد تحولت المنطقة إلى ساحة دائمة الصراع والحرب الدامية بين العثمانيين



والصفويين ، لم تكن ساحة كُورد ستان نفسها مكاناً للمعارك فحسب ، بل كان أبناء كورد ستان وقوداً لهذهِ الحرب وسداً مانعاً وحامياً للدولة العثمانية (حبيب، ٢٠٠٥، ٤٤).

ويمجيء السلطان سليمان القانوني (١٥٢٠–١٥٦٦) الذي قاد حملتهُ الأولى إلى الشرق عام ١٩٣٤، وتكلّل جهوده من دخو له مدينة بغداد و طرد الصفويين منها ( كوثراني، ١٩٩٩، ٩). قدمت الإمارات الكوردية الدعم الكبير له ، ونظراً لاستراتيجية موقع هذه الإمارات الكوردية التي تقع على حدود أعتى أ عداء الدو لة العثماذية ، فقد أ صدر الاسلطان سليمان أحد أ هم فرمانا ته المتعلقة بالذ ظام الإداري العثر ماني في كرد ستان، ذ ظم فيها طبيعة العلا قات بين الاسلطات العثماذية والإمارات الكردية ، لتبدأ الدولة العثماذية ، فقد أ صدر الاسلطان سليمان أحد أ هم فرمانا ته المتعلقة بالذ ظام الإداري العثر ماني في كرد ستان، ذ ظم فيها طبيعة العلا قات بين الاسلطات العثماذية والإمارات الكردية ، لتبدأ الدولة العثماذية بعد ذلك باستحداث نظام إداري خاص بكُوردستان ، إذ قسمت الولايات على عدد من السناجق ، إلا أن مستويات هذه الاسناجق ودرجة ارتباطها بالدولة تختلف من سنجق إلى آخر (حسن، ٢٠٢١، ٢٠٤) . وعلى الرغم من الانتصار الذي حققه العثمانيون على الصفويين ، إلا أن هناك محاولات لاحقة قد جرت من قبل الشاه طهما سب الأول (١٥٩٤-١٥٧) السيطرة على مناطق كُوردستان العثمانية ، لكنها باءت بالفشل بسبب قوة الرد العثماني المتراد يالمي مناركة المولي العثماني المي من الانتصار الذي حققه العثمانيون

ومن جهة أخرى ، أن علاقات الكرد با لدولتين العثماذية والصفوية تسير شدا وجذبا وفق المصالح الكوردية، وحسب تصرفات وسياسة كل دولة تجاه الكورد خاصة في مسألة الضرائب ، فعندما تضيق إحدى الدولتين الخناق على الكورد بسبب الضرائب أو التجنيد الإجباري أو أعمال السخرة ، فأن الكورد يلجأون إلى انتفاضة ، وعندما يستشعرون الخطر يعبرون الحدود المفتوحة دائماً إلى الدولة الأخرى ، وهذا ما يفسر لنا أن الأكراد كانوا يحتفظون بعلاقات مفتوحة مع إحدى الدولتين (تاج الدين، ٢٠٠١) .

وقد استمرت الحملات العسكرية التي قام بها الاسلطان سليمان القانوني ، حيث قام بثلاث حملات عسكرية استولى فيها على مدينة تبريز عاصمة الصفويين ، والعديد من المدن الأخرى ، وفي عام ١٥٥٥ عقدت الدولتين العثماذية والصفوية اتفاقية بين السلطان سليمان والشاه طهماسب عرفت باتفاقية آماسيا ، وقد عدت هذه الاتفاقية بمثابة أول اتفاقية رسمية بين الدولتين، تم بموجبها تكريس تقسيم كُورد ستان رسمياً وفق وثيقة رسمية، نصت على تعيين الحدود بين الدولتين ، وخاصة في مناطق شهرزور، وقارص، وبايزيد (وهي مناطق كردية صرفة) (الدهان وعلاوي، ٢٠١٩، ٢٦٢؛ محمود ٢٠١٦) .

وي تبين من هذا، أن الدولتين العثماذية والاصفوية ، تقضيان بالمكشوف على ابناء كوردستان ، ولكن ما كان يبعث على الأسى والمرارة ، أن العشائر والقبائل الكوردية كلما هدأت الحرب نو عاً ما بين الدولتين مؤقتاً تحينت الفرص للاشتباك بعضها مع بعض في التناحر



والاقتتال فيما بينها . وكانت الدولة العثمانية لا تمنح أمراء الكورد حق التمتع بحقوقهم الوراثية في إدارة إ ماراتهم إلا شريطة مشاركتهم في الحروب ضد الدو لة الصفوية ، بل لم تكن لتقر لهم بهذه الحقوق إلا بعد انتصارهم في هذه الحرب (الضيفي، ٢٠١٨، ١٠). فكلما وجدت الدولة العثماذية عشيرة أو قبيلة كُوردية تعادي الدولة الصفوية رحبت بها على الفور طيلة القرن السادس عشر وأ هدت اليها مختلف الخلع والهدايا الثمينة . ففي عام ١٥٦٣ لم يمنح الوزير إسكندر زينل بك إمارة هكاري إلا بعد أن ذفذ هجومه على أذربيجان وكُورد ستان وذهبهم ، إذ اشتبك زينل بك في منطقة سلماس مع أخيه بايندور بك ، فأ ندحر بايندر بك في المعركة التي درات رما ها بين الأخوين ، فقتل عدد كبير من الكورد وأسروا، فقدم زينل بك إلى الوزير ومعه غنائم كثيرة ليقدمها إليه وبهذه الشاكلة عين أميراً على هكاري (حسن، ٢٠١٦، ٥٩-٢٢، رؤوف، ٢٠١٨، ٢٠١) .

ولربما يفسر لنا أمر حقيقة الاقتتال الدائم ما بين الكورد واستعداد الأطراف المختلفة للتعاون مع السلطات المركزية العثماذية ضد أبناء جلدتهم ، هو وجود الاكراد على حدود الدولتين ، مما دفع هم للتورط مبا شرة بالاعارك الدائرة بين الدولتين ، وقد عمق ذلك وجود الانقسامات العميقة ما بين القبائل الكوردية . وبطبيعة الحال استطاعت بعض هذه الإمارات أن تعزز مركزها باستغلال ضعف الدولة المركزية كلما سنحت لها الفرصة بذلك (جواد، ٢٠٠٠).

وعلى الرغم من خضوع أجزاء من الإ مارات الكوردية التي تحكم مناطق كوردستان المختلفة تحت الهيمنة العثمانية غير المباشرة ، وأجزاء أخرى منها للهيمنة الصفوية الغير مباشرة أيضاً ، فقد وصل عدد هذه الإ مارات في عموم كوردستان خلال القرن السابع عشر إلى ستة عشر إ مارة ( فؤاد، ٢٠٠٠ ، ١٨) ، وتشير أحداث تلك الفترة إلى اشكال من المقاومة التي كانت تقوم بها العشائر الكوردية ضد تلك الهيمنة ، منها الانعطاف الأخير في العلاقات بين الايزيدية والدولة العشائر الكوردية ضد تلك الهيمنة ، منها الانعطاف الأخير في العلاقات بين الايزيدية والدولة واحد وهي إمارة داستي الموصل، اربل والسوران (جندي، ٢٠٠٠ ، ٢١١) ، حيث استدعي حسين بك إلى استنابول وجرد بما أنيط إليه من مناطق وإمارات ثم حكم عليه بالموت فأ عدم هناك وذلك أواسط القرن الاسادس عشر وذلك بحجة سوء إدارة و عدم محافظته على ما اقطعه إليه السلطان من البلاد . وقد أدى إعدام حسين بك الداسني إلى هياج الايزيدية ، إذ المولة العثمانية ، واظهروا قوة صارمة ، فاستخدم السلطان سليمان القانوني السلاح الديني ضدهم ، فأ صدر مفتي واظهروا قوة صارمة ، فاستخدم السلطان سليمان القانوني السلاح الديني ضدهم ، فا صدر مفتي البلاد . وقد أدى إعدام حسين بك الداسني إلى هياج الايزيدية ، إذ ثاروا على الدولة العثمانية ، واظهروا قوة صارمة ، فاستخدم السلطان سليمان القانوني السلاح الديني ضدهم ، فاصدر مفتي الدولة الرسمي أبو السعود العمادي أول فتوى عثمانية بحقهم أباح فيها قتلهم علناً (عبود، ٢٠٠٠) عان أحمد، ١٩٧٥، ٢٠٢) .



و من الانتفا ضات الكورد ية الأخرى ، هي المقاو مة البطول ية التي ا بدتها ع شيرة البر ادوستيين بقيادة أمير خان برادوست ضد الشاه عباس الصفوي (١٥٧١–١٦٢٩) في الفترة الواقعة ما بين (١٨٠٨–١٦١٠) ، في قلعة دمدم الشهيرة قرب اورمية ، حيث ضرب جيش الشاه حصاراً محكماً على الا كراد البر اود ستيين دام عدة شهور أصيب خلا لها جيشه بضحايا كبيرة وخسائر فاد حة، ودافع الاكراد عن قلعتهم بقيادة أمير خان حتى ابيدو عن آ خرهم ، لتتحول المأساة فيما بعد إلى ملحمة أشاد بها المستشرقون ، وتغنى بها الادباء (أ حمد، ١٩٨٥، ١٣٦) فؤاد، ٢٠٠١، ١٨ ؛ أ حمد، ١٩٩٥، ص ٤١) ، كما دونت هذه الانتفاضة بكلمات اطلقها أمير خان بصوته ضد الشاه عباس ، جاء فيها (الساريسى ، ٢٠١٣، ١٨–١٩٠):

> لن يخضع أبناء شعبنا أنهم ينتظرون العدو في الميدان أنهم يقاتلون كالأسود ويقطعون العدو إرباً إرباً ، دوماً لن نخاف جندك ولن نخاف خان تبريز أن البطل لن يهرب في النزل نحن لا نخاف خان جين وما جين ولن يوليك شعبنا الادبار ولن يترك شعبنا الجبال لن اقبل تاجك ولن أسىء إلى سمعة كردستان

بعد احتلال بغداد عام ١٦٢٣ من قبل الشاه عباس الصفوي ، سارع حاكم أردلان الكوردي إلى الوقوف بجا نب الشاه ، بينما احتفظ بقية الأمراء الاكراد على ولائهم التقليدي للسلطان العثماني. وقد قاد السلطان العثماني مراد الرابع (١٦٢٣–١٦٤٠) حملة عسكرية في أذار ١٦٣٨ تمكن من خلالها استعادة بغداد ، وقد تم انهاء الحرب بين الدولتين بعقد اتفاقية معاهدة زهاب عام ١٦٣٩ بين الشاه عباس والسلطان مراد الرابع في مدينة قصر شيرين الواقعة في منطقة كرمشان بشرق كوردستان (أبو عليه، ٢٠٠٨، ٢٧٥؛ راوي، ١٩٧٠، ٢٤٣؛ الجاف، ٢٠١٢، ٣٢؛ محمود، ٢٠١٦، ٤٧).

نلا حظ مما تقدم ، أن السيا سات أو الممار سات السابقة للدو لة العثمانية تجاه الكورد، كانت سياسات وإجراءات مبطنة ، إذ أنها كانت مدعمة بحجج واهية لا تساندها الحقيقة والواقع



في أغلب الأحيان. كما أن بعض تلك السياسات كانت تستند إلى بنود الاتفاق الكوردي العثماني نفسها ، كسياسة الاستغلال والاستفادة من الكُرد ، ومن الأرجح أنهم كانوا يلجأون إلى سيا سات سافرة أو غير مبررة عندما كانوا يعجزون عن إيجاد سيا سات أخرى أكثر منطقية، كفيلة بإيصالهم إلى غايتهم المنشودة في الحالة التي كانت بين ايدهم (هروتي، ٢٠٠٨، ١٣٣).

ويم كن ترجمة هذه السياسة من خلال الو قوف على حوادث تاريخ ية تف سر تلك التوجهات ، والذي كان من ركائزه الأساسية جمع أكبر قدر ممكن من القوة سواءا كانت من الجانب العثماني أم الكورد أنفسهم ، والتوجه بها إلى المنطقة المقصودة للقضاء على الأمير الكوردي الناقم عليه . ففي عام ١٦٤٠ قام والي ار ضروم العدَّماني في اطار تلك السياسة بالزحف على م صطفى بكأ مير شو شيك ، بحجة شكوى الحكو مة الصفوية منه ، فأ ستولى على قلعته بمساعدة الكورد أنفسهم ودمر امارته ، كما وعُدت حادثة الهجوم على ا مارة بدليسي عام ١٦٥٦ من قبل والى وان ملك أحمد باشا مثالاً بارزاً على سياسة القوة العثماذية المهيمنة أيضاً . فقد كان ا لوالي المذكور يم ثل الذ موذج الأم ثل بين الم سؤولين العدْ مانيين الذين كانوا ينته جون تلك السياسة العثمانية الهادفة إلى كسر شوكة الإمارات الكوردية ، إذ تمكن من تحقيق هد فهِ عندما زحف على بدليس في عهد أميرها (أبدال خان) ، فسقطت دفاعات بدليس واستسلمت للقوات المغيرة ا التي كان أكثرها من الكورد (نجار، ٢٠٠٧، ٢٧ ومابعدها ؛ هروتي، ٢٠٠٨، ١٣٣–١٣٤) . وهذا ما يدل على أن الهدف الأساسي لتلك العملية كان يتمثل في القضاء على هذهِ الإمارة التي بلغت درجة وإضحة من القوة والازدهار بحيث صارت تشكل خطرا على ولائها للدولة العثمانية، ولم يستطيع العثمانيون القضاء عليها بغير هذهِ الوسيلة. ويرى باحثون آخرون أن تدخل السلطة العثمانية المركزية في الشؤون الكوردية بدأ يظهر بشكل واضح عقب هزيمتها أمام روسيا في ضواحى فيينا عام ١٦٨٣ (ستسيفا، ٢٠٢٠، ١١٥).

وبعد تعرض بلاد فارس للغزو الافغاني عام ١٧٢٢ وزوال الدو لة الصفوية ، خفت حدة الصراعات والتوترات المذهبية نوعاً ما بين الدولة العثماذية وحكام بلاد فارس الجدد من الافغان ، إلا أن الحروب والمنازعات ظلت مستمرة بسبب اطماع الدولة العثماذية في التوسع على حساب بلاد فارس والرغبة في اقتطاع اجزاء كبيرة منها وإلحاقها بولاية بغداد (خوري، ١٩٩٧، ٢٧٠) . وفي ظل هذهِ الظروف الجديدة ، اقتضت أن يقف ا مراء الكورد موقفاً ايجابياً من المواجهة الحربية بين الدولتين ، وخصوصاً خلال استعدادهم للمعركة التي انتهت بهزيمة قوات ا حمد با شا (١٧٢٣-١٥ أثر انسحاب أمراء الكورد وقواتهم من الجيش العثماني، وخلال غزوات نادر شاه (١٩٢٩-) على الاراضي العثمانية ، لم يقف أمراء بابان وأردلان ضده بالرغم من أن معظم أفراد جيشه كان من البلوش والكورد والافغان والتركمان، وفي الوقت نفسه كان لنادر شاه معرفة سابقة في التعا مل



مع الكورد بسبب تجربته السابقة معهم وملازمة بعض الكورد الخرا سانيين له لسنوات طويلة (لونكريك، ١٩٦٢، ١٣٤). كما وحدثت انتفاضات كوردية أخرى بعد منتصف القرن الثامن عشر منها انتفاضة عشائر جيهان بك عام ١٧٦٥ في ملاطيا ، وانتفاضة عشائر رشكوتا وخرزان بقيادة فرحو آغا وقاسم خرزي بين أمد وسيرت عام ١٧٨٩، وانتفاضة عشائر زركا وتيركان في الشمال من أحد عام ١٧٩٤ (الثورات الكوردية ، الانترنت) .

وبمجيء القاجاريين للحكم في بلاد فارس عام ١٧٩٣ بدأت مرحلة جديدة من الصراع بين الدولتين العثماذية والقاجارية، وقد تزامن هذا الصراع مع إتساع ذطاق التغلغل الأوربي وصراع النفوذ في المنطقة ولا سيما بين بريطانيا وروسيا القيصرية في كل من الدولتين، ليشهد الوضع الكوردي حراكاً فوقوياً قاده أمراء الكورد للاستئثار بالسلطة المحلية وتحقيق المزيد من الاستقلال الداتي في شؤون إ ماراتهم الإقطاعية المتوارثة. و كان الأ مير البا باني عبد الرحمن با شا – كما سنرى – أول من قاد مثل هذه الانتفاضات بسبب رغبته وحرصه على أن يستقل في حكم إماراته في شهروزر ، والعمل على توسيع حدودها والخروج عن طاعة الماليك في بغداد (خصباك، ١٩٨٩، ٣٦) . وقد تزامن جهود أ مراء الكورد لذيل الاستقلال في حكم إماراتهم الماليات في بغداد (خصباك، ١٩٨٩) . وقد تزامن جهود أ مراء الكورد لذيل الاستقلال على حكم إماراتهم الماليات مع برامج الاصلاحات الواسعة والخطط التي اعدتها الدولة العثمانية للتغلب على حالة الضعف التي انتابها منذ عقود

المبحث الثاني: الانتفاضات الكوردية في كوردستان (١٨٠٦–١٨٣٤):

مع بدا ية القرن التا سع عشر، كا نت العلاقة بين الإ مارات الكوردية والدولة العثماذية قائمة على النهج السابق ، وقبل أن نتناول الاوضاع السياسية وأثرها في ذشوب الانتفاضات الكوردية في كُورد ستان ، يجدر بنا القول، أن الاوضاع في الدولة العثماذية خلال القرن التا سع عشر قد تركت أثارها المبا شرة على كورد ستان، وحتى محاولات الاصلاح التي قا مت بها مطلع القرن التاسع عشر كانت معظم نتائجها وأثارها سلبية على كُوردستان، وفي مقدمتها العمل على فرض السلطة المركزية للدولة العثماذية على مختلف الولايات ، والعمل على الهاء القرات الكوردية القائمة (الدوسكي، ٢٠٠٢، ٧٧) .

هذا و قد شكلت القبا ئل الرعوية في الذصف الأول من ال قرن التا سع عشر، وبحسب تقديرات الباحثين والمؤرخين، ثلث سكان كوردستان، وكانت القبيلة تمتلك الأرض والمرعى بشكل جماعي ، وقد فرضت على القبائل الكوردية حسب المعاهدات التي مرت حالة من الاستقرار وعدم تجاوز حدود الدولتين العثمانية والقاجارية (أميري، ١٩٩٢، ١٧٣؛ توفيق، ٢٠٠٤، ١٩) ، ومن السياسات الخطرة التي انتهجتها كلتا الدولتين تجاه كوردستان والتي أضرت بالمجتمع الكوردي واقتصادهِ ، هي سياسة فرق – تسد ، وذلك لأن هذهِ السياسة تقطع أوصال المجتمع و تدمر كيان الأمة مة .



فالشعب الذي تطبق عليه هذهِ السياسة لن يكون في معظم الحالات في وضع يسمح له بإعادة تكوين ذا ته، فكُورد ستان ومجتمعها خير دلايل على آ ثار هذهِ السيا سة ، ولا سيما أن المناطق والإ مارات الكوردية خلال العهد العثماني – الفترة المعنية بدراسة البحث – شكلت أرضاً خصبة لتجربة تلك السياسة وتوابعها (هروتي، ٢٠٠٨، ٩٤).

ومن جهة اخرى كانت الدولة العثمانية قد وصلت إلى حالة من الضعف والانحطاط مع بداية القرن التا سع عشر ، إذ واجهت مشاكل خطيرة وعلى مختلف الصعد الإدارية والعسكرية والاقتصادية وفي علاقتها الخارجية، وبروز النزعة الا ستقلالية في معظم ولاياتها ( السمر، ٢٠١٢، ٣٣؛ إبراهيم، ٢٠١٨، ٢٥٠، الدوسكي، ٢٠٠٢، ٢٧) . وما بين أوا خر القرن الثامن عشر ومنتصف القرن التاسع عشر، ظهرت حركات قوية متعاقبة في كورد ستان الكبرى استهدفت تشكيل دولة كوردية كبيرة متحررة تماماً من أية قيود سياسية أو عسكرية أو مالية كانت تفرضها الدولتين العثماذية والقاجارية على الإ مارات الكوردية ، وقد قاد هذه الحركات (الانتفاضات)، أمراء شباب، يأتي في مقدمتهم الأمير عبد الرحمن من إمارة بابان ، والأمير محمد كور باشا من إمارة سوران ، والأمير بدر خان من إ مارة بو تان . و شكل ظهور هذه الانتفاضات نقطة انع طاف مهمة في تاريخ الشعب الكوردي وذلك لأن الإمارات الكوردية واجهت مستقبلين متفاوتين كلياً على الاصعدة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية كانت قرية الانتفاضات ، أمراء شباب، يأتي في بدر خان من إ مارة بو تان . و شكل ظهور هذه الانتفاضات نقطة انع طاف مهمة في تاريخ الشعب الكوردي وذلك لأن الإمارات الكوردية واجهت مستقبلين متفاوتين كلياً على الاصعدة الاجتماعية الكوردي وذلك لأن الإمارات الكوردية واجهت مستقبلين متفاوتين كلياً على الاصعدة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية كافة: الأول هو تشكيل دولة كوردية كبرى، والثاني: هو تدمير الكيانات المستقلة و شبه الاستقلة وبالتالي إلحاقها كاملة با لدولتين العثماذية والقاجارية (اسكندر، ٢٠٠٨) . (١١١

وقد خضعت مسألة نجاح تلك الانتفاضات وفشلها إلى جملة عوا مل داخلية واقليمية ودولية . عبر العامل الداخلي عن نفسه بقدرة الكورد على توحيد صفوفهم وتحييد دفوذ القبيلة وترقية الولاء المحلي إلى ولاء اشمل يتحدى حدود الإمارة والمنطقة الواحدة ، وعلى الصعيد الإقليمي ، كان على النخب السياسية الكوردية الاستفادة إلى ابعد حد ممكن الوهن المتزايد الذي عانت منه السلطات المركزية في استانبول وطهران في مساعيها لتكوين كيان سياسي كوردي كبير. أما العامل الأخير والذي آثر في مسار الاحداث السياسية في كُورد ستان ، فكان تو غل القوى الاوردية الاوردية الاوردية الاستفادة إلى ابعد حد ممكن الوهن المتزايد الذي رجويد. أما العامل الأخير والذي آثر في مسار الاحداث السياسية في كُورد ستان ، فكان تو غل القوى الاوردية الدولتين العثمانية والقاجارية ومشاكلها الداخلية حتى النصف الأول من القرن التاسع عشر (جويدة ، ٢٠١٣، ٥٥- ٣٦؛ إحسان، ٢٠٠، ٢٢- ٢٣؛ اسكندر، ٢٠٠٨، ١١١ – ١١٢). وذظراً لكثرة الانتفاضات التي قام بها الاكراد في القرن التاسع عشر، إلا اذنا سوف نحدد فترة هذه الانتفاضات حتى عام التي قام بها الاكراد في القرن التاسع عشر، إلا اذنا سوف نحدد فترة هذه الانتفاضات حتى عام



أولاً: انتفاضة عبد الرحمن باشا بابان عام ١٨٠٦.

بعد وفاة عثمان باشا عام ١٧٨٨، تم تعيين إبراهيم خلفا له على إدارة مدينة شهرزور برزت شخصية عبد الرحمن با بان (\*) ، ورغبته في تولي حكم الإ مارة الباباذية ، وذلك بفعل ثقله الاجتماعي بين العشائر الكوردية وعلاقته مع الحكام القا جاريين التي يمكن استثمارها لتحقيق طموحه السياسي ، إلا أن هذه الخصوصية التي يتمتع عبد الرحمن بها لم تكن خافية عن سليمان باشا الكبير (١٧٨٠-١٨٠٢) والي بغداد ، لكنه أراد أن يغض الطرف عن فكرة تعيينه ، لإدراكه بأن مكاذ ته في منط قة كُورد ستان وعلاقا ته الخارج ية يه شكلان م صدر قلق لبا شوية ب غداد (الكر كوكلي، ١٩٦٣، ١٩٢) . غير أن لجوء عبد الرحمن إلى مدينة سقز في إقليم كرمن شاه الإيراني قد آثار مخاوف سليمان الكبير من احتمائية اقنا عه القا جاريين بالهجوم على الأراضي البابانية ومنطقتي كوي وحرير (الكوراني، ٢٠١٢ ، مراً ينص على منح عبد الرحمن بابان حكم الإمارة البابانية ومنطقتي كوي وحرير (الكوراني، ٢٠١٢ ، مراً ينص على منح عبد الرحمن بابان حكم الإمارة

وخلال المدة الأولى من حكم عبد الرحمن باشا التي استمرت حتى عام ١٧٩٧، تمكن خلالها من تثبيت دعائم الأسرة البابانية في كُورد ستان متخذاً من مدينة شهرزور نقطة انطلاق لتوسيع دائرة نفوذه السياسي ، تساعده في تحقيق ذلك قوة الشخصية وعلاقاته الحسنة مع غالبية زعماء العشائر الكوردية في المنطقة الشمالية . ويعد بقاء عبد الرحمن با بان لمدة أربعة أ عوام مقيماً في بغداد وعلى مقربة من أنظار سليمان الكبير ، طلب من الوالي عام ١٨٠١ السماح له بالمغادرة ، مما اغضب ذلك الوالي سليمان ، الذي قرر عزل شقيقه سليم بك عن حكم منطقتين كوي وحرير ، وتعيين محمد بن محمود با شا السوراني بدلاً عنه وذفي الأخوين إلى الحلة للتخلص منهم (حسين، ٢٠٠٦، ١٨٧) .

وفي العام ١٨٠٢، جاءت الأقدار لتبعث من جديد حلم عبد الرحمن با شاحول إمكاذية استرجاع حكمه المغتصب في نظره من جديد ، إذ توفي في العام نفسه سليمان الكبير، وعلى الرغم من تولي علي باشا صهر سليمان مقاليد الحكم ، إلا أن الولاية شهدت صراعاً سيا سياً للاستحواذ على الاسلطة ، كانت أدوا ته كلاً من سليم بك ال صهر الثاني لا سليمان الكبير وأحمد أ غا رئس الانكشارية ، فقرروا التحالف في جبهة واحدة لإبعاد علي باشا وتسلم سليم بك السلطة بدلاً عنه الانكشارية ، فقرروا التحالف في جبهة واحدة لإبعاد علي باشا وتسلم سليم بك السلطة بدلاً عنه الانكشارية من المار التحالف في منهم واحدة لإبعاد علي باشا وتسلم سليم بنا الماطة بدلاً عنه الانكشارية ، فقرروا التحالف في منهة واحدة لإبعاد علي باشا وتسلم سليم بالمام عبد الرحمن با شا أح يدري، ٢٠١٦، ١٧؛ الكر كوكلي، ١٩٦٣، ٢١٨) . وعلى الرغم من اذ ضمام عبد الرحمن با شا وشقيقه إلى جبهة التحالف، إلا أن قوات الوالي علي باشا تمكنت من إلحاق الهزيمة بهم ، فقتل أ غا الأنكشارية . أما عبد الرحمن باشا وسليم بك صهر سليمان ، فقد تم القبض عليهم ، وقرر الوالي أعدامهما لولا توسط بعض الشخصيات العراقية ومطالبتها علي باشا بالإعفاء عنهما (د هش، مر، ٢٠٠٧) .



ومع مطلع عام ١٨٠٣ ورد إلى الباب العالي طلب من الحكومة القاجارية يدعو إلى تأديب عشائر البلباس بشدة لما كانت ترتكبها من اعتداءات على القوى القاجارية ، فأصدر الباب العالي أوامر إلى علي باشا بالتوجيه لتأديب هذهِ العشائر . ونظراً لتعدد المناطق التي كانت هذهِ العشائر ترعى بها موا شيها ولاسعتها، فقد كلف علي با شا حاكم با بان إبراهيم با شا بمعا لجة قضية أولئك الذين كانوا يسكنون كويسنجق وبتوين منهم ، وتوجه بنفسه نحو أربيل، فقتل وأتلف كثيراً فيما حولها وصادر ألوف الدواب والموا شي والكثير من الأموال والأمتعة المنزلية. وفي أربيل التقا به إبراهيم باشا بما كان معه ، وبعد تأديب عشائر البلباس ، فكر علي باشا في اليزيدية في سنجار (بيك، ٢٠٠١) .

بعد أن أصبح عبد الرحمن باشا بابان أميراً على بابان عام ١٨٠٣، قام بخطوات حثيثة لتعزيز سلطته وتوسيع رقعة إمارته وهكذا عاد لمنصبه للمرة الثانية (الوائلي، ٢٠٠٨، ١٧٩). وكانت أولى الخدمات التي قدمها للوالي علي باشا ، اشتراكه مع قواته في الحملة العسكرية التي ارسلها علي باشا عام ١٨٠٤ لوضع حد لهجمات السعوديين على مدن العراق الجنوبية وفي مقدمتها البصرة ، وإلى جانب تصديه لمخاطر خارجية ، شارك عبد الرحمن أيضاً من الحملة العسكرية التي ارسلها والي بغداد عام ١٨٠٤ ضد عشائر العبيد في منطقة الخابور لقيامها بحركات عدادية ضد حكومة بغداد، وقد اشترك إلى جانب أمير بابان محمد باشا حاكم كوي وحرير، لكن الأخير قتل على يد عبد الرحمن با شا، دون أن يتخذ والي بغداد أي أجراء بحق عبد الرحمن با شا، بسبب و ضعه الداخلي والخارجي الذي لا يسمح له بفتح جبهة عدائية جديدة وبالأخص مع أمير بابان، ثم عهد إلى يك إلى جانب حكم السليمانية منطقتين حرير (الصويركي ، ٢٠٠٨) ما الداخلي والي بهده، ٢٠٠٩). ولي بند إلى جانب حكم السليمانية منطقتين على مدن الي حرير المن الماء معن على يد

ولغرض تقوية جبهة عبد الرحمن باشا العسكرية، طلب من ضامن المحمد شيخ العبيد و حمد الحسن شيخ الغرير الوقوف إلى جاذبه في حالة تعرض أراضيه إلى هجوم من قبل قوات الوالي علي باشا ، كما أرسل أخاه سليمان بك مع قوة عسكرية، استولى فيها على مناطق درنة وباجلان وزهاب، وتعيين خالد بابان بدلاً من حاكمها عبد الفتاح باشا، ليضمن ولاء سكان تلك المناطق إلى جاذبه (فائق، ١٩٦٢، ٤٣؛ الكركوكلي، ٢٠٠٨، ٢٢٩؛ الوائلي، ٢٠٠٨، ١٧٩) ، ولإ شعار عبد الرحمن با بان بضعف قدرا ته القتالية طلب علي باشا من مح مد الجليلي (١٧٨٩ –١٨٠٢) وا لي الموصل وقا سم با بان أ غا حاكم أربيل التو جه بقوته ما إلى كركوك ، لاتخاذ ها نقطة اذ طلاق للزحف نحو السليمانية . كما اغرى والي بغداد ، خالد با بان بأن الأخير إذا ما تمكن من القضاء على عبد الرحمن باشا فأن الوالي سيمنحه حكم الإمارة البابانية (بصري، ٢١٩، ٢١، ٢١). وبذلك نرى



أن استخدام علي باشا سياسة ضرب الزعامات الكوردية الواحدة بالأخرى هو من أجل إضعاف جبهة عبد الرحمن باشا العسكرية، وهذا ما تحقق لاحقاً.

وقد منيت قوات الوالي بهزيمة عسكرية أمام قوات خالد بابان في منطقة التون كوبري، فاضطر للهرب إلى أربيل ، عندها خرج الوالي في عام ١٨٠٥ بقوا ته لقتال عبد الرحمن باشا ، دون علم الأخير بها حتى اقترب من كركوك فاضطر أ مير بابان إلى إتباع أسلوب دفاعي، متخذاً من مضيق بازيان (دربندبازيان) مكاناً لتجمع قوا ته، ولا سيما بعد تخلي حلفاءه من شيوخ العبيد والغرير عنه ، واحاط جنود الوالي بالمضيق من كافة الجهات ، وبدأوا بمها جمة قوات عبدالرحمن التي وجدت نفسها عاجزة عن الصمود أمام القوات المها جمة ، عندها انسحب عبدالرحمن باشا إلى السليمانية ، ومذها إلى إ يران (جليلي، ١٩٨٧، ٦٩ بسعدون، ١٩٩٩، ١٥٧، دهش، ٢٠٠٧، ١٣) . ثم عين الوالي خالد بن أحمد باشا حاكماً على الإمارة البابانية في العام نفسه وسليمان بن إبراهيم باشا حاكماً على كوي وحرير، بعدها عاد علي باشا إلى بغداد (الصويركي، ٢٠٠٧، ٢٨٣؛ بصري، ١٩٩١ حاكماً على كوي وحرير، بعدها عاد علي باشا إلى بغداد (الصويركي، ٢٠٠٠، ٢٨٣؛ بصري، ١٩٩٩ موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الفترة الثانية من حكم عبد الرحمن باشا التي موجدة موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية في تلك الفترة والتي تميزت بطموحه موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية في تلك الفترة والتي تمنعها ما مواجهة موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية في تلك الفترة والتي تمنعها من مواجهة موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية من حكم عبد الرحمن باشا التي تميزت بطموحه موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية من حكم عبد الرحمن باشا التي تميزة بطموحه موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية من حكم عبد الرحمن مات التو تمنيزت بطموحه موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية من حكم عبد الرحمن باشا التي تميزة بطموحه موقف إيران الماند له، ومستغلاً أوضاع الدولة العثمانية ما حكم عبد الرحمن مات الذر مع تمان مالما على مواجهة موقف إيران الماند له، ومستغلاً وضاع الدولة العثمانية من حكم عبد الرحمن ما ما مادو له المواجهة من مواجهة مران المان المان المان على مالون المانية الغرمانية ما ما مواجهة من مواجهة المان عالمان ما مادولة العثمانية الموناع بالضغط على الدولة العثمانية المانية ما ما ما ما ما ما ما ما مادولة العثمانية ما ما ما مالمانية ما ما مواحية المرمان مالمو

بعد إلتجاء عبد الرحمن بابان وانصاره إلى حليفة أمان الله خان أردلان من أجل المساعدة العسكرية ، استمر هو وأنصاره في سنقر قرب كرماشان ، وهي مدينة قريبة من حدود بابان الشرقية (إسكندر، ٢٠٠٨، ١٣٥ ؛ الكر كوكلي، ١٩٦٣، ١٧٨)، و قد حاو لت إيران الا تدخل في محاو لة منها للضغط على والي بغداد لإعادته إلى منصبه ، ولا سيما أن الفكرة قد وجدت قبولاً من قبل إيران على اعتبار أن عبد الرحمن بابان في نظرها هو أفضل شخصية يمكن الاعتماد عليها في عدم إثارة الاضطرابات على حدودها مع العراق ، كما يتمتع بقوة تأثير في غالبية زعماء منطقة كُوردستان ، وبهذا ، فقد بعثت إيران برسالة إلى الوالي علي باشا تدعوه فيها إلى اصدار عفو بحق عبد الرحمن باشا وإعادته أميراً على بابان، إلا أن رد الوالي علي باشا تدعوه فيها إلى اصدار عفو بحق عبد الرحمن الجوابية من تلبية طلب الحكومة الإيرانية ذا كراً فيها الأعمال التي قام عبد الرحمن باشا ضد حكو مة بغداد (حجاج، ١٩٩١، ٧٤؛ الكر كوكلي، ١٩٦٢، ١٩٦٩، ١٩٦٤ التي مند باشا ضد حكو مة بغداد (حجاج، ١٩٩١، ٧٤؛ الكر كوكلي، ١٩٦٢، ١٩٦٩، ١٠ التي قام عبد الرحمن باشا ضد ويبدو لنا من قراءة الاحداث أن علي باشا قد فهم ما كان يدور في اذهان الإيرانيين ، وطبيعة العلاقة القائمة بين عبد الرحمن بابان والحكومة الإيراذية ذا كراً فيها الأعمال التي قام عبد الرحمن باشا ضد الموابية القائمة بين عبد الرحمن بابان والحكومة الإيراذية ذا كراً فيها الأعمال التي قام عبد الرحمن باشا ضد حكو مة بغداد (حجاج، ١٩٩١، ٢٠) الكر كوكلي، ١٩٦٢، ١٩٦٠ ؛ سليمان ما ٢٠؛ دهش، ١٠٠٠) . ويبدو لنا من قراءة الاحداث أن علي باشا قد فهم ما كان يدور في اذهان الإيرانيين ، وطبيعة العلاقة القائمة بين عبد الرحمن بابان والحكومة الإيراذية ، والفائدة التي يمكن أن تحصل عليها الأخيرة في حالة عودة عبد الرحمن بابان منصبه السابق.



وأمام فشل الجهود الدبلوماسية، قدرت إيران اللجوء إلى الحل العسكري لتحقيق غاياتها، ومما زاد من احتمالية نوايا إيران العسكرية ، الرسالة التي بعثها خالد باشا حاكم بابان إلى والي بغداد عام ١٨٠٦ ذا كراً فيها أن لد يه معلو مات دقيقة تؤكد إصرار إيران على اتباع مختلف الأساليب لإعادة عبد الرحمن باشا إلى منصبه في السليمانية ، حتى لو تطلب ذلك استخدام القوة (حبيب، ١٩٨١، ٨٥) .

ولمراجعة أي هجوم إيراني محتمل على حدود العراق ، قرر والي بغداد علي باشا ، استنفار قواته العسكرية ، وتوجه عام ١٨٠٦ مع قوة عسكرية بلغ تعدادها حوالي ١٢ الف مقاتل إلى المنطقة الشمالية من دون أخذ موافقة الباب العالي في استانبول. أما رأي الحكومة العثماذية فكان عكس تصورات علي باشا ، فعودة عبد الرحمن باشا إلى حكم إمارة بابان سلمياً هو افضل لها من الدخول في حرب لا تعرف نتائجها . وعليه وجه الصدر الأعظم إلى والي بغداد بعدم تنفيذ مهمته ومطالبة قواته بالعودة إلى بغداد ، ونفذ والي بغداد قرار الحكومة العثماذية وصلت المنطقة الشمالية إلى إيقاف تقدمها والمثول إلى الأوامر التي صدرت إليه، إلا أن قيام بعض أفراد العشائر العراقية المرافقة للحملة بالتعرض على بعض المدن الإيرانية الحدودية خلال انسحابها من المنطقة قد قلب ما خططت له الحكومة العثمانية (العزاوي، ١٩٥٤) ١٢٤ ؛ حبيب، ١٩٨١) مان

وأمام تعرض بعض أفراد العشائر لبعض المدن الحدودية الإيراذية ، أمر الشاه فتح علي (١٧٧٢–١٨٣٤) إبنه مح مد علي مرزا بقيادة حملة عسكرية والتوجه بها إلى كرمنشاه لحما ية منطقة الحدود مع العراق. كما أرسل قوة تعدادها ٢ الاف مقاتل لمساعدة أمان الله خان والي اردلان في التصدي لأي هجوم محتمل تقوم به القوات العثماذية على منطقته ، كما وصل عبد الرحمن بابان إلى منطقة مريوان التابعة لإ مارة اردلان لمراقبة تطورات الأحداث . وبعد تكذيف التحشيدات العسكرية الإيرانية في المنطقة المقابلة للإ مارة الردلان فراقبة تطورات الأحداث . وبعد تكذيف التحشيدات والي بغداد الذي كان متمركزاً مع قواته في منطقة شيروانه ، فوجه الأخير أوا مره إلى ابن أخته سليمان كهية التوجه بقواته لمساندة خالد باشا عند الضرورة (بيك، ٢٠٠١، ٢١٤؛ دهش، ٢٠٠٧، ٥٩؛ إسكندر، ٢٠٠٨، ١٥٥؛ الوائلي، ٢٠٠٨، ١٩٦).

بعد عبور سليمان كهية الحدود ووصل بقواته التي أنهكها التعب إلى مريوان ، اشتبك في معركة غير متكافئة مع القوات الإيراذية كانت نتيجتها هزيمة قواته ووقوعه أسيراً بأيديهم ليرسل بعدها إلى طهران . وفي ظل هذهِ المتغيرات الأخيرة ، جاءت الفرصة لصالح عبد الرحمن با شا لاسترجاع منصبه من جديد ، فبعث برسالة إلى الوالي علي با شا موضحاً فيها أسباب قتله لمحمد با شاحاكم كوي وحرير السابق عام ١٨٠٥، طالباً في الوقت نفسه العودة إلى مذصبه السابق وإدراكاً من الوالي بتدهور الأوضاع بسبب توغل الجيش الإيراني داخل الأراضي العراقية ، ولضمان



اطلاق سراح ابن أخته سليمان أ مربإ عادة عبد الرحمن با شا إلى حكم الإ مارة الباباذية (جليلي وآ خرون، ٢٠١٣، ١٤). وبهذا تبدأ المرحلة الثالثة من حكم عبد الرحمن با شا للإ مارة الباباذية عام ١٨٠٦، وهي مرحلة مليئة بتدخلات دائمة من قبل قوات حاكم بغداد ونائب الشاه في شؤون إمارتهِ .

وبعد مقتل الوالي علي باشا عام ١٨٠٧ من قبل الطامعين في الحكم ، أسندت باشوية بغداد إلى ابن أخته سليمان كهية الذي عرف باسم سليمان باشا الصغير (١٨٠٨–١٨١٠)، وكانت العادة المتبعة عند تسلم والي جديد حكم العراق ، قدوم عدد من الشخصيات وزعماء القبائل العراقية وحكام الولايات التابعة لبغداد لتقديم التهنئة وهذا ما حصل فعلاً ، باستثناء عبد الرحمن باشا الذي قام بأعمال عدائية من بينها محاولته للسيطرة على كوي وحرير، مما يدل على عدم اعترافه بالوضع السياسي الجديد الذي اعقب مقتل علي باشا (نوار، ١٩٦٧، ٢٤) الوائلي، ٢٠٠٨، (٣٠٠، ٢٠٠).

كانت حصيلة الاعمال والتعديات التي قام بها عبد الرحمن باشا ، أن قرر سليمان باشا الصغير أن يضع حداً لها ، فجهز حملة عسكرية عام ١٨٠٨ للقضاء على عبد الرحمن باشا، الذي أصبح في ذظره خارجاً عن القانون ، وقد اذضمت إلى تلك الحملة قوات كل من نعمان با شا الجليلي (١٨٠٦-١٨٠٨) والي الموصل التي قادها أحمد أفندي وسليمان با شا حاكم كوي وحرير وخالد باشا بابان (الوائلي، ٢٠٠٨، ١٩٤) . وعلى الرغم من إتباع عبد الرحمن باشا خطة كان من شأنها إفشال ذلك التحالف من خلال عمله على تحصين وتضييق طريق دربندبازيان بحيث لا شأنها إفشال ذلك التحالف من خلال عمله على تحصين وتضييق طريق دربندبازيان بحيث لا يت سع لمرور أكثر من شخصين ، إلا أن القوة المها جمة كا نت اكثر ذكاءً ، إذ استعان الوالي بالبابانيين المرافقين للحملة لمعرفتهم بالمنطقة فأكتشف محمد بن خالد باشا ممراً في الدربند، فهاجمت قوات سليمان الدربند من عدة جهات ، مما اربك معسكر عبد الرحمن باشا الذي تشتت قواته ، فاضطر الأخير إلى الانسحاب با تجاه الأراضي الإيرانية للاحتماء بحكامها مجدداً (زكي، قواته ، فاضطر الأخير إلى الانسحاب با تجاه الأراضي الإيرانية للاحتماء بحكامها مجدداً (زكي، قام مرا ) .

ولا ضمان ولاء الإ مارة الباباذية للسلطة المركزية في بغداد ، كان من المفروض على سليمان باشا الصغير إعادة تعيين خالد باشا لحكم الإمارة ثانية مكافأة للخدمات التي قدمها في المعركة الأخيرة ، إلا أن والي بغداد اصدر امراً بتعيين سليمان باشا بدلاً عنه ، فعدها خالد باشا إهانة له ، فقرر الأخير الانضمام مع اتبا عه إلى جانب عبد الرحمن باشا ، وبذلك اتحدت قوتان لهما ثقل سياسي وعسكري في منطقة كُوردستان ، إلى جانب مساندة الإيرانيين لهم ضد الوالي سليمان باشا الصغير (دهش، ٢٠٠٧، ٩٨؛ با بان، ٢٠٠٨، ٣٩؛ الكركوكلي، ٢٤٨، ١٩٦٣؛ جليلي، ١٩٨٧، ٥٥).

وبهذا نجد أن عبد الرحمن باشا قد تحقق له ما كان يسعى إليه ، ولا سيما عندما أرسل الاسلطان العثماني محمود الثاني (١٨٠٨–١٨٣٩) في عام ١٨١٠ محمد سعيد حا لت أفندي مبعو ثاً



خاصاً من قبله إلى والي بغداد للتحقيق في الشكاوي الموجهة ضده ، وهي لمعرفة سبب عدم أرسال سليمان با شا الأ موال المترتبة بذ مة با شوية بغداد سنوياً إلى خزينة الدولة ، وأ مام تجا هل مهمة حالت أفندي قرر اقصاء سليمان باشا من منصبه ولمخاوفه من ردة فعل الوالي ضده قرر التوجه إلى الموصل ، وإلى جانب كسبه لآل الجليلي تمكن حالت أفندي من استقطاب كل من عبد الرحمن باشا بابان وعبدالله أغا وطاهر أغا إلى جاذبه ، فضلاً عن انضمام بعض العشائر العربية للتحالف المعارض . وفي عام ١٨١٠ حدثت المعركة الفاصلة بين قوات الوالي وقوات حالت أفندي بالقرب من منطقة الاعظمية كان النصر حليفهِ (جليلي وآ خرون، ٢٠١٣ ، ١٤ ؛ دهش، ٢٠٠٧ ، ٩٩؛ الكر كوكلي المعارض . وي عام ١٨١٠ ملي النصر حليفهِ ما يو الفاصلة بين قوات الوالي وقوات حالت أفندي بالقرب من

على الرغم من تولى عبدالله با شابا شوية بغداد بدلا من عبد الرحمن بابان، إلا أن الحاكم الفعلي كان عبد الرحمن نفسه ، كونه يعد نفسه صاحب الفضل في إيصال عبدالله إلى مقاليد السلطة ، وتنفيذا لذلك اصدر عبد الرحمن أمرا بعزل عبد الفتاح باشا حاكم درنه وباجلان وتعيين خا لد با شا بدلا عنه ، إلا أن هذهِ التصرفات قربت بين حاكم كرمذشاه ووا لي بغداد اللذين قررا القيام بحملة عسكرية مشتركة للتخلص منه (دهش، ٢٠٠٧، ١٠٠–١٠١؛ الوائلي، ٢٠٠٨، ٢١١) . ففي عام ١٨١٢ قاد عبدالله باشا حملة عسكرية إلى السليمانية بهدف التخلص منه ، كان النصر حليفه ، إذ تمكن من توجيه ضربات مباشرة لاتباع عبد الرحمن وقتل اعداد كبيرة منهم، من بينهم خالد بك شقيق عبد الرحمن، فأصبح موقف الأخير صعبا عندما اضطر إلى الانسحاب ، وإختار كرمنشاه مكانا للجوء إليه . وكعادته تدخل محمد على مرزا للتوسط لدى وإلى بغداد لإ عادة عبد الرحمن إلى مذ صبه ، إلا أن عبدالله با شا اعتذر عن ذلك ، فأ تخذها الإيراذيون ذريعة للهجوم من جديد على الأراضي العراقية ، وكان عبدالله با شا على استعداد لمواجهة القوات الإيراذية لولا هروب سعيد بن سليمان با شا الكبير من بغداد و لجوءه إلى حمود الثامر شيخ المنتفك، مما اضطره إلى تلبية مطالب الإيرانيين وفي مقدمتها عودة عبد الرحمن باشا إلى منصبه السابق ، وبذلك عاد عبد الرحمن من جديد إلى حكم إمارته ، إلا أن سرعان ما داهمه المرض فتوفي عام ١٨١٣، وبذلك انتهت حياة شخصية كردية أدت أدوارا مهمة حاول خلا لها. بفضل قدراته العسكرية الانفصال عن با شوية بغداد والارتباط بالباب العالى في استانبول مبا شرة (عبدالله، ٢٠٢١، ١٣١–١٣٢؛ الكركوكلي، ١٩٦٣، ٢٥٧–٢٥٨؛ دهش، ٢٠٠٧) .

نلاحظ مما تقدم ، أن هذهِ الإمارة شهدت نزا عات وحروبا شتى بين أمراء بابان أنفسهم ، وبين ولاة بغداد من جهة ، وبين إيران من جهة أخرى ، وقد حاول طرفا النزاع العثماني والإيراني بكل الوسائل زرع بذور الشقاق والعداء بين الأمراء البا بانيين . ويفهم ذلك أن سياسة ولاة بغداد كانت تهدف دائماً إلى اضعاف الإمارة البابانية وكسر شوكتها، بل القضاء عليها ، أما سياسة



إيران فكانت تهدف إلى التدخل في شؤون الإمارة لا ستمرار نفوذها في السليمانية ، وكان الأمراء البابانيون أنفسهم آلة لتحقيق هاتين الغايتين، دون تمكن هؤلاء الأمراء في الوقت نفسه من إظهار م قدرتهم ود عم إ ماراتهم وت شييد بنادً ها، و مع ذ لك ف قد لع بت الإ مارة الباباذ ية وعا صمتها السليمانية دوراً مشهوداً في الحياة السياسية والفكرية والثقافية الكوردية (حيدري، ٢٠١٦، ١٥-١٦).

كما حدثت عام ١٨١٥ وحسب ما اشارت إليه التقارير العسكرية الروسية، انتفاضة بلباس ، بعد فشل ولي العهد الإيراني عباس ميرزا (١٧٩٨-١٨٣٣) في قمع أبناء هذه الانتفاضة، حيث ثار الاكورد الا قاطنون في منط قة بايز يد وأن الذين أذ ضم اليهم الاكورد الرحل في إيران (في اريوان ونخجوان وخوى) ، وقد استمرت هذه الانتفاضة حوالي ثلاثة أعوام عندما تمكن حاكم ارضروم عام ١٨١٨ من قمع الانتفاضة .و يذكر بعض الا باحثين أن هذه الانتفاضة كانت انتفاضة جماهيرية صحيحة ، ولا سيما بعد ما عانى منه الكورد تحت حكم العثمانيين القاسي وبشتى ألوان النظلم من حكامها الطغاة (نيكيتين، ٢٠٠٧، ٣٢٠؛ تاج الدين، ٢٠٠١، ٨٨-٨٩).

وفي عام ١٨٢٠ قام الكورد في منطقة الظاظا بانتفاضة أخرى امتدت في عدة مناطق مثل سيواس واستمرت لشهور قليلة ثم فشلت لنفاذ المؤن والعتاد والنخائر فاعتصم الثوار بالجبال إلى أن تمكن العثمانيين من حصارهم وإبادتهم عن أخرهم (شيركوه، ١٩٣٠، ٤٠).

وإلى جانب هذه الانتفاضات أيضا، تذكر الوثائق العثماذية ، قيام العشائر الكوردية بانتفاضات ضد السلطات العثماذية ، منها انتفاضة العشائر البرازية في المدة ما بين ١٨٣١ و١٨٤٧، حيث أقيم شبه اتفاق بين أهالي بيراجيك – المدينة ، وعشائر الريف في سهل سروج وكو باني الحالية من الكورد البرازية وغيرهم ضد العثمانيين لأسباب تتعلق بالتجذيد والضرائب ، وقد بدأ القتال فعلاً ، ومحا صرة القوات العثماذية وقمع العصيان (أحمد، ٢٠١٧، ٢٠١٧).

وقد تطورت حوادث هذهِ الانتفاضة في العام نفسه ١٨٣١، حيث بدأت العشائر الكوردية المتحالفة بالهجوم على مقرات السلطات العثمانية، بعد انضمام كرد مدينة بيراجيك إليها، مما زاد قوة هذهِ الانتفاضة، وقد تمكنت من السيطرة على الأوضاع في بيراجيك، واستطاعت تجذيد السلطات العثمانية ومن ثم لجوءها إلى القلعة بانتظار قدوم النجدة. وقد استمرت هذهِ الاحداث إلى عام ١٨٤٥، عندما تحرك قوة كبيرة من الجيش العثماني لتأديب عشيرة البرازية الموجودة في اورفا وبحلول عام ١٨٤٧، انتهت هذهِ الانتفاضة ، بعد أن وصل جيش عربستان العثماني وقضاءه على البرازية في معركة بيراجيك (أحمد، ٢٠١٧، ٨٠).



ثانياً: انتفاضة الأمير السوراني محمد باشا:

بعد ما دخلت إمارة بابان طور الضعف والأضمحلال في أواخر العقد الثاني من التاسع عشر بسبب فشلها في وضع حد للتدخلات الخارجية في شؤونها، بدأت أمارة سوران وبوتان في الذمو سريعاً سياسياً واقليمياً إلى الحد الذي هيمنتا فيه على الوضع السياسي في كُورد ستان زهاء أربعة عقود ، والتي شهدت تحدي قام به الأمراء الكورد لاسلطة الدولتين العثماذية والقاجارية (رؤوف، ٢٠٠٨، ٢٠٠٩؛ إسكندر، ٢٠٠٨، ١٤٧-١٤٧).

وقد لعب الدور الإقليمي والدولي ، وخاصة المنافسة التي انطلقت بين القوى الأوربية المختلفة في سبيل الحصول على ذفوذ سيا سي واقد صادي في الشرق الأوسط ، ولا سيما روسيا القيصرية وبريطانيا ، التي لعبتا دوراً فعالاً في السياسات الدولية المتعلقة بشؤون الشرق الأوسط وتوسيع تجارته ما مع جيرانهم الجنوبيين ، خاصة الدولة العثمانية وإيران. ففي سلسلة من الحملات العسكرية الكبيرة ، استطاعت روسيا إلحاق هزائم ذكراء بإيران في عوام ١٠٨٤-١٠٢ والاحملات العسكرية الكبيرة ، استطاعت روسيا إلحاق هزائم دكراء بإيران في عوام ١٠٨٤-١٠٢ وتوسيع تجارته ما مع جيرانهم الجنوبيين ، خاصة الدولية العثمانية وإيران في عوام ١٠٨٤-١٠٢ الحملات العسكرية الكبيرة ، استطاعت روسيا إلحاق هزائم دكراء بإيران في عوام ١٠٨٤-١٠٢ واتتيجة لكل تلدولة العثمانية في أعوام ١٠٨٢-١٨١ و١٢٨٨-١٢٢ من سيطرتها على المناطق القوقازية ، ونتيجة لكل تلك الانتصارات الروسية وما صاحبها من تحولات إقليمية – سياسية تغيرت جغرافية ونتيجة لكل تلك الانتصارات الروسية وما صاحبها من تحولات إقليمية – سياسية تغيرت بغرافيا كورد ستان السيا سية لأول مرة منذ أوا ئل القرن التا سع عشر ، حيث أصبحت حزا ماً جغرافيا استراتيجياً يفصل الدولتين الواحدة عن الأخرى، أي العثمانية والقاجارية ، و لهذه الأسباب لم يكن من الصدفة أن تتر كز تدريجياً انظار القوى الأوربية الكبرى، مثل روسيا وبريطانيا إلى أوضاع الماطق الكوردية (سنو، ١٩٩٨، ١٦١) ؛ محمود، ١٠٠ ، ١٠ ، ١٨٨، ١٣٢، ١٣٦ ؛ عزيز ، ٢٠٠، ١٠ ) .

وكان من الطبيعي أن يقلق نجاح الروس في كسب دعم الكورد الموجودين في المناطق الحدودية الاستراتيجية السلطات العثماذية في استانبول ، ولهذا أصبح أمراً ضرورياً بالنسبة إلى العثمانيين أن يعملوا على فرض سيطرتهم المحكمة والمباشرة على المناطق الكوردية كلها عن طريق تدمير الإمارات المستقلة وشبه المستقلة فيها ، إلا أن اندلاع الانتفاضات في الولايات العربية شكل إحدى أهم التطورات الإقليمية التي اثرت بشكل مباشر في الوضع السياسي في كوردستان من خلال بروز قوة الإمارتين السورانية والبوتاذية . وعلى الأخص بعد كشف الأمراء الكورد مدى الضعف التي وصلت إليه الدولة العثماذية وعجزها عن احتواء طمو حات الولايات غير العربية ، منها حصول اليو نان على استقلالها السياسي والانت صارات الاصبعة ، الفعف التي وصلت إليه الدولة العثماذية وعجزها عن احتواء طمو حات الولايات غير العربية ، منها حصول اليو نان على استقلالها السياسي والانت صارات الاساحقة للحيش الاصري ضد العثمانيين ، لتشجيع الكُرد على استغلال هذه الموص الفريدة من خلال شن حملات سياسية عسكرية تستهدف توحيد الإمارات وتأكيد استقلالها السياسي (إسكندر، ٢٠٠٨، ١٥٧-١٧) .



وفي الوقت الذي كان وزراء بغداد من المماليك يسخرون طاقتهم في تدمير قوة با بان السياسية والعسكرية ، بدأ الأمير محمد (\*) ، بسلسلة من الخطوات السرية المفاجئة استهدفت إقا مة دو لة مستقلة عن طريق تو سيع إمار ته واقليم ياً على حساب الاناطق الكورد ية المجاورة ، وكذلك تعزيز استقلالها السياسي، وفي ظل سيادة الفوضى وغياب الأمن، التي كانت تؤثر سلباً في الحياة الاجتماعية والاقتصادية لاسكان المناطق الكورد ية الاستقلة و شبه المستقلة ، بدأ الأ مير محمد في عام ١٨٢١ باتصاله بالرؤساء المحليين في أربيل وكويسنجق وغيرها بهدف كسبهم إلى محمد عنه عام ١٨٢١ باتصاله بالرؤساء المحليين في أربيل وكويسنجق وغيرها بهدف كسبهم إلى محمد عنه عام ١٨٢١ باتصاله بالرؤساء المحليين في أربيل وكويسنجق وغيرها بهدف كسبهم إلى محمد عنه عام ١٨٢١ باتصاله بالرؤساء المحليين في أربيل وكويسنجق وغيرها بهدف كسبهم إلى محمد عنه عام ١٨٢٢ باتصاله بالرؤساء المحليين المير وكويسنجق وغيرها بهدف كسبهم إلى منطقة خوشناو ، استمر جيش سوران بالزحف جنوباً حتى دخل مدينة أربيل، ثم استمر الجيش في زحفه جنوباً حتى احتل مدينة التون كوبري ومدينة كركوك و من ثم توزخور ماتو (عقراوي، ٢٠٠٥، ٢٠١٢).

وبالرغم من تمتع الأمير محمد بقوته وجيشه المنظم ، إلا أنه لم يعتمد كليا على القوة العسكرية لتوحيد الأراضي الكوردستانية التي لم تكن منطوية بعد تحت حكمه ، لكسب ودهم وشرح ابعاد الخطط التي يرمي الأمير بإنجازها ، ونجح المبعوثون بمهمتهم بشكل يدعو إلى الاعجاب ، كما استطاع الأمير محمد أيضاً أن يجمع حوله أولئك الرؤساء والقادة الذين كانوا يتذمرون من السياسات العثمانية التي كان همها الوحيد هو جباية الضرائب ومد الجيش العثماني بالجند عند الحاجة (الداؤدي، ٢٠٠٣) .

وفي عام ١٨٢٦ أعلن الأمير محمد الرواندوزي انتفاضته على الدولة العثماذية في أوضاع أقل ما يقال عذها، أذها كانت ملائمة جداً له، أثر تسرب الوهن والضعف إلى جسد الدولة العثمانية التي كانت علاقتها المتوترة مع جيراذها (الروس واليونان ومصر) تنذر بحروب قادمة لا محالة، لهذا نجد أن العثمانيون تمهلوا قليلاً قبل إعلانهم شن حرب تأديبية ضد أمير سوران بهدف إعادته إلى حظيرة الباب العالي (سنو، ١٩٩٨، ١٥).

وبدأ من عام ١٨٢٧، غير جيش سوران وجهة فتوحاته الإقليمية من جهة الجنوب إلى جهة الشرق ، فا ستولى على مقاطعتي راذيه وكو سينجق العائدة إلى إ مارة با بان ، كما منح ا ندلاع الحرب بين روسيا القيصرية وإيران القاجارية فرصة للأمير محمد كي يفرض سيطرته على مقاطعات أخرى كانت تابعة للدولة القاجارية ، مثل مقاطعة سيتو أو سلدوز وقلعتها ومقاطعة سردست ، وامتدت سيطرة الأمير محمد المباشرة حتى اطراف مدينة اشنوية إلى الجنوب الشرقي من بحيرة ارومية . وفي عام ١٨٣١ توغلت قوات سوران عميقاً في المقاطعات التابعة إلى إمارة بادينان مثل الشيخان والقوش، حتى انها استولت على عاصمتها السيا سية أي العمادية . وما بين عامي مثل الشيخان والقوش، حتى انها استولت على عاصمتها السيا سية أي العمادية . وما بين عامي ١٨٣٢ و ١٨٣٣ استولى جيش سوران على عقرة وقلعتها وتبع اخضاع عقرة ، سقوط دهوك وزا خو بيد



جيش سوران أيضاً، وبهذا النحو فرض الأمير محمد سيطرته على كل مدن ومقاطعات بادينان (نبز، ٢٠٠٣، ١٣٦–١٣٧؛ رؤوف، ٢٠١٣).

إلا أن خطوات الأ مير محمد لتقوية إمارته وتو سيعها كا نت منذ البداية مبذية على البطش والقسوة وقهر مناوئيه بدون رجمة، فقد أساءت لنفسه كثيرا بارتكابه المجازر بحق الطائفة اليزيدية والنصاري من السريان ، وحملاته العسكرية في منطقة بادينان وإلحاق إمارة بادينان قسرا بمركز حك مهِ في راو ندوز (العبا سي، ١٩٦٩، ١٠٤–١٠٥) . و يذكر البا حث سعد إ سكندر في كاڌ به (قيام الذظام الإ ماراتي في كورد ستان و سقوطه ...) في حديثه عن ذلك قائلا: (( **أن وا حدة من** المسائل المثيرة للجدل هي معاملة الأمير محمد للأيزيديين المتمركزين في مقاطعتي شيخان وسنجار الكرديتين، وطبقا إلى إدعاءات صديق الدملوجي، الذي لا يذكر المصادر التي اعتمد عليها في كتاباته، دفع التعصب الديني الأمير محمد إلى قتل أهالي الشيخان من الايزيديين، باستثناء ٥٪ منهم، الذين نجوا من المجزرة ، وفي كتاب أمراء سوران يذكر حسين موكرياني ، أن الأمير محمد هاجم مقاطعة سنجار حيث قتل العديد من سكانها الايزيديين، وهناك ادعاءات أخرى من قبل الباحثين حول قيام الأمير محمد بقتل المسيحيين بسبب تعصبه، في حين يذكر يوسف بابانا في كتابه (القوش عبر التاريخ) ، أن جيش سوران نفذ مجزرة ضد سكان القوش من المسيحيين التي شملت حتى الرهبان، ... )) . إلا أن الأمر اللافت للنظر – وحسب ما ذكره الباحث سعد – هو عدم لجوء الباحثين المذكورين أنفا إلى ما كتبه معاصرو تلك المرحلة ، فلا يدطرق أي منهم إلى شهادة عدد من الرحالة والمبشرين الدينين والمسؤولين الأجانب الذين عاصروا عهد الأمير محمد (إسكندر، ۲۰۰۸، ۱۸۰–۱۸۱) .

بعد إتمام عملية الاستيلاء على إمارة بادينان، زحفت قوات سوران شمالا نحو إمارة بوتان ، حيث سقطت بأيد يه عاصمتها جزيرة، التي انسحب منها اميرها بدر خان برفقة قواته إلى قلعة حسنكيف، وبعد احتلال جزيرة زحفت قوات سوران غرباً حتى وصل إلى مدينة ماردين الكردية . هكذا وخلال مدة امتدت نحو عشرين عاماً استطاع الأمير محمد عن طريق استخدام القوة بشكل أساسي من فرض سيطرته على مناطق كردية شاسعة ، امتدت من ماردين ونهر دجلة في الغرب إلى اشتوية في الشرق ومن جزيرة في الشمال إلى توزخوماتو في الجنوب (نبز، ٢٠٠٣، ٢١٨ ؛ إسكندر، ٢٠٠٨) مرد المتوية في الشرق ومن جزيرة في الشمال إلى توزخوماتو في الجنوب (نبز، ٢٠٠٣، ٢١٠ ؛ إسكندر، ٢٠٠٨) استوية من الشرق ومن جزيرة في الشمال إلى توزخوماتو في الجنوب (نبز، ٢٠٠٣، ٢٠١ ؛ إسكندر، ٢٠٠٨) مرد المتوية من معد الأمير محمد سلطته على ارض شاسعة وصلت حتى حدود الدولة القاجارية ، وتوطيد د عائم سلطته في المناطق الكوردية الواقعة في الدولة العثماذية ، عزم الأمير محمد على وتوطيد د عائم سلطته في المناطق الكوردية الواقعة في الدولة العثماذية ، عزم الأمير محمد على فتم المناطق الكوردية الواقعة في إيران أيضاً إلى أراضيه مستغلاً ما سينجم عن عقد معاهدة الصلح ضم المناطق الكوردية الواقعة في إيران أيضاً إلى أراضيه مستغلاً ما سينجم عن عاد معاهدة الصلح فتم المناطق الكوردية الواقعة في إيران أيضاً إلى أراضيه مستغلاً ما سينجم عن عقد معاهدة الصلح ضم المناطق الكوردية الواقعة في إيران أيضاً إلى أراضيه مستغلاً ما سينجم عن عود معاهدة الصلح ضم المناطق الكوردية الواقعة في إيران أيضاً إلى أراضيه مستغلاً ما سينجم عن عود معاهدة الصلح شرق بلاده . وقد بدأت وحدات الأمير محمد العسكرية بقيادة مراد بك بالتوغل في لاهيجان، و في



المناطق المأهولة بالسكان الكرد الموكريين من دون مقاومة شديدة . ولأجل تعزيز مؤخرة قواته في الأراضي التي حررها الأمير محمد، قام ببناء القلاع، وإعادة بناء التحصينات التي تهدمت جزيئاً، وقد منيت القوات الإيرانية الموجهة لمحاربة الكرد بالفشل بالقرب من قرية محموج (جليلي وآ خرون، وقد منيت الموات الإيرانية الموجهة لمحاربة الكرد بالفشل بالقرب من قرية محموج (جليلي وآ خرون، در ٢٠١٣) .

إلا أن الخطر كان يحدق في هذهِ الفترة بقيام دولة كوردية فتية ، ولم يأتي هذا الخطر من جانب دولة إيران القاجارية فقط ، إذ قام السلطان العثماني محمود الثاني في اعقاب اتفاقية الصلح مع محمد علي باشا (١٨٠٥–١٨٤٨) عام ١٨٣٣ بتزويد جيش كبير بالسلاح بقيادة محمد رشيد باشا (١٨٠٨–١٨٥٠) والي سيواس ، بغية التخلص وإلى الأبد من الانتفاضات الكوردية (شرف، ١٤٦٢، ٢٠١٧؛ جليلي وآخرون، ٢٠١٣، ٢٢).

يبدو أن تحركات وتوسعات الأمير محمد ، وما حققه من أعمال عسكرية في كورد ستان ، قد اق لق الدو لة العثماذية وجعلتها تف كر في إيجاد حل لم شاكلها الداخلية وخاصة مع الأمير محمد، الذي تزامنت انتفاضته مع محاولات السلطان محمود الثاني لإصلاح الجيش وإعادة المركزية إلى الولايات العثمانية ، مع تحرك محمد علي باشا والي مصر الذي بات هو الآخر يهدد كيان الدو لة العثماذية (مراد، ٢٠١٦، ٤٤؛ الجميل، ١٩٩٩، ١٥٥) . و قد عينت الدو لة العثماذية في عيف ١٨٣٤ محمد رشيد باشا قائداً للقوات العثمانية المتوجهة إلى كورد ستان، وأصدرت أوامرها أيضاً إلى والي بغداد علي رضا باشا (١٨٣١- ١٨٤)، ووالي الموصل محمد إلى كورد ستان، وأصدرت أوامرها أيضاً إلى والي بغداد علي رضا باشا (١٨٣١- ١٨٤)، ووالي الموصل محمد إيذ جة بير قدار (١٨٣٠-١٩٤٤) بمساعدة محمد رشيد باشا قائداً للقوات العثمانية المتوجهة إلى كورد ستان، وأصدرت أوامرها أيضاً إلى والي بغداد علي رضا باشا (١٨٣١- ١٨٤)، ووالي الموصل محمد إيذ جة بير قدار (١٨٣٠-١٩٤٤) بمساعدة محمد رشيد باشا ما (١٨٣١- ١٨٤)، ووالي الموصل محمد إلى حمالح الأمير محمد ، أيضاً إلى والي بغداد علي رضا باشا (١٨٣١- ١٨٤)، ووالي الموصل محمد ايذ جة بير قدار (١٨٣٣-معد محاصرته من قبل القوات العثمانية ، التي كانت بقيادة محمد رشيد باشا مع قوات والي بغداد والموصل ، اضطر إلى تسليم نفسه في آب ١٨٣٦، وعلى الرغم من استسلامه إلا أنه أخذ بنظر الاعتبار شهرة الأمير فعو مل باحترام، وتم ار ساله إلى استانبول، حيث استقبله الساطان محمود الثاني وسمح له بالعودة إلى كوردستان، لكنه قرر التخلص منه بطريقة دنيئة بأ صدار أوامره إلى الثاني وسمح له بالعودة إلى كوردستان، لكنه قرر التخلص منه بطريقة دنيئة به اصدار أوامره إلى ولاة الطريق بقتله (الموصلى، ١٩٩٥، ٢٠٢؛ جليلى وآخرون، ٢٠٢، ١٩ ، ١٩ ، زبز، ٢٠٠٠؟ الهرار).

لم تكتفي المقوات العثماذية باحتلالها لمدينة روا ندوز، بل واصلت اخضاع أراضي الإمارة الباقية ، واستمرت أعمال التنكيل بالناس الأبرياء مدة ثلاثة أشهر، وحسب احصائيات تقريبية فقد قتل عشرة الاف من الكورد ، كما احرق وذهب عدد كبير من القرى، وبعد وفاة رشيد باشا ١٨٣٧، خلفه حافظ باشا الذي استأنف العمليات العسكرية ضد الكورد في صيف ١٨٣٧ وقام إلى جا نب التصفية الجسدية للسكان بتهجير عدد كبير من الكورد إلى المناطق البعيدة والنائية. وفي عام ١٨٣٩ انتهى القتال بين الطرفين، والتي اتصفت بإخماد وحشي للانتفاضة الشعبية الكوردية، حيث أقيمت في عدد كبير من المكان وقد عثمانية المعليات العاصي الإمارة المعالية والنائية. وله عام



قائلاً: (( بدلاً من الحكم البطريركي الذي وُلدّ قادته في البلاد وترعرعوا فيها، جاء الطغاة الوحوش من استانبول كي يعودوا بعد فترة قصيرة جداً بمال كثير لقاء المكافأة عن وظيفتهم )) (عيسى، ٢٠٠٥، ٢١؛ جليلي وآخرون، ٢٠١٣، ٢٠).

ثالثاً: انتفاضة الأمير بدرخان (١٨٢١-١٨٤٧):

نلاحظ مما سبق القول، أن سقوط إمارة سوران في آب ١٨٣٦ وإ مارة بادينان عام ١٨٤٢، أدى إلى تدهور الح ياة الاقت صادية والاجتماع ية، وخا صة في الا ناطق التي أ عاد إلي ها العث مانيون سيطرتهم عليها ، إذ عينت الدولة العثمانية في هذه المناطق موظفين غير كفوئين، وكانت سلطة هؤلاء تقتصر على المدن غالباً . أما القرى الكوردية ، فتركت بدون سلطة فأصابها الخراب والعبث ، كما تضايق الكورد أيضاً من الطلب المتزايد على التجنيد الاجباري الذي ترك أثاراً سيئة على الحياة الاقتصادية وتقلص عدد السكان (هروري، ٢٠٠٠، ٥٩-٢٠). وقد تركت هذه الاثار من توجه انظار الكرد – كما سنرى – إلى الأمير بدرخان (\$) ، الذي كان يخطط حينذاك لإنشاء كيان النظار الكرد بقل أ مورهم وق يادتهم، ولا سيما أن الو ضع السيا سي في كُورد ستان والمتم شل في التا بنيري التي شهدتها سقوط إ مارتي سوران وبادينان، لم تبقي في الاساحة الكورد ية شخ صية كوردي لذات وقرة مهابة يتوجه إليها الكورد ويلتفون حولها سوى إمارة بوتان والمتم شل في كوردية أو قوة مهابة يتوجه إليها الكورد ويلتفون حولها سوى إمارة بوتان وأميرها بدرخان.

قاد الأمير بدرخان أخر الانتفاضات السياسية واقوا ها في كورد ستان خلال الذصف الأول من القرن التا سع عشر، والتي استهدفت توحيد المناطق الكوردية في كيان سيا سي مستقل، ولم يثني تلك الأوضاع السيا سية والاقتصادية والعسكرية المتدهورة آنذاك عزم بدرخان على تحويل بو تان إلى ا قوى كيان سيا سي مستقل في كورد ستان في العقدين الرا بع وا لخامس من القرن التاسع عشر عن طريق تشكيل اتحاد يشمل أكبر عدد من الإمارات الكوردية (إسكندر، ٢٠٠٨، ٢٠٣). ولتفعيل ذلك تجاهل بدرخان الدعوات التي وجهت له من قبل السلطات العثماذية لإرسال قوا ته والا شتراك في الحرب الرو سية العثماذية (١٨٢٨ -١٨٢٩) ، كما ر فض تقديم أي نوع من الولاء للسلطان العثماني محمود الثاني (سيتان، ٢٠٠٨).

وقد تعرضت إمارة بوتان بين عامي ١٨٣٣–١٨٣٤ إلى هجمتين عسكريتين، الأولى كانت هجمة الأمير السوراني محمد الرواندوزي ، حيث ارسل قوة عسكرية إلى بوتان وضمها إلى نفوذه وسيطر على مناطق نصيبين وماردين ، فانسحب الأمير بدرخان اثر هذه الهجمة إلى خارج الجزيرة من اجل عدم مواجهة قواته الأمير محمد عسكرياً ، إلا أن الأمير بدرخان توصل فيما بعد إلى حالة سلام مع الأمير محمد، فعاد أثر هذه الحالة إلى الجزيرة (مكدول، ٢٠٠٤، ٩٣؛ جليلي وآ خرون، ٢٠١٣، ١٣٨ ؛ إسكندر، ٢٠٠٨، ٣٠٧؛ نبز، ٢٠٠٣، ١٣٨). ويبدو وان حادثة الأمير محمد والأمير بدرخان قد دفع



الأخير الى التفكير في إيجاد جبهة كوردية مشتركة ضد سياسة الدولة العثماذية القادُمة على انهاء حكم الأمارات الكوردية .

اما الحادثة الثانية التي دفعت الأمير بدرخان بضرورة إيجاد تعاون بين الأمارات الكوردية من اجل الوقوف بوجه السياسة العثمانية ، فكانت تعرض بوتان إلى هجوم الجيش العثماني بقيادة محمد رشيد باشا والي سيواس عام ١٨٣٤ وقيا مه باحتلال الجزيرة وهو في طريقه إلى إمارة سوران لمقاد لة الأ مير محمد في كورد ستان ، مما أدى إلى تدمير الجزيرة وز هب ممتلكات أهاليها . أ ما الأمير بدرخان فقد قرر عدم مواجهة الجيش العثماني بسبب عجزه عن المقاومة ، فقرر الانسحاب إلى الجبل الجودي لكي يحافظ على قوا ته العسكرية المتبقية ويعيد تنظيم الإ مارة وبناء ما تم تدميره (هروتي، ٢٠٠٨، ٢١١؛ إسكندر، ٢٠٠٨، ٢٠٦).

إلا أن الاحداث قد تطورت بعد ذلك، ولا سيما عندما شاركت قوات الأمير بدرخان في معركة نزيب عام ١٨٣٩ إلى جانب القوات العثمانية في مقاومة جيش محمد علي باشا والي مصر، وتوحي هذه المشاركة إلى تحسين العلاقة بين الأمير بدرخان والدولة العثماذية بعد تعرض بوتان إلى هجوم محمد رشيد باشا عام ١٨٣٤، إلا أن خسارة الجيش العثماني في هذه المعركة، دفع الأمير بدرخان إلى النظر في علاقته مع العثمانيين، بعد أن تبين للأمير بدرخان ضعف الجيش العثماني واعتقاده بعد هذه الخسارة أن الفرصة مواتية للقوى والإ مارات الكوردية من اجل التعاون والتكاتف بوجه العثمانيين (محمود، ٢٠١٨، ٥٧٤).

على ما يبدو أن الأحداث التي مرت على بوتان والأناطق المجاورة لها، قد عزز لدى الأمير بدرخان فكرة تحسين العلاقات السياسية مع الأمارات الكوردية الأخرى ، واعتبر أن وحدة الموقف الكوردي هو شرط أساسي في مواجهة الوجود العثماني وسياستها في المنطقة، ومن هنا سعى الأمير بدرخان بإرسال الوفود والرسائل إلى امراء الأكراد في محاولة منه لجمع كل القوى الكوردية من الأمراء ورؤساء القبا ئل وكبار رجال الدين واعيان المدن في مختلف ارجاء كورد ستان (إسكندر، ٢٠٠٨، ٢٠٠٩) محمود، ٢٠١٨، ٥٧٤).

استطاع الأمير بدرخان في نهاية الامر من تكوين حلف سيا سي عسكري واسع اذضم إليه زعماء الامارات الكوردية وهو: مصطفى بك، وخالد بك زعيم خيزان، وشريف بك من زعماء لواء موش، وحسين بك رئيس عشائر إقليم قارص واجار، وتشكلت لجنة للدعوة للحلف الجديد تطوف انحاء الامارات الكوردية تدعو لذلك وهم الشيخ محمود من أهالي الموصل، والشيخ طه الذهري من هكاري والشيخ يوسف من أهالي زاخو، ولم تقتصر دعوة الأمير على اكراد الدولة العثمانية بل وصلت إلى اكراد بلاد فارس ، فلبى الأمير اردلان الدعوة ودخل الحلف القدس . وقد بدأ المشاركون في الحلف بإعادة بناء القلاع المتهدمة وإقامة التحصينات وزيادة عدد القوات في أراضيهم (هالميسانز،



١٩٩٨، ٣٨؛ جليلي وآ خرون، ٢٠١٣، ٢١، محمود، ٢٠١٨، ٥٧٥-٥٧٦). ومنذ انتهاء الصراع العسكري بين امير سوران والدولة العثمانية ، بدأ الأمير بدرخان بحلول عام ١٨٤٠ باسترجاع المناطق التي فقدها ، لا سيما سيطرته على مقاطعتين ويراذشهر وسنجار و فرض سيطرته المبا شرة و غير المبا شرة على مناطق كوردية شاسعة امتدت من اطراف مدينة ديار بكر في الغرب إلى ما وراء الحدود القاجارية – العثمانية في الشرق (جالياند، ٢٠١٢، ٤٨؛ قاسملو، ٢٠٠٨، ٥٤؛ إسكندر، ٢٠٠٨) .

امتازت الامارة في عهد الأمير بدر خان بتوفير العدالة الاجتماعية والدينية، حيث كان عطوفاً مع أبناء امارته وقدم بصورة دورية مساعدات مالية لكل الذين لجأوا إليه من المحتاجين، ومارس الأمير بدرخان سياسة دينية مثالية، واعتبر نفسه بمنزلة زعيم روحي لسكان امارته، وكان لاستقرار المنطقة امذياً دور في تنشيط الزراعة وتفعيل النشاطات التجارية (محمود، ٢٠١٨، ٥٧٥) ، كما عمل الأمير بدر خان على سك نقوداً كوردية، رسم على أحد الجانبين (بدرخان امير بوتان) والجانب الاخر رسم عليه (تاريخ ١٢٥٨هـ)، لم يكن هذا الاجراء المالي أو ذكر اسم بدرخان في خطبة الجمعة لمدة اثنتا عشر سنة بظاهرة جديدة، لكن تلك المرحلة كانت تشهد صراعاً مصيرياً بين الجمعة لمدة اثنتا عشر سنة بظاهرة جديدة، لكن تلك المرحلة كانت تشهد صراعاً مصيرياً بين المرات الكوردية والدولة العثماذية صار لهما أهمية خاصة لتأكيدهما على استقلال المناطق الكوردية السياسي، وهو إجراء قام به الأمير بدرخان لتأكيد مكانة بوتان القيادية داخل التحالف المقدس، واتخذ من الجزيرة عاصمة لدولته، حيث رفع العلم الكوردي عليها وقطع الزعماء الكورد عهداً بتأييد الدولة الجديدة والدفاع عنها (عبد، ٢٠١٣، ٣، ٢٠١٣، ٢٠٥؛ ٢٠١٠) مهداً بعانيد الدولة الجديدة والدفاع عنها (عبد، ٢٠١٣، ٢٠٠، ٢٠١٠) المورد

ومع وضوح اهداف الأمير وطموحاته ، فقد ذهب العديد من المؤرخين إلى اعتبار انتفاضة الأمير بدرخان كانت بمثابة حركة قومية تسعى إلى حرية واستقلال ووحدة الكورد، بصرف الذظر عن المذاهب والأديان المختلفة الموجودة في كورد ستان ، و هذا ما ذهب إليه كينان عندما عد إنتفاضة بدرخان اول انتفاضة قومية بالمعنى الحديث. ويذهب ذبز إلى القول: (( كان الأمير بدرخان، المعاصر لأمير رواندوز، كوردياً، ذا وعي قومي، فالبرغم من نظام حكمه الاقطاعي، كان يتحدث باسم الشعب الكوردي ))، وذكر مالميسانز ان الأمير بدرخان هو ((أبو الحركة القومية التوردية)) ، ولا يستبعد تأثر الأمير بدرخان من جهة أخرى بتأثيرات الصحوة القومية التي بثتها المؤرة الفرنسية التي اندلعت عام ١٨٩٩، إذا أن مبادرته أو نيته في ارسال الطلاب إلى اوربا لدراسة العلوم المختلفة دليل آخر على تأثره بالأفكار الأوربية الحديثة (هروري، ٢٠١٦، ٢٧-٢٧) .

ونتيجة لجهود الأمير بدرخان في توحيد صفوف الكورد عن طريق تشكيله للتحالف المقدس، أصبح الأمير البوتاني يلعب إلى حد كبير دوراً مشابهاً للدور الذي لعبته امارة سوران في ظل حكم الأمير محمد باشا ، لذلك وجدت الدولة العثمانية فيه خطراً لا بد من التصدي له،



واذهاء حكمه في الجزيرة، فأ خذت الدو لة العثماذية وبتشجيع من الدول الأوردية، وفي مقدمتها بريطانيا بالعمل لأنهاء حكم الأمير بدرخان حيث ا ثمرت جهودهم بوقوع صراعات قوية بين الأمير نور الله بك حاكم هكاري وبدرخان من جهة ، والاشوريين من جهة أخرى (الدوسكي، ٢٠٠٢، ١٤٤) .

ويلجأ العديد من الباحثين في اعتقادهم أن التدخلات الخارجية كانت احدى السمات والأسباب الرئيسية في ذشوء الصراع الكوردي – النسطوري ، إذ شجعت القوى المسيحية الكبرى المارشمعون، و من خلال الار ساليات التب شيرية البريطاذية والأمريكية التي أر سلت إلى هكاري بتحديه الا مراء الكورد ، و قد شجعت و جود هذه الار ساليات في هكاري الماشمعون بطلب إقا مة جمعية تعزيز المسيحية جورج بادجر وفليتشر إلى هكاري عام ١٨٤٣، وعمل المبشران على زيادة الثقة لدى المارشمعون كي يدعوا بريطاذيا للتدخل من اجل حماية السناطرة، كمل لعب كريستيان رسام نا ئب القذصل البريطانيا للتدخل من اجل حماية السناطرة، كمل لعب كريستيان (محمود، ٢٠١٩، ٥٤٥؛ محمد، ٢٠٠٥، ٢٥، وطلب من بريطاذيا مراراً التدخل من اجل حمايتهم السناطرة إلى التمرد ضد قرارات الكورد ، وطلب من بريطاذيا مراراً التدخل من اجل حمايتهم إستاطرة إلى التمرد ضد قرارات الكورد ، وطلب من بريطاذيا مراراً التدخل من اجل حمايتهم محمود، ٢٠١٩، ٢٥٥؛ محمد، ٢٠٠٥، ٢٥؛ جليلي وآخرون، ٢٠١٣، ٢٢) ، والمهم في الأمر أذهم تمكنوا من أمحمود، ١٩١٩، ١٢٥، معد الأمير بدرخان ، وكان تمرد أولئك النساطرة من أهم اسباب سقوط

وعلى ما يبدو أن هدف بريطانيا والبعثات التبشيرية من جهة ، والدو لة العثماذية من جهة أخرى من إيجاد الخلاف بين الكُرد والنساطرة هو عدم قيام كيانات كوردية مستقلة من قبل الا مراء الكورد، لأذها كانت تخشى على مصالحها الاقتصادية والسيا سية في المنطقة، كما أن الدولة العثماذية هي الأخرى راغبة في اذهاء حكم الا مارات الكوردية المستقلة والتي كانت تشكل خطراً على نفوذها في المنطقة ، وترغب كذلك في إضعاف النساطرة الذي اصبحوا أداة سيا سية بيد القوى المبشرين الاوربيين للتدخل في الشؤون الداخلية للدولة العثماذية (الأحمد، ٢٠٠٨، ١٨٧) محمود، ٢٠١٩، ٢٥٥) .

وفي ظل تلك الأحداث والتحريض والتدخل الخارجي، كان العثمانيون منتظرين بداية الحروب بين القبائل ، من دون اكتراث لما ستخلفه هذه الحروب من د مار وضحايا، فالعثمانيون كانوا يرحبون بالتخلص من الزعماء غير المتعاونين معهم، وفي الوقت ذاته يسعون وراء الحجج والذرائع لانزال العقاب بالأخرين، ويرجع البعض إلى أن الأسباب الحقيقية التي أدت إلى المجزرة ، يعود إلى التفكك النسطوري نفسه، حيث هناك من يعتقد ان الخلا فات بين النساطرة أنفسهم، زمن الأعداد للحملة، ساهمت بفعالية في حصول حملة بدرخان، فالخلا فات النسطورية الداخلية ، واتساع رقعة نفوذ المعارضين للبطريرك شمعون سهلت، بطريقة أو بأخرى، في نجاح حملة بدرخان (جويده، ٢٠١٣، ١٥٥–١٨٦) ، وفي الوقت نفسه، من غير المكن تجا هل الأعتقاد ان الدولة العثماذية،



كانت تسعى إلى احداث الفتن بين الكورد والنساطرة ، خصوصاً وان كلا الطرفين، لم يكون ومنذ زمن طويل، محط ثقة السلطات العثمانية ، فهذه الفتن ، بالإضافة إلى أنها ستضعف النساطرة وتقضي على الحكم الذاتي الذي كان يتم تع به النساطرة ، فأنها ذريعة للتدخل في الشؤون الكوردية (جليلي وآخرون، ٢٠١٣، ٢٣؛ جالياند، ٢٠١٢، ٤٩).

بعد ان شهدت السنوات (١٨٤١–١٨٤٣)عدة هجمات متبادلة بين الكورد وانصار المارشمعون ، اثارت هذه التصرفات المحرضة الأمير بدرخان، إلا أنه حاول قبل ا تخاذ اية إجراءات راد عة استشارة والي ارضروم الذي كان يشرف إدارياً على هكاري وبتوين وابلغ الوالي المارشمعون بعدم التدخل بالشؤون السياسية الدنيوية التي لا تدخل ضمن صلاحياته وترك الأمور الدنيوية للأمراء ، إلا أن مارشمعون ر فض أوا مر والي اضروم واستمر في اتصالاته بمساعد القذصل العام البريطاني في الموصل، ومن ثم استمر النساطرة في التمرد على سلطات امير هكاري ، ففي عام ١٨٤٣، ارسل امير هكاري إلى مارشمعون لزيار ته للبحث في الاسائل الخلافية، إلا أن ابن اخ مارشمعون قال لرسول الأمير أنهم غير خاضعين لحكم الأمير، وأن ديارهم الآن هي ملك لبريطانيا و تحت سيادتها (عبد، ٢٠١٣، ٤؛ هروري، ٢٠٠٠، ١٩هـ ١٩ـ المير، وأن ديارهم الآن هي ملك للريطانيا و تحت سيادتها (عبد،

أمام هذا التمرد الصريح من جانب المارشمعون وانصاره على سلطة هكاري، طلب امير هكاري من الأمير بدرخان مساعدته للقضاء على التمرد الاشوري ، فأرسل بدرخان احد رجا له و يدعى زينل بك مع قوة عسكرية إلى منطقة اشيتا وشيف ليزا ني، فقا مت قوات المارشمعون بمحاصرة القوة الكوردية في القلعة الموجودة في المدينة ودام الحصار عدة أيام (محمود، ٢٠١٩، ٢٤٥-٢٢٦ ؛ هروري، ٢٠٠٢ ). وقد شكل الأمير بدرخان جي شاً كورد ياً مؤلفاً من ٢٢ الف رجل ومشاركة فيه قوات من كل الأمارات الكوردية لتأديب المارشمعون، ولكن الجيش الكوردي كان تحت أوا مر صارمة بأن لا يمس أي اشوري لا يقام، لذلك لم يتعرض الاشوريين الساكنين في منطقة زاويتا للأذى بعد رفضها الانضام إلى التمرد المارشمعون. واستطاعت قوات الأمير بدرخان من الدخول بسهولة إلى مقر الماشمون الذي هرب إلى الموصل واحتمى بمقر وكان الماكنين في من الدخول بسهولة إلى مقر الماشعون الذي هرب إلى الموصل واحتمى بمقر وكان المائين من الدخول بسهولة إلى مقر الماشعون الذي هرب إلى الموصل واحتمى بمقر وكان المائين ي البريطانية (علي، ٢٠٠٨، ٢١-٢٠) عبد ٢٠١٢، ٤-٥) . وقد تقدم الاشوريين بشكوى خاصة إلى رسام من المنول بي الموصل، الذي كان ينحدر من اصل اشوري وطالب رسام السلطان العثماني عن طريق سفيره في استانبول بمعاقبة بدرخان (جليلى وآخرون، ٢٠١٢، ٢٠١، ٢٣٠، ٢٣).

أ شار القنا صل والأجا نب والرحا لة في مبالغتهم في ذكر عدد الضحايا وو قوع المجاز في صفوف النساطرة ، إلا أن المبالغة منهم في ذكر هذهِ الاعداد كانت لمجرد اثارة الرأي العام الأوربي ضد الأ مير بدرخان، و قد تدخل فعلاً ممثلو ال قوى الاوردية في المو صل وا ستانبول وطلبوا من



الاسلطات العثماذية الاتدخل لوقف ما سموه بـ (١ لمذابح) ضد النساطرة (عبد، ٢٠١٣، ٥؛ هروري، ١٢٠٠، ١٢٠) .

امام ضغط الدول الأوربية، أرسلت الدولة العثمانية وفداً حكومياً برئاسة كامل باشا إلى الأمير بدرخان مطالباً إياه بوقف العمليات العسكرية في هكاري، كما طلب منه اطلاق سراح أسرى النساطرة ، وقد أوضح الأمير بدرخان موقفه، بأن حملته كانت تأديبية لرد اعتداءاتهم المتكررة على القوى الكوردية القريبة من مناطق النساطرة بعد أن بدأت القوات النسطورية اعتدائها على القرى الكوردية بإيعاز من المبشرين الأوربيين ، ومهما يكن، فأن الأمير وافق من جاذبه على إيقاف القتال، فعاد المارشمعون إلى اشتيا (على، ٢٠٠٣، ٣١)؛ محمود، ٢٠١٩، ٢٤٦؛ هروري، ٢٠٠٣، ١٢٢) .

وبعد مرور ثلاثة أعوام على المواجهة العسكرية الكوردية – الذسطورية الأولى، تفجرت ازمة جديدة، حيث قامت بريطانيا ومن خلال جهود رسام وليارد في اثارة الفتن بين الكورد، والقسم الثاني من الجماعة النسطورية غير الموالية للمارشمعون والمدعومة من قبل الارسالية الامريكية، وهذا ما حدث في تموز عام ١٨٤٦ في منطقة تخوما عندما ارسل لهم الأمير بدرخان حملة عسكرية لتأديبهم، وعلى الرغم من طلب النساطرة المساعدة من كريدي محمد با شا والي الموصل (١٨٤٥-١٨٤٦) للتدخل من ا جل حمايتهم، إلا أنه لم يفعل شيئاً واستطاعت القوات الكوردية أن تدخل القرى النسطورية، بعد أن فر المارشمعون ثانية إلى الموصل (علي، ٢٠١٠، ٢٢؟؛ إسكندر، ٢٠٠٨)

وفي ضوء ما تقدم، يمكننا استنتاج أن المارشمعون هو الذي وقف موقف المعادي من الكورد ، عندما تعاون مع بير قدار والي الموصل، الذي غزا جيشه امارة بهدينان، وهذا ما أدى إلى سقوط تلك الامارة وذفي السلالة الكوردية الحاكمة فيها. ومن جهة أخرى نرى أن هجوم قوات الأمير بدرخان العسكرية ضد القوات النسطورية كان مفاجئاً، حيث لم يخفي نيته عن رجال الارسالية الامريكية أو عن المارشمعون، وبمع نى آخر، كان النساطرة مستعدين عسكرياً لمواجهة الحم له العسكرية الكوردية، خاصة عندما رفض المارشمعون الاعتراف بوجود السلطة الكوردية في منطقة هكارى وتأكيده على استقلاله السياسي.

ويذهب الكثير من الباحثين الكورد من اعتقادهم بأن التدخلات الخارجية الإقليمية والدولية في كوردستان، كان السبب الرئيسي في ذشوء الصراع النسطوري، ومن هؤلاء ما ذكره الباحث جليل جليلي بأن البريطانيين حثوا النساطرة على عدم التوصل إلى اية تسوية مع الامراء الكورد، وما يدعم صحة هذا الاستنتاج هو عدم تشجيع البريطانيين لمارشمعون في مسألة الدخول في المفاوضات مع الامراء الكورد من أجل حل الخلافات، وانما اجبر ته على التوصل إلى تفاهم مع الدولة العثمانية كي توفر الحماية له. ومن جهة أخرى يرى الباحث عبد الرحمن قاسملو ، هو



حث العثمانيين قادة النساطرة على التمرد ضد الكورد ، بينما يعتقد كندال نزان بأن النشاطات المعادية للكورد التي قام بها رجال الارساليات المسيحية الامريكية والبريطانية تقف وراءها المعارضة المسيحية المحلية لانتفاضة الأمير بدرخان (إسكندر، ٢٠٠٨، ٢٤٠).

ومهما يكن من أمر، فقد شجع المبشرون والأوساط السياسية الأوردية من الضغط على الدولة العثماذية، لإذهاء حكم الأمير بدرخان، فأجبرت الدول الأوردية السلطان محمود الثاني لا تخاذ قرار الزحف على ا مارة بو تان، إذا رفضت الأخيرة قبول الأوا مر السلطانية، وقد أرسلت بريطانيا عن طريق السياسيين القائمين في استانبول رسائل تحذيرية إلى الدولة العثماذية بينت فيها أن علاقتها سوف تتأثر تأثراً كبيراً بالدول الأوربية نتيجة المذابح التي ارتكبت بحق النساطرة، ولذلك من صالح الحكومات الأوردية أن تقوم الدولة العثماذية بأجراءات ضد الأمير بدرخان دون حدوث مذابح أخرى في الاستقبل (لازاريف، ٢٠٠١، ٤٤؛ تاج الدين، ٢٠٠١، ٥٠؛ محمود، ٢٠١٩، ٢٤٦-

وامام هذا الضغط الأوربي، طلبت الدولة العثماذية من السفير البريطاني في استانبول بإبلاغ حكوم ته بأن الدولة العثماذية عاز مة على القضاء على الأمير بدرخان، إلا أن طبيعة كوردستان والظروف المناخية ووجود حوالي ستون الف مسلح كوردي تحت امرة الأمير بدرخان كان يتطلب ذلك التهيء لهم وفق خطط عسكرية منظمة (عبد، ٢٠١٣، ٧). وفي أذار ١٨٤٧ جرى الاعداد لحملة عسكرية ضد الكورد، واخذ عثمان باشا القائد العام الجديد للقوات العثماذية في شرق الاناضول يعد العدة لهذا الأمر، وبحماس شديد، واعلن عن تجنيد عام للجنود، وفي أواسط أيار ١٨٤٧ كان جيش عثمان باشا جاهزاً لبدء هجومه (جليل وآخرون، ٢٠١٣).

وفي بدا ية حزيران ١٨٤٧، بدأت ال قوات العثماذ ية بالا ستعداد لمواج هة الا مير بدرخان ، فعملت اولاً على توجيه ضربة لحلفاء الأمير بدرخان، فوزع عثمان باشا قواته كالأتي: تولى الجناح الأيمن عمر باشا بينما تسلم الجناح الأيسر رئيس اركان جيش الاناضول صبري باشا، أما عثمان باشا فتولى قيادة قلب الجيش (لازاريف وآ خرون، ٢٠٠٦، ١٢٧؛ هروري، ٢٠٠٣، ١٢٥؛ تاج الدين، ٢٠٠١، ٩١؛ محمود ٢٠١٩، ١٢٧)، وا ستطاعت القوات المدافعة عن الا مارة أن تلدحق الهزيمة في اول ا شتباك وقع مع ا لجيش العثماني في جمر زيتون، أ جبرت القوات العثماذية على الترا جع. وبعد معارك طاحنة استمرت بين الطرفين وتآمر بعض القيادات في جيش الأمير بدرخان مثل يئزدين شيؤ، تمكن الجيش العثماني من د خول معقل الا مارة أن تدرخان ألى ترك المدينة واللجوء إلى وقد مع الجيش العثماني من د خول معقل الا مارة ، اضطر الأ مير بدرخان ألى ترك المدينة واللجوء إلى المحيش العثماني من د دول معقل الا مارة ، اضطر الأ مير بدرخان إلى ترك المدينة واللجوء إلى وقده العثماني من د دول معقل الا مارة ، اضطر الأ مير بدرخان الى تمثل يئزدين شيؤ، تمكن وقده مع اروخ الحصينة، وبعد حصار دام شهر سلم الأمير بدرخان نفسه وذلك في ٢٠ دموز ١٨٤٠، ثم واسل فيما بعد إلى استانبول التي وصل إليها في ٢٩ أيلول ١٨٤٠، وامر السلطان عبد المحيد الأول ارسل فيما بعد إلى استانبول التي وصل إليها في ٢٩ أيلول ١٨٤٠، وامر السلطان عبد الم وبقى فيها



قرابة ١٨ عاماً (هروري، ٢٠٠٤، ١٣–١٤؛ محمود، ٢٠١٩، ٦٤٧؛ هروري، ٢٠٠٠، ١٢٥–١٢٨؛ جاليا ند، ٢٠١٢، ٤٩–٥٠).

بعد أسر الأمير بدرخان ، تابع عثمان باشا حملته العسكرية ضد الزعماء الكورد الآخرين ، فدخل جيشه في ١٥ أب ١٨٤٧ مدينة سيرت، وذكل بسكانها المسالمين ، وقد استمرت حروب عثمان باشا حتى عام ١٨٤٨ عندما تفشي وباء الكوليرا في صفوف قواته الذي تسبب في وفاة ثلاثة ارباع قواته المتمركزة في مدينة بدليس ، وقد اعتبرت الدولة العثماذية النصر على الكُرد ها ماً جداً ، بحيث أصدرت بعد الانتهاء من حملة عثمان باشا، ميدالية خاصة حملت على أحد وجهيها قلعة أروخ – بدرخان ، وعلى الوجه الآخر عبارة ميدالية كوردستان ، كما تمركزت الوحدات العثماذية في معظم المراكز الرئيسية ، وذلك لتفادي إمكاذية قيام انتفاضات كوردية في الستقبل ، فضلاً عن قيامها بأجراء تغييرات ها مة في التقسيم الإداري للمناطق الكوردية ، و من ثم د مج مناطق الجزيرة وهكاري و برواري في منطقة نيابية وا حدة (جليلي وآ خرون، ٢٠١٣، ٢٤ ؛ هروري، ٢٠٠٠، ٢١٣ ؛ إسكندر، ٢٠٠٨ ، ٢٠٠

ونتيجة للحملات العسكرية العثمانية المستمرة آنذاك على كوردستان والمقاومة الشديدة التي ابداها الكورد، فقد ذشأت بذور الحركة التحررية الكوردية الحديثة منذ أوائل القرن التاسع عشر، إذ شهدت كورد ستان الانتفا ضات التي كا نت معظمها تهدف إلى رفع الظلم عن الكورد وتحقيق طموحاتهم ومقاومة السياسة المركزية التي كانت نتيجتها زوال الإمارات الكوردية. وعلى الرغم من أن ظهور الانتفاضات الكوردية كانت في بدايتها مختلطة بالروح الاستقلالية والطموح الشخصي، إلا أن الأمراء الكورد لعبوا دورا مهما للتعبير عن القومية الكوردية، وهذا ما اكده أحد الباحثين عندما ذكر قائلا: (( أظهرت الحوادث والوقائع التي نشأت بكردستان في القرن التاسع عشر وجود العاطفة القومية الكوردية بأجلى مظاهرها )) (زكى، ١٩٣٦، ٢٥٩؛ إسكندر، ٢٠٠٨، ١٤٨– ١٤٩) ، وهذا ما مذله الأمير بدرخان والذي عدَّ أيضا في ذظر العديد من الباحثين بأنه "الأب الروحي" للحركة القومية الكردية وأنه تمكن من تحويل الشعور بالانتفاضة إلى حركة قومية قوية (خيرة ، ٢٠٠٥، ٥٤) . وعندما قضت الدولة العثمانية على إمارة بوتان عام ١٨٤٧، وذفي الأمير بدرخان وأسرته إلى جزيرة كريت ، كان الأمير يجمع حوله أولاده وأحفاده ويقول لهم: (( أخشى أن تضيعوا لغتكم، أريد أن تتحدثوا مع اطفالكم وعيالكم بلغة اجدادكم، ومن لا يعمل بذلك فأنه ليس من أولادي )) (البوتاني، ٢٠٠٥، ٣٤) . ونظرا لتميز هذهِ الانتفاضة في الأدبيات التاريخية. وما نتج عذها من معالم قومية واضحة من حيث مطالبتها باستقلال كردستان في ظل وجود الدولة العثماذية ، فقد عبر عذها أيضا جلال طالباني في كتابه (كردستان والحركة القومية الكردية) قائلا: (( لولا الانشقاق الداخلي والخيانة ولولا تدخل الانجلو – فرنسي ضد الأكراد



بحجة الدفاع عن المسيحية ، ولو استطاع الأمير بدرخان تنظيم قوى الشعب وقواته المسلحة بشكل أفضل ، لكان النصر حليفه ولتحققت أمنية الشعب الكردي من الحكم الوطني )) (طالباني، ١٩٧٠، ٤٥).

### خلاصة واستنتاج:

تر كت التطورات السياسية والعسكرية ، سواء كانت في علاقات الدولة العثماذية الخارجية وخاصة مع إيران أو مع الإمارات الكوردية القادَمة آنذاك ، آثاراً واضحة على الحياة العامة في كوردستان ، ولا سيما بعد أن بذلت كلتا الدولتين جهوداً كبيرة لإشغال الكورد بالصراع القائم بينهما من اجل إستغلال قواهم والاستفادة من قدراتهم القتالية في جولات الحروب الدموية، ولمنع الكورد من التحرر أو سد الطريق عليهم للخروج من سيطرتهم وإضعاف الرابطة القومية بينهم ، إذ كانت السلطات في كلتا الدولتين منهمكة دوماً في تأجيج نار العداوة والفتن بين الإ مارات الكوردية أو ما بين القبا ئل المتنازعة بغية تعزيز وتقوية العصبية القبلية وتعين الولاءات المحلية بينهم.

وبدخول كوردستان مطلع القرن التاسع عشر، أخذت فكرة القومية الكوردية في الذمو والتبلور بشكل واضح وأساسي، وتميزت بطابعها الوطني، وبالشعور القومي الذي انتشر أولاً بين الأمراء والمحيطين بهم. ومع انتهاج الدولة العثماذية بتطبيقها السياسة المركزية في الحكم، ثارت سلسلة من الانتفاضات في الإ مارات الكوردية في كوردستان ساعدت في إيقاظ الكورد من سباته الطويل، فمن خلال اندلاع هذه الانتفاضات جعل من المرء الكوردي يتحسس هويته القومية، ويتبصر لواقعه ويشعر بوجود التفرقة بينه وبين الولاة العثمانيين الذين كانوا يعاملون الكورد باستعلاء وتكبر فارغين.

ومن جهة أخرى ، فقد لعبت القوى الأوربية الكبرى التي اقتضت مصالحها التوغل في دول المنطقة ومنها كوردستان دوراً سلبياً وعادًقاً خطيراً للانتفاضات التحررية الكوردية التي في ظلها أيضاً تبلورت وانتعشت الفكرة القومية ، لا سيما من خلال الضغوط التي مارستها على الدولة العثمانية وعلى رأسها بريطانيا التي كان لها تأثير كبير في مسار الأحداث من أجل اذهاء الوضع الاستقلالي التي تمتعت به غالبية الإ مارات الكوردية في كوردستان، منها ما قامت به من خلال طرحها لقضية المجازر المزعومة ضد الاشوريين.

كما أن قرار الدولة العثماذية في شن حملات عسكرية واسعة ضد الإمارات الكورية، لم يكن هو الآخر مربوطاً بضغوط أوربا ، وإنما كان يردّكز أساساً في رغبتها في إلحاق كورد ستان بالدولة العثماذية والقضاء على الخطر الجدي الذي شكله قيام الإمارات الكوردية، من خلال اتباعها سياسة ضرب الانتفاضة الكوردية بأبنائها، وأمام لجوء كل إمارة كوردية إلى الدفاع عن



نفسها بنفسها، وعدم الاتفاق بين الامارات لتوحيد جهودها في مقاومة الإمارات الكوردية المنتفضة في النصف الأول من القرن التاسع عشر.

وأ خيراً، وعلى الرغم من إخفاق أكثر هذهِ الانتفا ضات في تحقيق الاهداف الوطذية الكبرى، ألا أنها حققت مهاماً خطيرة، منها بلورة القومية الكوردية وحركتها التحررية من قالبها القومي ونشر الوعي والشعور القومي في كوردستان، ثم إرشاد الشعب الكوردي إلى ضرورة تنظيم قواه وتوحيد صفوفه والاستعداد التام والتهيئة لكل انتفا ضة قبل الشروع بها، و خرق النطاق الاقليمي المفروض على حريتها في البداية عن طريق شن كفاح وطني على نطاق كوردستان .

- (\*) تقع ارض الأكراد ، وهو معنى كلمة كورد ستان في الشرق الاوسط من آسيا الغربية ، في المنطقة المحصورة بين الاتحاد السوفيتي وايران وتركيا والعراق وسوريا ، وتلتقي في كرد ستان حدود هذه الدول الخمس في الوقت الحاضر ، وهي تشمل الاراضي لبتي تمتد من جبل أرارات في الاشمال الشرقي الى جبال زا كروس ويشتكوه جنوباً ، ثم تمتد غرباً في خط منحني مروراً بمنطقة شمال الموصل في العراق، وتتعرج نحو الاشمال الغربي مختر قة سوريا الى تركيا لتشمل اقصى الركن الجنوبي الاشرقي من الانا ضول ، وقد قدر الاباحثون الاكراد هذه المساحة بحوالي ١٠٤الف كيلو متراً مربعاً . ينظر : ابراهيم ، ٢٠١٨ ، ٣٧٣ ؛ أحمد ، ٢٠١٤ ، ٧٣-١٨ ) .
- (\*) هو ادريس حسام الدين علي البدليسي المولود في مدينة بدليس عام ١٤٥٢ ، التحق بالسلطان يعقوب حاكم آق قونيلو في عام ١٥٠١ ، و من ثم د خل في خد مة السلطان العثماني بايزيد الثاني ، انتقل الى الاستانة وعين هناك في البلاط العثماني ، وقد اشترك ادريس مع السلطان سليم الاول في معركة جالديران ضد الصفويين ، وكان له دوراً كبيراً في استقطاب الاكراد و حثهم على الانضمام الى الجيش العثماني ، كما ورا فق الحملة العثمانية على مصر عام ١٥١٧ . و كان ادريس صاحب الطريقة العروفية المعرو فة بالنور بخ شية ، و هي الطريقة الصوفية الوسطية ، توفي في الاستانة عام ١٥٢٠ . ينظر : ( محمود ، ٢٠١٦).
- (\*) هو عبدالرحمن ابن محمود باشا الأول ابن خالد باشا الأول ابن تيمور خان ابن فقيه احمد دار شما نة ، و لد با بان عام ١٧٥٠ في مدينة قلعة جولان التي كا نت عاصمة ا مارة با بان قبل ان تنتقل العاصمة الى مدينة السليمانية ، تزوج الأمير عبدالرحمن من ابنة عمه فاطمة خان وانجب منها كل من : محمود باشا وعثمان بك وسليمان باشا ، كما تزوج من ابنة وليد بك رئيس قبيلة جاف ، وانجب منها ايضا ثلاثة ابناء هم : حسن بك ويوسف بك وعزيز بك ، وفي العام ١٧٨٩ وبتأييد من والي بغداد العثماني سليمان باشا الكبير اصبح والي امارة با بان ،



واستمر في حكم الامارة لمدة ٢٤ عاماً ، ابعد خلالها ستة مرات عن حكم الامارة من قبل رجال اسرة بابان المنافسين له ، توفي عام ١٨١٣ . ينظر : ( بابان ، ٢٠٠٨، ص ١٥٥ ) .

- (\*) و لد مح مدا بن بك بن او غوز بك في مدي نة راو ندز عام ١٧٨٤ ، درس ع لوم الدين الاسلامي منذ صباه ، وبعد اتمامه للدراسة الشاملة عينه والده مشرفاً على بعض المناطق من امارته ، تولى شؤون الامارة بعد وفاة والده عام ١٨١٣ ، امتاز الامير محمد بالدهاء وسداد الرأي ، و كان الهدف الاستراتيجي له هو توح يد الاراضي الكورد ية تحت قياد ته ، وبناء كيان كوردي يستطيع الصمود والتصدي للمطامع العثماذية والايراذية القاجارية في كوردستان ، وسعى بإخلاص لتكوين امارة كوردية مستقل بالتعاون مع ابراهيم باشا ابن محمد علي باشا حاكم مصر ، توفي عام ١٨٣٨ . ينظر : (خيالي، ٢٠١٨).
- (\*) هو ابن عبدالله خان باشا بن مصطفى خان المولود في مدينة امد (ديار بكر) عام ١٨٠٢ ، تسلم مقاليد الحكم في الا مارة عام ١٨٢٢ ، واثناء توليه الا مارة عمل على توسيع امارته لتشمل مناطق واسعة بين مها باد وراوندوز ووان وسنجار وبوتان ، وقد وضع بدرخان برنا مجاً لإعلان استقلال امارته ، الا ان تعرضه الى خيانة قريبة منه ومحاصرة القوات العثمانية له في قلعة اروخ حالت دون تحقيق برنامجه القومي ، ومن ثم نفيه من قبل السلطات العثمانية الى جزيرة كريت عام ١٨٤٧ ، توفي عام ١٨٦٩ . ينظر : هروري، ٢٠٠٠ ، ٤٤).

#### قائمة المصادر

### أولاً: الرسائل والاطاريح الجامعية :

- ١- كا مل جا سم د هش ، الأ مارة الباباذية في العهد العثماني ( ١٦٦٩ ١٨٥١م) . درا سة تاريخية ،
   رسالة ماجستير غير منشورة ، كلية الآداب ، جامعة بغداد ، ٢٠٠٧.
- ٢- نزار ا يوب حسن ، ١ مارة هكاري في العهد العثماني ١٥١٤–١٨٤٩م ، درا سة تاريخ ية وثائق ية ،
   اطروحة دكتوراة غير منشورة ، كلية العلوم الانسانية ، جامعة زاخو ، ٢٠١٦.
- ٣- ويفي خيرة ، تأثير المسألة الكردية على الاستقرار الاقليمي ، رسالة ماجستير غير منشورة ،
   ٣- كلية الحقوق ، جامعة منتوري قسنطينة ، الجزائر ، ٢٠٠٥.

# ثانياً : الكتب العربية والمعرية:

- ١ ابراهيم داقوقي ، عشائر كردستان ، دار كاوا للنشر والتوزيع ، ( دهوك : ٢٠٠٢).
- ٢ ابراهيم محمود ، القبيلة الضائعة الأكراد في الأدبيات العربية الاسلامية ، رياض الريس للكتب والنشر ، ( بيروت : ٢٠٠٧ ).
  - ٣-احمد تاج الدين ، الأكراد تاريخ شعب وقضية وطن ، الدار الثقافية للنشر، ( مصر: ٢٠٠١).



- ٤-١ حمد محمد ١ حمد ، أكراد لبنان وتنظيمهم الاجتماعي والسياسي ، مكتبة الفقيه ، ( لبنان: ١٩٩٥ ).
- ٥- ارشاك سافرا سيتان، الكرد وكرد ستان، ترجمة: ١ حمد محمود خليل، ط٢ ، دار الزمان للطباعة والنشر، ( بغداد : ٢٠٠٨ ).
- ٦-انكه لهارد ، تاريخ الأصلاحات والتنظيمات في الدولة العثماذية ، نقله من العثماذية : علي رشاد، ترجمة: محمود علي عامر، دار الزمان للطباعة والنشر، ( دمشق: ٢٠٠٨ ).
- ٧-اود يل مورو، الدو لة العثماذية في عصر الاصلاحات : رجال الذظام الجديد العسكري وافكاره
   ٢٠١٨ ١٩١٤، ترجمة : كارمن جابر ، المركز العربي للابحاث ودراسة السياسات ، (قطر : ٢٠١٨ ١٩٢٤).
- ٨-١ ياد جلال با بان، ١ سرة با بان الكردية : شجرتها التاريخية وتسلسل اجيا لها ، دار الزمان للنشر
   والتوزيع، ( الرياض : ٢٠٠٨ ).
- ٩-با سيلي نيكيتين، الكرد درا سة سو سيولوجية وتاريخية ، نقله من الفرنسية وعلق عليه : نوري طالباني، ط٣ ، مكتب الفكر والتوعية / الاتحاد الوطني الكردستاني، ( السليمانية : ٢٠٠٧).
  - ١٠-بله ج شيركوه، القضية الكوردية ماضي الكرد وحاضرهم، مطبعة السعادة، ( مصر: ١٩٣٠ ).
- ١١-بولس قرألي، علي باشا جنبلاط والي حلب ١٦٠٥–١٦١١ ، مذشورات دار المكشوف ، ( بيروت: ١٩٣٩ ).
- ١٢- جابرا براهيم رواي ، ١ لحدود الدول ية وم شكلة ١ لحدود العراق ية الايراذ ية ، المطبعة الفذية
   ١٢- الحديثة ، ( القاهرة : ١٩٧٠ ).
- ١٣-جاوان حسين فيض الله الجاف ، الكورد ودورهم في جمعية الاتحاد والترقي . دراسة تارخية ١٨٩٩ – ١٩١٤، دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع، ( سوريا : ٢٠١٢ ).
  - ١٤-جلال طالباني ، كردستان والحركة القومية الكردية ، مطبعة النور ، ( بغداد : ١٩٧٠ ).
- ١٥-جليل جليلي، من تاريخ الأمارات في الأمبر اطورية العثماذية في النصف الأول من القرن التاسع عشر، الأهالي للنشر والتوزيع ، ( بيروت : ١٩٨٧ ).
- ١٦-جليل جليلي وآخرون، الحركة الكردية في العصر الحديث ، ترجمة : عبدي حاجي ، ط٢ ، دار الفارابي، ( بيروت : ٢٠١٣ ).
- ١٧-جمال نبز ، الأمير الكردي مير محمد الرواندوزي الملقب بـ " ميري كوره " ، ترجمة الى العربية : فخري شمس الدين ، ط٢ ، دار ثاراس للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠٠٣ ).
- ١٨-جواد فقي علي الجوم حيدري ، مولانا خالد النقشبندي ومنهجه في التصوف ، منشورات مكتبة كتاب – ناشرون ، ( بيروت : ٢٠١٦ ).



- ١٩- جيرارد جاليا ند ، شعب بدون و طن ال كرد وكرد ستان ، تر جمة الى العرب ية : عبدال سلام النقشبندي ، مطبعة آراس ، ( اربيل : ٢٠١٢ ).
- ٢٠-حامد محمود عيسى ، القضية الكردية في العراق : من الاحتلال البريطاني الى الغزو الامريكي
   (١٩١٤-١٩٠٤)، مكتبة مدبولى، ( القاهرة : ٢٠٠٥ ).
- ٢١-حسين ناظم بيك ، تاريخ الأمارة الباباذية ، ترجمة : شكور مصطفى ومحمد الملا عبدالكريم المدرس ، مؤسسة موكرياني للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠٠١ ).
- ٢٢-حميد حمد سعدون، إمارة المنتفق وأثرها في تاريخ العراق والمنطقة الاقليمية (١٥٤٦–١٩١٨) ، دار وائل للنشر والتوزيع ، ( عمان : ١٩٩٩ ).
- ٢٣- خالد عقلان ، الجذور التاريخية للقضية الكردية ، منشورات المعهد المصري للدرا سات السياسية والاستراتيجية ، ( مصر : ٢٠١٧ ).
  - ٢٤-خليل جندي ، الايزيدية والإمتحان الصعب ، دار ثاراس للطباعة والنشر ، ( دهوك : ٢٠٠٨).
- ٢٥-خليل علي مراد ، حراس الاتاتوركية موقف المؤسسة العسكرية من الاسلام والحراك الاسلامي في تركيا ١٩٥٠–١٩٧٧ ، دار غيداء للنشر والتوزيع ، ( عمان : ٢٠١٦ ).
- ٢٦-ديفيد مكدول ، تاريخ الأكراد الحديث ، ترجمة : راج آل محمد ، دار الفارابي ، ( بيروت : ٢٠٠٤). ).
- ٢٧-دينا رزق خوري ، الدو لة ومجتمع الولاية في الأمبر اطورية العثماذية . المو صل ١٥٤٠ ١٨٣٨ ، ترجمة : سلوى زكو ، المركز العربي للابحاث ودراسة السياسات ، (قطر : ١٩٩٧).
- ٢٨-رسول الكركوكلي ، دوحة الوزراء في تاريخ وقائع بغداد الزوراء ، ترجمة : موسى كاظم نورس ، ( بيروت : ١٩٦٣ ).
- ٢٩-رشيد كريم خان عقراوي ، الطريق الى دولة كردية : دراسة تحليلية نقدية : أراء ، محاولات ، تحديات ، أفاق ، مطبعة زانا ، ( دهوك : ٢٠٠٥ ).
- ٣٠-زهير كاظم عبود ، الأيزيدية : حقائق وخفايا وأساطير ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ( بيروت : ٢٠٠٥ ).
- ٣١-سامي سعيد احمد ، اليزيدية أحوالهم ومعتقداتهم ، مج (٢) ، منشورات جامعة بغداد ، ( العراق : ١٩٧٥ ).
- ٣٢-ستيفن هيميسلي لونكريك ، اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث ، ترجمة : جعفر الخياط ، ط٣ ، ( بغداد : ١٩٦٢ ).



- ٣٣-سعد بشير اسكندر ، قيام النظام الإماراتي في كردستان وسقوطه ما بين منتصف القرن العاشر ومنتصف القرن التا سع عشر ( ذبذة تاريخية عن أهميته السيا سية وإر ثه الثقافي ) ، ط٢ ، منشورات بنكه ى زين لإحياء التراث الوثائقى والصحفى الكردي ، ( السليمانية : ٢٠٠٨ ).
- ٣٤-سعد ناجي جواد ، مستقبل القضية الكردية في الشرق الأوسط ، مركز دراسات الشرق الأوسط ، ( الاردن : ٢٠٠٠ ).
- ٣٥-سعدالدين ابراهيم ، الملل والنحل والأعراق هموم الاقليات في الوطن العربي ، ج١ ، مج٢ ، دار ابن رشد ، ( القاهرة : ٢٠١٨ ) .
- ٣٦-سعدي عثمان حسين ، كورد ستان الجنوبية في القرنين السابع عشر والثامن عشر : دراسة في علاقاتها الادارية والسياسية والاقتصادية مع إيالتي بغداد والموصل ، مكتبة سوران ، ( دهوك : 2007 ).
- ٣٧-سعدي عثمان هروتي ، كورد ستان والأمبر اطورية العثماذية . درا سة في تطور سيا سة الهيمنة العثمانية في كردستان ١٥١٤-١٨٥١م ، مطبعة خاني ، ( دهوك : ٢٠٠٨ ).
- ٣٨-السعيد رزق حجاج ، الأكراد والأرمن في العهد الحميدي ، مطبعة الأمانة للنشر والتوزيع ، ( القاهرة : ١٩٩١ ).

٣٩-سليمان فائق ، تاريخ بغداد ، مطبعة المعارف ، ( بغداد : ١٩٦٢ ).

- ٤٠- سيار الجم يل ، زعماء وأفند ية : البا شوات العثمانيون والنه ضويون العرب : البذية التاريخ ية للعراق الحديث : الموصل نموذجا ، دار الاهلية للنشر والتوزيع ، ( عمان : ١٩٩٩ ).
- ٤١-١١ صاكر خصباك ، الكرد والمسألة الكردية ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ( بيروت : ١٩٨٩ ).
- ٤٢- صادق عبد علي الركابي ، الانتحار الجماعي : أكبر عمليات الانتحار الجماعي في التاريخ ، مكتبة مدبولي ، ( القاهرة : ٢٠١٣ ).
- ٤٣- صلاح هروري ، إمارة بوتان في عهد الأمير بدر خان ١٨٢١–١٨٤٧ دراسة تاريخية سياسية ، مؤسسة موكريا للطباعة والنشر ، ( دهوك : ٢٠٠٠ ).
- ٤٤- عباس اسماع يل الحباغ ، تاريخ العلا قات العثماذية الايراذية : الحرب والسلام بين العثمانيين والصفويين ، دار النفائس للنشر والتوزيع ، ( الاردن : ١٩٩٩ ).
- ٤٥-عباس العزاوي ، تاريخ العراق بين ا حتلالين ، ج٦ ، من سنة ١٧٤٩ الى ١٨٣١ ، مطبعة بغداد ، ( العراق : ١٩٥٤ ).
- ٤٦-عبد ربه ابراهيم الوائلي ، تاريخ الأمارة الباباذية ( ١٧٨٤-١٥٨١ ) ، دار الزمان ، ( القاهرة : ٢٠٠٨). ).



- ٤٧-عبدالحم يد شرف ، ١٤ قرن من الصراع بين الشرق والغرب : رؤية جد يدة ، دار سما للنشر والتوزيع ، ( الكويت : ٢٠١٧ ) .
- ٤٨-عبدالرؤوف سنو ، النزعات الكياذية الأسلامية في الدو لة العثماذية ١٨٧٧-١٨٨١ : بلاد الشام ، الحجاز ، كردستان ، البانيا ، دار بيسان للنشر والتوزيع ، ( بيروت : ١٩٩٨ ).

٤٩-عبدالعزيز نوار سليمان ، داؤد باشا والى بغداد ، دار الكتاب العربي ، ( القاهرة : ١٩٦٧ ).

- ٥٠-عبدالفتاح البوتاني ، بدايات الشعور القومي الكوردي في التاريخ الحديث ، ط٢ ، مطبعة هاوار ، ( دهوك : ٢٠٠٥ ).
- ٥١-عبدالفتاح حسن ابو علية ، الدولة العثمانية والوطن العربي الكبير ، دار المريخ للنشر ، ( مصر : ٢٠٠٨ ).
- ٥٢-عثمان علي ، الكرد في الوثائق البريطانية ، مؤسسة موكرياني للبحوث والذشر ، ( اردِيل : ٢٠٠٨ ).

٥٣- ، الكورد في الوثائق العثمانية ، مطبعة خاني ، ( دهوك : ٢٠١٠ ).

٥٤- ، دراسات في الحركة الكوردية المعاصرة ، مطبعة الثقافة ، ( اربيل : ٢٠٠٣ ).

- ٥٥- عدنان زيان فرحان ، ال كرد الايز يديون في اق ليم كرد ستان ، مر كز كرد ستان للدرا سات الاستراتيجية ، ( السليمانية : ٢٠٠٤ ).
- ٥٦-علي سيدو الكوراني ، من عمان الى العمادية أو جولة في كرد ستان الجنوبية ، ط٢ ، دار أراس للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠١٢ ).
- ٥٧-عماد عبدالسلام رؤوف ، دراسات وثائقية في تاريخ الكرد الحديث وحضارتهم ، المديرية العامة للصحافة والطباعة والنشر ، ( بغداد : ٢٠٠٨ ) .
- ٥٨- عمار عباس محمود ، القضية الكردية : ١ شكالية بناء الدولة ، دار العربي للنشر والتوزيع ، ( مصر : ٢٠١٦ ).
- ٥٩-عمار علي السمر ، شمال العراق ١٩٥٨–١٩٧٥ ، المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات ، ( قطر : ٢٠١٢ ).
- ٦٠-عمر عبدالرحمن الساريسي ، الوعي الفولكلوري في الاردن وفلسطين ، مركز الكتاب العربي ، ( الاردن : ٢٠١٣ ).
- ٦١-فاتح اقجه ، السلطان سليم الأول ، ترجمة : احمد كمال ، دار النيل للطباعة والنشر ، ( مصر : ٢٠١٦ ).
- ٦٢-فاضل مهدي بيات ، درا سات في تاريخ العرب في العهد العثماني : رؤية جديدة في ضوء الوثائق والمصادر العثمانية ، دار المدار الاسلامي ، ( بيروت : ٢٠٠٣).



- ٦٣-فيروز حسن حمه عزيز ، الاهمية الجيوستراجية لكردستان الجنوبية وتأثير ها على السياسة البريطانية ( ١٩٦٤–١٩٢٤ ) ، مركز كردستان للدراسات الاستراتيجية ، ( السليمانية : ٢٠٠٨ ).
- ٦٤ كاظم حبيب ، لمحات من ذضال حركة التحرر الوطني للشعب الكردي في كرد ستان العراق ،
   ط٢ ، دار ثاراس للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠٠٥ ) .
- ٦٥- كاميران عبد الاصمد احمد الدوسكي ، كورد ستان العثماذية في الذصف الأول من الاقرن التاسع عشر ، دار سبيريز للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠٠٢ ).
- ٦٦- كمال فؤاد ، ملاحظات انتقادية حول كتاب خلاصة تاريخ الكرد وكردستان ، مطبعة الاتحاد الوطني ، ( السليمانية : ٢٠٠٠ ).
- ٦٧- كمال مظهر احمد ، دراسات في تاريخ ايران الحديث والمعاصر ، منشورات الأمانة العامة للثقافة والشباب ، ( بغداد : ١٩٨٥ ).
- ٦٨-مالميسانز ، بدرخانيو جزيرة بوتان ومحاضر اجتماعات الجمعية العائلية البدرخاذية ، ترجمة : شكور مصطفى ، منشورات وزارة الثقافة ، ( اربيل : ١٩٩٨ ).
  - ٦٩-محفوظ العباسي ، إمارة بهدينان العباسية ، مطبعة الجمهورية ، ( الموصل : ١٩٦٩ ).
- ٧٠-محمد احسان ، كرد ستان ودوا مة الحرب ، دار الحكمة للطبا عة والذ شر والتوزيع ، (لندن :
   ٢٠٠٠ ).
- ٧١-محمد ١ مين زكي ، تاريخ ١ سليمانية وانحائها ، ترجمة : محمد جميل بندي الروزبياني ،
   شركة النشر والطباعة العراقية ، ( بغداد : ١٩٥١ ).
- ٧٢-... ، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان : من أقدم العصور التاريخية حتى الآن ، ترجمة : محمد على عونى ، مج (1) ، ط٢ ، دار الشؤون الثقافية العامة ، ( بغداد : ٢٠٠٥ ).
- ٧٣-محمود رزوق احمد ، الحركة الكردية في العراق دور الابارزانيين في طريق الحكم الذاتي ١٩١٨-١٩٦٨ ، دار المعتز للنشر والتوزيع ، ( عمان : ٢٠١٤ ).
- ٧٤-مصطفى تحمد محمد نجار ، شرفخان البدليسي ونهجه التاريخي من خلال كابه شرفنامه ، مطبعة سبيريز ، ( دهوك : ٢٠٠٧ ).
- ٥٥-منذر الموصلي ، عرب وأكراد : رؤية عربية للقضية الكردية : الأكراد في وطنهم القومي وفي الجوار العراقي-التركي-الايراني-وفي سورية ولبنان ، دار الغصون ، ( بيروت : ١٩٩٥ ).
- ٧٦-مهدي جواد حبيب ، الصراع العثماني الفارسي وأ ثره في العراق حتى القرن التا سع عشر ، بحث ضمن كتاب : الحدود الشرقية للوطن العربى ، دار الحرية ، ( بغداد : ١٩٨١ ) .



E-kutub منشورات شركة -vv-ميثاق بيات الضيفي ، سياسات صنعت الشرقين الادنى والاوسط ، منشورات شركة -vv - ميثاق بيات الضيفي . Ltd

٨٨-مير بصري ، اعلام الكرد ، رياض الريس للكتب والنشر ، ( بيروت : ١٩٩١ ) .

٧٩-نجاة عبدالله ، كردستان ومشكلة الحدود الفارسية – العثماني . دراسة في العلاقات السياسية

١٦٣٩-١٨٤٧م ، ترجمة : حسن احمد مراد ، ط٢ ، مكتب التفسير للطبع والنشر ، ( اردِيل : ٢٠٢١ - ١٦٣٩ ).

- ٨٠-هوكر طاهر توفيق ، دور الصحافة الكوردية في تطوير الوعي القومي الكوردي (١٨٩٨-١٩١٨) ،
   دار سبيريز للطباعة والنشر ، ( دهوك : ٢٠٠٤ ).
- ٨١-وج يه كوثراني ، الفق يه والاسلطان : درا سة في تجربتين تاريخيتين : العثماذ ية والا صفوية ، القاجارية ، منشورات المركز العربي الدولي ، ( القاهرة : ١٩٩٠ ).
- ٨٢-وديع جويده ، الحركة القومية الكردية نشأتها وتطورها ، ترجمة : مجموعة من المتر جمين ، دار أراس للطباعة والنشر ، ( اربيل : ٢٠١٣ ).
  - ثالثاً: البحوث والدراسات:
- ١- ١. و.بابيدونو ستسيفا ، " الكورد في الدوريات الروسية في القرن التا سع عشر " ، ترجمة : عبدي حاجى ، مجلة زين ، العدد (١١) ، السليمانية ، كانون الأول ٢٠٢٠.
- ٢- احمد حسين عبد ، " حركة بدرخان التحررية (١٨٤٢-١٨٤٧م) " ، بحث مشارك في وقائع المؤتمر الا كاديمي العالمي الاول عن الكورد وكرد ستان في العهد العثماني المنعقد في جامعة صلاح الدين / اربيل ، للفترة ٢١-١٣/٤/١٨.
- <sup>٣</sup>-سرمد عكيدي فتحي الدهان وستار محمد علاوي ، " الصراع العثماني الفارسي وأ ثره على العراق . دراسة تاريخية (١٥٠٩ ١٧٧٩م) " ، مجلة الدراسات التربوية والعلمية ، المجلد (٣) ، العدد (١٤) ، الجامعة العراقية ، كلية التربية ، ٢٠١٩.
- <sup>2</sup> صلاح مح مد سليم مح مود ، " التحالف الكردي بقيادة الا مير بدرخان في اربعيذيات ال قرن التاسع عشر (دراسة تاريخية) " ، مجلة جامعة دهوك ، المجلد (٢١) ، العدد (٢) ، دهوك ، ٢٠١٨ .
- <sup>0</sup>-صلاح محمد سليم محمود ، "صدى علاقة الأمير بدرخان مع ذساطرة هكارى في الصحافة الغربية (١٨٤٣-١٨٤٦م) (نماذج مختارة) " ، مجلة سر من رأى ، السنة الرابعة عشر ، المجلد (١٥) ، العدد ( ٦٦) ، سامراء ، ٢٠١٩.
- <sup>٦</sup> -لق مان خيالي ، " فكرة القومية الكوردية قراءة تاريخية لعقبات التبلور و تحديات التكوين " ، مجلة جامعة كرميان ، المجلد (٥) ، العدد (٣) ، ٢٠١٨.



- محمد علي احمد ، " الكرد والعشائر الكردية في الأرشيف العثماني " ، مجلة قلمون السورية للعلوم الانسانية ، العدد (٢) ، سوريا ، آب ٢٠١٧.
- <sup>٨</sup>-محمد عي الأحمد ، " قراءات ومراجعات في كتاب الحركة الكردية المعا صرة درا سة تاريخية وثائقية ١٩٤٦-١٩٤٦م ، تأليف عثمان علي " ، مجلة إسلامية المعرفة ، الاسنة الرابعة عشر ، العدد (٥٤) ، بيروت ، خريف ٢٠٠٨.
- <sup>9</sup> نزارا يوب حسن ، " كرد ستان في المشاريع الا صلاحية العثماذية المبكرة (قانوننا مه سلطاني لعزيز افندي في القرن السابع عشر أنموذجاً " بحث عربي منشور في مجلة :
  - VAN Yuzuncuyil UnivesiTESi , Kurdiyt , Say (3) ,2021 , S.203- ) •
- ١١-ها شم عبدالرزاق صالح ، " الكرد والدو لة العثماذية بين الانتماء القومي والولاء الديني "، مجلة مركز بابل للدراسات الانسانية ، المجلد (١١) ، العدد (٢) ، ٢٠٢١.
  - رابعاً : الموسوعات العربية:
- أ ثامر عبدالحسين أميري ، موسوعة العشائر العراقية ، مج (٦) ، دار الشؤون الثقافية العامة ، (
   بغداد : ١٩٩٢ ).
- ٢-مح مد علي ال صويركي ، المو سوعة الأكبرى لا شاهير الكرد عبر التاريخ ، الدار العربية للموسوعات ، (بيروت : ٢٠٠٨).

خامساً: شبكة المعلومات الدولية ( الانترنت ): 🌄

الثورات الكوردية ، مقال منشور في موقع المجتمع المدني الكوردي في اوراب الالكتروني ( الانترنت ) ، متاح على الرابط:

http:// www.Kurdish-civil-Society-in-europe-com

- <sup>٢</sup> عماد عبدالسلام رؤوف ، المشروع السوراني بحسب وثائق الأرشيف المصري ، مقال منشور في موقع شبكة الألوكة الالكتروني ( الانتر نت ) ، ذشر في تاريخ ٢٠١٣/١٢/٢٤ ، متاح على الرابط : http://www.alukah.net/culture/0164340.net
- <sup>٣</sup>- عوني الداؤدي ، إمارة سوران في عهد الباشا الكبير محمد كور با شا الراو ندوزي ، مقال منشور في موقع الحوار المتمدن الالكتروني ( الانتر نت ) ، نشر في تاريخ ٢٠٠٣/١٢/١٢ ، العدد (٦٩٠) ، متاح على الرابط:

http://www.ahewar.org/debat/show.art.asp?aid=12846.



## Kurdish uprisings in Kurdistan in the first half of the nineteenth century

### Abstract:

This research reviews the most important political situations and developments of events during the first half of the nineteenth century in southern Kurdistan. Between the Kurds and the Ottomans on the one hand, and the Kurds and the Iranians on the other hand, in light of the political changes that the Kurds witnessed, especially within the framework of the Ottoman influence, and the patterns of policies that the Ottomans pursued against them, especially after the Ottoman sultans tried at the beginning of the nineteenth century to impose central authority on all parts of the state. And then work to subjugate the Kurdish emirates that were not subject to central control.

Hence, the pages of this research will focus on the impact of persecution and exploitation by the Ottomans of the Kurds, and the resulting excitement of the national spirit among the Kurdish people with the participation of all classes of clan heads, clerics, princes and peasants to carry out a number of uprisings and revolutions against the Ottomans.

Key Words: Uprisings, Kurds, Ottomans, Qajar, European Powers.

### سەرهلدانين كوردى ل كوردستانى ل نيڤا ئيكى ژ سەدميى نوزدە دا

### پۆختە:

ئىە قەكولىنە ھەولكە ژ بو بەردانا روناھىٽى ل سەر شورەش و سەرھلدانىتى كوردان ل كوردستانى ل نىشا ئىكى ژ سەدەيتى نوزدە دا، ژبوركو ل شى سەردەمىدا ژبەر سىسەتىتى دەولەتا ئوسمانى ھەستى نەتەوەيى و بەرخودانى ل كوردستانى بەلا بوو، و گەلەك ژ مىر و كەسايەتيىتى كوردان ئالايى نەرازيبوونى ل دژى دەستھەلاتا ئوسمانى بلند كرن. و ھەر دشى سەردەمىدا بوو كو ھىزىتى ئەوروپى ھىدى ھىدى دەست ب دەرباسبوون بو ناش كوردان كرن و رەوشا كوردستانى چوو د قوناغەكا نو دا.

ئەڤ ڤەكولينە سيناھيێ بەرددەتە سەر رەوشا كوردستانێ ل سەدەيێ نوزدە دا و جورێن سياسەتا دەولەتا ئوسمانى و ئيرانێ ل ھەمبەر كوردان و كارڤەدانا ڤان سياسەتان ل سەر پەيدابوونا شورەش و سەرھلدانێن كوردى و رەدكرنا سياسەتا مەركەزى ل كوردستانێ.

پەيڤێن سەرەكى: سەرھلدان، كورد،ئوسمانى، قاجارى، زلهێزێن ئەوروپى



#### الابعاد الدولية لحركة الأمير بدرخان باشا ١٨٤٢–١٨٤٧

**ا.د. عثمان علي** قسم التاريخ-كلية الأداب- جامعة صلاح الدين / اقليم كردستان العراق **أ.م.د. صدرالدين قادر** قسم التاريخ- جامعة رابرين (رانيه)/ اقليم كردستان العراق

الملخص:

إن لبدء حركة الأمير بدرخان والنهاية التي آلت اليها، أبعاد إقليمية ودولية والتي كانت لها الا ثر الواضح في الحركة، علماً أن النظام العالمي الدولي السائد في القرن التاسع عشر لعب دوراً مهماً في تطور ومسار الحركة ونهايتها.

كان النظام الدولي في تلك الفترة تحكمه موازين القوى التي أسست بعد مؤتمر فينا ١٨١٤ بين القوى الأوربية الكبرى التي انتصرت على فرنسا، كما أن القوى الكبرى كا نت لها علا قات مع القوى الأقليم ية (العثمانية والقاجارية)، علماً أن مصالح القوى الكبرى وخاصة بريطانيا وفرنسا كانت تقتضي الحفاظ على كيان الدولة العثمانية حتى تكون سداً منيعا أمام الأطماع الروسية وسعيها للوصول إلى منطقة الخليج والمضايق الاستراتيجية في اسطنبول أو المياه الدافئة. فعليه كانت القوى الأوربية تساعد الدولة العثمانية في القضاء على أي الدافئة. الدافئة. فعليه كانت القوى الأوربية تساعد الدولة العثمانية في القضاء على أي تمرد داخلي يهدد الدافئة. وسيكون هذا الفهم لعلاقات الدول الكبرى مع الدولة العثمانية العثمانية الدي من ما الدولة محمد علي با شا الدولة العثمانية. وسيكون هذا الفهم لعلاقات الدول الكبرى مع الدولة العثمانية العثمانية السياق الذي منه لشرح وتحليل موقف القوى المحلية والدولية من حركة مير بدرخان.

فالدراسة مهمة وكانت لها مغزى للأمير بدرخان الذي لم يستوعب هذا البعد الدولي بصورة وافية وأيضا لها اهمية لقادة الحركة الكوردية المعاصرة اليوم لفهم موازين القوى ومصالح الدول الكبرى في الشرق الأوسط وكوردستان.

والمنهج ية المتبعة في هذه الدراسة هو المنهج التحليلي للذصوص م تبعين السياق الكرونولوجي للأحداث.

معتمدين في هذه الدراسة التاريخية السياسية أسلوب الاعتماد على وثائق القوى المعذية بالصراع ونغنيها بما توصل اليها الباحثون الآخرون.

يتكون هيكل الدراسة من عدة مباحث فالمبحث الأول يتطرق إلى سمة توازن القوى وذبذة عن إ مارة بو تان ق بل الحركة. والمبحث الثاني يعالج تطورات حركة بدرخان ومو قف الدو لة



العثمانية والقاجارية منها. أما المبحث الثالث فهو شرح وتحليل لمواقف الدول الكبرى من حركة الأمير بدرخان باشا.

الكلمات المفتاحية: بريطانيا ، بدرخان الكورد نسطور يه كان عوسماني

### المبحث الأول: النظام الدولي في القرن التاسع عشر:

النظام الدولي أو يسمى بتوازن القوى (وحدات سياسية متعددة ليس فيها واحدة ذات قوة كافية لدحر أخرى، ومثبتة لفلسفات وممارسات داخلية متناقضة بحثا عن قوا عد محايدة لضبط سلوكها والتخفيف من الصراع) بحيث يفتقد الذظام العالمي وجود قوة أو قوتين تمتلكان بشكل منفرد مقومات القوة ومن ثم قيادة العالم بل أتسم نظام توازن القوى تعدد مراكز القوة على عدد من الوحدات الدولية وبصورة متكافئة مما يساعد على منع نشوب نزاع مسلح وبنفس الوقت يعمل هذا النظام على إيقاف محاولة أي دولة لزيادة قدراتها العسكرية والتسليحية بما يخل بهذا التوازن ويهدد استقراره من خلال إقامة التحالفات مع الدول الاضعف بوجه الدول المهددة للتوازن أو عن طريق توقيع المعا هدات الدولية المائر مة لجميع الاطراف بعدم تهد يد التوازن الدولي والاخلال

ونا لت أور با استقرارها بفضل ذظام توازن ال قوى منذ ذشأته بعد معا هدة ويستفاليا (Treaty of westvalia) ١٦٤٨ (Treaty of westvalia) وبعد ذلك اصبح بإمكان العالم أن تنعم فيها بفترة من السلام هي عندما كانت ثمة توازن في القوى، فعندما تصبح دولة واحدة أو أكثر قوة بصورة غير محدودة يبرز خطر الحرب، ولكن بدأ عدم الاستقرار يتسرب إلى هذا النظام ومهد صراع المصالح والذفوذ بين هذه القوى خارج الساحة الاوربية وبشكل متسارع إلى الذهاب إلى الحربين العالمية الاولى والثانية التي أنهت ذطام توازن القوى وتعدد القطبية وبروز ذظام عالمي جديد بعد الحرب العالمية الثانية وسمى نظام القطبية الثنائية<sup>1</sup>.

دخل مصطلح توازن القوى حيز الاستخدام للإشارة إلى علاقات القوة في ذظام الدولة الأورودية من نهاية الحروب النابليوذية إلى الحرب العالمية الأولى. ضمن ميزان القوى الأوروبي، لعبت بريطانيا العظمى دور "الموازن" أو "صاحب الرصيد". لم يتم ربطها بشكل دائم بسياسات أي دو لة أورودية، وستلقي بثقلها في وقت من الأوقات على جانب، وفي وقت آخر على جانب آخر، مستر شدة إلى حد كبير بنوع واحد – الحفاظ على التوازن نفسه. مكّنت السيادة البحرية وحصنتها الافتراضية من الغزو الأجنبي بريطانيا العظمى من أداء هذه الوظيفة، مما جعل ميزان القوة الأوروبي مرئًا ومستقرًا.

في مؤتمر فيينا في مؤتمر فينا الشهير (١٨١٤–١٨١٥) الذي صفّى تركة حروب نابليون، تعاون اللورد البريطاني كا سترليه مع الأمير النم سوي متر نيخ (با سم احترام شرعّية الحكم



واستقلال الدول) على إعادة توحيد مملكة بولونية لتكون ركناً في بناء توازن القوى، بعد أن كانت تتقاسمها روسية وبروسية فأخلَّتا بالتوازن، وبدوافع من الحرص على التوازن، أيّد الوزير الفرنسي الأمير تاليران أيضاً هذه المبادرة

في النصف الأول للقرن التاسع عشر، كانت الدول الأوردية الكبرى المهيمنة على الحرب والسياسة هي فرنسة وبريطانية العظمى وروسية والنمسة وبروسية، فعمدت روسية سنة ١٨٥٣ إلى غزو الممتلكات العثماذية وراء الدانوب فتحال فت آذئذ ضد الأط ماع الروسية فرذسة وبريطاذية العظمى والنمسة وبروسية، ثم أعقب ذلك سنة ١٨٥٤ تحالف آخر بين فرذسة وبريطاذية العظمى تأييداً للامبر اطورية العثماذية في وجه الروس واذضم ملك سردينية إلى هذا الحلف، وأسفرت حرب القرم بين روسية والحلفاء عن انتصار الحلفاء فعقدت معاهدة باريس سنة ١٨٥٦ التي توقف بموجبها التو سع الروسي. ثم جاء بعد ذلك مؤتمر برلين سنة ١٨٧٨ تحرّ ألمتكا المتلكات التي كانت اكتسبتها وراء حدودها التقليدية<sup>7</sup>.

شهدت أوروبا لأكثر من عقدين اضطرابات وحروب في أعقاب الثورة الفرنسية، إضافة إلى اجتياح الجيوش الفرنسية للأراضي الأوروبية مما أدى إلى تغير خريطة أوروبا السياسية. وبعد انتهاء الحرب وانتصار الدول الكبرى الحلفاء (على فرنسا)، كان لابد من اجتماع الدول المنتصرة في فيينا لعقد مؤتمر من أجل رسم خريطة أوروبا السياسية من جديد وإعادتها لأوضاعها السابقة. من هنا يحاول هذا المقال تسليط الضوء على مؤتمر فيينا وأهم ما تضمنه.

مؤتمر فيينا هو مؤتمر انعقد بين ١٣ سبتمبر /أيلول ١٨١٤ و٩ يوذيو/حزيران ١٨١٥، جميع الدول التي وقّعت على معاهدة باريس الأولى وهي: بريطاذيا، روسيا، النمسا، بروسيا، إضافة إلى انضمام فرنسا. وقد اجتمعت هذه الدول من أجل إعادة ترتيب أوضاع القارة الأوروبية خاصة بعد الثورة الفرذسية والحروب النابليوذية، فتمَّ اختيار العاصمة فيينا مقراً للمؤتمر بسبب التضحيات التي تكبدتها النمسا منذ قيام الثورة الفرنسية وتعويضاً عما ألحقه نابليون بها من هزائم متلاحقة تسببت بفقدانها لنفوذ ها السيا سي في إيطالايا وألماذيا، إضافة إلى وونها عاصمة لإحدى الدول الكبرى في أوروبا وتميزها بموقعها المتوسط بين دول أوروبا<sup>4</sup>.

الصراع الروسي – البريطاني داخل الدولة العثمانية:

مع بداية القرن التاسع عشر اشتد الصراع الروسي – البريطاني في الشرق الأوسط ووصل إلى مرحلة دقيقة، فالمكاسب التي حققتها روسيا القيصرية في حروبها مع كل من إيران والدولة العثمانية أثارت حفيظة بريطانيا التي كانت تنظر بعين الشك إلى الأطماع الروسية التقليدية في الوصول إلى المياه الدافئة في الخليج.



عدّت بريطانيا هذا التوسع الروسي با تجاه الجنوب تهديداً لمسالحها في الخليج وتصور الإنكليز أن الهدف الأخير للروس ليس الخليج لذا ته ولو حده بل السيطرة على هذا المر المائي الإستراتيجي المؤدي إلى الاستعمرة المهمة في شبه الاقارة الهندية. و من الجدير بالذكر أن إيران كانت قد منيت بهزيمة ساحقة أمام روسيا واضطرت في اتفاقية كلستان عام ١٨١٣ إلى التخلي عن مناطق دربند، وقر باغ، و شيروان، و باكو، وداغستان وأبخازية. وإن اتفاقية تركمنجاي الموقعة في الاعام ١٨٢٨ بعد الحرب الروسية – الإيرانية عززت المكاسب الروسية في مناطق القفقات وأضافت إليه مناطق يريفان ونخجفان<sup>5</sup>.

ولم تكن المكاسب الروسية دا خل الدولة العثماذية أقل أهمية من تلك التي حققتها في المناطق الإيراذية. فبعد الهزيمة الكبيرة للقوات العثماذية أ مام قوات الوالي محمد علي با شا في مصر (١٨٠٥ – ١٨٤٨) والتي أدت بالنتيجة إلى سقوط معظم الولايات الشرقية في الأناضول ووقوعها بيد قوات محمد علي باشا، شعر السلطان العثماني بأن عرشه مهدد في اسطنبول وأجبر على توقيع بيد قوات محمد علي باشا، شعر السلطان العثماني بأن عرشه مهدد في اسطنبول وأجبر على توقيع اتفاقية أنك يار اسكد مي باشا في مصر (١٨٠٥ – ١٨٤٨) والتي أدت بالنتيجة إلى سقوط معظم الولايات الشرقية في الأناضول ووقوعها بيد قوات محمد علي باشا، شعر السلطان العثماني بأن عرشه مهدد في اسطنبول وأجبر على توقيع اتفاق ية أنك يار اسكد سي في عام ١٨٣٣. أصبحت الدولة العثماذية بموجب هذه الاتفاقية بمثا بة محمية روسية. وكانت للاتفاقية المارة الذكر تأثير كبير في تأجيج الصراع البريطاني والروسي محمية أجل النفوذ داخل الدولة العثمانية، لذلك تحول كل من بالمرستون رئيس الوزراء البريطاني وستافورد كانينغ السفير الإنجليزى المتنفذ لدى الدولة العثمانية إلى ألد الخصوم للروس <sup>6</sup>.

كما يستحب الإشارة هنا إلى أن الصراع الروسي- الإنجليزي في الشرق الأوسط إبّان هذه الفترة كان مرتبطاً بمعادلة توازن القوى في المسرح الأوربي شعرت بريطانيا بأن حصول الروس على مناطق نفوذ ومستعمرات في خارج أوربا سيقوي نفوذهم على المسرح الأوربي وسيخل بمعادلة توازن ال قوى التي أرادت بريطاذ يا أن تكون راع ية لها وأن تحتفظ بقوتها المتمثلة بالاستعمرات وردع الآخرين من الإ خلال بهذه المعادلة؛ لذا أصبح الحفاظ على الدولة العثماذية ومنع الروس من الزحف جنوباً باتجاه المياه الدافئة (الخليج والمحيط) من أولويات السياسة البريطانية طيلة القرن التاسع عشر<sup>7</sup>.

منيت الدولة العثمانية بهزائم عسكرية عدة في بداية القرن الثامن العشر على يد القوى الأوربية التي كانت تعيش فترة إصلاحات في نظمها الإدارية والفكرية والعسكرية. يقول المفكر وعالم الاجتماع المسلم ابن خلدون: من الطبيعي أن يحاول المذهزم أن يقلّد المنتصر. لذلك دعا دعاة الإصلاح في الدولة العثمانية إلى تقليد الدول القومية الأوربية في نظمها العسكرية والإدارية التي كانت آنذاك مفرطة في المركزية. لهذا السبب حاول مستشارو السلطان سليم الثاني ومن ثم مح مود الثاني(١٨٠٩-١٨٣٩) وبعده رجال التنظيمات في الدو لة العثماذية المتخدلي عن الذظام الإداري العثماني (ايالات) المتميز باللامركزية وتحويل الدو لة العثماذية المبذية عن الذخام



الأثذية واللامركزية إلى دولة قومية على الطراز الغربي، فظ هرت أولاً ما عرف بـ"الوطنية العثماذية"، ثم تحولت هذه الفكرة على يدجما عة الا تحاد والترقي (١٩٠٨–١٩١٨) إلى القومية الطورانية.^ باختصار كان التاريخ العثماني في القرن التاسع عشر هو تاريخ الإصلاحات الغربية على النمط الغربي التي لم تستطع حتى الآن منع موت "الرجل المريض أوروبا<sup>4</sup>.

أى حين أ ثرت روسيا بالتالي على العلا قات العثمانية القاجارية بداية، ظهر تدخل بريطانيا في وقت لاحق، في أعقاب هجوم الوهابيين للمراقد الشيعيي المقدسة في محافظة بغداد في وقت مبكر ١٨٠٢. فتح على شاه رد بشكل حاسم بوعده بمعاقبة الجناة ومها جمة بغداد. في غضون ذ لك، حاول الاسفير البريطاني لإقاناء اسطنبول بتوحيد قوا ها مع إيران ضد الو هابيين. مسترشدين بالعداء الطائفي وتنافسهما التاريخي على العراق، رفضت اسطنبول مرة أخرى التعاون ورفضت السماح لشقى إيراني حتى مع زيادة الذفوذ الروسي والبر يطاني، السكان المحليين والسكان كما ساعد في تشكيل العلاقات القاجارية العثمانية. على سبيل المثال، ملف ولاة بغداد وأرضروم وفان من الجانب العثماني وظهرت أذربيجان وكرمذشاه على الجانب الإيراني كدولة رئيسية ممثلين. على الأراضي الحدودية، بما في ذلك السلالات الوراثية مثل ولاة أردالان وبشت كوه، مع القبائل الكبيرة ا تحادات مـثل الشقاق الكوردي، وحيدران، وجلالى، والجاف، وكلهور، كما لعب السنجابي وعرب بنى لام ومنتفق وكعقب دورًا مهمًا من خلال توفير منطقة عازلة أو طبقة واقية أولية حول كل ولاية. ومع ذلك، لم يلعب أي من هؤلاء دورًا مهمًا في الخمسينيات الأول لسنوات من العلاقات العثماذية القاجارية مثل با بان السليمانية. لهم كانت حالة مثالية لإ مارة حدودية محصورة بين الرائد القوى وتكافح من أجل البقاء مستقلاً. شكلها غامض أو السيادة المتنازع عليها من الدول المركزية، وولاءاتهم المنقسمة، وتعدد الجهات الحكومية وغير الحكومية، تمثل قصة البابان مثالا على دور سكان الأراضي الحدودية بالإضافة إلى تعقيدات الانتقال من السيادة على حدود غير محددة'.

كان من نتائج سياسة الإصلاحات والتنظيمات القضاء على مجموعة من الإمارات في أقاليم عديدة من الدولة العثماذية. فتم القضاء مثلاً على الإمارات المستقلة التي كانت تحكم ألبانيا واناضول لمئات السنين حكماً ذاتياً والمعروفة بـ(Dere Bey) وعلى دولة المماليك في العراق والأمارة الجليلية في الموصل وإمارة المنتفق في جنوب العراق ودولة المماليك مصر وسورية والأمارة السورانية والعبا سية و(بهديناذية) وا مارة بو تان والبا بان في كورد ستان. قام محمد انجة بيرق دار الشركسي، الصدر الأعظم السابق في الدولة العثماذية ووالي كورد ستان محمد انجة بيرق دار بمهمة قمع الإمارات الكوردية وقا مت القنا صل البريطاذية والروسية في بغداد وا سطنبول والمدن الكوردية بتقديم المساندة القوية للدولة العثمانية لتحقيق هذا المسعى". ويعزي ن. لازاريف الدعم



البريطاني والفرذسي اللا محدود للدو لة العثماذية ضد النزعات الاستقلالية عند أمراء الكورد وخاصة بدرخان (كما سنبين ادناه) إلى النفوذ القوي لتلك الدولتين عند السلطة العثماذية في اسطنبول في القرن التاسع عشر. علما أن الدولة العثماذية قد وقعت الاتفاقية التجارية مع الدول الاوروبية في عام ١٨٣٨ والتي فتحت اسواق الدولة العثمانية على مصراعيها امام التوغل الرأ سمالي في الشرق الاوسط والممالك العثماذية الا خرى<sup>١٢</sup>. وان الدعم المقدم للدولة العثماذية ضد النزعات الاستقلالية عند أمراء الكورد تدخل ضمن نفس السياسة التي اتبعتها تلك الدول ضد محاولات محمد علي باشا في زعزعة السلطة العثمانية كما تجلت في معركة نزيب عام ١٩٣٩ وفي معركة القرم عام ١٨٥٦ بين الدولة العثمانية والامبر اطورية الروسية.

### المبحث الثاني:

امارة بوتان والعلاقات بين الكورد والنساطرةنبذة عن امارة بوتان:

هنالك دراسات كثيرة تناولت بروز أمارة بوتان والتطورات المحورية فيها"، ولكن هذا لا يغنى من أن الامارة ليست بحاجة إلى المزيد من البحث والدراسات، حيث لا يزال هنا لك الكثير من الجوا نب، لم يتم تغطيتها بعد. لقد ورد اسم تلك الامارة بصيغ مختلفة، وكما أشار الاستاذ صلاح هروري أن تاريخ هذه الامارة غامض في أوا ئل أمرها وا قوال المؤرخين والكتاب تتضارب في تحديد سنة تأسيسها. و تولى شؤون تلك الامارة العديد من الأمراء وكان من أبرزهم الأمير بدرخان، الذي تولى شؤون الامارة في ١٨٢١-١٨٤٩

ينتمي الأمير بدرخان ابن عبدال خان إلى السلالة العزيزية البدرخانية التي كانت تحكم إمارة بوتان لأكثر من خمسمائة سنة ولكن من الصعب تحديد حدود الامارات الكوردية ومنها ا مارة بوتان، لكن كان موقع هذه الإمارة في المنطقة المحصورة بين بوتان صو غرباً وذهر دجلة شرقلً في المنطقة المعروفة اليوم بمدينة الجزيرة في كوردستان في تركية. كان مؤسس هذه الإمارة هو عبد العزيز ابن عمر، بعض الكتاب الكورد المعاصرين يرجعون أصل العائلة البدرخاذية إلى قرية أزيزان الكوردية القريبة من مدينة جزيرة ابن عمر. ويعتقد المؤرخ الروسي فلاد يمير مينورسكي بأن أصل العائلة يعود إلى القبائل اليزيد ية الكورد ية التي اعتنقت الإسلام<sup>11</sup> لكن برزت شأن هذه الا مارة ووصلت إلى اوج قوتها في عهد الأمير بدرخان بن آبدال التي تولى شؤون الامارة في المارة.

وهناك أيضا بعض القضايا الخلافية حول كيفية وصول بدرخان إلى الحكم و علاقته بالأمير سيف الدين أحد أبناء عمومته، فهناك من يضن بان بدرخان تولى الامارة في عام ١٨٢١ بعد وفاة أبيه (عبدالله بيك) نيابة عن ابن عمه الأمير سيف الدين، ولم يعلن نفسه أميرا رغم تصدره إدارة الامارة<sup>٥</sup> وهناك من يرى بانه فرض نفسه على الامارة في غياب الأمير سيف الدين، هناك رواية يقول بان الأمير بدرخان تم تعينه أميراً على الامارة من قبل الدولة العثمانية حين كان الأمير



سيف الدين ملتجئاً عند الوالي العثماني في بغداد على رضا، إثر هجوم الأمير السوراني (محمد با شا )" وه ناك أطرو حة الدكتورام من قبل الباحث فاتح جذ جرم ستنداً على الو ثائق العثمانية ويرى فاتح جنجر انه حتى عام ١٨٣ كان امارة بوتان تحكم من قبل الأمير سيف الدين وحيث كان الخطبة باسمه حسب وثيقة عثمانية. ويبدو أن في هذا العام ١٨٣ تولى الأمير بدرخان السلطة الفعلية والرسمية لان الأمير سيف الدين خسر المعركة أمام رشيد باشا حين زحف بقوا ته لإنهاء حكم الامارات الكوردية. وطلب الأمير سيف الدين من علي رضا والي بغداد أن يتوسط له للعفو عنه عند السلطان ولكن لم نسمع عنه في جزيرة بوتان بعد ذلك. وعين رشيد باشا الأمير بدرخان متسلما على جزيرة بوتان<sup>11</sup>. وبذلك انتهى حكم الامارة البدرخانية وتحولت إلى متسلمية، وكان الوظيفة الرسمية لأمير بدرخان متسلم وتعني جابي الضرائب للدولة. لذلك هناك اعتقاد منا العظر الخطيفة الرسمية لأمير بدرخان متسلم وتعني جابي الضرائب للدولة. لذلك هناك اعتقاد منا العظر الن الأمير بدرخان متسلم وتعني جابي الضرائب للدولة. لذلك هناك اعتقاد حاطئ بان الأمير بدرخان حاكما على الامارة ومنذ عام ١٨٢ ووقع الكثير من الباحثين في

يرى جويدة أن بدرخان يمتلك كل صفات القائد الكارزيما الذي عددهم ماكس فيبر عالم الاجتماع الغربي حيث استطاع الأمير بدرخان لعوا مل تتعلق بشخصيته الجذابة وبفعل الأحداث الدولية والإقليمية والمحلية الاساعدة توحيد العشائر الكوردية الساكنة دا خل الدولة العثمانية والإيرانية في دولة فيدرالية كوردية. امتدت سلطة هذه الدولة جنوباً إلى ضواحي مدينة الموصل و شرقاً إلى مدينة سنندج في إمارة أردلان الكوردية في إيران شمالاً إلى مدينة وان في جنوب شرق تركيا وأبواب مدينة ديار بكر".

وفي عام ١٨٣٨م ورد اسم الأمير سيف الدين كمتسلم سابق ضمن قوة كوردية ارسلت لمعاقبة خان محمود، وكذلك فرض حافظ باشا حصاراً على جزيرة بوتان لإخضاع الأمير بدرخان للاذضمام إلى القوة التي كان يقود ها حافظ باشا للهجوم على ا مير قلعة فينق المدعو سعيد بك<sup>7</sup>، ويعد حصار حافظ باشا لمدة أربعين يوماً على مدينة الجزيرة تم عقد اتفاق بينه وبين الأمير بدرخان وعلى إثره ودعم بدرخان للجيش العثماني في معركة نزيب ١٨٣٩ التي وقعت بين القوات العثماني في معركة نزيب ١٨٣٩ التي وقعت بين القوات بدرخان وعلى إثره ودعم بدرخان للجيش العثماني في معركة نزيب ١٨٣٩ التي وقعت بين القوات العثماذية بقيادة حافظ باشا لمدة أربعين يوماً على مدينة الجزيرة تم عقد اتفاق بينه وبين الأمير بدرخان وعلى إثره ودعم بدرخان للجيش العثماني في معركة نزيب ١٨٣٩ التي وقعت بين القوات العثماذية بقيادة حافظ باشا وقوات والي مصر محمد على با شا بقياد ابراهيم باشا<sup>71</sup>. وأعطيت للبدرخان لقب مير ثالاي وهو بمثابة عقيد في الجيش العثماني<sup>71</sup>. ومع ذلك، تما ماً كما سمحت العثماذية بقيادة حافظ با شا وقوات والي مصر محمد على با شا بقياد ابراهيم با شا<sup>71</sup>. وأعطيت بدرخان لقب مير ثالاي وهو بمثابة عقيد في الجيش العثماني<sup>71</sup>. ومع ذلك، تما ماً كما سمحت المحم لم القوات مي ثالاي وهو بمثابة عقيد في الجيش العثماني<sup>71</sup>. ومع ذلك، تما ماً كما سمحت الحم لة المصرية الأولى في سوريا لا النبلاء الكورد لا ستعادة الا سلطة الم قودة، هكذا مرة أخرى إبراهيم با شا وحكمه عكست الجيوش المصرية ميزان القوى. كما هو م عروف، في 1939م - الحم لة المرحة نيزيب تغلبت الجيوش المصرية مي القوات العثمانية، ولكن تدخل القوى العظ مى انقدت معركة نيزيب تغلبت الجيوش المصرية على القوات العثمانية، ولكن تدخل القوى العظ مى انقذت معركة نيزيب تعلبت الجيوش المعركة صد قوات المير بدرخان أن يعزز من قوت الإمارة، ومنح معركة الدولة المير بدرخان أن يعزز من قوت الإمارة، ومن معركة نيزيب تغلبان المركة ومن في معركة نومن قوات المعركة صد قوات ابراهيم با شا وحكم ما مامرية مومة للأمير بدرخان أن يعزز من قوت الإمارة، ومنح معركة نيزيب قلاي وطلب منه معبئة قواته للمعركة صد قوات ابراهيم باشا. استخدم بدرخان هذه المي مي ألاي وطلب منه معبئة قواته للمعركة صد قوات المير مي مي ماله المانية. إلى ما معركة نيزيب قلامي ما معركة ما معرمية مام مالمعركة صد قوات المي بالله ما مله ما



الفرصة بحكمة وأضاف السلطة المفوضة من قبل اسطنبول لسلطته الحالية وبسط سيطرته خارج سيطرته مجالات الأجداد. لكن هذه الذروة الجديدة للسلالات الكوردية لم تدم طويلاً . سوف يغير الدعم البريطاني والروسي لإسطنبول مرة أخرى سير الأحداث، وسيطالب الباب العالي كما كان من قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، كما قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، من قبل المنول موات وعن قبل الضرائب العالي كما كان من قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، كما قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، كما يا من قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، من قبل الضرائب المنول مولة مولة من وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد الملطة المركزية، من قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، من قبل الضرائب السخرة والمال والمجندين". وما أعقب ذلك من إعادة تأكيد السلطة المركزية، من قبل الضرائب السلطة المركزية، كان ت د عوة مفتوحة للدفورة، لكن ا سطنبول سارعت بإرساله جيشاً متفوقاً قوا مه خمسون أ لف جندي كان قد حشده ضد إبراهيم إلى الأطراف الكوردية تهديد داخلي هائل يمثله التحدي المصري بمساعدة مكلفة من روسيا وبريطانيا، شرع العرش العثماني يا إعادة هيكلته<sup>23</sup>.

نرى من خلال ما ذكر أن الا شكالية تكمن في الاعتماد على ما ورد في كتاب بلةج شيركو وهو أقدم من كتب في الموضوع، علماً أن بله ج شيركو (ثريا بدرخان) وهو حفيد الأمير بدرخان ولم يكن من معاصريه<sup>17</sup>. و لذلك نختلف مع ما ذهب اليه الاستاذ صلاح هروري القائل "بان بدرخان باشا تولى الحكم في سنة ١٨٢١م بعد تخلي الأمير صالح عن الحكم وان سكان بوتان بايعوه في الحال لأنه كان يملك الحس القومي في اصلاح شؤون الا مارة الداخلية وامورها بعد أن ساءت طيلة فترة الأمير سيف الدين والأمير صالح"<sup>64</sup>. ويتبين لنا مما كتبه الاستاذ هروري بان الأمير سيف الدين والأمير صالح كانا لفترة ما يحكمان الا مارة بد وفات ابيهم عبد الله بك في الأمير سيف الدين والأمير صالح كانا لفترة ما يحكمان الا مارة بعد وفات ابيهم عبد الله بك في معري اتاش بالقول إن السلطة الفعلية وقعت في يد الأشارة اليه اعلاه، وحسم هذا الجدل البا حث محمد با شا الروا ندوزي في الجزيرة لذلك يمكن أن نميز هنا بين تصدى الأمير بدرخان لقيادة الامير معرمة الدين عالم المعلية وقعت في يد الأمير بدرخان وعد القضاء على قوات الأمير محمد با شا الروا ندوزي في الجزيرة لذلك يمكن أن نميز هنا بين تصدى الأمير بدرخان لقيادة الامرامة والما مير ماد الذلك يمكن أن نميز هنا بين تصدى الأمير منوات المارة مياد محمد با شا الروا ندوزي في الجزيرة لذلك يمكن أن نميز هنا بين تصدى الأمير مد عام الامرة والامارة الفعلية المارة الذي التي مار مارة وحسم هذا الجدل البا حث محمد با شا الروا ندوزي في الجزيرة لذلك يمكن أن نميز هنا بين تصدى الأمير مد خان الميادة المارة الامارة والما وفات المارة الذي النه من الدين والسلطة الفعلية الذي مارسه منذ عام

### المبحث الثاني:

### صراع بدرخان مع النساطرة ١٨٤٣-١٨٤٧ : الدور البريطاني في الصراع:

يرى الكثير من الباحثين الذين ة نالوا موضوع صراع الأمير بدرخان مع النساطرة في الا فترة ١٨٤٣–١٨٤٧ بكون هذا الا صراع العا مل الحا سم في سقوط ا مارة بو تان<sup>٢٠</sup>، و نرى العا مل الخارجي، وبالتحديد بريطانيا، بكونها المحرض الرئيسي لهذا الصراع لأنها كانت ترى في النزعة الاستقلالية للأمير بدرخان بكونها عا مل يسبب عدم الاستقرار دا خل الدولة العثمانية. فنتناول أدناه الحملة الأولى ١٨٤٣ والحملة الثانية المالا التي شنها الأمير بدرخان على النساطرة الذين تحدوا سلطته بتحريك من المنصرين والدبلوماسيين البريطانيين في الدولة العثمانية.

بدأ الصراع النسطوري- الكوردي بقيام الكنيسة البريطاذية بتعيين المنصر جورج بادجر



لتمذيل الكنيسة البريطاذية عام ١٨٤٢ وكلف المدعو بإذشاء المدارس بين الذسطوريين، واستطاع بادجر أن يوطد العلاقة مع البطريارك النسطوري مار شمعون وحرض الأخير على معادات الكورد وقال له "لا تسعى إلى كسب صداقة الكورد بل حاول أن تسمع نصاح الحكومة البريطانية لأنها هي القادرة و الراغبة في تقديم الحماية الكاملة له" ٢٠. ففي ١٨٤٣ حين كان المنصر بادجر في منطقة تياري وصل رسول من أمير هكاري يطلب من المارشمعون زيارته لبحث المسائل الخلافية، إلا أن ابن أخ مارشمعون قال بالحرف الواحد وفي حضور مارشمعون لرسول أمير هكاري: "نحن لسنا خاضعين لكم وإن ديارنا الآن هي ملك هذا الرجل" مؤ شرا إلى بادجر". `` علما أن هكاري وامير ها نور الله بيك كان خاضعا للدّحالف الكوردي الذي كان يقوده بدرخان. وا شتكى نور الله من العديد من تصرفات مارشمعون الرئيس الروحي للطائفة النسطورية والمنصّرين في امارته التي كانت يعدها استفزازية من قبل رفض أداء الضريبة على الأراضي والرسوم الأخرى التي كان من المفروض أن تعطيها النساطرة بكونهم رعية الأمير نور الله'`. وازدادت الامر سوءا حين أقدم عدد من النساطرة على الهجوم على قرية كوردية وقتلوا عدد من المسلمين الكورد. وعلى العادة المتبعة عشائريا والعرف المتبع هاجم الكورد من اتباع نور الله القرى المسيحية وازدادت بذلك حدة الصراع وكثرت الضحايا". طلب الأمير بدرخان من الوالي العثماني في ارضروم كاملي باشا الدعم ضد النساطرة المتمردين وكان جواب الوالي اننا في صدد حل مشاكلنا الحدودية مع إيران وقد تخلق الفوضي في هكارى مشاكل تعيق الحل لذلك قام بدرخان بمبادرة من نفسه 31.

ولكن تقارير المذصّرين والدبلوما سيين الانجليز وصفت تلك الصراع بكوذها حرب ابادة ضد المسيحيين لتأليب الراي العام الاوربي ضد الأمير بدرخان واجبار الدولة العثماذية على أخذ اجراءات ضده<sup>77</sup>. بدأت الحملة الاولى في تموز ١٨٤٣ وا ستهدفت بشكل رئيسي عشيرة التياريين في هكاري وكان عدد القوات الكوردية تتراوح بين ٧٠ إلى ١٠٠ الف مقاتل، فقتل العديد من النساطرة و تم أسر العشرات منهم و تمكن قسم منهم من الهروب إلى أورمية داخل ايران، وفي ١٨٤٣ بدأت الحملة الثانية أيضاً في هكاري و استهدفت بصورة رئيسية عشيرة تخوما وكذلك تم الهجوم على اشيتا وارتكب الكثير من المجازر، واتهم قوات بدرخان في هذه الحملة بارتكاب العديد من المجازر وقدر هنري لاياراد، عالم الأثار و القنصل الفخري للسفارة البريطانية في اسطنبول عدد الضحايا بعشرة آلاف ضحية أما المبشر الامريكي ادوارد بريد فوضع عدد الضحايا بسبعة آلاف<sup>77</sup>.

إن مع ظم الم صادر الغربية التي تناولت الصراع الكوردي – الذسطوري اته مت الطرف الكوردي وبالتحديد زعيمهم الأمير بدرخان بكونه المتهم الرئيسي في هذا الصراع، ويعزى هذه المصادر وفي مقدمتهم هنري لاريارد الصراع إلى كون بدرخان مسلم متعصب وإنه مدفوع بدوافع دينية وكونه تحت تأثير رجال دين الكورد المتعصبين. وينسب أحد المنصّرين إلى الأمير بدرخان



قوله: "ليس من حق أحد أن يعيش في أرض المؤمنين ويحملون السلاح ضدهم ولا حق لهؤلاء الكلاب من الاسيحيين أن يعيشوا بيذنا الا كرعية خا ضعين للمؤمنين " ويضيف المذصر" يقود بدرخان حرب دينية مقدسة ضد من أسمتهم بالكفار"."

ولكن ن. لازاريف يرى أن الصراع بدأ حين قام محمد با شا والى موصل الطامع بأراضي امارة بوتان وهكاري بالإيقاع بين الكورد والا شوريين. فمن جا نب كان يشجع الا شوريين منذ عام ١٨٤٢ بالتمرد على نور الله حليف بدرخان ووعده با لدفاع عنهم إذا هاجمهم الكورد و من جا نب آخر كان يقول للكورد بأن المارشمعون يتآمر مع الانجليز ضدهم. ولكن الصراع انف جر حين قام "المارشمعون برفع علم البريطاني فوق مقره. وكان هذا العمل والنشاطات التنصيرية من قبل المنصرين الغربيين وبصورة واسعة النطاق استفز رؤساء الكورد وقاموا بالهجوم على التياريين".

لا شك كانت النساطرة أكثر من تضرروا في هذه المواجهات، ولكن توجيه الاتهام إلى الأمير بدرخان و الأمراء الكورد المتحالفين معه وحدهم بحاجة إلى دراسة جدية و معمقة لتبيان جميع الاطراف المتورطة والجانب الغير مطروق في هذا الصراع والذي يتمثل بالدور الاستفزازي للمنصّرين و الدبلوماسيين من الامريكان و البريطانيين.

ولف هم دور الجمع يات التذ صيرية في كورد ستان من الاضروري هنا استذكار الاصورة والسياق الأكبر لدور الجمعيات التنصيرية والاستعمار الغربي قي الدولة العثماذية. ففي بداية القرن التاسع عشر وقبل أن يبدأ الأمير بدرخان با شا بالانتفاضة بسنين طويلة كانت كوردستان ساحة للصراع بين القوى الكبرى المتمثلة بـ(بريطانيا وروسيا) إلى جانب أمريكا التي حاولت أن تجد لها موطئ قدم في المنطقة وتتدخل في هذا الصراع.

كان التدخل البريطاني قد تم عن طريق البعثات الديذية التنصيرية (التبشيرية) وتحت غطاء نشر الدين المسيحي وكذلك عن طريق الرحالة المدنيين والعسكريين وتحت غطاء البحث والتنقيب عن المعادن والآثار وهكذا كانوا يقومون بدراسة كوردستان من جميع جوانبها تمهيدا للتغلغل فيها مستغلين ضعف الدولة العثماذية وفسادها. وأ خذوا يخط طون وير سمون خار طة كوردستان وجمع المعلومات عن العشائر الكوردية ودراسة موقع كوردستان وأهميتها ودورها المهم من الناح ية الاقت صادية والع سكرية والإستراتيجية وأن الإمبر اطور ية البريطاذية وكما فعلت من الناح ية الاقت صادية والع سكرية والإستراتيجية وأن الإمبر اطور ية البريطاذية وكما فعلت الموجودة في كوردستان وأخذت تستغل وضعهم كحجة للتدخل من أجل أن تجد لها موطئ قدم في هذه المنطقة الحيوية من الشرق الأوسط. وهكذا أ خذت تتدخل في شؤونها الداخلية و من أجل هذه المنطقة الحيوية من الشرق الأوسط. وهكذا أ خذت تتدخل في شؤونها الداخلية و من أجل التبشيرية بين صفوف هذه الأقليات الدينية في كثير من مناطق كوردستان التاب هقت الدرس



العثمانية ليس من أجل التوعية والتثقيف والقضاء على التخلف والأمية وتطوير المنطقة وإنما من أجل مصالحهم الإستراتيجية. علما كانت الشعوب الساكنة في الدولة العثمانية تعاني من سياسة الاضطهاد التي أخذت أوجها عد يدة<sup>77</sup>. وكما يقول عالم الاجتماع الفرنسي (الجزائري الاصل) مالك بن نبي استغل المستعمرون قابلية الاستعمار التي كانت كامنة فينا<sup>77</sup>.

و من خلال قراءة متأذية للو ثائق العثماذية والبريطاذية يتبين لذا دور الدبلوما سيين الانجليز والروس والفرنسيين في اثارة الصراع بين النساطرة والكورد الذين عاشوا لقرون مع البعض في سلام وو ثام. و عل سبيل المثال كتب القذصل البريطاني في أرضروم المدعو جيمس برا نت إلى الاسفير البريطاني في اسطنبول ابردين يقول فيه الن يكون هذاك هدوء في هذا الجزء من الامبر اطورية العثمانية طالما بقيت الامارات الكوردية مستقلة عن الباب العالي ويستمرون في إثارة القلاقل في المنطقة وفي المناطق الحدودية مع إيران وهذا سيخلق المشاكل بين الدولة العثماذية وإيران"<sup>٨</sup>. وفي رسالة أخرى من ذفس القذصل معنونة إلى اللورد بالمرستون، السفير البريطاني في اسطنبول، يطالب القنصل من السفير توجيه أقوى الضربات إلى بدرخان. ويضيف القذصل "وأ مل أن يقوم الباب العالي بتهجر رؤساء العشائر الكوردية إلى القسم الاوربي حتى لا يتمكنوا من القيام بتمردات أخرى في المستقبل".

ولعب هنري لا يارد دورا مهما في صياغة السياسة البريطاذية تجاه الدولة العثماذية و سياسة الاخير تجاه الإمارة الكوردية، علماً كان لي للايارد مواقف عدائية تجاه الكورد الذين تم وصفهم في كتاباته "بالمتوحشين و "المتخلفين" "والمتعصين" وكان له علاقات وثيقة مع الارمن في الدولة العثماذية واع تبر الكورد بأنهم مضطهدوا الارمن، و حث الدولة العثماذية من خلال السفير البريطاني ستراتفورد كاننغ لاتخاذ اجراءات معادية للأمراء الكورد. لكونهم حسب تصوره كانوا يضطهدون الارمن والنساطرة. إضافة إلى ذلك تكون لدى لا يارد قناعة بأن تقوية الدولة العثمانية ودعمها هي الضمانة الوحيدة لوقف التمدد الروسي في الشرق الاوسط تجاه المياه الدادانئة في الخداية ودعمها هي الضمانة الوحيدة لوقف التمدد الروسي في الشرق الاوسط تجاه المياه الدافئة في الخدليج ومضيق الدردنيل والبسفور. وكان ينظر إلى الا مارات الكوردية بكوذها تهد يد داخلي المعثمانية ودعمها هي الضمانة الوحيدة لوقف التمدد الروسي في الشرق الاوسط تجاه المياه الدافئة في الخليج ومضيق الدردنيل والبسفور. وكان ينظر إلى الا مارات الكوردية بكوذها تهد يد داخلي العثمانية ودعمها هي الضمانة الوحيدة لوقف التمده الروسي إلى الا مارات الكوردية بكوذها تهد يد داخلي مدي للدولة العثماذية <sup>11</sup>. كان هناك اعتقاد عند الدوائر الرسمية الإنكليزية أنه من السهولة وردي مستقل في منطقة جبلية محصنة. فكتب هنري لايارد تقريراً قال فيه بأن القضاء على التعامل مع المستولين في إستانبول و فرض الإرادة الغربية عليهم إلا أن ذلك غير ممكن مع أمير كوردي مستقل في منطقة جبلية محصنة. فكتب هنري لايارد تقريراً قال فيه بأن القضاء على الإ مارات الكورد ية المتقلة سة ساهم في جهود بريطاذيا للتغل خل اقت صادياً وتجار ياً في منا القضاء على كوردي مستقل في منطقة جبلية محصنة. فكتب هنري لايارد تقريراً قال فيه بأن القضاء على

كما لعب هورمزذ رسام الذي كان يشغل منصب نائب القنصل البريطاني في الموصل لسنوات طويلة دوور كبيرا في صياغة السياسة البريطانية تجاه الكورد من خلال علاقته الوثيقة



مع لأيارد والسلك الدبلوماسي البريطاني داخل الدولة العثماذية. وفي الكثير من مرا سلاته يدعو إلى القضاء على الأمارات الكوردية بكونهم مؤسسات معادية للجماعات المسيحية خاصة النسطورية علماً أن هورمزد رسام هذا كان أصلا من عائلة كلدانية مسيحية من الموصل".

ولتبيان مدى موقف رسام المعادي للكورد يشير الباحث سعد بشبر اسكندر إلى قيام رسام بتضخيم وتهويل مآ سات الذسطورين على يد الكورد وبالاخص بدرخان وحليفه نور الله بك. ويضيف الكاتب: "الغريب أن كلا الشخصين (لايارد و رسام) كانا بعيدين جدا عن مركز الاحداث في هكاري و لم يكتفيا بما ردده المار شمعون من أقوال وإنما أضافا اليه الكثير ففي حين ادعى المار شم عون بمق تل ٥٠٠٠ من أتبا عه، يذكر لا يارد في كتبه و مرا سلاته مق تل أكثر من ١٠٠٠ ذ سطوري وفي حين لم يذكر رجال الار ساليات الامريكية الموجودين في هكاري شيئا عن حرق الكنائس أو تحويل البعض إلى مساجد، ادعى رسام بان الكورد أحرقوا جميع الكنائس". في الوقت الذي لا يمكن أن ذستبعد في الحروب القبلية كالتي دارت بين الكورد والآ ثوريين وقوع الكثير من الضحايا من الطرفين وخاصة في الطرف الآثوري المنهزم، إلا أن رقم عشرة آلاف مبالغ فيه كثيرا ولأ سباب سيا سية، علهما أن عدد الآ ثوريين في المنط قة في ذلك ال فترة لم يدّ جاوز ٦٠,٠٠٠ ودارت المعارك بأسلحة بدائية وفي منطقة جبلية وعرة جدا ولمدة لا تتجاوز شهرا. كما أن الآثوريين كما أشرنا إليه كانوا منشقين على أنفسهم ولم تحدث الحرب إلا في منطقة تيارى الصغيرة. لذلك نميل إلى رأى الأمير بدرخان بأن عدد القتلي والجرحي تنحصر بين ٢٠٠٠ إلى٣٠٠٠ ''. وإنما الإنكليز والمنصرون بالغوافي ذكر عدد الضحايا لإثارة الرأى العام الأوروبي ضد الأمير بدرخان. وهذا ما حدث فعلا فقد تدخل ممثلوا القوى الأورودية في إستانبول لدى السلطان وطلبوا منه التدخل لوقف المذابح ضد الآثوريين ".

حاو لت السلطات العثماذية بعد احداث تياري عام ١٨٤٣ تهد ئة الموقف واقترح مستر ستراتفورد كاننغتون، السفير البريطاني في اسطنبول، ضرورة إرسال وفد مشترك إلى هكاري. أرسل الباب العالي كا مل با شا و هو عضو مجلس الوكلاء والاسير استفذسن القذصل البريطاني في طرابزون ضمن وفد مشترك <sup>14</sup>. وكانت مهمة الوفد هو إخبار الأمير بدرخان من التبعات الخطيرة إذا استمر الحرب مع الذساطرة وذقل الايه طلب من الحكو مة العثماذية لقيام بدرخان بزيارة اسطنبول والمثول بين يدي السلطان ولكن الأمير بدرخان لم يستجيب للطلب وهذا أيضا اعتبر تمرد صريح منه ضد الدولة. وقال كا مل با شا للأمير بدرخان: "إذا لم تترك هؤلاء الآ ثوريين وحالهم إن بريطانيا ستطلب من الدولة العثمانية إما محاسبتك أو أن تترك الإنكليز يحاسبونك. اعلم بأنهم (الإنكليز) قادرون على الوصول إليك لأذهم سبق وأن حاربوا الصين الذين يعيشون خمسة آلاف ساعة بعيداً عن بريطانيا"<sup>14</sup>



كا مل با شا إلى ضرورة الا تزام با لهدوء. وحين التقى الوفد بالاسيد جيمس برا نت القد صل البريطاني في ارضروم حاول الاخير بإقناع كا مل با شا بأن الحل الوحيد للازمة بين الكورد والنساطرة هو إنهاء سيطرة أمراء الكورد وبالتحديد القضاء التام على نفوذ بدرخان<sup>64</sup>.

ويبدو أن النساطرة وبدعم من المنصّرين والدبلوما سيين الانجليز لم يقتنعوا بالتفاهم الذى حصل بين بدرخان وكا مل با شا رغم الكثير من الايجابيات فيها واستعداد بدرخان لفتح صفحة جديدة مع النساطرة. فكان المارشمعون يتردد وبكثرة على وإلى موصل محمد باشا الطامع بممالك بدرخان باشا وأصبح المارشمعون عينا ل هورمزد رسام ويتآمر معه ضد نور الله وبدرخان وا مر اتبا عه بعدم د فع الضريبة السنوية لنور الله ". وأ قدم قسم من النساطرة السلحين قرية كورد ية قريبة من ارا ضي تخو ما في ه كاري وقد لوا ارد مه من الكورد'``. وأدت ذ لك إلى ا ندلاع الاشتباكات الثانية بين الطرفين. وفي وصفه لتلك الاحداث يقول لا يارد في عام ١٨٤٦ زار اشيتا في هكاري وراى بأم عيذيه مذابح الكورد المتعطشين للدماء والتابعين لبدرخان. ويضيف لا يارد "زرت وادي زلان القريبة من اشيتا وتكلمت مع بعض الاشخاص الذين تفادوا مذبحة بدرخان. حيث كان تحصن بالوادي ألف شخص وبعد مقاومة باسلة استسلموا لبدرخان وبعد أن حلف لهم الكورد بالقران واعطائهم الامان. ولكن بعد الاستسلام ذبحوهم جميعا بما يملكون من الاسلحة وحين تعبوا من الذبح رموا الباقيين من فوق الصخور العالية إلى ذهر الزاب وهذه وحشية نادرا ما نراه ء ند الا خرين ..."<sup>\*\*</sup> و لذلك في تموز ١٨٤٦ ح صلت ب عض المعارك في منط قة تخو ما بين أذ صار مار شمعون الذي هرب مرة أخرى إلى والى الموصل الذي حماه، وبين قوات الحكومة الكوردية. وضخم المنصرون والقنا صل الأوردية في المنطقة الضحايا في الطرف الآثوري وذلك لتشجيع حكو ماتهم الضغط على الدولة العثماذية للتدخل لإذهاء حكم الأمير بدرخان حيث أشارت الصحف الغربية التابعة للمذصَّرين إلى وقوع آلاف الضحايا في الجانب الآثوري ولكن الوثائق البريطاذية السرية. التي نشرت حديثًا تشير إلى حدوث خمسمائة إصابة فقط في الجانب الآثوري". لا حظ الفرق بين الرقم الذي ورده لا يارد عن الضحايا وعن الوثيقة الصادرة من والي ارضروم حول ذفس المعركة وهذا دليل آخر يجب أن يؤخذ شهادات لايارد عن الكورد بقدر جيد من التحفظ.

و لهذه الاسباب حتى المسؤولون العثمانيون كانوا يترددون في اتخاذ القرارات الصارمة ضد بدرخان ادراكا منهم بان المنصّرين والدبلوما سيين الاوربيون يريدون التخلص منه لتحقيق أجندتهم. على سبيل المثال. يتهم لا يارد حتى الباب العالي ووا لي موصل بكونهم متورطين في الحرب الذي شنه بدرخان على النساطرة ويقول إن المسؤولين العثمانيين استلموا قسما من غنائم بدرخان من حربه على النساطرة مقا بل سكوتهم. ولا يستبعد الدكتور جو يدة احتمال تورط الدولة العثمانية في الصراع النسطوري الكوردي<sup>10</sup> إلا أنه أيضا بدوره لا يستند إلى أي وثيقة تاريخية



وأ نه بنى اعد قاده بتورط الدو لة العثماذية مجرد إلى ظنه بأن الحكو مة المركزية كا نت تريد إضعاف الطرفين (الكوردي والآثوري) من أجل تثبيت سيطرته في المنطقة.

و كان ه ناك اعد قاداً را سخاً في الأو ساط الأورودية، خاصة عند الإنكليز، أن الدولة العثمانية متورطة في تآمر مع الكورد ضد الآثوريين. وقد أشار السفير البريطاني إلى تورط الدولة العثمانية مع الكورد في قمع الآثوريين. كما يعتقد المنصّر الأمريكي دكتور كرانت بتورط والي الموصل مع الكورد أثناء معارك ١٨٤٣ بغلق حدود ولاية الموصل مع ولاية هكاري الأمر الذي سهّل للكورد معاقبة أنصار مارشمعون °°.

حاكم أرضروم، كاميلي باشا، جادل بأن الذفوذ البريطاني والأمريكي، جذبا إلى جنب مع كان التدخل الإيراني قد شجعهم على ذهب القرى وتحويل المساجد إلى كنائس. مثل هذا الدعم المحلي، لبدرخان واعطاه القدرة على السيطرة على أجزاء من كورد ستان وحمايتها من البريطانيين والفرنسيين واجندتهم السرية".

المبحث الثالث:

تأثير موقف الدول الكبرى والعامل الايراني في حركة الأمير بدرخان:

في هذا المبحث نتناول تأثير الحكومة البريطاذية والمذصّرين العاملين معها وكذلك تأثير العا مل الايراني على صنع القرار العثماني لإنهاء حركة بدرخان في الاعوام ١٨٤٢-١٨٤٧. وه نا نلا حظ دورا واضحا للسياسة البريطاذ ية والفرذ سية بصورة عامة ودور القذصليين البريطانيين في موصل وارضروم بصورة خاصة في صياغة الاحداث بطريقة ادت الى انهاء التحالف الكوردي بقيادة بدرخان والهجوم العثماني على امارة بدرخان وانهائها.

بعد مرور ثلاثة أعوام على المواجهة العسكرية الكوردية النسطورية الأولى اندلعت أز مة جد يدة بين التحالف الكوردي بقيادة بدرخان وجماعة نسطورية أخرى غير موالية لل مارشمعون والتي سبق وأن وقفت موقف المحايد في الجولة الاولى من الصراع في عام ١٨٤٣ والمدعومة من قبل رجال الارسالية الأمريكية. انتهت هذه الازمة أيضا بحرب دموية بين الطرف الكوردي والنسطوريين وخسر الطرف النسطوري حسب بعض الشهادات ٥٠٠ إلى ٢٠٠ مقاتل. وفيما بعد تم إطلاق سراح جميع الأسرى والأفراد وعادت المياه إلى مجاريها الطبيعية<sup>x°</sup>.

وبعد هذا الهجوم كان هناك حملة عدائية كبيرة ضد بدرخان لتحريك الرأي العام الاوربي وكان مبعثها التقارير التي كانت ترسلها الارساليات الامريكية والبريطاذية وتقارير القناصل البريطانية والفرنسية وهذا ما دفعت الحكومة البريطانية والحكومة الفرنسية إلى تقديم مذكرة رسمية شديدة اللهجة مطالبين فيها الدولة العثمانية بإرسال حملة عسكرية ضد الأمراء الكورد في بوتان<sup>^0</sup>. ثم ا عدت القنصل الفرنسي في موصل تقريرا مفصلا عن الاحداث في اشيتة



والمذابح المروعة بحق الذساطرة كما ادعت. ودعت حكوم ته إلى ممارسة اقصى الضغوط على الحكومة العثمانية لاتخاذ اجراء ضد بدرخان<sup>40</sup>.

ا تخاذ إجراء وهذا ما عجلت خطط الدولة العثماذية المعدة مسبقاً في فرض سيطرتها على التحالف الجديد للأمراء الكورد علماً بان الدولة العثماذية كانت تشعر بدورها في الا عوام ١٨٤٦-١٨٤٦ خطورة صعود ذفوذ الأمير بدرخان وحلفا ئه خاصة الأمير خان محمود وبلغت قوة بدرخان العسكرية ذروتها وقدرت بعص المصادر تلك القوة ٢٦ ألف محارب أ في الحقيقة إن حكومة كوردستان المستقلة تحت قيادة الأمير بدرخان كان تهدد الدولة العثماذية في الصميم ولأسباب عدة. حيث كانت قوات الفرسان المهمة التابعة للدولة العثمانية تستند بصورة أساسية إلى المقاتلين الكورد في منط قة هكاري وبو تان. شكلت العشائر الكورد ية الساكنة في هذه المنط قة حوالي ٠٤ كتيبة من كتائب الفرسان المهمة التابعة للدولة العثمانية تستند بصورة أساسية إلى المقاتلين من أبناء العشائر الكوردية في مناطق قبائل الحيدرانية، الجبرانية، ميران، دودري، واتروشي وميللي. لذلك إن كتائب الفرسان الكوردية كانت تشكل عماد الموانية العثماذية بعرون وروشي وميللي. من أبناء العشائر الكوردية في مناطق قبائل الحيدرانية، الجبرانية، ميران، دودري، واتروشي وميللي. لذلك إن كتائب الفرسان الكوردية كانت تشكل عماد الموة العثماذية العثماذية ميران، دودري، واتروشي وميللي. لذلك إن كتائب الفرسان الكوردية كانت تشكل عماد القوة العثماذية ميران، دودري، واتروشي وميللي. لذلك إن كتائب الفرسان الكوردية كانت تشكل عماد القوة العثماذية في محادية إيران وروسيا

فبدأت الدولة العثماذية التخطيط لحملة عسكرية واسعة الذطاق وطالبت من الاشير عثمان باشا قائد قوات اناضول بأخذ جميع الاستعدادان لشن هجوم واسع النطاق على بدرخان وحلفائه وإصرت الباب العالى على أن تبقى تفاصيل الخطة طي الكدمان. وكما طالبت الحكومة العثماذية من حكام موصل ودياريكر وارضروم أخذ الاستعدادات اللازمة لمعركة شاملة وحا سمة ضد الأ مير بدرخان. علما كان الموقف مـتوتر جدا بين الأمير ووا لي الموصل وذ لك لان الا خير استطاعت قطع أجزاء من امارة هكاري وجزء من إمارة دياربكر إداريا وربطها بالموصل. وادعى والي موصل أن تلك المناطق واقعة فعليا تحت سيطرة الأمير بدرخان وهذا ما توفر له اموال كثيرة وتشجعه على التمرد. وكان رد بدرخان أن المناطق التي تطالب بها والي موصل إلحاقها إليها بعيدة عن الموصل ولم تتخلف عن أداء ضرائبها السنوية وان سكانها يرفضون الحكم التعسفي لوالي موصل وان ضرائبهم ترسل بصورة دورية إلى دياربكر وليس هناك أية داعى لنقل تلك المناطق إدرايا إلى الموصل". وكان هناك توتر مماثل بين حليف بدرخان خان القوى المسمى خان محمود ووالي ارضروم في هذه الفترة. حيث إن خان محمود وإخوته بسطوا سيطرتهم على مناطق وإسعة في ولاية ارضروم وصولا إلى مدينة وان وبتليس. وكان خان محمود وإخوته في حالة تمرد واضح منذ عام ١٨٤٥. علما أن خان محمود وإخوته سبق وان تمردوا على الدولة العثماذية وتم أسرهم وذفيهم. ولكن معركة نزيب خلقت فرصة مؤادية لهم للرجوع إلى أطراف وإن في المنطقة الحدودية مع إيران. وا شتكي خليل كاملي با شا والي ار ضروم في أكثر من منا سبة بان خان محمود يشجع



العديد من أمراء الكورد الأخرين على التمرد الصريح وهو أيضا مثل بدرخان يجمع السلاح والعتاد ووصلت الامر إلى حد لا يمكن تجاهله والا ستشكل خطرا كبيرا على أمن الدولة العثمانية".

وبعد الأحداث في هكاري ارسلت الحكومة العثمانية مبعوث رفيع المستوى لإقناع بدرخان لإذهاء الحرب مع الذساطرة. فزار ناظم أفندي وحذر الأمير من خطورة صراعه مع الذساطرة استمراره للسلطان العثماني. ولكن بدرخان استطاع أن يقنع ناظم أفندي بضرورة بقائه في مدينة جزيرة واقسم له باغلض الايمان وفي وجود العديد من العلماء ووجهاء جزيرة بانه مطيع للسلطان ولى نعمته".

العامل الايراني في حركة بدرخان:

لعب العامل الايراني دورا غير قليل في صياغة السياسة العثماذية تجاه بدرخان ولأسباب عدة قسما مذها يتعلق بالجغرافية حيث إن التحالف الكوردي بقيادة بدرخان ونور الله كان في موقع جغرافي مهم تؤثر على العلاقات بين الامبر اطورية العثماذية والقاجارية. فالتحالف الكوردي خاصة جناحها الممثل بنور الله أمير الهكاري كانت لها امتداد دا خل الاراضي الايراني. وكما أن نجاح التمرد الكوردي على السلطة العثمانية كانت تثير قلق المسؤولين الايرانيين من قيام العشائر الكوردية بعمل مما ثل في إيران. وصلت الاشائعات إلى مشير الأنا ضول الجيش أن نور الله كان يحاول توحيد المناطق الكوردية لإيرانية المحيطة بهكاري. توضح هذه الحالة جيدًا تعقيدات الولاء الانتماء في الحدود . كان العثمانيون يشككون في نور الله لأن إحدى زوجاته كانت أخت يحيى خان من سلماس الأخت الأخرى كانت زوجة شاه إيران محمد شاه. بالتالي، وحثت اسطنبول طهران على رفض دخول نور الله إذا عبر الحدود . دخلت القوات العثماذية (Colemerg-Julamerg) جولة ميرك في ٩ ديسمبر ١٨٤٨. هرب نور الله، الذي طغت عليه القوة العثمانية العسكرية المتفوقة، إلى قلعة برديرش الحدودية، وخضعت قبائل هكاري تدريجيا •بينما كان القادة العثمانيون لا يزالون يقررون ما يجب فعله حيال ذلك السيد الكوردي الهارب جاء على أشرف خان برفقة عدة مئات من الفرسان لإذقاذ نور الله. وطالبت اسطنبول بعودته من السلطات الإيراذية، واتصلت بالمسؤولين الإيرانيين بما في ذلك نجف قولي خان، حاكم أوروميه، ومن القدصلين البريطانيين والروس في تبريز. وكتب القنصلين المذكورين التما سات إلى إيران لتسليم نور الله بيك. وو عدت الحكومة العثمانية بأنها ستضمن حياته وشرفه وممتلكاته. علما كان على أشرف يحيى خان في حالة تمرد في المنطقة الايراذية المحاذية لهكاري وهزم مرتين القوات الايراذية المرسلة لإخضاعه. بالإضافة إلى ذلك، وكان في الأصل من هكاري، كان هناك خطر حركة عامة لدعم نور الله. مرة أخرى، هذه مخاوف لم تتحقق نتيجة الضغط الاشترك من اسطنبول المثلين الروس البريطانيين حيث اضطر نور الله للعودة إلى الدولة العثماذية ولجأ نور الله إلى شيخ طه



النقشبندي كبار شيوخ الطريقة النقشبندية في الدولة العثماذية، ٢٠٢. ولكن سرعان ما تم إرسال نور الله إلى اسطنبول، ثم إلى المنفى<sup>65</sup>.

وفي الا عوام ١٨٤٣–١٨٤٨ كانت هناك محاد ثات مكثفة بين الدولة العثماذية والقاجارية لتثبيت الحدود وتطوير العلاقات بين الطرفيين بحضور ممثلين من بريطاذيا وفرذسا وروسيا كوسطاء وسميت هذه المحادثات بمحادثات ارضروم لإنها تمخضت عن اتفاقية أرضروم بين الدولة العثمانية وإيران في عام ١٨٤٨ ``. ويسمى صبرى اتش هذه المحادثات والاتفاقيات التي تمخضت عذها ب " محور زا كروس" ويرى ا تش أن المسألة الكوردية شغلت حيزا مهما من تلك المحاد ثات و كان العدُ مانيون قل قين جدا من احدَ مال استعمال تحالف بدرخان- نور الله- خان مح مود ال ظروف السائدة لفرض ارادتهم على الدولة العثمانية من خلال استغلال القاجاريين اذا اقدمت العثمانيين على اية خطوة لإنهاء النزعة الاستقلالية عند أمراء الكورد"، أرسل خان محمود وفدا إلى حاكم ارضروم وأخبره أنه أذهم كانوا رعايا مخلصين للسلطان وعلى استعداد لدفع المستحقات الضريبية عليهم فقط، رفضوا تجهيز المجندين، والسماح لوجود حامية من الجيش العثماني في منطقتهم، وكانوا يقولون إن لهم وضع خاص لاذهم مهددون من ايران وان القوات المحلية تحمى قلعتهم (ضد إيران)`` اذن يستغل نور الله وخان محمود علا قاتهم الوثيقة مع القا جاريين والعا مل الجغرافي للبقاء على حكمهم الشبه المستقل من الدولة العثمانية ". وكان العثمانيون ينطلقون من هذه الخلف ية التاريخ ية في تعام لمهم مع نور الله بـ يك في كورد ستان الإيراذ ية. والدو لة القاجارية كانت سلطتها ضعيفة تعنى أن موقفهم من الأكراد كان في كثير من الأحيان في حده الأدنى. وكان الموقف الدولي، خاصة موقف بريطانيا وفرنسا وروسيا، الساعي آنذاك لإنهاء التوتر على الحدود الايرانية —العثمانية والتي تجسدت بدعمهم السلطات الايرانية والعثماذية ضد نور الله خان انعكست أيضا على موقف إيران السلبي من بدرخان حين سعى الأخير للهروب إلى إيران في نهاية المعركة مع العثمانيين". وهذا التعامل الاقليمي المشترك وبرعاية بريطانية ضد الحركات الكوردية ستتكرر مع حركة الشيخ عبيد الله ١٨٨١ والشيخ محمود وثورة ايلول في عام ١٩٧٥ وفي جميع هذه الحالات كان الدعم المقدم من الدول الاوربية (إضافة إلى الحكومة الامريكية عام ١٩٧٥) إلى الدول الاقليمية العامل الحاسم في القضاء على تلك الحركات.

#### المعركة الفاصلة ونهاية الامارة:

فالدرا سات السابقة التي تطرق نا إليها اعطت بالتف صيل معلو مات عن سير المعارك وسقوط الامارة ولكن هنا نقف بإيجاز عند بعض الاحداث ودور الحكومة البريطانية فيها.

وفي رسالة مؤرخة في ٢٦ حزيران ١٨٤٧م من نا نَب القد صل البريطاني في الموصل رسام الموجه إلى السفير البريطاني ويشير فيها بوقوع ثلاث مواجهات بين القوات العثماذية والكورد، وأورد



أيضاً بان المواجهات مستمرة، ولكن يبدو أن المعركة الكبيرة قد وقعت أ مام مدينة الجزيرة بعد عبورهم ذهر دجلة. ويضيف رسام "أ ما بالنسبة للكورد فيبدوا كعادتهم قاموا بهجوم مباغت في الليل على معسكر عمر باشا مستغلين ظلام الليل وأوقعوا خسائر للجا نب التركى، واستمرت المعركة إلى طلوع الشمس وكانت القوات الكوردية قد تحصنت بالمناطق الجبلية العالية ولكن الامر تغير بعد قيام قوات عمر باشا بهجوم معاكس من قبل القوات النظامية والتي استطاعت أن تهزم القوات الكوردية بأكم لمها، و هذا مما الجبر بدرخان با شا إلى الهروب من ساحة المعركة بصحبة فقط ٥٠٠ من مسلحيه وخد مه الشخصي. واصل الاشير زحفه متوجها إلى دير شولة واحلته، وانطلق من هناك أيضا بعد أربع ساعات تاركاً فيها بعض من قواته.

ووقعت مواجهة أخرى بين الطرفين في موقع تقاطع ذهر سيرت مع ذهر دجلة وفي هذه المعركة اتحد قوات بدرخان مع قوات خان محمود وقوات زينل بك التي التحقت بهم مستخدمين الزوارق لنقل المسلحين فقامت القوات الكوردية المشتركة بالهجوم على الوحدات العثماذية التابعة لولاية ارض روم استطاعت القوات العثمانية من دحر القوات الكوردية و اجبرتهم إلى العودة با تجاه الذهر و لكن بعيداً من زوارقهم وهذا ما سبب من مقتل حوالى ١٥٠ من مقاتلي الكورد في الذهر، و غرق ضعف هذا العدد في الذهر، قبل فترة رأيت أحد الضباط نجيب با شا الذي عاد من ساحة المعركة بزورق وقال بأنه رأى بام عينيه العشرات من الجثث على ضفاف ذهر دجلة، و يبدوا أن زينل باشا قد أصيب بإصابات بالغة"

وحين شعر بدرخان با نه محاصر من جميع الجهات وليست لديه القوة العسكرية والمؤن الكافية لخوض المعركة مع العثمانيين، لجأ إلى المفاوضات كسلوب لاحتواء الازمة.

هناك رسالة من وصلت للقذصلية في الموصل من خلال الشيخ يوسف مبعوث الأمير بدرخان يطلب فيها الأمير بدرخان أن يتدخل الحكومة البريطانية عند السلطات العثمانية لضمان حياته وإصدار العفو عنه في حالة ذها به إلى اسطنبول واللقاء بالصدر الأعظم و تسوية الخلافات مع الدولة العثمانية لتجب الحرف وسفك الدماء، وتضمن الرسالة استعداد الأمير بدرخان بعدم الا تدخل في شؤون ا مارة هكاري و بهدينان، كذلك تضمنت الرسالة تسليم كا فة الاسرى النسطوريين عنده وعند اتباعه، وأبدى استعداده إعادة ذكر اسم السلطان في خطب الجمعة بدلا من اسمه يتخلى عن لقب الإمام وسير سل إلى موصل وسير سل زينل بك إلى الموصل كرهينة وأبدى أيضا استعداده الضرائب الماتحقة على امارته للدولة العثماذية. ويبدى بدرخان استعداده الاعتراف بمارشمعون كرئيس للطائفة النسطورية ولن يضايقه في المستقبل وتعهد الأمير بدرخان عدم التميز بين اتباعه من المسلمين والمسيحيين. وسيرفع عقوبة الاعدام في مناطقه، كما أن الأمير عدم التميز بين اتباعه من المسلمين والمسيحيين. وسيرفع عقوبة الاعدام في مناطقه، كما أن الأمير عدم التميز بين اتباعه من المسلمين والمسيحيين. وسيرفع عقوبة الاعدام في مناطقه، كما أن الأمير



يصطحبه عدد كبير من الاسلحين من قبل، ويسلم كافة الهاربين من ويلاية الموصل للوالي في الموصل، باختصار هو مستعد أن يدرس كل الاقترا حات بجد ية التي تأتيه من قبل الدو لة العثمانية".

إن أسباب الهزيمة المفاجئة والسريعة كانت كثيرة فبالإضافة إلى تفوق القوة العثمانية من ناحية العدد والعدة وقادتها خير جنرالاتها والتي ها جمت قوات بدرخان من ارضروم والموصل ودياربكر وارزنجان، كانت الخطة العثمانية استندت إلى عزل بدرخان من حلفائها الاقوياء.

وبينما كانت قوات بدرخان تحارب خارج الجزيرة استطاع رسام أن يقنع يزدان شير بترك قوات بدرخان وتسليم الجزيرة إلى القوات العثمانية وأصبح دليل القوات العثمانية المها جمة على ديركول. وكتب رسام إلى السفار البريطانية في اسطنبول قائلاً: نأمل أن يكون تسليم اردشير بك وانشقاقا من نور الله بك قريباً أن يقنع بدرخان بأن يأ خذ خطوة حكيمة بان يسلم نفسه للمشير عثمان باشا<sup>٦٧</sup>. وبينما كانت القوات الكوردية تخوض معارك ضارية، استطاع الثلاثي والي موصل ورسام ومارشمعون وبعد لقاءات سرية وتبادل الرسائيل من اقناع نور الله على التخلي عن بدرخان<sup>١٧</sup>. ورسام ومارشمعون وبعد لقاءات سرية وتبادل الرسائيل من اقناع نور الله على التخلي عن بدرخان<sup>١٧</sup>. وفي أثناء المعركة كان الولاة العثمانيون في كل من ارضروم والموصل وبدعم القناصل البريطانية يعطون الهدايا والامان لرؤساء العشائر الكوردية المتحالفة مع بدرخان يبينون لهم أن المعركة غير متكافئة وانهم يحاربون قوات سلطان المسلمين وهناك مصير قاتم لكل من يواصل الاستمرار في دعم متكافئة وانهم يحاربون قوات سلطان المسلمين وهناك مصير قاتم لكل من يواصل الاستمرار في دعم متكافئة وانهم يحاربون قوات سلطان المسلمين وهناك مصير قاتم لكل من يواصل الاستمرار في دعم بدرخان و هذا ما دفع، مثلا أخوي خان محمود تسليم قلاعهم إلى القوات العثمانية في أخرج

وحين تبين لبدرخان بان المعركة وصلت نهايتها فانسحب هو وحوالي ٥٠٠ من قاربها والمقربين منه إلى قلعة اروخ وكانت هناك قصف شديد على القلعة لأكثر من ثلا ثة اسابيع وبأحدث ما كانت تملكها الترسانة العثماذية. أراد بدرخان أن يتفاوض مع السلطان العثماني من خلال رسام الذي كان يتظاهر بكونه صديق له في عدة مراسلات بينهما. وكان رسام يقول له بان لا خيار له الا الاستسلام لقوات عثمان باشا وسوف يكون له الا مان على حياته واموا له. علما كان رسام والسفير البريطاني في اسطنبول كانا يحثان الدولة العثمانية على عدم المهادنة مع بدرخان والقادة الكورد ويجب القضاء عليهم نهاذيا لأنهم يسببون عدم الاستقرار في المنطقة<sup>74</sup>. وحين اسر وطالبوا بمعاقبته وبإبعاد كل أمراء الكورد ونقلهم إلى غرب تركيا<sup>74</sup>.

وقفت الدولة العثماذية ضد الأقليات القومية والدينية تحت ستار التنظيمات وإعادة المركزية للدولة في الوقت الذي كانت تقدم الرعاية للدول الأمبريالية عن طريق القنا صل والرحالة الأوربيين والذين كانوا يتسلمون الدعم المادي والمعنوي منهم وبالمقابل تقوم هذه الدول



بتوفير الحماية اللازمة في المنطقة إن الدول الامبريالية وخاصة بريطاذيا كانت تنتظر بفارغ الصبر مجيء ذلك اليوم الذي يتم فيها تقسيم وتمزيق الإمبراطورية العثماذية التي كانوا يسمونها (الرجل المريض) وأضف إلى ذلك كانت بريطاذيا لا ترغب في إن تحدث حركة أو انتفاضة قومية منظمة لها نهج ومبادئ قومية في داخل الإمبراطورية العثماذية وخاصة في منطقة مهمة وحيوية وإستراتيجية ضمن الإمبراطورية العثماذية والتي تسمى بـ (كوردستان) وفي منطقة (بوتان) بالذات ويتم فيها تأسيس مؤسسات قوية ولهذا فان بروز شخصية قوية مثل بدرخان با شا والذي كانت له نظرته بعيدة ليس لتحقيق استقلال إمارته (إمارة بوتان). بل أبعد من ذلك بكثير وهي إنشاء كيان سياسي مستقل أكبر من أن تكون خاضعة للدولة العثمانية .

و لهذا السبب وقفت الدولة العثماذية ومعها الدول العظمى ضد حركة بدرخان با شا وحاربوها. أن الظروف السياسية التي كانت تمر بها كوردستان بصورة عامة وإمارة بوتان بصورة خاصة قد هيئ المناخ لقيادة انتفاضة كوردية التي تبنتها إمارة بوتان في تلك الفترة لأذها كانت ا قوى الإمارات الكوردية القادمة في كوردستان آ نذاك. في الوقت الذي كانت فيه إمارة راو ندوز بزعامة مير محمد با شاحيث قامت الدولة العثماذية بالقضاء عليها كذلك الحال بالنسبة لإ مارة با بان والتي كان قد دب فيها ضعف كبير. و لذلك اجتم عت كل هذه الخاروف في كوردستان ودفعت بأمير بدرخان با شالقيادة انتفاضته وبالمقا بل قامت الدولة العثماذية التي كانت غير راضية عن الأوضاع السياسية التي تجري في إمارة بوتان بجمع كل إمكانياتها المتوفرة للديها واستخدامها ضد إمارة بوتان في مايت التي تجري الالمارة والالتي التوفرية التي كانت فيه العثماذية التوفرية التي كانت الدولة العثمانية بالقضاء عليها كذلك الحال بالنسبة كورد ستان ودفعت بأمير بدرخان با شالقيادة انتفا ضته وبالمقا بل قامت الدولة العثماذية التي كانت غير راضية عن الأوضاع السياسية التي تجري في إمارة بوتان بجمع كل إمكانياتها المتوفرة

استنتاجات الدراسة::

إن حركة الأمير بدرخان كانت فعلا علامة مضيئة في تاريخ الكورد فهو بحق كان رجل دولة من الطراز الاول ومتقدم على زمانه ورجال عصره من الكورد وغير الكورد وعدالته بشهادة الجميع نموذج جيد لم تضاهيها أي رجل دولة في الدولة العثمانية أو أي أمير كوردي وتحتاج إلى المزيد من التأ مل فهو نموذج ناجح و ساطع في تاريخنا التي يجب أن يحتذى بها قادة الحركة القومية اليوم. ولكن العدا لة والفكر الا صلاحي والفكر الإداري الجيد لا يضمن لها لك دولة في عصر إذا لم تتحرك ضمن أجواء سيا سية منا سبة مدركة جميع أبعاد اللعبة السيا سية الدولية في والاقليمية. وكما قال وديع جويدة فهو كان شخصية كارزماتية ويحظى بدعم فئات واسعة من الشعب الكوردي ولكن الشعب الكوردي لم يكن مهيأ لدعو ته للوحدة فخانه أخلص حلفا ئه حين فربط بين الا صلاح الإداري ولما من الما حية من والاقليمية. وكما قال وديع جويدة فهو كان شخصية كارزماتية ويحظى بدعم فئات واسعة من والاقليمية الكوردي ولكن الشعب الكوردي لم يكن مهيأ لدعو ته للوحدة فخانه أخلص حلفا ئه حين ونرط بين الا صلاح الإداري وال قوة العسكرية ولكن ظروف مصر ذات الخلفية الحارية الغذية الم فربط بين الا صلاح الإداري وال قوة العسكرية ولكن ظروف م صر ذات الخلفية اله حين فربط بين الا صلاح الإداري وال قوة العسكرية ولكن ظروف م صر ذات الخلفية الما الما تماية لم



تكمن في شخص القائد وإنما في النظام الدولي القائم وتبعاتها على الدولة العثماذية. فحركته كانت تهدد كيان اقليمي اعتبره الدول الأورودية وبالتحديد بريطاذيا أن بقائها ووحدة أراضيها تخدم مصالحها الاستعمارية الاستراتيجية. كما أن التحالف الكوردي بقيادة بدرخان ولد في فترة وضمن بيئة جغرافية كانت الدولة العثماذية والقاجارية قد توصلت لتوها وبضغط من الدول الأوروبية إلى نظام أمني اقليمي انتهت باتفاقية ارضروم الثاذية ولم تقبل لا الدولتان المعنيتان ولا بريطاذيا أن تسمح للكورد من أن تكون عاملا لعدم الاستقرار لهذا النظام الاقليمي. وإذا كان بدرخان الاضحية الاولى لتباد الحفراذية السياسة في كورد ستان ولا كان الجغراذية النياسية و عدم إدراك قادة الحر كة الكورد ية لمتطل بات الذيلي سي الدولي والاقليمي صاحبت الحركة الكوردية في القرنين الماضيين -ولا نزال.-

الهوامش :

- أ زهير حمودي الجبوري، دراسة النظام العالمي و حتميية التغير، (مركز النهرين للدراسات الاستراتيجية- قسم الدراسات السياسية) – https://www.alnahrain.iq/post/785 تاريخ زيارة الموقع (٦١-١-٢٠٢٣).
- <sup>2</sup> " balance of power: international relations", <u>https://www.britannica.com/topic/balance-of-power</u>
   بنيلية: تحليلية: تحليلية: تحليلية: مشعان نجم، توازن القوى الدولي وتوازن القوى الاقليمي: دراسة نظرية تحليلية: <u>political issues, 2018, Volume , Issue 51</u>, Pages 405-432 . https://www.iasj.net/iasj/article/167479

<sup>4</sup> الإعداد العلمى :إيمان بن عامر، مؤتمر فيينا:

۱۸۱۰–۱۸۱٤ - The Congress of Vienna 1814-1815 <u>https://political-</u>

. (تم زيارة هذا الموقع بتاريخ ١١-١١-encyclopedia.org/dictionary

- <sup>5</sup> G. Lenczowski, the Middle East in World Politics (Cornell University Press, 1980), pp. 38-9.
- <sup>6</sup> England and the Near East, the Crimea (London: Frank Cass and Company Ltd., 1964), p. 74.
  - <sup>٧</sup> عثمان علي، نفس المصدر، دراسات في الحركة الكوردية المعاصرة-دراسة تاريخية وثائقية، مكتبة التفسير، اربيل ط١، ٢٠٠٣، ص ٦٥.
  - <sup>1</sup> للاطلاع على المزيد من الدراسات التي تناولت الضعف والانحلال في الدولة العثمانية ينظر الى الدراسات التالية:

Alan Palmer, The Decline and the Fall of the Ottoman Empire. (London: John Murray, 1993). Douglas A. Howard, "With Gibbon in the Garden: Decline, Death



and the Sick Man of Europe," Fideset Historia 26 (1994), pp. 22-34; Aslı Çırakman, From the "Terror of the World' to the 'Sick Man of Europe": European Images of Ottoman Empire and Society from the Sixteenth Century to the Nineteenth. (New York: Peter Lang, 2001).

- <sup>10</sup> Sabri Ateş, *The Ottoman-Iranian borderlands, making a boundary*, 1843–1914, New York, Cambridge University Press, 2013, p.33
- " عبد العزيز سليمان نوار، تاريخ العراق الحديث من نهاية حكم داو<sup>(</sup>د باشا إلى نهاية حكم مدحت باشا، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر. القاهرة ١٩٦٨، ص١٠٨-١١٤.
  - ۱۲ ميزووي كوردستان، ل ۲۰۰.
- <sup>١٣</sup> توفر الارشيف العثماني وثائق ثرية لم يتم استكشافها بالقدر الكافي حتى الآن، حيث تم تخصيص ملف كامل (عينيات ٦٠٩) بالكامل لعائلة بدرخان. وهذا الملف (defter)، هو مجموعة من المراسلات بين الحكومة المركزية والمحافظات الكوردية فيما يتعلق بفترة ما قبل وما بعد الثورة، والتي تشير إلى مقدار الاهتمام الذي أولته الحكومة العثمانية لهذه الثورة: (انظر: ب. أ. عينيات )٦٠٩. كما تعطي والوثائق البريطانية للفترة العثمانية لهذه الثورة: (انظر: ب. أ. عينيات )٢٠٩. كما تعطي والوثائق البريطانية الفترة من اصدار المركز الارشيف البريطانى باسم:

Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism, 1831-1979, Cambridge Archive Editions; Illustrated edition (February 1, 2016).

- <sup>١٢</sup> للمزيد من الأطلاع عن إمارة بوتان، ينظر، صلاح هروروي، إمارة بؤتان في عهد الأمير بدرخان ١٨٢١-١٨٢٧ دراسة تاريخية سياسية، مؤسسة موكريانى للطباعة والنشر، ط١، ٢٠٠٠. خليل علي مراد وعبد الفتاح على البوتاني: صفحات من تاريخ الكورد وكوردستان الحديث في الوثائق العثمانية ١٨٤٠-١٩١٥، من مطبوات الأكاديمية الكوردية، أربيل، ٢٠١٥. لوتفي، مير بدرخان، ومركيّرانى جمال گردهسۆرى، چابخانهى وزارهتى رۆشنبيرى" هموليّر، اموا، ومالميسانز، بدرخانيو جزيرة بوتان ومحاضر اجتماعات العائلة البدرخانية، ترجمة شكر مصطفى، مطبعة وزارة الثقافة أربيل، ١٩٩٩، وعثمان علي، دراسات في الحركة الكوردية المعاصرة-دراسة تاريخية وثائقية، مكتب التفسير، اربيل ط١، ٢٠٠٣، بالاضافة الى العديد من الدراسات ظمن كتب ودراسات تناول جوانب من تاريخ تلك الإمارة.
- <sup>١٢</sup> صلاح هروري، إمارة بوتان في عهد الأمير بدرخان ١٨٢١ ١٨٤٧ دراسة تاريخية سياسية، مؤسسة موكرياني للطباعة والنشر، اربيل، الطبعة الأولى ٢٠٠٠، ص١١. (انظر: شرف خان البدليسي، شرف نامة في تاريخ الدول والإمارات الكُردية، ص ٣٢٠. وNoel, Diary,p.1
  - ۱۰ ومالميسانز، بدرخانيو جزيرة بوتان ومحاضر اجتماعات العائلة البدرخانية، ترجمة شكر مصطفى، مطبعة وزارة الثقافة أربيل، ١٩٩٨، ص ٤٥.



- <sup>16</sup> Sabri Ates, *The Ottoman-Iranian borderlands, making a boundary,* 1843–1914, New York, Cambridge University Press, 2013, P 68.
- <sup>17</sup> Fatih Gencer, MERKEZÎYETÇİ İDARİ DÜZENLEMELER BAĞLAMINDA BEDİRHAN BEY OLAYI T.C. ANKARA ÜNİVERSİTESİ SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TARİH (YAKINÇAĞ TARİHİ) ANABİLİM DALI Doktora Tezi Fatih GENCER , T.C.ANKARA ÜNİVERSİTESİ, Ankara-2010 S. 161

#### <sup>14</sup> كل هذه المصادر وقعت فى هذ الخطأ:

Janet Klein, Power in the Periphery: The Hamidiye Light Cavalry and The Struggle Over Ottoman Kurdistan, 1890-1914, Phd, Princeton University, 2002, s.109; Cabir Doğan, Cizre ve Bohtan Emiri Bedirhan Bey (1802-1869), Basılmamış Doktara Tezi, Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Afyonkarahisar 2010, s.30; David Barchard, "Bedirhan Bey In Crete", Osmanlı'dan Cumhuriyete Diyarbakır, II, Ankara 2008, s.344; Hacer Yıldırım Foggo, Kırmızı Püskül 1843-1846 Nesturi Katliamı, Chiviyazilari Yayınevi, Istanbul 2002, s. 32;, M.A. Gasratyan, O.İ. Jigalina, KürdistanTarihi, (Çev. İbrahim Kale), Avesta Yayınları, İstanbul 2007, s.115; Martin Van Bruinessen, Agha, Shaikh, and State: The Social and Political Structures of Kurdistan Paperback – January 1, 1992, P. 273; McDowall, David. A Modern History of the Kurds. 3rd. and updated ed.

New York: I.B. Tauris: Distributed by St. Martin's Press, 2004, P. 78:London

۱۹ وديع جويدة، الحركة القومية الكردية نشأتها و تطورها، دار آراس لطباعة والنشر، الطبعة الأولى، اربيل ٢٠١٣، ص ٧٣. Ateş, Ibid, PP. 69-70.

۸teş, Ibid, PP. 69-70. ۲۰

. ص١٧٣. زاسطنيول

<sup>۲۱</sup> وديع جويدة، نفس المصدر، ص ۱۷۰. يقول الباحث التركي فاتح كينجر(Fatih Gencer ) بانه لم يحصل على أي وثيقة عثمانية تثبت او تشير الى مدى تدخل امير بدرخان و قواته في في معركة نزيب ولكن لا يستبعد اشتراك بدرخان الامراء الكورد الاخرين في تلك معركة.

Field-Marshal Helmuth von Moltke, Essays, Speeches, and Memoirs, vol. 1 (New York:

Harper & Brothers, 1893), P. 278.

<sup>22</sup> FO. 78/2707, No.148 General report by Mr. Brant about frontier regna's 16 June 1838.

<sup>23</sup> Ateş, Ibid, PP. 70-71.

- <sup>٢٤</sup> بلة ج شيركو، القضية الكُردية ماضى الكُرد و حاضرهم، دار الكتاب، بيروت ط١، ١٩٨٦، ص ٥٠.
- ٥٠ صلاح هرورى، نفس المصدر، ص ٤٩. إن الادعاء بان الامير بدرخان تحرك من منطلق قومى يحتاج الى تأنى وتوثيق اكثر. لان الفكر القومي لم تكن بعد وصلت الشرق الاوسط عامة و



كوردستان خاصة. ولكن الأستاذ كريس كوجيرا يتفق مع الأستاذ هروري بكون بدرخان رائد الفكر القومي:

FLAMMARION, Le Mouvement national kurde: Publisher: (17 Sept. 1992, pp. 13-18.

الا أن باربرا هاننغ التي ارخت لعائلة بدرخان ترى بان هذا الادعاء لا تقرها الحقائق على الارض. وإن كريس كوجيرا وقع تحت تاثير احفاد بدرخان الذين تاثروا بالفكر القومي، خاصة الدكتور كامران بدرخان واحمد رامز (لطفى) (انظر:

Barbara Henning, Narratives of the History of the Ottoman- Kurdish Bedirhani Family in Imperial and Post-Imperial Contexts, 2018, Univ. Bamberg Press, 2018, pp.81-82.

<sup>11</sup> هناك الكثير من الدراسات التي تطرقت الى نشاط البعثات التنصيرية في كوردستان و تأثيراتها على العلاقات الكوردية-النسطورية. للمزيد: ينظر:

The Missionary Herald, Reports from Northern Iraq 1833-1847, Vol. 1 (Kamal Salibi and Yusuf K. Khoury (eds.), Amman, Royal Institute for Interfaith Studies, 2002); John Joseph, The Nestorians and their Neighbors (Princeton, NJ, Princeton University Press, 1961); Gordon Taylor, Fever and Thirst: Dr. Grant and the Christian Tribes of Kurdistan (Chicago, Academy Chicago Publishers, 2005). A.H. Layard, Popular Account of Discoveries at Ninevah (London: John Murray, 1851), pp. 122-70 36. Van Bruinessen, pp.290-1; Missionary Herald, Vol.1, pp.474, 483.

- <sup>27</sup> George Percy Badger, The Nestorians and Their Rituals: With the Narrative of A Mission to Mesopotamia and Coordistan in 1842-1844, and a Late Visit to Those Countries in 1850, Facsimile edition (January 1, 1987,
- J. Joseph <u>The Nestorians and their Muslim Neighbour</u>s, Princeton University, 1961, PP. 54-56.

<sup>٢٩</sup> سعد بشير اسكندر، قي*ام النظام الأماراتي* في *كأردستان وسقو*طه/ ما بين منتصف القرن العاشر ومنتصف القرن التاسع عشر، ط٢، السليمانية ٢٠٠٨، ص ٢٢٣.

FO 195/228: "·

ار. دبليو. ستيفن نائب القنصل في الموصل. إلى سعادة سفير حكومة بريطانيا العظمى/ اسطنبول تقرير حول زيارة بدرخان في مقره بالجزيرة: ١٠ تموز/ ١٨٤٤.

- <sup>31</sup> FO. 78/2714, from James Brant, Erzurum to costantinapul, Feb 12 1846.
- <sup>32</sup> (British Documents on Foreign Affairs, Ottoman Empire, 1860-1880. PP. 279-280, Enclosure No. 169. August 2, 1844, Telegram No. 126 17, 1844. Sir Stratford Canning.
- <sup>33</sup> A.H. Layard, Popular Account of Discoveries at Ninevah (London: John Murray, 1851), pp. 170-173; ۱۸۹-۱۸۸ صدر، ص
- <sup>34</sup> Wigram and Lambeth, P. 70. The Missionary Herald, Reports from Northern Iraq 1833-1847, No. 40, letters from Dr. Grant.



ميژووي كوردستان، م. س. لازاريف و چهكند نوسهرٽِكيتر، و. وشيار عه بدواللا سه نگاوي دزگاي چاپ و بلاوكردنه وهي روژهه لات، چاپي سێههم، همولێر، ۲۰۱۲، ص

36 ZN Kaya "Orientalist Views of Kurds and Kurdistan" - LSE Research Onlinehttp://eprints.lse.ac.uk > Kaya orientalist views o...PDF. 2021; IM Okkenhaug, Christan Mission in the Middle East ant The Ottoman Balkans: Education, Reform and Failed Conversions, 1819-1967, https://www.jstor.org/stable/43998006; C Erhan, "Ottoman Official Attitudes Towards American Missionaries"; Mehmet Ali Doğan, Theses and Dissertations on the Missionary Activities in the Middle American East, https://www.academia.edu/32651984/Theses and Dissertations.

<sup>٣٧</sup> مالك بن نبي، شروط النهضة، دار الفكر المعاصر للطباعة والنشر والتوزيع 2000 .

- <sup>38</sup> PRO.FO 78/653, Brant to Aberdeen, January 8, 1846.
- <sup>39</sup> PRO. FO, 78/653, dispatches No. 15, from James Brant, Erzurum to Lord Palmerstone, July 8, 1847.
- <sup>40</sup> A.H. Layard, Ninevah and Its Ruins, pp. 140-41

<sup>13</sup> سعد بشير اسكندر، نفس المصدر، ص ٢٤٢-٢٤٣.

<sup>42</sup> British Documents on Foreign Affairs, Ottoman Empire 1860-1880, P. 290. to Lord Cowley, No. 360. October 17, 1847. "Memorandum on Koordistan" by H. Layard.

- <sup>47</sup> سعد بشير ، نفس المصدر، ص ٢٤٥. <sup>44</sup> سعد بشير ، نفس المصدر، ص ٢٤٦.
- <sup>45</sup> British Documents on Foriegn Affairs, Ottamon Empire 1860-1880. P. 227; Telegram No. 194, September 1, 1843).
- <sup>46</sup> (British Documents on Foriegn Affairs, Ottoman Empire, 1860-1880. PP. 279-280, Inclosure No. 169. August 2, 1844, Telegram No. 126 17, 1844. Sir Stratford Canning.

٤٧ سعد بشير اسكندر، نفس المصدر . ص ٢٥٢.

- 48 (British Documents on Foreign Affairs, Ottoman Empire 1860-1880. P 279, Mr. Stevens, May 18, 1844; Inclosure No. 126, June 17, 1844, Sir Cannington); FO., 78/613, August 13th 1845; FO., 195/227, August 13th 1845.
- <sup>49</sup>, FO., 78/613, October 10th 1845.; Fatih GENCER.s.128
- 50 Sabri Ateş, Ipid, pp. 77-78.
- 51 FO 195/228 March 23, 1844. W. Stevenson to Stratford Canning.
- 52 A.H. Layard, Ninevah and Its Ruins, 140.
- <sup>53</sup> (British Documents on Foreign Affairs, Ottoman Empire 1860-1880, P. 288, Mr. Wellesly No. (8 January 1847).

وديع جويدة، نفس المصدر، ص ٢٠٢ . ٢٠٣.

55 (The Missionary Herald XXIX, No. 11; November 1843, PP. 435-37; British Documents on Foreign Affairs, Ottoman Empire, 1860-1881. P. 273. Telegram, No. 208 October 1, 1843).



- <sup>56</sup> Klein, "Power in the Periphery" Ibid, p. 111; Bruinessen. 184; PRO.FO.v<sub>λ</sub> /653, Brant to Aberdeen, January 8, Μετ.; Klein, "Power in the Periphery," p.114.
- <sup>57</sup> <u>Martin van Bruinessen</u>, Agha, Shaikh and State: The Social and Political Structures of Kurdistan, Bloomsbury Academic, 1992, PP. 184-185.
- <sup>58</sup> BOA, İ.MSM, £9 / 1238-10, YTY (1846); FO. 19, /15, Feb 2, 1846. Letter given to Ottoman Government through Drogaman
- <sup>59</sup> BOA, İ.MSM, 49/1238-9, 1261 (1846) Fransa Sefareti'ne, Fransa'nın Musul konsolosu tarafından yazılan yazının tercümesi

<sup>...</sup> وديع جويدة، نفس المصدر، ص١٩٩-٢٠٠.

- <sup>61</sup> Shek Waheed, The Kurd And Their Country Lahore, 1958, P. 144.
- <sup>62</sup> BOA, İ.MSM, 49/1238-4, 13 L.1262 (4 Ekim 1846) Musul Valisi Tayyar Paşa'nın Bedirhan, ; FO., 195/175, November 15th 1841.
  BOA, İ.MSM 48/1225-13, 21 Za. 1257 (4 Ocak 1842) Musul Valisi Mehmet Paşa'nın Cizre'nin.
  nahiyelerinin Musul Eyaleti'ne bağlanması gerektiği ile ilgili Sadarete yazdığı yazısı Bey'in bölgedeki insanları idaresindeki topraklara çektiğine dair yazısı
- <sup>63</sup> vvv PRO.FO 78/2714, Feb12, 1846 Erzurum to Constantinopole.
- <sup>64</sup> BOA, İ.MSM, 49/1254-5,16 S.1263 (3 Şubat 1847) Bedirhan Bey ile görüşmesine dair Nazım

Efendi'nin yazısı.

- <sup>65</sup> BOA.A.MKT 112/50, 1264.5.17/ 29 July 1848; BOA.A.MKT 168/63, 1265.2.16/May 28, 1849 and 222/20, 1265.10.16/November 28, 1849
- <sup>66</sup> Aykun, İbrahim. 1995. "Erzurum konferansı (1843–1847) ve Osmanlı-İran hudut antlaşması." PhD diss., Atatürk Univ. Ayn Ali. 1280/1863–64. Kavânîn-î âl-i Osman der hulâsa-i mezâmîn-i defter-i dîvân. Istanbul: Tasvir-i Efkar Gazetesi.
- <sup>67</sup> Ateş, Ibid, p.<sub>AA</sub>.
- <sup>68</sup> BOA.HH 448/22316, 1254–1838.; PRO.FO 78/653, 8 January 1846, Brant to Aberdeen.
- <sup>69</sup> Sabri Ates, Ibid, p.168.
- <sup>70</sup> BOA, HR.MKT,106, Lef: 5.
- <sup>71</sup> Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism Vol 1- 1831-1855-: No.15-Mosel: 26 June 1847. Letter from G.A. Rasam to Henrey weallsly the ambassador.
- <sup>72</sup> Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism Vol 1- 1831-1855-: No.15 Mosel: March 22, 1847. Letter from G.A .Rasam to Henrey weallsly the ambassador
- <sup>73</sup> Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism Vol 1- 1831-1855-: No.15-Mosel: April v, 1847. Letter from G.A .Rasam to Henrey Wellesley the ambassador.
- <sup>74</sup> Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism Vol 1- 1831-1855-: No.15-Mosel: Julay A, 1847. Letter from G.A. Rasam to Henrey Wellesley the ambassador



- <sup>75</sup> FO 78/654, Brant to Palmerston, June 8, 11, 1847
- <sup>76</sup> Records of the Kurds: Territory, Revolt and Nationalism Vol 1- 1831-1855-: No.yr Mosel: May 16, 1847. Letter from G.A .Rasam.
- <sup>77</sup> Layard, P.179.

پۆختە:

ئيمه پيمان وايه كه شكستى فيدراسيۆنى كوردى به سەرۆكايەتيى بەدرخان لەبەردەم سوپاى عوسمانى له سالى ١٨٤٧ تا رادەيەكى بەرچاو بەھۆى سروشتى سيستەمى نيودەولاەتى بوو لەو قۆناغەدا كە به سيستەمى هاوسەنگى هيز بەرپنوەدەبرا. ئەم سيستەمە لە دواى كۆنفرانسى قيەناله سالى ١٨١٤ لە نيوان زلهيزه گەورەكانى ئەوروپا كە شكستيان بە فەرەنسا هينا، دامەزرا. زلهيزەكان پەيوەندىيان لەگەل زلهيزه ناوچەييەكان (عوسمانى و قاجار) ھەبوو، ئاماژەيان بەوەدا كە بەرژەوەندى تەرزەكان، بەتايبەتى بەريتانيا و فەرەنسا، پيويستى بە پاراستنى قەوارەى ئيمپراتۆريەتى عوسمانى ھەيە بۆ ئەوەى ببينتە قەلايەكى نەبراوە لە دژى رووسى ئاواتەكان و هەولاەكانى بى قەيمانى بە مەيە بۆ ئەوەى ببينتە قەلايەكى نەبراوە لە دژى رووسى ئاواتەكان و ھەولاەكانى بە ناوچەى كەنداو و گەرووە ستراتيژييەكانى ئەستەنبول يان ئاوە گەرمەكانى بەم پيەر ئەيزەكانى ناوچەى كەنداو و گەروود ستراتيژييەكانى ئەستەنبول يان ئاوە گەرمەكانى بەم پيەر ئەيزەكانى ئەوروپا ھاوكارى دەولاەتى عوسمانييان دەكرد بۆ نەھيشتنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى ئەرروپا ھاوكارى دەولەتى عوسمانييان دەكرد بۆ نەھيشتىنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى ئەوروپا ھاوكارى دەولەتى عوسمانيان دەكرد بۆ نەھيشتىنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى بەرروپا ھاوكارى دەيرلەتى عوسمانيان دەكرد بۆ نەھيشتىنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى بەرروپا ھاوكارى دەيرەيەتى عوسمانيان دەكرد بۆ نەھيشتىنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى بەرروپا ھەرەكارى دەيرەيەتى عوسمانيان دەكرد بۆ نەھيشتىنى ھەر ياخيبوونيكى ناوخۆيى كە مەترسى بەردەيەنىيەر دەيرەتەتى عوسمانيان دەيرى بۆيەتى عوسمانى كرد. ئە مەتيكەن بە پيۇرىستى دەيرە بەر ھىزەخرەي مەترەن بە مەترەتى يەسەرىن دەرىيتە مەي بەرە بەرەيدى بەرەبىرە بەرە يە يەيەن مەردە بەر مەھەرەن بە مەرە بەيەرەن بەرە بەرە بەرە بەرە بەرە بەرە يەرەرەن مەرە بەرە مەرە مەرەن بەرە بە بەرە بەيەرە بەرە بەرەن بە بەرەرە بەرە يەيە بەرە يەرە بەرە بەرە بە بەرە بەرە بە يە بەيرەرتەرە بەي يەيرە بەرە بەيتە بەرە بەيە يە بەرە بەن بە

توێژينهوهكه گرنگه و گرنگى ههبوو بۆ شازاده بهدراخان كه به شێوهيهكى گونجاو لهم رەهەنده نێودموڵهتييه تێنهگهيشت. هـه روه هـا بـۆ سـه ركـرده كـانى بزووتنـه وه ى هاوچـه رخى كوردى ئـه مرۆ بايه خى هـه يـه كـه لـه هاوسـه نگى هێز و بـه رژه وه ندييـه كـانى وڵاتانى گـه وره كانى رۆژهه ڵاتى ناوه راست و كوردستان تێبگه ن.

ئەو ميتۆدۆلۆژيـايەى كە ئەم ئێكــۆڵينەوەيەدا بەكارهـاتووە، رێبـازى شــيكارى رەخنەيـى دەقەكانە، كە پەيرەوى ئە چوارچێوەى كرۆنۆلۆژى رووداوەكان دەكات.

لەم لێڪۆڵينەوە مێـژووييە-سياسـييەدا پشـت بە ميتـۆدى پشـت بەسـتن بە بەڵگەنـامەى ئەو ھێزە پەيوەنديدارانەى ململانێڪان دەبەستين و بە دۆزينەوەى توێژەرانى ديڪە دەوڵەمەنديان دەڪەين.

پێڪهــاتهى تــوێژينهوهكه له چهنــد بابهتێــك پێكهــاتووه. تهومرى يهكهم بــاس له تايبهتمهندييهكى هاوسـهنگى هێـز و تێڕوانينێكى گشتى له ميرنشينى بوتـان پێش بـزووتنهوهكه دهكات. تهومرى دووهم باس له پێشهاتهكانى بـزووتنهومى بهدرهخان و ههڵوێستى دموڵهتانى عوسـمانى و قاجـار بهرامبهر بهو بـزووتنهوميه دهكات. سـهبارمت به تهومرى سـێيهميش ڕوونكردنهوه و شـيكردنهومى ههڵوێستى وڵاته گهورهكانه لهسهر بـزووتنهومى شازاده بهدرخان پاشا.



## Abstract:

We maintain that the defeat of The Badrkhan- led Kurdish federation before the Ottoman army in 1847 was due to a significant degree to the nature international system in that period which was governed by the balance of power system. This system was established after the Vienna Conference of 1814 between the major European powers that defeated France. The major powers had relations with the regional powers (Ottoman and Qajar), noting that the interests of the major powers, especially Britain and France, were It requires preserving the entity of the Ottoman Empire in order for it to be an impenetrable bulwark against Russian ambitions and its endeavors to reach the Gulf region and the strategic straits in Istanbul or the warm waters. Accordingly, the European powers were helping the Ottoman Empire to eliminate any internal rebellion that threatened the stability of the Ottoman Empire, and this is what happened in 1839 when the forces of Muhammad Ali Pasha threatened the Ottoman Empire. This understanding of the relations of the major powers with the Ottoman Empire will be the context from which we proceed to explain and analyze the position of the local and international forces on the movement of Mir Badrkhan.

The study is important and had significance for Prince Badrakhan who did not adequately understand this international dimension. It also has importance for the leaders of the contemporary Kurdish movement today to understand the balance of power and interests of the major countries in the Middle East and Kurdistan.

The methodology used in this study is the critical analytical approach of the texts, following the chronological context of the events.

In this historical-political study, we rely on the method of relying on the documents of the forces concerned with the conflict, and we enrich them with the findings of other researchers.

The structure of the study consists of several topics. The first topic deals with a feature of the balance of power and an overview of the Emirate of Bhutan before the movement. The second topic deals with the developments of the Badrakhan movement and the position of the Ottoman and Qajar states towards it. As for the third topic, it is an explanation and analysis of the positions of the major countries on the movement of Prince Badrkhan Pasha.

The International Dimensions of Badrkhan Movement 1842-1847

We maintain that the defeat of The Badrkhan- led Kurdish federation before the Ottoman army in 1847 was due to a significant degree to the nature international system in that period which was governed by the balance of



power system. This system was established after the Vienna Conference of 1814 between the major European powers that defeated France. The major powers had relations with the regional powers (Ottoman and Qajar), noting that the interests of the major powers, especially Britain and France, were It requires preserving the entity of the Ottoman Empire in order for it to be an impenetrable bulwark against Russian ambitions and its endeavors to reach the Gulf region and the strategic straits in Istanbul or the warm waters. Accordingly, the European powers were helping the Ottoman Empire to eliminate any internal rebellion that threatened the stability of the Ottoman Empire, and this is what happened in 1839 when the forces of Muhammad Ali Pasha threatened the Ottoman Empire. This understanding of the relations of the major powers with the Ottoman Empire will be the context from which we proceed to explain and analyze the position of the local and international forces on the movement of Mir Badrkhan.

The study is important and had significance for Prince Badrakhan, who did not adequately understand this international dimension. It also has importance for the leaders of the contemporary Kurdish movement today to understand the balance of power and interests of the major countries in the Middle East and Kurdistan.

The methodology used in this study is the critical analytical approach of the texts, following the chronological context of the events.

In this historical-political study, we rely on the method of relying on the documents of the forces concerned with the conflict, and we enrich them with the findings of other researchers.

The structure of the study consists of several topics. The first topic deals with a feature of the balance of power and an overview of the Emirate of Bhutan before the movement. The second topic deals with the developments of the Badrakhan movement and the position of the Ottoman and Qajar states towards it. As for the third topic, it is an explanation and analysis of the positions of the major countries on the movement of Prince Badrkhan Pasha.

Kewwords: Badirhan, Nestorians, Kurd, Britain, Ottoman





# واقع كردستان في ظل المعاهدات الإيرانية-العثمانية (١٥١٤ - ١٨٤٧) م

#### ب.د. محمد الطاهر بنادي

قسم العلوم الإنسانية-كلية العلوم الإنسانية و الاجتماعية -جامعة بسكرة / الجمهورية الجزائرية

#### الملخص:

مثلت معركة جا لديران التي ذشبت بين الدولتين الصفوية والعثماذية سنة ١٥١٤م، فاتحة حقبة تاريخية طويلة من الصراع بينهما، والتي امتدت لأكثر من ثلاثة قرون، كانت من خلا لها بلاد كردستان محورا له، كوذها تشكل حاجزا طبيعيا يفصل بين القوتين. إن الصراع تطور أكثر بسبب طموحات الدولة الصفوية الجديدة، التي كانت تهدف إلى بسط نفوذها خارج حدودها الإقليمية على حساب كردستان. لقد دفع هذا الصراع بالدولتين إلى حل خلافاتهما عن طريق المفاوضات والحوار، بعد استنزافه لقدراتهما على مدى قرون، مع تغير موازين القوى لصالح دول أخرى، خاصة بريطانيا وروسيا، وقد جاء هذا التحول في علاقتهما البينية عبر مسارات عديدة، ترجمتها جملة معاهدات وإتفاقيات وقعها الطرفان مذها: معاهدة أماسيا ١٥٥٥ م – معاهدة فرهاد باشا (القسطنطينية) ١٥٩٠ م – معاهدة نصوح باشا ١٦١٢ م – معاهدة سراو ١٦١٨ م – معاهدة زهاب (قصر شيرين) ١٦٣٩ م – معاهدة أرضروم الأولى ١٨٢٣ م ومعاهدة أرضروم الثانية ١٨٤٧ م، حيث أ ثرت بِشكل أو بِآخر على كردِ ستان جغرافيًا، سيا سيًّا، اقتصاديًّا وآجتماعيًّا، وهذا بعد أن تمت تجزئتها بينهما إلى مناطق نفوذ. سنحاول دراسة هذا الموضوع ذو الصبغة التاريخية السيا سية وفق إشكالية رئيسة، من خلال موقع كرد ستان في المعا هدات الإيراذية – العثماذية، وأ ثر ذلك على بنادُها الجغرافي، السياسي، الاقتصادي والاجتماعي، انطلاقا من هذه الإشكالية، سنعتمد في درا ستنا على المنهج التاريخي بأداتيه الوصفية والتحليلية، مركزين على تحليل مضمون المعا هدات. سنعالج موضوع البحث وفق العنا صر التالية: ١- الصراع الإيراني – العثماني بعد عام ١٥١٤ م وتجدده في عهد طهما سب الأول (١٥٢٤ م – 1576 م). ٢- المعا هدات الإيراذية – العثماذية (١٥٥٥ م – ١٨٤٧ م). ٣- أثر المعاهدات على البناء الجغراف، السياسى، الاقتصادى والاجتماعى لكردستان.

الكلمات المفتاحية: الصفويون، العثمانيون، كردستان، المعاهدات، العصر الحديث.



المحور الأول: التاريخ السياسي للدول والإمارات الكردية – الإ مارات الكردية في المعا هدات العثماذية-الإيرانية

### مقدمة:

مثل الكرد أحد المكونات الأساسية لشعوب منطقة المشرق، بما كان لهم من دور في بناء دو له وحضاراته و صناعة أحدا ثه، و مع حلول القرن السادس عشر الميلادي، أصبحت كرد ستان محط أنظار الإيرانيين والعثمانيين ، لغرض السيطرة عليها واستغلال ثرواتها حتى أصبح مصيرها مرتبطا بالتطورات الداخلية والخارجية لكلا الدولتين، لقد مثلت معركة جا لديران التي نشبت بينهما سنة ١٥١٤م، فاتحة حقبة تاريخية طويلة من الصراع ، وا لتي امتدت لأكثر من ثلاثة قرون تخللتها فترات سلام، كانت من خلالها بلاد كردستان محورا له، كونها تشكل حاجزا طبيعيا يفصل بين القوتين. إن هذا الصراع تطور أكثر بعد طمو حات الدو لة الصفوية الجد يدة، التي كانت تهدف إلى بسط نفوذها خارج حدودها الإقليمية على حساب كردستان

ولوضع حد لهذه المواجهة بين الدولتين، رأتا ضرورة حل خلافاتهما عن طريق المفاوضات والحوار، بسبب استنزافها لقدراتهما على مدى قرون ، مع تغير في موازين القوى لصالح دول أخرى، خاصة بريطانيا وروسيا ، وقد جاء هذا التحول في علاقتهما البينية عبر مسارات عديدة، ترجمتها جملة معاهدات واتفاقيات وقعها الطرفان منها : معاهدة أماسيا عام ١٥٥٥م – معاهدة فرهادباشا (القسطنطينية) عام ١٥٩٠م – معاهدة نصوح باشا عام ١٦٢١م – معاهدة سراو عام ١٦١٨م – معاهدة زهاب (قصر شيرين) عام ١٥٩٠م – معاهدة أرضروم الأولى عام ١٨٢٣م ومعاهدة أرضروم الثاذية عام ١٨٤٧م ، التي أثرت بشكل او بآخر على كردستان جغرافيا، سياسيا، اقتصاديا، واجتماعيا، وهذا بعد أن تمت تجزئتها بينه ما إلى م ناطق ذ فوذ، حيث أ صبحت جغرافيتها تخ ضع لحالات الت مدد والانحسار لكل منهما.

سنحاول دراسة هذا الموضوع ذو المصبغة التاريخية السياسية و فق إ شكالية رئيسة، من خلال مو قع كرد ستان في المعا هدات الإيراذية – العثماذية، وأ ثرذ لك على بنادًها الج غرافي، السياسي، الاقتصادي والاجتماعي.

انطلاقا من هذه الإشكالية سنعتمد في دراستنا على المنهج التاريخي بأداتيه الوصفية والتحليلية، مركزين على تحليل مضمون المعاهدات.

وقد اقتضت خطة هذه الورقة البحثية تقسيمها إلى العناصر التالية:

مقدمة وثلاثة عناصر، حيث تناولنا في العنصر الأول مراحل الصراع الإيراني – العثماني ومجريا ته، بدا ية من معر كة جا لديران عام ١٥١٤م، حتى عهد الا شاه طهما سب الأول (١٥٢٤م-١٥٧٦م)، في حين عالجنا في العنصر الثاني سلسلة المعاهدات الإيرانية-العثمانية منذ عام ١٥٥٥م إلى



غاية عام ١٨٤٧م ، بيذما تعرضنا في العذصر الثالث إلى انعكا سات وآ ثار هذا الصراع على البناء الجغرافي ، السياسي ، الاقتصادي ، والاجتماعي لكرد ستان ، وختمنا ها با ستنتاج تضمن أهم ما توصلنا إليه من نتائج بعد هذه الدراسة.

ذظرا لتأثير الكرد في المنطقة الذي يفوق تأثير باقي المكونات الأخرى ، تعاملت معهم الدولتان بقسوة وشدة ، من منطلق المحافظة على أمنه ما القومي ، بانتهاجه ما لاستراتيجيات متعددة قصد إخضاعهم، منها محاولة طمس الهوية الكردية ومجابهة أية خطوة في اتجاه تشكيل سلطة تقف في وجههما ، وهذا ما حفزنا للخوض في هذا الموضوع.

لقد اعتمدنا على جملة مصادر ومراجع لتوثيق الموضوع من اهمها كتاب : كوردستان والإمبر اطورية العثماذية لهرو تي سعدي عثمان ، الذي أفاد نا في معر فة المراحل الأولى للصراع الصفوي – العثماني وتطوراته .

كتاب: تاريخ الدولة الصفوية في إيران ١٥٠١–١٧٣٦م لطقوش محمد سهيل ، حيث أعطانا إضاءات حول تطور النظام السياسي الصفوي في هذه الفترة وأهم جولات الصراع مع العثمانيين .

كتاب: العلاقات الدولية ومعا هدات الحدود بين العراق وإيران<sup>ل</sup>: الضابط شاكر صابر، سلط فيه الضوء على التسويات بين الجانبين ومخرجات المعا هدات الإيراذية-العثماذية، كتاب: تاريخ العلا قات العثماذية- الإيراذية الحرب والاسلام بين العثمانيين والاصفويين لاصباغ عباس إسماعيل ، تطرق فيه لأهم محطات الصراع وأثره على بنية كردستان، كتاب: العلاقات العثماذية-الإيرانية للنجار جميل موسى، تضمن المعاهدات الموقعة بين الدولتين.

The ottomam-Iranian Border lands making a boundary 1834-1914 الحتاب: The ottomam-Iranian Border lands making a boundary 1834-1914 والذي تناول فيه بالتحليل المعا هدات التي أبر مت بين الجانبين الإيراني والعثماني ونتائجها على كردستان.

1 - الصراع الإيراني-العثماني بعد ١٥١٤م وتجدده في عهد طهماسب الأول (١٥٢٤-١٥٧٦م): 1-1- الصراع الإيراني-العثماني بعد ١٥١٤م:

اختلفت الروايات التاريخية حول أصول الكرد، فالكثير من المصادر التاريخية ترجع أصلهم إلى أسلافهم الميديين الذين ينتسبون إلى القبائل الهندو-أوروبية، والتي حلت بالمنطقة بعد موجات هجرات ونزوح كبيرين شهدتهما مناطق بحر قزوين، وبعد زوال الدولة الآشورية سنة ٦١٢ ق.م (مر عي، ٢٠٠٦، ص.٢٥)، أ قاموا إمبرا طوريتهم في ما بين ٦١٤ و٥٥٥ ق.م، و مع حلول سنة محافظين بذلك على خصوصيتهم القومية واللغوية(اسكندر، ٢٠٠٧، ص.٢٣).



احتوت كردستان في فترة العصور الوسطى على أكثر من ٤٢ إمارة مستقلة من أبرزها: بتليس، سوران، كيليس، ديار بكر، شهرزور، لور، عمادي، شتقان، سليماني، الإمارة الشمديناينة والإمارة الزندية(حصاف، ٢٠٠٩، ص ص. ٤٩ - ٥٠)، وقد اهتمت هذه الإمارات بشؤونها الداخلية، غير أنه ومع إرهاصات القرن السادس عشر الميلادي، بدأت تظهر أهميتها الجيوسياسية، بوصفها تمثل حاجزا استراتيجيا بين الدول الواقعة شرقها وغربها، خاصة بعد نشوب الصراع بين الدولتين ال صفوية والعثمان ية، هذه الأ خيرة كانت تخطط للتو سع في م ناطق الشرق الأو سط الأسيوية(اسكندر، ٢٠٠٧، ص.٣٣). مثلت جغرافية كردستان جسرا يجمع بين كل مكونات شعوب المنطقة على اختلاف قومياتها ولغاتها، بفعل امتدادها الجغرافي الشاسع، فهي تقع في شمال غرب إيران، شمال كل من سوريا والا عراق، ج نوب شرق ترك يا و ما تب قى منها في أذربي جان وأرمينيا(ن، يمال 2010، يافيرية الموات الدولة، جافرة المراقية، في منها لي غرب من

نجح الشاه إسماعيل المصفوي الذي حكم من (١٥٠١-١٥٢٤م) في إخضاع تبريز، بعد أن شكل دولته الجديدة عام ١٥٠١م متخذا منها عاصمة له، بعدها أخذ في ضم مناطق عديدة من كردستان والتي تميز حكمه لها بالقوة والشدة، وقد مثلت هذه الخطوة بداية الصراع الذي احتدم بين الصفويين والعثمانيين (كاميران، ٢٠٠٦، ص. ١٦٥) بعد أن اعتلى السلطان سليم الأول عرش الدولة العثمانية.

شملت تو سعات الشاه إسماع يل الصفوي المناطق الشرقية والجنوبية المجاورة لدول ته، والتي اعد قد سليم الأول على أن الشاه من خلال هذه التو سعات يريد السيطرة على المواقع الاستراتيجية، لذا أراد أن يقطع عليه الطريق ، خاصة بعد أن استقر له أمر الحكم، وموازاة مع ذلك مواصلة العمل على استقرار الجبهة الغربية مع أوروبا، لذا عقد معاهدات سلام مع البندقية، المجر وروسيا، مؤسسا بذلك لعلاقات سلام مع هذه الدول (طقوش، ٢٠٠٩، ص. ٢٥). إن الغرض من ذلك هو تحويل قوا ته نحو الشرق، وبالتالي الحد من التوسعات الصفوية الرامية إلى بسط السيطرة على المواقع الاستراتيجية المهمة ضمن المجال المعرافي المتد من أرمينيا حتى كردستان وانتهاء بالأناضول الشرقية ومعها العراق (هروتي، ٢٠٠٩، ص. ٣٦).

أ مر السلطان سليم الأول بعقد اجتماع طارئ للديوان السلطاني في مدينة أدرنة في ٢٦ مارس ١٥١٤م، حضره قادة الجيش، رجال الدين والعلماء، أعلن فيه بداية الحرب على الصفويين(العوفي، ٢٠٠٨، ص ١٣٣٠)، وبذلك بدأ زحفه نحو الشرق في ٢٤ أفريل ١٥١٤م، حيث التقى الجيشان في سهل جالديران في شمال شرق بحيرة وان في ٢٣ أوت من السنة نفسها، وبعد مواجهات عنيفة بين الجانبين رجحت كفة العثمانيين على حساب الصفويين، بعد الانتصار الذي حققته قواتهم، حيث خسر الشاه إسماعيل أعدادا كبيرة من جنوده وقياداته، وبذلك تمكن العثمانيون



بعد هذه المعركة من ضم أجزاء كبيرة من كردستان إلى مناطق ذفوذهم، مع سيطرتهم على الممرات الاستراتيجية المؤدية من الأناضول حتى القوقاز، سوريا وإيران(نايف، ٢٠٠٩، ص. ٣٢). تمخضت عن معركة جالديران نتائج عديدة من أهمها:

- إخضاع العثمانيين لمنطقة الأناضول بالكامل، عدا الجزء الواقع تحت سلطة المماليك.

 التحاق بعض الأمراء الكرد الذين كانوا موالين للصفويين بالدولة العثماذية، بعد أن أبدوا لها الولاء.

رغم هزيمة الصفويين في هذه المعركة إلا أن هذه الهزيمة لم تضعف دو لتهم، حيث فشل
 العثمانيون في القضاء عليها.

- توقف الانكشاريين عن مهمة مطاردة بقايا الصفويين، بسبب ذقص المؤونة وشدة البرد في المتاء (طقوش، ٢٠٠٩، ص. ٨١).

مثلت هذه المعركة نقطة تحول كبرى للشرق الأوسط بوجه عام وكردستان بشكل خاص، فكانت من بين نتائجها تقسيم بلاد الكرد بشكل عملي بيد الدولتين، حازت بموجبه الدولة العثمانية على الجزء الأكبر منها، في حين انضوى ما تبقى منها تحت سلطة الصفويين، حتى أن البعض ذهب إلى القول بأن هذه المعركة كانت نذير شؤم على الكرد (هروتى، ٢٠٠٨، ص. ٤٣).

بعد معركة جالديران خاض الكرد انتفاضة ضد الصفويين، لأجل وضع حد لوجودهم في مناطقهم ، وقد شجعهم في ذلك السلطان سليم الأول، وفعلا استرجعوا بعضا منها في حين بقي البعض الآخر تحت نفوذ الصفويين. إن أهم ما ميز هذا الصراع على كرد ستان هو محاولة الدولة وعسكريا مقابل ولائهم لها، عكس الصفويين الذين كانوا يريدون حكم كرد ستان حكما مباشرا (ال عوفي، ٢٠٠٨، ص. ١٤٤)، كما أن العد مانيين سم حوا للأ سر الكرد ية ال كبيرة بالح فاظ على سلطاتها مقابل طاعتها لهم، ولعل مرد ذلك يعود إلى وعورة تضاريسها وطبيعة مناخها، وهو ما يجعلها عصية على مراقبتها بشكل مباشر، لذا كان ولاء الإ مارات الكرد ية ما ما شرا العندر، ٢٠٠٧، ص. ١٤٤)، كما أن العد مانيين سم حوا للأ سر الكرد ية ال كبيرة بالح فاظ على الطاتها مقابل طاعتها لهم، ولعل مرد ذلك يعود إلى و عورة تضاريسها وطبيعة مناخها، وهو ما وبعلمها عصية على مراقبتها بشكل مباشر، لذا كان ولاء الإ مارات الكردية للدولتين اسميا فقط (السكندر، ٢٠٠٧، ص. ٢٤٢)، كما أن شرا سة الاكرد القتال ية دف عت به ما إلى مهادنتهم من أ جل الاستعانة بهم في الصراع الدائر بينهما.

قام الملا إدريس البدليسي باعتباره ممثلا للسلطان العثماني بالتفاوض مع أمراء الكرد، و كان م ضمونه هو اعتراف الدو لة العثماذ ية بسيادة تلك الإمارات على كردستان مقا بل خضوعهم، وفعلا نجح في الحصول على ولاء ٢٣ أميرا كرديا ليضم مناطقهم إلى جغرافية الدولة العثمانية. وكتتويج لهذه المساعي عقد معهم السلطان سليم الأول اتفاقية صداقة وتحالف عام ١٥١٥م، تضمنت التالي:



- تحتفظ كامل الإمارات الكردية الموقعة على المعاهدة باستقلائها التام.

- تستمر وراثة الإمارة من الأب إلى الابن، أو يتم تنظيم ذلك استنادا إلى أعراف القبيلة، ويعترف السلطان بالوريث الشرعى بفرمان خاص.
  - يساهم الكرد بتقديم الهدايا للسلطنة بشكل مصاريف فعلية.
  - مشاركتها إلى جانب الجيش العثماني في معاركها لخارجية.
- أن يذكر السلطان العثماني وأن يكون الدعاء له على المنابر في خطبة الجمعة، في مقابل
   اعتراف الدولة العثمانية بسلطات الإمارات الكردية (العلياوي، ٢٠٠٦، ص. ٣٤).

وهذا ما أورده الملا إدريس البدليسي بالقول: «... أن السلطان سليم الأول... أمرني لدى عودتنا من فتح تبريز، بأن أسعى لدى جميع الأمراء الكرد، المذبثين في كردستان: ابتداء من بلاد " أرمية "و" أشنة "و" ديار بكر" حتى " ملطية " لإد خالهم في الطاعة، قاطعا لهم العهود والمواذيق الإسلامية بالعمل على تأليف ملوك وأمراء كردستان وانضوائهم تحت اللواء العثماني...» (زكي بك، ٢٠٠٥، ص. ٦٥).

نستشف من خلال مضمون هذه المعاهدة بأن الدولة العثماذية تقر بالعصبيات القبلية وشيوخ العشائر، وأن هذه المعاهدة تولد عنها تحالف استراتيجي بينها وبين الكرد، وذلك في حالة نشوب أي نزاع مع أي طرف، مقابل ضمان استقلالهم الداخلي، كما استفادت بعد هذه الاتفاقية من موارد كبيرة لخزينتها، وأذها ضمنت كذلك حما ية حدودها الشرقية بوضعها للإ مارات الكردية بمثابة جدار يجنبها أي هجوم صفوي.

إن سوء معاملة الشاه إسماعيل للكرد دفع بهم إلى الثورة عليه، كما أن جهود الملا إدريس البدليسي كا نت ظاهرة في هذه الثورة، حيث أقنع أمراؤهم وشيوخ العشائر وحكام المقاط عات بالانقلاب على الصفويين، لذا قا مت مختلف المناطق الكردية بالثورة ضدهم مثل: ديار بكر، بدليس، أرزن، ميا فارقين، كر كوك وأردبيل(الدهشان، ٢٠٠٩، ص. ٩). من جه ته اغ تنم الشاه إسماعيل فرصة انسحاب سليم الأول من تبريز، لتقوية الدولة الصفوية داخليا، وهذا بعد أن أعاد تجميع قواته من جديد بعد الخسارة في معركة جالديران، وبعد أن أحس بأن قوته العسكرية بدأت العثماني وعلى محوري أذربيجان، تبريز، كر هر ستان وبلاد الجزيرة، ونجح في العسكرية قلاع ومواقع(العوفي، ٢٠٠٨، ص. ١٤٥).

إن حملاته دفعت بالكرد إلى مواجهتها مستنجدين بالسلطان سليم الأول، الذي كان متواجدا في أماسيا، حيث أمدهم بقوة عسكرية لدعم الملا إدريس البدليسي، وبعد مواجهات تمكنت هذه القوة من إلحاق الهزيمة بالصفويين في شهر مارس ١٥١٦م، إن هذا الانتصار مثل نقلة نوعية في



تاريخ العلاقات العثماذية-الإيراذية، كونه جاء مكملا لانتصارهم في معركة جا لديران، كما استطاع العثمانيون ضم أراضي جديدة بعد انتزاعها من الصفويين.

في ظل هذه التطورات عمل الكرد على تأمين استقلالهم الذاتي وبسط سلطاتهم المحلية، بعد الاتفاق الكردي- العثماني، فقد عمل الملا إدريس البدليسي على إبعاد المراقبة العثمانية المباشرة للأقاليم الكردية، وبذلك ضمنوا استقلالهم الذاتي رغم قبولهم بالسيادة العثمانية على أراضيهم، في مقا بل ذلك كا نت الدولة العثمانية تستفيد من مساعداتهم المالية والعسكرية (هروتي، ٢٠٠٨، ص. ١٣٧).

لم تف الدولة العثماذية بالوعود التي قطعتها للكرد، حيث عملت على تغيير الوضع القائم في كردستان، فبدأت بفرض سيادتها عليها تدريجيا وعلى مراحل من خلال سيا ساتها تجاههم، لكنهم دافعوا عن استقلالهم الذاتي رافضين سياسة الأمر الواقع، محافظين بذلك على كيا ناتهم السياسية وسلطاتهم المحلية لقرون عد يدة (هروتي، ٢٠٠٨، ص. ١٣٧)، وتبعا لذلك فإن مواقفهم وردود فعلهم تجاه السياسة العثمانية أخذت شكلين هما:

أ. نظرتهم للعثمانيين: فقد كانوا في بداية الأمر مرحبين بالوجود العثماني على أراضيهم، لأنهم رأوا فيهم المُخَلِصين لهم من قسوة وسوء معاملة الصفويين، وأذهم هم القوة المذقذة لهم من هذا الوضع، وأنهم على مذهب ديني واحد، وبالتالي فإن معظمهم كان موقفه ايجابيا تجاه العثمانيين، مع بدا ية توا جدهم بكرد ستان، لكن وبسبب التعسف في فرض الضرائب وكثرة المظالم، تغيرت نظرتهم تجاههم فأصبحوا يرون فيهم العدو الذي يريد أن يستغل أراضيهم ويستعبدهم.

٢. الحركات الكرد ية المسلحة: لقد ترجم الكرد حقدهم وعداءهم للعثمانيين في انتفاضات مسلحة مناهضة لوجودهم في بلادهم، بهدف الدفاع عن مصالحهم وأراضيهم وحقوقهم السياسية، وبالتالي العمل على تحقيق وحدتهم القومية كأمة متميزة (Peshawa, 2012, p.42 هروتى، ٢٠٠٨).

١-٢- تجدد الصراع في عهد طهماسب الأول (١٥٢٤-١٥٧٦م):

بعد وفاة الشاه إسماعيل عام ١٥٢٤م تولى ابنه الشاه طهما سب الأول الحكم، ولم يكن قد بلغ سن الحادية عشر من عمره، حيث حكم إيران لمدة ٥٤ سنة، مستهلا فترة حكمه بحروب داخلية ضد الاوزبك في الشرق وخارجية ضد العثمانيين في الغرب(العوفي، ٢٠٠٨، ص. ١١١)، بعد تدهور العلا قات معهم في ظل حكم السلطان سليمان القانوني، مستغلا ولاء بعض الولاة العثمانيين واذضمامهم إليه، خاصة بعد أن أعلن الملا إدريس البدليسي شقه لعصا الطاعة عن العثمانيين وخروجه من التبعية لهم وانضمامه للصفويين ، ما حدا بالسلطان سليمان القانوني إلى الإعلان عن قتاله، بعد أن أمر قائد جيشه الصدر الأعظم إبراهيم باشا بمهمة القضاء على تمرد البدليسي



في كردستان، كما قاد بنفسه حملة نحو بغداد دامت لعامين وشهرين وثمانية عشر يوما سميت بـ: "حملة الْعرَاقيْن"، تم فيها الاستيلاء على بغداد عام ١٥٣٤م حاضرة العراق العربي واصفهان حاضرة العراق الأعجمي، وفي الوقت ذاته احتل مدن تبريز و أذربيجان المهمتين، مما اضطر الشاه طهما سب الأول إلى الانسحاب داخل بلاده من أجل مواجهة المشاكل الداخلية (مشعل، ٢٠٠٨، ص. ١٥٢).

استطاع الشاه طهما سب الأول استعادة إقليم أذربيجان ثم تبريز في ٩٠ ديسمبر ١٥٣٤م، غير أن العثمانيين عاودوا استردادها، بعدها قفل السلطان سليمان القانوني راجعا إلى اسطنبول، لكن الشاه طهماسب الأول عاد من جديد واسترد تبريز بعد خروج العثمانيين منها مباشرة ضاما معها كل مناطق أذربيجان وصولا إلى مدينة وان(شوقي، ٢٠٠٥، ص. ٦٩).

إن التراجع العدّ ماني والإصرار الصفوي دفعا بالاسلطان سليمان القانوني إلى عدم التفكير مجددا في العودة لمقاتلتهم، لأن إعادة هذه المناطق سيكلف الجهد والمال، وأن الصفويين لا محالة سيسترجعونها من جديد، مكتفيا بسيطرته على بغداد وهمذان(العوفي، ٢٠٠٨، ص. ١٥٧).

دا مت فترة الصراع الصفوي العثماني لأكثر من أربعين سنة، اختزلتها أربع حملات عثمانية على الصفويين الذين كانوا في كل حملة يجابهون العثمانيين، غير أنهم وفي آخر هذه المواجهات أصبحوا يبادرون بالهجوم على حدود العثمانيين الشرقية، و قد وقفت وراء الحملات العثمانية عليهم عوامل كثيرة صعبت من مهمتهم، منها مشكلة تنقل الجيش ونقل العتاد وو عورة التضاريس خاصة في موسم تساقط الثلوج، من جهتهم كان الصفويون يتحا شون المجابهة المباشرة معهم، وذلك بإخلائهم للمناطق التي يمر بها الجيش العثماني، وبالتالي العمل على إعاقة تقدمه، فضلا على أن الطرفان كانا منشغلان بحروبهما في جبهات أخرى(العوفي، ٢٠٠٨، ص. ١٦٥).

## ٢- المعاهدات الإيرانية- العثمانية (١٥٥٥ - ١٨٤٧):

#### ۲–۱– معاهدة أماسيا ۲۹/۰۰/۱۵۵۰م:

أثناء تقدم قوات السلطان سليمان القانوني نحو مدينة أرضروم ثم بعدها أماسيا، وبعد أن تمكن الصفويون من أسر القائد العثماني سنان باشا في إحدى المعارك، عرض الصدر الأعظم محمد باشا على السلطان مسألة عقد صلح مع الشاه مقابل الإفراج عن سنان باشا، وقد وافق الشاه طهماسب الأول على هذا العرض، حيث أوفد مبعوثه شاه قورجي قاجار كبير موظفي الدولة وأحد زعماء قبيلة قاجار القزلباشية إلى مدينة أماسيا، أين كان يقيم السلطان سليمان القانوني للتباحث مع الصدر الأعظم محمد باشا والتمهيد للصلح (طقوش، ٢٠٠٩، ص. ١٠١). وفي ٢٥/٥/ مومام وقعت معا هدة أماسيا التي كرست تقسيم كرد ستان باعتبارها معاهدة رسمية، تضمنت تعيين الحدود بين الدولتين خاصة في مناطق شهرزور، قارص وبايزيد (العلياوي، ٢٠٠٦، ص. ٢٠٠

يمكن إدراج ما جاءفيها من خلال مايلي:



- أ. خضوع ولا ية أذربي جان الشرقية، أرميذيا الشرقية وكرج ستان الشرقية (جورجيا) للدو لة الصفوية، في حين تخضع أرمينيا الغربية، كرجستان الغربية والعراق (الموصل، بغداد والبصرة) للعثمانيين، مع حياد منطقة قارص وأن تكون منزوعة السلاح.
- ٢. الاسماح لرعايا الدو لة الاصفوية بالا تجاه نحو مكة المكرمة وزيارة العتبات المقدسة في العراق مقابل الكف عن سب الصحابة على المنابر.
  - ۳. تبقى منطقة شهرزور محل مفاوضات بين الجانبين.
- <sup>5</sup>. تعهد كلا الطرفين بعدم استقبال المعارضين لكلا الدولتين أو حتى أصحاب البيوت المالكة، وأن يلتزم الطرفان في حالة لجوؤهم إلى أحدهما بأن يسلم إلى حكومتي بلديهما (العوفي، ٢٠٠٨، ص ص. ١٦٧- ١٦٨).

تعتبر معاهدة أماسيا بداية مرحلة جديدة في العلاقات الدبلوماسية بين الجانبين، حيث سمحت من خلا لها بحل أي نزاع يمكن أن يحدث، وبذلك اعتبر ها المؤرخون أول معا هدة صلح بينهما، كونها استطاعت أن تضع حدا للصراع، بعد أن ساد الهدوء لمدة خمسة وعشرين سنة، لكن تخللته بعض الحوادث من بينها فرار الأمير بايزيد بن سليمان القانوني نحو إيران واستقباله بحفاوة في البلاط الإيراني، لكن هذا السلام كان هشا بسبب تذرع كل طرف بذرائع لتبرير موقفه من بينها:

- ١. النزاع بين عشائرا لحدود وأمرائها خاصة في المناطق التي كانت تحكمها العشائر المحلية وتتمتع بشبه استقلال عن الدولتين، إضافة إلى أن أمرائها كانوا يخوضون صراعات في ما بينهم.
- ۲. الهجمات التي تقوم بها عشائر البدو على طرق القوافل سواء ما تعلق منها بقوا فل التجارة أو الحج.
  - ٣. هجرة القبائل المتمردة عبر الحدود(هريدي، ١٩٨٧، ص. ٦٦).

٢-٢- معاهدة فرهاد باشا (القسطنطينية) ٢١/٥٩/٠١م:

بعد و فاة الشاه طهما سب الأول عام 1576م، تداول على العرش الصفوي بعض أ فراد أسرته، الذين كان أ قواهم الشاه عباس الأول (الكبير) بن خدا بنده، وفي هذه الفترة عاشت إيران فوضى داخلية وعدم استقرار، لذا انتهز العثمانيون الفرصة من خلال قيام السلطان مراد الثالث بالتو غل دا خل الأراضي الإيراذية عام ١٥٧٨م، مما أدى إلى عودة التوتر من جديد، فا ستولى على ( شيروان) تفليس، كوج ستان وداغ ستان و كثير من المناطق وذ لك لمدة عشرة سنين، غير أن الطرفان عقدا الصلح وأبرما معاهدة فرهاد باشا في ١٩٥٠/١٥٩م، ومما جاء في بعض منها ما يلي:



أ. أن تكون كل من تبريز، شيروان، كرجستان، لورستان وشهرزور من نصيب الدولة العثمانية.

٢. التزام الإيرانيين بعدم القيام بالاستفزازات المذهبية (الضابط، ١٩٦٦، ص. ٢١).

وبذلك فإن العثمانيين احتفظوا بمعظم الأراضي التي كانوا قد احتلوها.

## ۲-۳- معاهدة نصوح باشا ۲۰/۱۱/۲۱م:

ا ستغل الإيراذيون فرصة اذ شغال العدُ مانيين بحروبهم ضد الدول الأورودية، فأ عادوا تجميع قواتهم بهدف استرجاع ما فقدوه من أراض، وفعلا تمكن الشاه عباس الأول من استرداد كل من تبريز، أريوان وتخجوان عام ١٦٠٢م، مواصلا زحفه حتى حدود مدينة وان، غير أن العدمانيين ردوا بمها جمة القوات الصفوية، لكن هذه الأخيرة نجحت في وقف تقدمهم، بعدها اقترح الشاه عباس الأول الصلح، الذي انتهى بتوقيع معاهدة نصوح باشا في ١٦١٢/١١/٢٠م، تضمنت ما يلي:

أن تترك للإيرانيين تبريز، وإن وشيروان.

<sup>۲</sup>. أن يدفع الشاه إلى العثمانيين ٢٠٠ حمل حرير سنويا (الضابط، ١٩٦٦، ص. ٢٣).
إن هذه المعاهدة سمحت بعودة العلاقات إلى طبيعتها، بعد أن استرجعت من خلا لها إيران ما تبقى من أراضيها.

## ۲-٤- معاهدة سراو ۲۱/۰۹/۲۱م:

لم تدم فترة السلام بين الجانبين إذ سرعان ما اذهار، لتندلع الحرب مجددا والتي دامت لثلاث سنوات، بعد أن قرر العث مانيون القيام بع مل عسكري بحجة أن الصفويين لم يو فو بالتزاماتهم المتمثلة في تأدية الشاه عباس ضريبة الحرير، التي تعهد بدفعها سنويا، تزامن ذلك مع اعتداءاته المتكررة على كرجستان، مما دفع بالجيش العثماني إلى مها جمة بعض المدن الإيراذية وإطباق الحصار عليها، مما دفع بالإيرانيين إلى التعهد بدفع ذصف ضريبة الحرير التي التزموا بدفعها سنويا، إلا أن الأجواء تعكرت من جديد ووصلت حد المواجهة العسكرية التي انتصر فيها الصفويون. ولفض الصراع عرضوا على العثمانيين عقد معاهدة يكون أساسها ما ورد في المعاهدة السابقة (الضابط، ١٩٦٦، ص ص. ٢٦-٢٧)، والتي أنهت الحرب، حيث وق ما يلى:

· . الإبقاء على وضع الحدود قائما كما نصت عليه معاهدة أماسيا .

٢. الإبقاء على بعض بنود مواد معاهدة القسطنطينية كما هي عليه (النجار، ٢٠١٦، ص ١٩٣).
٢. الإبقاء على بعض بنود مواد معاهدة القسطنطينية كما هي عليه (النجار، ٢٠١٦، ص ١٩٣).
مثلت هذه المعاهدة تحولا لافتا في العلاقات بين الطرفين، كون المفاوضات جرت على
الأراضي الإيراذية، وا لتي كا نت عادة ما تجرى على الأراضي العثماذية وتحد يدا في اسطنبول،



بعدها عم السلام لمدة خمس سنوات، سمحت بعودة الحياة الطبيعية لطرق التجارة، تخللها تبادل الرسائل بين عباس الأول وعثمان الثاني(طقوش، ٢٠٠٩، ص. ١٨٠).

۲–۵– معاهدة زهاب (قصر شيرين) ۱۷/۰۰/۱۳۳۹،

لم تصمد معاهدة سراو كثيرا، إذ سرعان ما انهارت بسبب سياسات الشاه عباس الأول في إحكام الخناق الاقتصادي على الدولة العثماذية وبالتالي حرمانها من تحصيل للضرائب على تصدير الحرير الإيراني الذي يمر عبر أراضيها، واستيلائه على بغداد عنوة سنة ١٦٢٣م، مع ضم كل من كركوك والموصل التي تمكن السلطان العثماني مراد الرابع من استعادتها عام ١٦٣٨م (صباغ، ١٩٩٩، ص. ١٩٤).

أ مام هذه التطورات د خل الطرفان وذلك بعد مساعي دبلوما سية حثيثة في مفاوضات دامت عاما كاملا أفضت إلى توقيع معاهدة زهاب (قصر شيرين) على الحدود العراقية الإيرانية في ١٦٣١/٠٥/ منصت على ما يلي:

- أ. يخضع لحكم الدولة العثمانية كل من: بغداد، جسان، بدرة، مندلي، درنة والأراضي الواقعة بين درنتك وسرحيل، القرى الواقعة غربي قلعة زنجير إلى طريق شهرزور، قلعة قز لجة وتوابعها، جميع القلاع في أخ سجة، قارص، وإن، شهرزور، البصرة، كما خضعت قبيلتي ضياء الدين وهاروني الكرديتين للعثمانيين.
- ٢. يخضع للدولة الصفوية كل من القلاع الواقعة شرقي مندلي، دربنتك، بيرة، زردويكه، زمرد هاوا، الغابات الواقعة شرق قلعة زنجير ومهربان، قلعتي كاكوروماكور الواقعتين في أ عالي جبال وان و قلعة مغاذير الواقعة في منطقة قارص.

على العموم فإن بغداد، البصرة، الموصل وكردستان الغربية ( شهرزور)، تخضع للدولة العثماذية في مقابل خضوع أذربيجان الشرقية وكرجستان للدولة الصفوية( صباغ، ١٩٩٩، ص. ١٩٥ ؛ هريدي، ص ص. ٧٥-٧٦).

يمكن القول، أن من بين نتائج هذه المعاهدة فتح صفحة جديدة في العلاقات بين الطرفين التي سادها الطابع الودي والاستقرار على طرقي الحدود، وهذا بسبب جنوحهما إلى السلم خاصة وأن الصفويين كانوا جد حريصين على حالة الاستقرار والسلام، كما بادلهم العثمانيون ذفس التوجه.

اع تبرت هذه المعا هدة حجر الأساس في تثبيت الحدود بينه ما، فهي ترسيخ لتقسيم كردستان، وميزتها أذها لم تكن معا هدة صلح فقط، بل زاد عليها الطرفان بأن أصبحت اتفا قا لترسيم الحدود كذلك (كاميران، ٢٠٠٦، ص.١٦٨)، بحيث كانت واضحة في رسمها، وذلك بشكل دقيق نسبيا مع مراعاة طبيعة التضاريس، غير آخذة بعين الاعتبار تمركز السكان الكرد، حتى أذها



قسمت قبائل كردية إلى قسمين، فقد ضمت جزءًا من عشيرة الجاف وهو: بيرة وزودي إلى إيران، في الوقت الذي وقعت فيه أسرتا ضياء الدين وهاروني تحت الحكم العثماني (طقوش، ٢٠٠٩، ص ص. ٢١٩ – ٢٢٠).

إن من بين مظاهر تحسن العلاقات إرسال الشاه عباس الثاني عام ١٦٥٦م هدايا للسلطان العثماني مع مبعوث يحمل رسالة يطلب من خلالها الحفاظ على الصلح الذي أبرم بين الطرفين. من جهته كان رد السلطان ايجابيا، حيث أرسل بدوره إلى الشاه هدايا، كما أرسل الإيراذيون عام ١٦٨٩م مبعوثا إلى اسطنبول لتهنئة السلطان سليمان الثاني بمناسبة توليه حكم السلطنة (عبد الله، ٢٠١٤، ص. ٣٠٧).

لم تدم حالة الهدوء والسلام طويلا، فمع حلول القرن الثامن عشر بدأت مؤشرات الغزو الأفغاني لإيران مع نهاية عام ١٧١٩م وإسقاطه للدولة الصفوية بشكل نهائي عام ١٧٢٢م، ولتعويض ما خسره العثمانيون من ممتلكات في أوروبا، قاموا بالتوسع على حساب إيران مستغلين فرصة احتلالها من قبل الأفغان، وفعلا اصدر السلطان العثماني أمرا إلى والي بغداد بقيادة حملة عليها، مكنته من احتلال مناطق عديدة منها، وهكذا بقيت المواجهات تتجدد في سنوات ١٧٢٢م و ١٧٣٣م (عبد الله، ٢٠١٤، ص. ٣٠٩).

٢-٦- معاهدة أرضروم الأولى ٢٨/٧٧/٧٨ م:

افتتحت الأسرة القاجارية عهدها بعد عام ١٧٩٥م، بتوسيع مجال مواجهتها للعثمانيين، حيث كانت في كل مرة ترى فيها بأن الدولة العثمانية تخوض حروبها ضد الأوروبيين أو الروس إلا وقا مت بأعمال استفزازية أو عسكرية تجاهها، مثلما وقع عند الحدود الإيراذية – العثماذية وتدخلها في شؤون شمال العراق في متصرفيات كل من السليمانية، شهر زور، حرير، كوي وغيرها، كما قامت بمضايقة القوات العثمانية في قارص وبايزيد في الأنا ضول. إن الانتصارات المهمة التي أحرزها الإيراذيون جعلت الشاه زاده عباس ميرزا يعرض الاصلح على والي أر ضروم سنة ١٨٢٣ (النجار، ٢٠١٦، ص. ٣٨).

لتذليل الصعاب والبحث عن تهدئة بين الجانبين عقدت جلسات في أرضروم، جمعت

رؤوف باشا والمبعوث الإيراني ميرزا محمد علي اشتياني، توجت بتوقيع معاهدة أرضروم الأولى في ٢٨ /٧٠/ ٢٨ م(54 p 54)، وتم التصديق عليها في طهران وإسطنبول في ٢٣ أوت من الاسنة نفسها. احتوت ديباجتها على ضرورة توحيد صفوف الاسلمين للو قوف في وجه أعدائهم، مع التمسك بالجامعة الإسلامية وأن الحدود ستبقى كما هي عليه وأن تكون المحبة والصداقة أساس العلاقة بين الجانبين مع التزام الطرفين بإطلاق سراح الأسرى ومنع الأعمال العدائية(النجار، ٢٠١٦، ص.٤٠).



تضمنت المعاهدة مقدمة ومواد وخاتمة وهذه المواد هي:

- المادة الأولى:

لا يجوز تدخل الدولة في الشؤون الداخلية للدولة الثانية ولا يجوز تدخل الدولة الإيراذية في شؤون الكرد في العراق كما لا يجوز لها التدخل في تعيين بغداد لمتصرفيات الكرد والمحلات الأخرى دا خل الحدود، ولا يجوز للدولة الإيراذية الترحيب بالمتصرفين الكرد في أي حال من الأحوال. إن العشائر التي عبرت الحدود من جا نب إلى آخر لأجل رعي حيوا ناتهم تجبى منهم الرسوم الاعتيادية وإذا ظهرت منهم حوادث مخلة بالأمن وباعثة على القلق، يتدخل كل من عباس ميرزا ووالي بغداد لحل النزاع وبحله يجب أن يزول الكدر والنفرة من الدولتين.

- المادة الثانية:

أن يراعى الحجاج والزوار الإيراذيون كما يراعى سائر المسلمين في البلاد العثماذية، ولا يجوز أخذ الرسوم غير الشرعية منهم، وأن يعا مل التجار حسب الأصول الجمركية، ويقابل ذلك التجار العثمانيين في البلاد الإيرانية، وتطبق هذه كما هو مثبت في المعاهدات السابقة، وعلى أمراء الحج أن يلاحظوا هذه الأمور أثناء سفر الحجاج الإيرانيين على طريق الشام الشريف والأراضي المقدسة وعلى المسؤولين محافظتهم واحترام مقام الشخصيات البارزة من الإيرانيين الذين ينوون الحج أو الزيارة للعتبات المقدسة، وإذا دفع تاجر إيراني الرسوم الجمركية وهي ذسبة ٤٠ % قروش مرة واحدة تعطي له الوثيقة الجمركية لإبرازها طوال الطريق لئلا تؤخذ منه الرسوم مرة أخرى وعلى أن يطبق ذلك على التجار العثمانيين في الدولة الإيرانية.

– المادة الثالثة:

تمنع عشائر (حيدرايلو) و(سبيلكى) من الذهب والتخريب عبر الحدود في إيران طالما هم موجودون في الأراضي العثماذية، ويسمح لمن أراد السكنى في إيران عبور الحدود وإذا عبر الحدود لهذه الغاية لا يسمح له بالرجوع إلى البلاد مرة ثاذية. وتمنع الحكومة الإيراذية تجاوزاتهم على الحدود العثمانية فيما إذا كانوا ساكنين في إيران.

- المادة الرابعة:

لا يجوز الترح يب بالا فارين من دو لة إلى أخرى كما ذصت عليه ال قرارات والا شروط المعقودة بين البلدين في السابق.

- المادة الخامسة:



إ عادة الأ موال التجارية و غير التجارية التي حجزت في إسطنبول والولايات العثماذية الأخرى إلى أصحابها بموجب سجلات وبمعرفة سفير إيران وعند موت أصحابها تجرى على تلك الأموال الإجراءات الشرعية الإسلامية من تسليمها إلى أصحاب الورثة الشرعية، وعند عدم وجود الورثة ترجع إلى خزينة الدولة.

### - المادة السادسة:

تحصل الأموال المتروكة للإيرانيين المتوفين من البلاد العثماذية وتسلم إلى أصحاب الورثة.

### - المادة السابعة:

يحصل تبادل السفراء بين الدولتين في كل ثلاث سنوات. كما جاء في الخاتمة المطولة، صرف النظر عن المطالبة بتعويض الخسائر أو المصاريف الحربية وغيرها (الضابط، ١٩٦٦، ص ص. ٥٨-٦٠).

لقد غيرت المعاهدة لغة الخطاب بين الجانبين، وذلك بعد أن وضعت حدا لطبيعة الأزمة والصراع بينهما، فعلى سبيل المثال استطاعت إيران أن تحصل على ضمانات للحجاج الإيرانيين بضرورة حمايتهم من قبل السلطات العثمانية، وأن يعاملوا كبقية مسلمي البلدان الأخرى، وألا يطلب منهم دفع رسوم، وحتى زوار العتبات المقدسة والذين لا يحملون معهم بضائع يعفون من دفعها (Sabri, 2013, p.55).

إذا كانت معاهدة أرضروم الأولى لم تجد حلولا ناجعة لجميع نزاعات الحدود الإيرانية –

العثماذية، إلا أذها على الأقل عملت على التقليل مذها ومنع تفاقمها والحيلولة دون حدوث مواجهة(عبد الله، ٢٠٢٠، ص. ٢٩٣)، لكن ومع وصول محمد علي شاه قا جار إلى الحكم، بدأت مرحلة جديدة ميزتها عودة الخلافات الحدودية من جديد، وكانت كردستان دائما حلبة لهذا الصراع خاصة حول إمارة با بان بوجه خاص، مما أدى إلى حدوث الاحتكاك العسكري الاستمر بين الجانبين ما نتج عنه تأجيج الخلافات أكثر (الزبيدي، (د.ت)، ص. ٤٨؛ كاميران، ٢٠٠٦، ص. ١٧٢)، الأمر الذي دفع بالدولة العثمانية إلى إيفاد ممثل عنها إلى إيران للاحتجاج على هذا السلوك.

٢-٧- معاهدة أرضروم الثانية ٣١ /١٨٤٧ م:

جرى توق يع معا هدة أر ضروم الأولى، في ظروف لم تكن تسمح بتسوية نقاط خلاف ية كبيرة، خاصة ما تعلق منها بالحدود بين الدولتين، كما أن إيران لم تتوان في التدخل مجددا في شؤون العراق، وبالضبط في شماله، رغم تعهدها بذلك (النجار، ٢٠١٦، ص. ٤٢)، فقد كانت تنتظر الفرصة المواتية للتدخل في أحوا له بالخصوص في سنة ١٨٣٢ مستغلة صراع الدولة العثمانية مع



اليونان وروسيا. وأ مام هذه المتدخلات الإيراذية المتكررة وبعد مضي عقدين من الزمن، اقت نع الطرفان بضرورة الجلوس إلى طاولة التفاوض من أجل صياغة معا هدة جديدة تساعد على حل المشاكل الجوهرية العالقة بينهما كمشكل الحدود وتبعية العشائر المتنقلة على أراضيهما، لأنهما في ظل هذه الظروف لم يكونا مستعدان ولا مهيآن للمواجهة أساسا، وهذا ما أعطى فرصة الوساطة الروسية البريطاذية، بعد أن اتفقتا على المتدخل لمنع اشتعال فتيل الحرب مجددا بين المانبين (Sabri, 2013, pp. 63-64).

كان حرص الروس والبريطانيين على الوساطة نابعا من تأمينه ما لمصالحهما في المنطقة، فالروس كانوا يتوخون من وراء ذلك ترسيخ حضورهم في إيران، وقطع الطريق أ مام البريطانيين فيها، والتواجد في مياه البحر الأبيض المتوسط. وبعد قبول الطرفين الإيراني والعثماني بالوساطة، انطلقت مفاوضات عسيرة استغرقت أربع سنوات، شملت ثماذية عشر جلسة، كللت بتوقيع المعاهدة في ١٨٤/٥٥/٣ م (الزبيدي، (د.ت)، ص. ٤٩)

إن الوساطة الروسية البريطانية والضمانات التي قدمت للطرفين تحت إشرافهما المباشر، شكلت مرجعية لحالة سلام دائم بين الدولتين، مع عزمهما على إيجاد حلول لمشاكل الحدود من خلال مسحها، تعيينها ووضع خرائط لها من قبل جهات دولية (النجار، ٢٠١٦، ص. ٤٥)، مع تمتع كل طرف بسيادته عليها، ورد فيها ما يلى:

- المادة الأولى:

تتنازل الدولتان الإسلاميتان عن كل ما للواحدة على الأخرى من اد عاءات مالية في الوقت

الحاضر، على شرط أنه ليس في هذا الترتيب ما له مساس بالأحكام الموضوعة لتسوية الادعاءات التي تبحث فيها المادة الرابعة.

- المادة الثانية:

تتعهد الحكومة الإيراذية بأن تترك للحكومة العثماذية جميع الأراضي المنخفضة – أي الأراضي الكادئة في القسم الغربي من منطقة زهاب–وتتع هد الحكو مة العثماذية بأن تترك للحكومة الإيراذية القسم الشرقي – أي جميع الأراضي الجبلية – من المنطقة المذكورة بما في ذلك وادي كرند، وتتنازل الحكومة الإيراذية عن كل ما لها من ادعاءات في مدينة السليمانية ومنطقتها وتتعهد تعهدا رسميا بأن لا تتدخل في سيادة الحكومة العثماذية على تلك المنطقة أو تتجاوز عليها، وتعترف الحكومة العثماذية بصورة رسمية بسيادة الحكومة الحكومة الإيراذية التامة على



مدينة المحمرة ومينائها وجزيرة خضر والمرسى والأراضي الواقعة على الضفة الشرقية – أي الضفة اليسرى – من شط العرب التي تحت تصرف عشائر معترف بأنها تابعة لإيران.

وفضلا عن ذلك فللمراكب الإيرانية حق الملاحة في شط العرب بملء الحرية وذلك من محل مصب شط العرب في البحر إلى نقطة اتصال حدود الفريقين.

#### – المادة الثالثة:

لما كان الفريقان المتعاقدان قد تنازلا بهذه المعا هدة على ادعاءاتهما الأخرى المختصة بالأراضي، فإنهما يتعهدان بأن يعينا حالا قوميسرين ومهندسين بمنزلة ممثلين عنهما من أجل تقرير الحدود بين الدولتين بصورة تنطبق على أحكام المادة المتقدمة.

- المادة الرابعة:

يوا فق الفريقان على أن يعينا في الحال قوميسرين من الجانبين للحكم في كل قضية سببت ضررا لأحد الفريقين وتسويتها تسوية عادلة من القضايا التي وقعت منذ قبول الاقتراحات الودية التي وضعتها وقدمتها الدولتان الكبيرتان الوسيطتان في شهر جمادى الأول سنة ١٢٦١ هـ، وكذلك للحكم في جميع المسائل المتعلقة برسوم الرعي منذ السنة التي وضعت فيها بقايا في تلك الرسوم وتسويتها تسوية عادلة.

- المادة الخامسة:

تتعهد الحكومة العثماذية بأن يقيم الأمراء الإيراذيون الفارون في بورصة وبأن لا يسمح لهم به غادرة ذ لك المحل ولا بأن تكون لهم علا قات سرية بإيران، و كذلك تتع هد الدولتان الساميتان بتسليم جميع المهاجرين للآخر عملا بأحكام معاهدة أرضروم الأولى.

- المادة السادسة:

على التجار الإيرانيين أن يدفعوا الرسوم الجمركية على بضائعهم – عينا أو ذقدا – حسب قيمة تلك البضائع الجارية الحالية وعلى المنوال المشروح في المادة المتعلقة بالمتاجرة في معاهدة أرضروم الأولى المنعقدة في السنة ١٢٣٨ هـ (١٨٢٣ م)، ولا يستوفى شيء إضافي ما علاوة على المقادير المعينة في تلك المعاهدة.

#### - المادة السابعة:

تتع هد الحكو مة العثماذية بمنح الامة يازات المقة ضية لتمكين الزوار الإيرانيين و فق المعاهدات السابقة من زيارة الأماكن المقدسة في الأراضي العثمانية بسلامة تامة ومن غير التعرض لمعاملات مزعجة مهما كانت وكذلك لما كانت الحكومة العثماذية راغبة في تقوية وتوثيق عرى



الصداقة والتفاهم الواجب بقاؤهما بين الدولتين الإسلاميتين وبين رعاياهما فإذها تتعهد با تخاذ أنسب الوسائل التي من شأنها أن تؤمن أمر التمتع بالامتيازات المذكورة في الأراضي العثمانية ليس للزوار فحسب بل لجميع الرعايا الإيرانيين وذلك بصورة تحميهم من كل ظلم أو خشونة سواء أكان ذلك فيما يتعلق بأعمالهم التجارية أم بأي أمر آخر.

وفضلا عن ذلك تتع هد الحكومة العثماذية بالاعتراف بالقنا صل الذين قد تعينهم الحكومة الإيرانية في أماكن واقعة في أراض عثماذية تتطلب وجودهم بداعي المصالح التجارية أو لحماية التجار وسائر الرعايا الإيرانيين إنما تستثنى من ذلك مكة المكرمة والمدينة المنورة، وتتعهد فيما يخص القنا صل بأن تحترم جميع الامتيازات التي لهم حق التمتع بها بناء على صفتهم الرسم ية والممنوحة لقنا صل الدول المتحا بة الأخرى، وتتع هد الحكومة الإيراذية في ما يخ صها بتطبيق أصول المعاملة المتبادلة من جميع الوجوه بحق القناصل الذين تعينهم الحكومة الإيرانية في ما يذ صها في أماكن واقعة في إيران، ترى تلك الحكومة لزوما لتعيين قناصل فيها، وكذلك تتعهد بتطبيق أصول المعاملة المتبادلة من جميع الوجوه بحق القناصل الذين تعينهم الحكومة العثماذية أصول المعاملة المتبادلة من جميع الوجوم وعلى سائر الرعايا العثمانيين الذين يزورون إيران.

## – المادة الثامنة:

تتعهد الدولتان الإسلاميتان المتعاقدتان الاساميتان با تخاذ وتنفيذ الوسائل اللازمة لمنع ومعاقبة السرقات والسلب من جا نب العشائر والأقوام الاستقرة على الحدود، وتقو مان لذلك الغرض بوضع الجنود في مراكز ملائمة وتتعهدان فضلا عن ذلك بالقيام بالوا جب المفروض عليهما إزاء مختلف أعمال التعدي كلها، كالنهب واللصوصية والقتل مما قد يقع في أراضيهما.

على الدولتين المتعاقدتين الساميتين فيما يخص المشائر المتنازل فيها، والتي لا يعرف لمن الاسيطرة عليها أن تتركها حرة في اختيار وتقرير الأماكن التي سيقطنونها دادً ما من الآن فصاعدًا أما العشائر التي تعرف لمن السيطرة عليها فترغم على المجيء إلى داخل أراضي الدولة التابعة لها.

– المادة التاسعة:

تُوَّيَدُ بهذا من جديد جميع النقاط والمواد المدرجة في معاهدات سابقة – ولاسيما المعاهدة المنعقدة في أرضروم في السنة (١٢٣٨ هـ – ١٨٢٣ م) – والتي لا تعدلها أو تلغيها هذه المعاهدة بصورة خاصة، ويسري هذا التأييد إلى نصوصها كلها كما لو كانت قد نشرت بحذافيرها في هذه المعاهدة. وتوافق الدولتان الساميتان على تقبلها وتمضيا هذه المعاهدة عند تبادل نسخها وعلى أن يتم ت بادل و ثائق إبرام ها في ظرف مدة شهرين أو ق بل ذ لك (الاضابط، ١٩٦٢، ص ص. ١٢، ٢٢؛ 130 – 129 – 120).



٣- أثر المعاهدات علي البناء الجغرافي، السياسي، الاقتصادي و الاجتماعي لكردستان: ٣-١ أثرها علي البناء الجغرافي:

انتشر الكرد بشكل مكثف ومتما سك ضمن فضاء شمل المنطقة المحصورة بين عراق العرب وعراق العجم، فمجال انتشارهم الجغرافي يمتد شمالا بمحاذاة بحيرة أرومية حتى حدود القوقاز، أين تندرج ضمنه الهضبة الأرمينية، ومن حدود القوقاز يمتد غربا إلى أعماق آسيا الصغرى ليصل سيواس وقونية(صباغ، ١٩٩٩، ص. ١٢٥).

إن استيطانهم لهذه الرقعة الجغرافية الواسعة جعلهم عرضة للتقسيم الجغرافي بين الدولتين الايرانية والعثمانية في إطار صراعهما عليها، حيث خضع للدولة الايراذية كرد كل من كرمنشاه، كردستان (سندج)، كاروس، قسم من أذربيجان، كل مناطق ساوجيلاغ (مهاباد) حتى جنوبي بحيرة أرومية وغربي نهر تاتا، كذلك كرد كل من سلماس، خوي وماكو، في حين خضع للدولة العثمانية كرد كل من ولايتي بدليس، وان، كرد سنجق، هكارى، كرد منطقة ديار بكر، خربوط، جزيرة بن عمر، كرد الموصل، كرد شهرزوروبذلك حصلت الدولة العثمانية على ثلاثة أرباع مساحة كرد ستان،ما جعل ولائهم لدولة معينة لم يكن ثابتا، بل كان يمتاز بالتغير تبعا لتبدل المناخ السياسي(صباغ، ١٩٩٩، ص ١٢٠)، ومرد ذلك للأسباب التالية:

- السبب الجغرافي: موقع كردستان الوسطى بين ايران، العراق، والأناضول

– السبب الاثني: حيث كانوا يشعرون دوما بأنهم متميزون عن الإثنيات الأخرى،مما ولد عندهم الرغبة في السعي نحو الانفصال وعدم الانسجام مع بقية المكونات الأخرى في المنطقة

- السبب القبلي: يعتبر زعيم القبيلة المرجعية الأولى وليست الدولة التي ينتمون اليها (صباغ، ١٩٩٩، ص. ١٢٠).

## ٣-٢ أثرها على البناء السياسي:

تمكنت اغلبية العشائر الكردية التابعة للدولة العثماذية من تكوين ا مارات وم ناطق مستقلة بشكل شبه كامل عنها منها: ا مارات بوتان، سنجار، روا ندز، بيازيد، درسيم، حكاري، بالو، بركر، السليمانية، جولا مرك، خرشاب وغيرها، في حين أن الإمارات التابعة لايران لم تكن مرتبطة كذلك رسميا بالسلطة المركزية هناك، بل كان ارتباطها شكليا، وقد قسمت هذه الكيا نات السياسية من حيث هيكلتها الإدارية طيلة فترة حكم الإمبر اطورية العثمانية إلى أربع مستويات، أكبر ها سميت بالولاية أو المقاطعة، والتي كانت تدار من قبل الوالي، أما الاستوى الثاني فكان الاسنجق أو اللواء، حيث كان يحكمه المتصرف، أ ما القضاء فكان تحت إدارة القائمقام، وأ خيرا الناحية، حيث كاني حكمه المتصرف، أ ما القضاء فكان تحت إدارة المائم وأ خيرا يُدْعون بالأمير أو الحاكم أو المتصرف وفي غالب الأحيان يطلق على أغلبيتهم لقب باشا، بينما



أطلق على الأمراء الكرد التابعين لإيران لقب خان (Hawkar, 2017, p. 34 ؛ هروتي، ٢٠٠٨، ص.

منذ حلول القرن التاسع عشر، كانت الأمارات الكردية ومعها سلطة القبائل المحلية تديرها كونفدراليات قبلية وهي كالتالي:

> إمارة سوران في منطقة حرير وراوندز إمارة بابان في منطقة السليمانية إمارة العمادية في منطقة بادينان إمارة بوتان في منطقة جزيرة بن عمر إمارة أردان لانفى منطقة كردستان ايران

لقد ظهرت سلطة القبائل الكردية في العديد من المدن والقرى، رغم أذها لا تملك صفة الإمارة، لكنها لعبت دورا أساسيا واجتماعيا في المنطقة، من جانبهم كون العثمانيون ا تحادات قبلية أو شعبية وهي بمثابة ا تحادات موازية لسلطة الإمارات الكردية، خاصة في ديار بكر مثل ا تحاد بوز أ لوس أو الشعب الرمادي وهو من بقايا ا تحاد آلاق قويذلو، مؤلف من قبائل تركماذية وكردية، حيث بلغ تعداده حوالي 75000 ذسمة، يقضي أ فراده فصل الشتاء في الصحراء السورية أما فصل الصيف فيقضونه في منطقة دير سيم/تونجلي، في حين كان يطلق على الا تحاد القبلي الكردي الثاني اسم قرة ألوس أو الشعب الأسود (عبد الله، ٢٠٣، من من ٢٩٣).

سعت الحكومة المركزية في كل من اسطنبول وطهران إلى تعزيز سلطتها في المناطق الكردية الخاضعة لها، تجلى ذلك خاصة في عهد السلطان محمود الثاني، الذي سعى إلى تقوية النزعة المركزية (centralization)، وكذلك فعلت ايران للحيلولة دون اقامة الأمراء الكرد دولة كردية كبيرة مستقلة (اسكندر، ٢٠٠٧، ص. ٣٧)، كما يلاحظ بأن سياسة العثمانيين والايرانيين ارتكزت على استمالة أمراء الكيانات المحلية الكردية التي تنال ثقتهم لغرض الارتباط بالدولتين وخدمة أهدافهما في الداخل والخارج (دلير، شاويس، (د. ت)، ص. ٢٩).

قسمت السلطات العثمانية كردستان إلى إيالات منها:

- إيا لة الموصل: مركزها مدينة الموصل والتي تضم ست سناجق مقسمة الي مائتين
 واحدى وسبعين مقاطعة

- \_ ايالة شهرزور: قسمت الي واحد وعشرين سنجقا يحكمها باشاوات من الكرد
  - \_ ايالة لرستان
  - \_ ايالة كردستان(صباغ، ١٩٩٩، ص. ٢٦١).



قام السلطان محمود الثاني منذ عام ١٨٢٦م، بإدخال اصلاحات في محاولة منه لتأسيس الادارة المدنية في كردستان، حتى تتسنى له مراقبة المنطقة وتقوية ذفوذ الدولة فيها، غير أن أ مراء الكرد رفضو هذا الاجراء معتبرين اياه تعديا على سلطاتهم (غريب، ١٩٧٣، ص ١٧٠).

لم يكن زعماء الا مارات الكردية ليخضعوا بسهولة إلى سلطات الدولتين، فقد ثبت بأن الأمير محمد باشا وبعد تسلمه زعا مة ا مارة سوران عام ١٨١٤م، قام بتحدي السلطات العثمانية، كما كان الأمير بدر خان أمير بوتان، والذي تولى الحكم عام ١٨٢١م لايعترف بالسلطان العثماني، حيث عمل جاهدا على تحقيق طموحات الكرد في اقامة كيانهم القومي الخاص بهم، فكان يرفض استقبال ممثلي الدول الأوروبية بأوامر من السلطان العثماني، و من دلائل استقلاليته عن الدولة العثمانية أنه أثر عنه قوله مايلي: "... أنا حاكم هذه البلاد. و ليس السلطان العثماني، حتى وان كان السلطان أكثر قوة مني ولكنى أتفوق عليه بكوني أكثر أصالة وشهرة منه، لأنني أعمل من الحركة القومية الكردية.

لقد أبان الكرد عن استعدادهم الدائم للتضحية، ورفض الواقع السياسي المفروض عليهم، رغم وصف هذه الحركات من قبل سلطات البلدين بأنها حركات تمرد، عصيان، خروج عن السلطة والنظام، كي لا تضفى عليها صفة الشرعية، لذا كانت هذه الثورات والانتفاضات تواجه بشدة وقسوة بالغتين، وغالبا ما تتبع بعمليات السلب والنهب وأحيانا السبي. شارك الكرد ضمن الجيشان الايراني والعثماني وقد اشتهروا ببسالتهم وشجاعتهم، فعلى سبيل المثال ساهمت كل من أربيل، مندلى، كويه، حرير زهاب وبادينان بقواتها في جيوش الايالات العثمانية، كما أن الا مارات الكردية التابعة لايران كانت تقوم بنفس المهام (هروتى، ٢٠٠٨، ص. ١٧٦).

إن سيا سة الدولتان أدت إلى ا صطدام الاكرد بالا سلطة المركزية لكليه ما وو قوفهم ضد سياسة التتريك وكذا السياسة الإيرانية، ورغم أن حكم العثمانيين لكردستان دام حوالي ٤٠٠ سنة إلا أن نهايته كانت ما سمي اليوم بكردستان العراق أو جنوب كردستان، كردستان سوريا أو غرب كردستان أ ما الجزء الأكبر من بلاد كردستان أو كردستان تركيا فمازال تحت حكم ورثة العثمانيين، فيما آل حكم كردستان الشرقية إلى الإيرانيين.

## ٣\_٣ أثرها على البناء الاقتصادي:

عانت كردستان من نزيف اقتصادي حاد طيلة فترة الصراع بين الدولتين والتى استمرت لمدة ٣ قرون ونصف تقريبا، رغم توقيعهما للعديد من المعاهدات، وبما أن المجتمع الكردي وعلى غرار مجتمعات المنطقة، هو مجتمع زراعي، فإن نظام الاستغلال الزراعي العثماني-الايراني الاقطاعي كان يعتمد علي استغلال الأرض، فكانت الأراضي التابعة للدولة العثمانية تقسم كالتالي:



\_ ميري: أملاك الدولة \_ أوقاف: أملاك تابعة لمؤسسات دينية.

كما قسمت الميري بدورها إلى قسمين:

\_ أراضي تابعة للسلطان مباشرة (الأراضي السلطانية) \_ الاقطاعات الحربية ( المنح والاقطاعات)

أما نظام استغلال الأرض الايراني فقسم إلى أربعة أقسام وهي:

\_ الأملاك الخاصة: وهي خاصة بالشاه والأسرة الصفوية الحاكمة، حيث يتم تأجيرها الى أشخاص معينين مقابل ثلث ما تنتجه.

\_ سيورغال (الانعام) وهي اقطاعات تعود إلى كبار رجال الدولة، رجال الدين و الأشراف وكانت تورث من جيل إلى أخر

\_ أرا ضي المما لك: حيث كا نت تمنح للحكام المحليين( صباغ، ١٩٩٩، ص ص. ٨٣، ٢٢٥، ٢٢٦).

لقد نتج عن نظام الاستغلال الزراعي هذا عدم استغلالها استغلالا جيدا، وأن الفلاح لم تكن له الحافزية للعمل، كما أن اضطراب الأوضاع السياسية وفقدان الأمن قلصا من مجموع المساحات الزراعية، تضاف إليها الحملات العسكرية التي يعلنها الولاة لإخضاع العشائر المتمردة، والتي تؤدي إلى إحراق المحاصيل الزراعية أو إتلافها أو تركها بورا، وقد زاد في تدهورها انتشار الأوبئة والأمراض الفتاكة (عبد الله، ٢٠١٤، ص ٤٩٣). أما في المجال الصناعي فان حالة التخلف الاقتصادي، أنتجت صناعة هزيلة وهشة، لم تكن لترقى إلى مستوى النهوض الصناعي بأوروبا.

ام تازت الذجارة في الع هد العدُ ماني والأيرا ني بالتخلف وببدادُ ية و سائل الذ قل و المواصلات، انعدام الأمن في الطرقات، عجز الدولتان عن حماية التجار، كما كان لتدني مستوى دخل الأفراد دور في تراجع التجارة الداخلية وبالتالي ضعفها (عبد الله، ٢٠١٤، ص.٥٠).

مس تنوع الضرائب سكان كرد ستان بشكل كبير، فقد أثر تحصيلها خصوصا على القطاع الزراعي، الذي كانت ضرائبه تدر أرباحا طائلة على خزينة الدولتين، منها ما تؤخذ بشكل عيني أو نقدي (العشور)، ضريبة زراعية أخرى تسمى رسوم وهي خاصة بالبساتين والكروم، الضرائب التي تجبى من تربية المواشي والحيوانات، ضرائب المحال كم حال العطارة، الطواحين، الأفران وغيرها، والتي كانت تحصل على شكل رسوم سنوية، ضرائب المصادرات وهي من بين أهم أنواع الضرائب، بحيث كانت تذهب إلى خزينة الدولة مباشرة، حتى أنها أعتبرت من بين أهم أسباب ترسيخ الشاه عباس الأول لحك مه المركزي وتقوية للبنية الاقت صادية للدولة، بالإضافة إلى



ضرائب التجارة على رأ سها الرسوم الجمركية التي قدرت نسبتها مابين ٣% لي ٤% علي التجار، كل هذه الضرائب كانت تفرض من قبل سلطات الدولتان (صباع، ١٩٩٩، ص ص. ٨٥ – ٩٩).

تذكر بعض المصادر التاريخية بأن منطقة ديار بكر مثلت مصدر دخل كبير للاقتصاد العثماني طيلة قرون، فقد قارب دخلها عام ١٥٢٨م ما يعادل دخل الدولة الذي يأتيها من كافة ولاياتها في منطقة البلقان (صباغ، ١٩٩٩، ص.٧٩). لم يكن الأهالي الكرد يعانون من ارتفاع ذسب الضرائب فحسب، بل كانوا كذلك عرضة لتجاوزات ومظالم محصليها والمسؤولين في الإدارات المحلية، حيث كان هؤلاء يفرضون عليهم غرا مات جزافية تتجاوز حدود المعقول، خاصة ما تعلق منها بالإقطاعات الزراعية، التي كان إنتاجها يتقلب من سنة لأخرى.

إن الدولتين العثماذية والإيراذية، كاذتا تجمعان الأموال والثروات من السكان بحجج مختلفة، فأحيانا باسم مساعدة الجيش في تأمين حملاته العسكرية، وأحيا نا أخرى كانت القبائل الكردية تتعرض لعمليات عسكرية تأتي على موارد المنطقة من تخريب، ذهب وسلب، فعلى سبيل المثال تعرضت منطقة سنجار التي يتركز فيها الأزيديون لحملة من ايا لة بغداد عام ١٧١٥م، ترتب عنها سلب ونهب قرى عديدة، مع أخذ المواشي والأموال عنوة، كما كان لحملتها على إيا لة بغداد مرة أخرى عام ١٨٠٢م أن تم نهب جميع مواشي قبيلة (بلباس) واستيلائها على بعض قرى سنجار، وسلب جميع الأموال والمؤن و تدمير الحقول والبساتين حتى وصل الأمر بالكرد إلى تخبئة ذقودهم وأغراضهم النفيسة تحت الأرض خوفا من نهبها، بل حتى أن أموال الأوقاف في كردستان العثماذية لم تسلم من تحويلها خارج المنطقة، بعد أن حرم الأهالي من موارد ها التي كانت و جه إلى الحرمين الشريفين كواردات وقف (هروتي، ٢٠٠٨، ص ص. ٣٠، ٣١).

لم تكن أرض كردستان الخاضعة لسلطة ايران بمنأى عن عمليات الحصار، التخريب، السلب، وعمليات تدمير الحياة الاقتصادية،ولم تسلم من ذلك حتى مناطق كردستان الخاضعة للدولة العثمانية بعد أن قام جنود نادر شاه بعد حصاره للموصل عام ١٧٤٣م بارتكاب، فضائع من تدمير، قتل، واعتداء على النساء، الأمر الذي أدى إلى ظهور مجاعات وهذا ما أدلى به أحد شهود هذه الأحداث بالقول:" ... كل ما وجد في القرية قد سلب أو أحرق و كذلك جرى في جميع الأماكن في الجبال فَصَعُب هذا على الناس، فحصل جراء ذلك جوع عظيم في هذه الأ ماكن المنكوبة..." (هروتي، ٢٠٠٨، ص. ١٩)، وقد ترتبت عن هذا الوضع الاقتصادي المتردي موجة التهاب الأسعار والغلاء الفاحش الذي أدى بكردستان.

#### ٣-٤ أثرها على البناء الاجتماعى:

لم تكتف المعاهدات الموقعة بين الدولتين الايراذية والعثماذية ومعهما روسيا على ضرب الذسيج الاجتماعي الكردي فقط، بل عملتا على تفكيك العشيرة الواحدة خاصة بعد توقيع



معا هدة أرضروم الثاذية عام ١٨٤٧م، و خير مثال على ذلك ما وقع لع شيرتي (جلا لي وزبلا نو)، والجدول التالي يوضح أثر هذه المعاهدة علي عشيرة جلالي من خلال أسر هذه العشيرة

جدول يوضح أ ثر معا هدة أر ضروم الثاذية عام١٨٤٧م على عشيرة جيلا لي ( كاميران، ٢٠٠٩، ص. ١٧٦)

| -     | -     |                  |                   |
|-------|-------|------------------|-------------------|
| روسيا | ايران | الدولة العثمانية | الطائفة           |
| ٤٠    | 21.   | 70.              | خالكاني           |
| 0.    | ۲۰۰   | ۲۳۰              | سالكاني           |
| ١٦٠   | 10.   | ۲0.              | بلخيكى (بلخكانكو) |
| ۲.    | 11.   | ٣.               | مصر ڪانکو         |
| ۳۰    | ۱.    | ۳.,              | حسن سورانلو       |
| _     | 10.   | ٤٠               | قرلباشوخلي        |
| ٤٠    | ٨٠    | _                | بانوكي 🍞          |
|       |       |                  |                   |

كذلك الشأن بالنسبة لبعض القبائل الكردية الأخرى، فقد تم إلحاق قسم من عشيرة الجاف وهو (بيرة، رودى) ومعهما منطقة مهربان بإيران، رغم أذها كانت جزءا من ولاية شهرزور العثماذية، أما قبيلتا ضياء الدين وهاروني فضمتا للذفوذ العثماني. إن هذا التقسيم، جعل من بعض العشائر الحدودية تشكل مصدر إزعاج ومشاكل للدولتين.

لقد اسْتُعْلَ الكرد من قبل العثمانيين لمواجهة الآيرانيين، فمثلا وبعد مها جمة السلطان سليمان القانوني لبغداد عام١٥٣٤، أخذ معه معظم أغوات العشائر الكردية ووطن عشائرهم بالقرب من الحدود الإيرانية العثمانية، حيث قام الكرد ببناء الحصون والقلاع لحماية حدود أرض الدولة العثمانية من خطر الهجمات الايرانية (سايكس، ٢٠٠٧، ص. ١٥).

عمدت الدولتان إلى تحسين علاقاتهما مع العشائر الكردية من أجل استدراجها خاصة بعد فترات الضعف التي مرتا بها أو فترة حروبهما، تمثل ذلك في منح رؤسائها نفوذا وصلاحيات واسعة، لكن وبمجرد استنفاذ غرضهما منها سرعان ما تنقلبان عليها وتجردانها من كل قوتها ونفوذها، فبعد عام ١٥١٥م خاضت الدولة العثمانية حروبا على العشائر الكردية بشنها حملات واسعة ضدها أدت إلى القضاء على قوتها ومن ثم إضعافها (سايكس، ٢٠٠٧، ص ص. ١٥ – ١٦).

ا صطبغت العلاقات بين الدولتين بالصبغة السلبية أحيانا وبالصبغة الإيجادية أحيانا أخرى، وقد انع كس ذلك على المجدّ مع الكردي، فسوء العلاقة بين الدولتين أفرز انعكا سات اجتماعية متفاوتة، فحالة التأزم التي طبعت علاقاتهما عدة مرات سببت حالات من القلق والشعور



بعدم الاستقرار والأمن، خاصة على طرية الحدود، ما جعل حكومتي البلدين تقدمان على فرض المزيد من الضرائب العشوائية ومصادرة أملاك الكرد، تضاف اليها الاعتداءات التي يقوم بها الجنود على الأهالي (صباغ، ١٩٩٩، ص. ٢٣٩)، منها سياسة الأرض المحروقة التي مارسها كل من طهما سب الأول و سليمان القانوني، بعد احتلال هذا الأخير بعضا من الأراضي الايراذية، و كذلك فعل عباس الأول الذي لجأ إلى نفس السياسة، والتي تمثلت في إحراق كل مظاهر الحياة ضمن إطار عمليات الانسحاب جراء الزحف العثماني على الأراضي الايراذية، كردم الآبار، إتلاف المحاصيل الزراعية والقضاء على الثروة الحيواذية، لحقت كل ذلك عمليات هجرات فردية من إيران نحو الدولة العثمانية أو العكس (صباغ، ١٩٩٩، ص. ١٤٣)، غير أن عودة العلاقات السلمية، كان لها تأثير إيجابي على الحياة الاجتماعية من ثقافة، أدب، فنون، وإدارة.

لم يقم الكرد با لدور المنوط بهم من أجل توحيد كلمتهم، فحا لة التشرذم بقيت هي سيدة المو قف، فالإ مارات الكرد ية ميز ها الانق سام المجتم عي بف عل تناحر ها في غ ياب ك فاءات بإمكانها قيادتهم، صاحبها انتشار الجهل وسيطرة العقلية العشائرية، القبلية والإقليمية (حصاف، ٢٠٠٩، ص١٥٣.).

أ ثر هذا الاصراع بين القوتين على الجا نب الاصحي، لذا انتشرت الأوبئة والأمراض الفتاكة كالكوليرا والطاعون، بسبب انفتاح منطقة كردستان على الأقاليم والبلدان الأخرى التابعة للعثمانيين والإيرانيين، فقد اجتاحت موجة الطاعون كردستان الجنوبية أعوام ١٧٥٨م – ١٧٧٧م و ١٧٩٩م، والذي كان مصدره مدينة إسطنبول، كما أصابها وباء الكوليرا بعد ظهوره في الهند ووصل إلى البصرة، ثم انتقل إلى منطقة كردستان العراق، كما وصل الطاعون من إيران



وأصابها عام ١٨٣٠ (هروتي،٢٠٠٨، ص.٢٠)، وهذا ما ذكره المقيم البريطاني ريج حول مرض الملاريا الذي أصاب سكان السليمانية

بقوله: "...هذه الحمى تظهر في الربيع غالبا ومن يصاب بها لا يتعافى إلا نادرًا..."، كما وصف منطقة شهرزور بما يلي: "...بأن منطقة شهرزور والتي يزرع فيها الرز بكثرة مناخها حار وغير صحي، ومليئة بالذباب والبر اغيث..." (هروتي، ٢٠٠٨، ص.٢٢).

إن تردي الوضع الصحي، كان مرده كذلك انعدام الوعي الصحي لدى المجتمع الكردي، بسبب أسلوب الحياة وظروف معيشة الأفراد، وعدم الأخذ بالوقاية من الأمراض، وهذا ما أكده أحد المسؤولين الانجليز عندما مر بقرية كردية قرب مدينة موش عام ١٨٣٨م، حيث لا حظ العديد من الأط فال الذين "... غالبيتهم كانوا إما عراة تما ما أو ذصف عراة بملا بس مرقعة ور ثة..." (هروتي، ٢٠٠٨، ص.٢٥)، وفي هذا المقام يجب أن نذكر بمسؤولية الدولتان عن هذه الأوضاع التي آل إليها حالهم، بعد تنصلهما من توفير سبل الرعاية الصحية للمواطنين الكرد، بسبب تخلفهما وعدم اكتراث الاسؤولين في كلا البلدين بتقديم الخدمات الصحية المواطنين الكرد، الماب تخلفهما وعدم الحالات إلى هلاك آلاف الأشخاص، ما أثر سلبا على نسبة نمو السكان.

تمخض عن انضواء الكرد ضمن هذا الإطار الجغرافي الذي جمع إيران والعثمانيين تفاعل حضاري كان لهم منه ذصيب، حيث تفاعلوا مع مختلف الثقافات المكونة لهذه المنطقة، لذا فإن مكونات هذه المجتمعات ضمت الترك، العرب، الكرد، الأرمن، الكرج ستانيين والبلقانيين، وكلها تحت لواء الأسرة الحاكمة في إسطنبول، بينها ضمت مكونات المجتمع الإيراني الترك، العرب، الفرس، الكرد، الأرمن، البلوش، والكرجستانيون.

لقد مس هذا التفاعل اللغة والفكر، وبسبب هيمنة اللغة والثقافة الفارسية على اللغة والثقافة العثمانية بما تحمله من قوة تأثير عليها، جعلها تترك بصمتها على الثقافة الكردية لما تحتويه من طروحات أخلاقية، كانت قد تبلورت عبر العصور، وحيث تعدى تأثيرها قضية الشكل إلى المضمون. إن ذتائج هذا التفا عل الحضاري كا نت تهذيب الأخلاق العا مة وتربية الإحساس الدوقي، و هذا بدوره أدى إلى ترقية الناس الذين تخلت مجتمعاتهم القبلية عن بعض طباعها الجافة، كما أدى إلى تمايز هذه المجتمعات بعد أن أصبحت لها شخصيتها الخاصة بها-مجتمع الشرق الأوسط – عما هو موجود في المجتمعات الأوروبية (صباغ، ٢٠٠٩، ص ص. ٢٦٧).

تركت مخدّلف مراحل الصراع والمعا هدات المنبثقة عنه آثارا متعدية شملت مخدّلف الميادين، فهي لم تستطع وضع حد لمسألة ضبط الحدود، التي لم تكن ثابتة بشكل مطلق، بل كانت تتغير حسب طبيعة العلاقة بين الدولتين، تنحصر تارة وتدمدد تارة أخرى بآلاف الكيلومترات،



بسبب عدم احترام أحد الطرفين لما ورد في المعاهدات التي أفرغت من محتواها، ورغم ذلك فإذها استكملت ضم المجال الجغرافي لكردستان وتقسيمها بين الدولتين.

لقد فرِضَتُ العزلة السياسية على كردستان، كونها منطقة لتمركز الصراع العثماني-الإيراني من الناحية الإستراتيجية، بسبب تحكمها وتوسطها لطرق تجارة الشرق في وقت السلم، وممرا للجيوش وقت الحروب والأزمات (بيات، ٢٠٠٧، ص.١٩١)، كما عانت من جور حكام الدولتين، الذي أفرز دمارا، نهبا، قتلا، إذلالاً وإفقارًا. إن تجاوزات الولاة وعمليات السلب والنهب وقتل الأنفس بغير وجه حق، وبث الفتن بين أ مراء الإ مارات الكردية، بعد استغلال الانشقاقات والمنافسة بين العائلات الكردية، وتحمل سكان كردستان نفقات قوات البلدين بحجة حمايتها وا لدفاع عنها ومنع الثورات والفوضى، رافقتها الاستعانة بالكتلة البشرية الكردية المؤهلة للقتال في أوروبا وآسيا ودفعها إلى الاشتراك في الحروب (بيات، ٢٠٠٧، ص.١٩١)، التي أنهكت قوتي الدولتان بعد صراع مرير وبعد والن الشرات وبعد الخوضى، رافقتها الاستعانة بالكتلة البشرية الكردية المؤهلة للقتال في أوروبا وآسيا ودفعها إلى الاشتراك في الحروب (بيات، ٢٠٠٧، ص.١٩١)، التي أنهكت قوتي الدولتان بعد صراع مرير وبعد وفوات الأوان، في الوقت الذي خطت فيه أوروبا خطواتها نحو التقدم، وبالاتالي انحدرتا إلى هاوية الضعف والخور (صباغ، ٢٠٠٩، ص.١٩١)، التي أنهكت قوتي التمريزان وبعد صراع مرير وبعد

كسبت الدولتان موارد هامة للخزينة بفضل الضرائب الفاحشة على الرعايا الكرد، تبعها ارتفاع أسعار المواد الزراعية خاصة القمح، انتشار الفساد الإداري في جهاز حكم الدولتان الذي كانت من بين مظاهره الرشوة والمحسوبية، واعتراض القوافل التجارية بسبب انتشار قطاع الطرق، مما أدى إلى انحصار الذشاط التجاري في آخر عهدهما، مع حر مان كرد ستان من خيراتها الاقتصادية (بيات، ٢٠٠٧، ص. ٢٤٦).

عملت الدولتان على تدمير الذسيج الاجتماعي لكردستان، فحولت الكثير من أسرها إلى عشائر بفعل سياساتهما، كما تسببت في اندلاع المواجهات والصدامات بين هذه العشائر، في الوقت الذي عملتا فيه على تقوية النظام العشائري تارة وتارة أخرى إضعافه، حسب مصالحهما، كما تدهورت الحالة الاصحية لا سكان المنطقة بعد انتشار الأوبئة والأمراض دون تكفل بوضعيتهم الصحية. إن تردي الحالة الاجتماعية دفع بالعديد من الكرد إلى القيام بعمليات الهجرة أملا فى تحسين ظروفهم المعيشية.

#### استنتاج:

يمكن القول بأن ما ترتب عن معركة جا لديران عام ١٥١٤م من آثار، هو بمثابة بداية لمواجهة طويلة الأمد بين الدولتين فاقت ثلاثة قرون ، كانت ساحتها الرئيسة كردستان ، تناوبت جراءها القوات الإيرانية والعثمانية على إخضاع أجزاء منها لنفوذهما.

هذا الصراع وقفت وراءه أسباب عديدة ، منها ما ارتبط بالخلاف المذهبي ، ومنها ما ارتبط بما هو سياسي ، إلا أن السبب الرئيس هو جغرافية كردستان من خلال موقعها الاستراتيجي ا لهام،



ف هي تتو سط الطريق الرابط بين البحرين الأبيض المتو سط والأسود، أهميتها الاقتصادية، التجارية، غناها بالموارد الزراعية، مكانتها العسكرية كونها منطقة حصينة فضلا على أنها خزان بشري مؤهل لخوض الحروب.

كان واقع كردستان في تلك الحقبة يخضع لحالات (التجاذب) وتوازن القوة بين إيران والدولة العثماذية قوة وضعفا هذا من جهة و من جهة أخرى كان يعنى كذلك حالات من الاستقرار والسلام.

رغم أن الكرد وقفوا إلى جانب الدولتين وضحوا بأرواحهم وأ موالهم من أجل حمايتهما بعد أن دفعوا ثمنا باهضا جراء تلك الحروب التي كانت أراضيهم مسرحا لها إلا أن الدولتان لم تقدرا ذلك.

عُدَتْ المعاهدات المبر مة بين إيران والدولة العثمانية، خاصة معاهدة أرضروم الثانية عام ١٨٤٧م ، بداية المؤامرة للقضاء على الإمارات الكردية الواحدة تلو الأخرى وبشكل كامل، من خلال قطع الطريق أمام حكامها الذين سعوا إلى تكوين دولتهم المستقلة على حدود كردستان الكبرى.

إن وضع كرد ستان في ظل حكم الدولتين ، نجم عنه إهما لها وتهميشها لقرون ، جراء استغلال قدراتها الطبيعية ، البشرية ، عدم النهوض بها، مما أثر على تنميتها، الأمر الذي انجر عنه تدهور أوضاع المجتمع الكردي في شتى المجالات ، فقد سيطرت العناصر الأجنبية على إدارتها العامة بهدف ربطها بالسلطة المركزية لكلا البلدين ، إثقال كاهل السكان بالضرائب الفاحشة ، رافقه سوء الأوضاع المعيشية ، بعد أن عمها الفقر ، البؤس ، وتدني الخدمات الصحية ، وهذا ما دفع ببعض القيادات المحلية إلى محاولة إصلاح أوضاع المجتمع الكردي.

نتيجة لما تزخر به كردستان من إمكانيات وثروات وموارد أضحت بلا شك حديقة خلفية لل قوتين المة صارعتين. إن مقو لة: «...إن جمالا نا يج لب إلي نا في كثير من الأح يان المتا عب...» ، لخ صت طبيعة الاصراع على كرد ستان والذي أفضى في النها ية إلى منع استقلالها، وبالا تالي تقسيمها عمليا بين الدولتين.

#### قائمة المصادر والمراجع:

- اسكندر سعد بشير، (٢٠٠٧)، من التخطيط إلى التجزئة سيا سة بريطاذيا العظمى تجاه مستقبل كردستان ١٩١٥–١٩٢٣، مطبعة شقان، السليمانية.
  - بيات فاضل،(٢٠٠٧)، الدولة العثمانية في المجال العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت.
- دلير اسماعيل، شاويس حقي، (د.ت)، امارة با بان في النصف الأول من القرن ١٨ دراسة في علاقاتها السياسية مع السلطات العثمانية، منشورات جامعة صلاح الدين، أربيل.
  - الدهشان نائل، (٢٠٠٩)، القضية الكردية، معهد فلسطين للدراسات الاستراتيجية، غزة.



- هر يدى مح مد ع بد اللط يف،(١٩٨٧)، 1 لحروب العثماذ ية الفار سية وأثر ها ع لى انح سار الله الإسلامي عن أوروبا، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرة.
- هرو تى سعدي عدْ مان: (٢٠٠٨)، كورد ستان والأمبر اطور ية العثماذ ية، مؤسسة موكر ياني للبحوث والنشر، مطبعة خانى دهوك.
- زكي بك محمد أمين: (٢٠٠٥)، خلاصة تاريخ الكرد وكردستان من أقدم العصور التاريخية حتى الآن، القسم الأول، الطبعة الثانية، ترجمة وتعليق: محمد على عوني، سلسلة حكم وأثر، بغداد،.
  - الزبيدى كريم حمزة مطر، (د.ت)، تاريخ ايران الحديث، (د،ن)، (د،ب).
- مراد خليل علي، البوتاني عبد الفتاح علي، (٢٠١٥)، صفحات من تاريخ الكرد وكورد ستان الحديث في الوثائق العثمانية (١٨٤٠ – ١٩١٥ م)، مطبعة الحاج هاشم، أربيل.
- مرعي فرست، (٢٠٠٦)، "الدور التاريخي للكرد" الكرد دروب التاريخ الوعرة، تحرير: لقاء مكي، شبكة الجزيرة للبحوث والدراسات، الدوحة، يونيو، حزيران.
  - –حصاف اسماعيل محمد: (٢٠٠٩)، كوردستان والمسألة الكردية، مطبعة خاني دهوك. –طقوش محمد سهيل،(٢٠٠٩)، تاريخ الدولة الصفوية في ايران ١٥٠١– ١٧٣٦، دار النفائس، بيروت.
- -كاميران عبد الصمد أحمد الدوسكى، (٢٠٠٦)، كردستان في العهد العثماني في النصف الأول من القرن التاسع عشر، الدار العربية للموسوعات، بيروت.
- مشعل مفلح ظاهر، الطعمة با سم حطاب، (٢٠٠٨)، «العلاقات الصفوية العثماذية ١٥٨٧-١٦٢٤م دراسة تحليلية»، <u>مجلة آداب البصرة</u>، العدد: ٤٥ ، جامعة البصرة.
- نايف عيد السهيل: (٢٠٠٩)، «العلا قات السيا سية بين العذمانيين والصفويين منذ قيام الدو لة الصفوية حتى معركة جا لديران (٩٠٧ هـ-٩٢٠ هـ) (١٠٠٢م-١٥١٤م)»، حوليات مركز البحوث والدراسات التاريخية، كلية الآداب، جامعة القاهرة.
- الذجار جميل موسى، (٢٠١٦)، العلاقات العثمانية الأيرانية، دار مكتبة عدنان للطباعة والذشر، بغداد.
- سايكس مارك، (٢٠٠٧)، القبائل الكردية في الإمبر اطورية العثماذية، ترجمة: خليل علي مراد، تقديم ومراجعة وتعليق: عبد الفتاح على بوتانى، دار الزمان للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق.
- عبد الله ايناس سعدى،(٢٠١٤)، تاريخ العراق الحديث ١٢٥٨–١٩١٨، مكتبة عدنان للطبا عة والذشر والتوزيع، بغداد.



- عبد الله نجاة، (٢٠٢٠)، الامبر اطوريات: الحدود والقبا ثل الكردية كردستان ونزاع الحدود التركي- الايراني ١٨٤٣-١٩٣٦، ترجمة: سعادة محمد خضر، تقديم: ابراهيم محمود، المديرية العامة للمكتبات العامة، طهران.
- العوفي محمد عبد الرزاق: (٢٠٠٨)، الصراع الصفوي العثماني وتأثيراته على المشرق العربي ١٥١٤-١٥٥٥، دار الكتب الوطنية، بنغازي.
- العلياوي عبد الله محمد على،(٢٠٠٦)، "جذور المشكلة الكردية" الكرد دروب التاريخ الوعرة، تحرير لقاء مكى، شبكة الجزيرة للبحوث والدراسات، الدوحة.
- صباغ عباس اسماعيل، (١٩٩٩)، تاريخ العلاقات العثمانية الايرانية الحرب والسلام بين العثمانيين والصفويين، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.

- شوقى أبو خليل، (٢٠٠٥)، تشالديران سليم الأول العثماني واسماعيل الصفوي، دار الفكر، دمشق.

- الضابط شاكر صابر، (١٩٦٦)، العلاقات الدولية ومعاهدات الحدود بين العراق وايران، ذشر وطبع دار البصيري،بغداد.

- Center for applied linguistics, (1981), The Kurds, ERIC, washington , D,C.
- Jalil Hawkar Moheddin, (2017), The British Administration of south Kurdistan and local responses, 1918 – 1932, Thesis submitted for the degree of doctor of philosophy, school of history, politics and international relations, University of Leicester.
- Peshawa Abdulkhaliq Muhammed, (2012) U.S, perspectives on Kurdish independence from Iraq 1972 - 2011, A Thesis submitted in fulfillment of the Requirements for the degree of doctor of philosophy in politics and international relations, research institute for law, politics and justice, Keele University.
- Sabri Ates , (2013), the Ottoman –Iranian Border lands making a Boundary 1834-1914, cambridge university press, printed in the U. S. A, first published.

## The title: The reality of Kurdistan under the Iranian-Ottoman treaties (1514-1847)

## Abstract:

The Battle of Chaldiran, which broke out between the Safavid and Ottoman states in the year 1514 AD, marked the opening A long historical period of conflict between them, which extended for more than three centuries, during which the country of Kurdistan was its focus, as it constituted a natural barrier separating the two powers.The conflict developed further due to the ambitions of the new Safavid state, which aimed to extend its influence outside its regional borders at the expense of Kurdistan.This conflict prompted the two countries to resolve their differences through



negotiations and dialogue, after depleting their capacities for centuries, with the change in the balance of power in favor of other countries, especially Britain and Russia.Treaty of Amasya 1555 AD - Treaty of Farhad Pasha (Constantinople) 1590 AD -Treaty of Nasuh Pasha 1612 AD - Treaty of Sarau 1618 AD - Treaty of Zahab (Palace of Shirin) 1639 AD - First Treaty of Erzurum 1823 AD and the Second Treaty of Erzurum 1847 AD, which affected one way or another with another on Kurdistan geographically, politically, economically and socially, and this after it was fragmented between them into areas of influence. We will try to study this subject, which has a historical-political formula, according to a major problem Regarding the position of Kurdistan in the Iranian-Ottoman treaties, and its impact on its geographical, political, economic and social structure, based on this problem, we will rely in our study on the historical approach with its descriptive and analytical tools, focusing on analyzing the content of the treaties. We will address the research topic according to the following elements: 1-The Iranian-Ottoman conflict after 1514 AD and its renewal during the reign of Tahmasp I (1524 AD - 1576 AD). 2- The Iranian-Ottoman treaties (1555 AD - 1847 AD). 3- The impact of treaties on the geographical, political, economic and social structure of Kurdistan.

key words: Safavids, Ottomans, Kurdistan, treaties.

## كەتوارى كوردستانى ل ژير سيبەرا بەيمانين ئاشتيى دناڤبەرا ئوسمانى و ئيرانيدا ١٥١٤–١٨٤٧

#### يۆختە:

شەرى چالدىران ئەوا دناڭبەرا ھەردوو دەولەتىن عو سمانى و سەڧەويدا رووداى دەروازە يا قووناغاكا نوو بوو د ململانىيا دناڭبەرا ھەردوو دەولەتاندا كو بو ماوەى سى سەدەيان ڤەكىشا، و ژبەركو كورد ستان مەيدانا سەرەكىيا ڤى روودانى بوو، لەورا ھەردوو لايان ھەولدا كول سەر كيستى ئەردى كوردان بەرڧرەھ ببن، ول پاشەروژى چەندىن لايەنىن دى يىن زلەيز ژى ھا تە دناڭ ڤى كىشمەكى شىدا ووان رول ھەبوو د كر يدانا ھ ندەك پەيمانىن ئا شتىى دناڭ بەرا ئىران و قى كىشمەكى شاندا، و ھەر ژ دەستېىكا ڤى ململانى چەندىن پەيمانىن ئا شتىي دناڭ بەرا ئىران و موسمانياندا، و ھەر ژ دەستېىكا ڤى ململانى چەندىن پەيمان ھات ھەت كەماسىيە ١٥٥ و ئى ستانبوول ١٥٩٠ و نە سووح پا شا ١٦٢١ و سەراو ١٦٢٨ و قە سر شىرىن ل ١٦٣٩ ول سەدەيى ١٩ دا ھەردوو پەيمانىن ئەرزەروما ئىكى و دووى ل سالىن ١٩٢٣ و

د ڤێ ڤهڪوڻيذ ێدا دێ هموڻ هێ ته دان ڪو شروڤهيا به ندێن ئمڤان رێ کمفتنان د چوارچووڤێ ململانێيا همردوو دوڻمتان پشتى ١٥١٤ و رێکمفتنێن همردوو لايان ڻ سمدميێ ١٩ هێته ڪرن.

**پەيڤێن سەرەكى**: سەفە*وى*، عوسمانى، كوردستان، رێكەفتنێن ئاشتيىٰ، چەرخىٰ نوى



## الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للإمارات الكردية في مذكرات جيمس بكنغهام وجيمس ريج

أ. د. م محمد محمود محمود حمد الدودانى

كلية الآداب -جامعة دمياط/ جمهورية مصر العربية

### ملخص:

تُ عد الأوضاع الاقد صادية والاجتماعية لأي شعب د ليلاً على نهضة الشعب أو تأخره، وذظراً لخصوصية الوضع في كردستان خلال العهد العثماني فإن الدراسات الأكاديمية ركزت جُل همها على الحديث عن الأوضاع السياسية والنزاعات بين الإمارات الكردية والقوى الإقليمية، وبخاصة الدولة العثماذية وبلاد فارس، وربما يرجع ذلك إلى توفر الوثائق السياسية من أوا مر سلطانية ومراسلات بين الأمراء الكرد والقوى في المنطقة، وغيرها من الوثائق السياسية التي أذكت تاريخ الكرد السياسي في العهد العثماني.

أ ما الحديث عن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية فقد أهملتها الوثائق، لم تحو إلى قرارات بجمع ضرائب، وفرض ضرائب جديدة، دون أي ذكر لأحوال عامة الشعب، ومن ثم فإن ندرة الوثائق التي تتحدث عن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية في كرد ستان فرضت على الباحثين الذ ظرفي مذكرات الرحا لة، وا لتي تعد مصدراً رئيساً للحديث عن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية في المنطقة بجانب السياسية، ومنها المذكرات موضوع الدراسة.

وة عد مذكرات الرحا لة البريطاني جيمس بكنغ هام Buckingham من أهم المصادر التي ومذكرات المقيم البريطاني في العراق جيمس ريج Claudius James Rich من أهم المصادر التي وثقت تاريخ الإمارات الكردية في تلك المرحلة المهمة من تاريخها، فقد زار الأول – بكنغهام- العراق في عام ١٨١٦م، ومر بسنجار والموصل وأربيل وغيرها من المناطق الكردية، أما الثاني – ريج- فقد قام برحلته إلى كردستان في عام ١٨٢٠م،

وتكمن أهمية ما ذكره بكنغ هام وريج أن زيارته ما تزامنت مع التحركات العثماذية لإ سقاط الإ مارات الكردية، وإخضاعها للحكم المبا شر، و ما را فق ذلك من تأثير على الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للإ مارات الكردية، و من ثم فإن هذه الدراسة ستتناول ما ذكره بكنغهام وريج عن الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية للإ مارات الكردية، وإخضاع ما ذكره عن كرد ستان للنقد والتحليل.



وتعتمد هذه الدراسة على مذكرات بكنغهام وريج، بالإضافة إلى مجموعة من الاصادر والمراجع التي أسهمت في إذكاء هذا البحث

الكلمات المفتاحية: ريج، بكنغهام، كردستان، الموصل.

تمهيد:

ولد جيمس بكنغهام في عام ١٧٨٦م في قرية بالقرب من مدينة فالموت بإنجلترا، انتقل وهو شاب إلى اله ند فا شتغل في إحدى دوا ئر شركة اله ند الشرقية الإنجليزية لعدة سنوات، كان بكنغهام محباً للتر حال، فقام بعدة رحلات منها رحلته إلى مصرفي عام ١٨١٢م، وفلسطين وشرق الأردن في عام ١٨١٤م(بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص٣-٤).

وزار العراق –موضوع الدراسة– في عام ١٨١٦م، فبدأ رحلته إلى العراق عن طريق سوريا إلى سنجار ومنها إلى الموصل ثم بغداد عن طريق الموصل، أربيل، كركوك(بكنغهام، ١٩٦٨، ص٤).

ترحلة في بلاد الرافدين Travels in وقد وثق هذه الرحلة في أربعة مجلدات حملة عنوان "رحلة في بلاد الرافدين Travels in Assyria, Media and Persia"، و"رحلات عبر أشور وميديا وإيران Mesopotamia"، و"رحلات عبر أشور وميديا وإيران ويران ويران العراق سنة ١٨١٦"، وقد عني "سليم طه التكريتي" بتر جمة هذه المذكرات تحت عنوان "رحلتي إلى العراق سنة ١٨١٦، فنشره في جزئين في عام ١٩٦٨م.

أما الثاني جيمس ريج فقد ولد في عام ١٧٨٧م في فردسا، وانتقل وهو طفل مع أسرته إلى بريستول بإنجلترا، وقد نبغ ريج في تعلم اللغات الشرقية فأ جاد اللاتيذية واليوناذية والعربية ، وفي عام ١٨٠٣م تم تعيينه طالباً حربياً في الخد مة العسكرية لدى شركة الهند الشرقية البريطاذية، وذظراً لحبه للتر حال فقد تنقل بين عدد من مدن الشرق في تركيا ومصر، وفلسطين و سوريا وغيرها من البلدان العربية، وفي عام ١٨٠٨م تم تعيينه مقيماً بريطاذياً في العراق، وكانت مقيميته تضم بغداد والبصرة، وفي عام ١٨٠٨م تم تعيينه مقيماً بريطاذياً في العراق، وكانت مقيميته وغيرها من البلدان العربية، وفي عام ١٨٠٨م تم تعيينه مقيماً بريطاذياً في العراق، وكانت مقيميته تضم بغداد والبصرة، وفي عام ١٨٢٠م قام برحلته إلى كرد ستان، زار خلالها ربوع إ مارتي با بان في كوردستان الجنوبية، واردلان في كوردستان الشرقية، كان الغرض المعلن من سفرهم هو للترفيه والسياحة، لكن معلو مات أخرى تفيد أن تردي العلا قات بين داود با شا (والي بغداد) والمستر ريج، وسعى الأول للتدخل في شؤون الثاني، كان السبب الحقيقي للرحلة(ريج، ٢٠٠٨، مص ص٥–١٩).

و قد و ثق ريج رحلته إلى كرد ستان في مج لدين بع نوان " سرد لإ قامتي في كرد ستان ومواقع نينوي القديمة... Narrative of a residence in Koordistan, and on the site of ... ancient Nineveh...وقد قام اللواء بهاء الدين النوري بتر جمة مذكرات "ريج" تحت عنوان "رحلة ريج المقيم البريطاني في العراق عام ١٨٢٠م إلى بغداد - كرد ستان - إيران، وذ شرها في عام امه من أعيد نشرها مرة ثاذية في عام ٢٠٠٨م، وتجدر الإ شارة إلى أن الطبعة الثاذية احتوت على مذكرات زوجة ريج أيضاً.



وقد اشتملت هذه المذكرات على الكثير من المعلومات عن أحوال كردستان الاقتصادية والاجتماعية بجانب السياسية، وليس المقصود من المقارنة بين مذكرات بكنغهام وريج هو بيان الاختلاف، وإنما الهدف هو بيان التكامل فرحلة بكنغهام انطلقت من سوريا، ورحلة ريج انطلقت من ب غداد، لتغ طي الرحل تان مع ظم أ نحاء كرد ستان، لذ قف على أو ضاع كرد ستان الاقد صادية والاجتماعية، وتميط اللثام عن أوضاع المتجمع الكردي في فترة بداية سقوط الإمارات الكردية.

## أولاً لأوضاع الاقتصادية:

كانت الزراعة وتردية الماشية النشاط الاقتصادي الرئيسي للكرد، ففي مناطق السهول (المدن) كانت الزراعة هي أساس النشاط الاقتصادي، فيذكر بكنغهام أن سكان المدن يعيشون على الزراعة (بكنغهام، ١٩٦٨، ص٢٠).

أما المناطق الجبلية فإن ممارسة الزراعة كانت مرتبطة بالظروف المناخية والطبيعية، فيصف بكنغهام جبل سنجار "بجبل سنجار الخصب الملائم لزراعة مختلف أنواع الفواكه (بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص١٨-١٩)، ونظراً للطبيعة الجبلية في كردستان فقد برع الكرد في استصلاح الأراضي الجبلية وتهيئتها للزراعة من خلال جمع الأحجار الكبيرة والصغيرة من أراضيهم، وتشكيل سياج في الطراف لحمايتها، كما كانوا يلجأون إلى رفع الأدغال وتسوية الحفر وبناء الجدران(محو، ٢٠١٢، ص١٥٠).

ويذكر "ريج" أن الكرد كان يتبعون أنظمة خاصة بالزراعة؛ حيث كانوا يزرعون الأرض عا ما ويتركوذها في العام التالي، (ريج، ٢٠٠٨، ص٦٣٦)، ويسمى هذا الذظام بـ (نيرونير)؛ حيث كانت تترك الأرض عامًا بدون زراعة لكي تستعيد قواتها (محو، ٢٠١٢، ص١٥١).

وكانت المحاصيل الشتوية تعتمد في زراعتها على الأمطار، أما الصيفية فكانت تعتمد على المياه السطحية، وكانت المحاصيل تختلف زراعتها من مكان لآخر، منها ما ذكره ريج أن السليمانية كانت تنتج محاصيل الحنطة والشعير والتبغ والقطن والأرز والذرة والعدس والحمص والبلوط (ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٣٥ – ١٣٦).

وتنت شرية م ناطق الغا بات والب ساتين أ شجار ال توت وا لجوزوا لدلب أو الا صنارية كرد ستان، أ ما شجر الحور فيو جد في الجزيرة والعمادية، والصف صاف في ال فرات من أ عالي، وتستخدم هذه الأشجار في تجارة الأخشاب (ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٩٩-١١٠).

وعلى الرغم من تنوع المحاصيل الزراعية، فإن بعض المحاصيل لم تكن تناسب كل مناطق كرد ستان كالقنب أو الكتان، وكذا أ شجار البر تقال والليمون في كرد ستان الجنوبية، فيذكر ريج أن أشجار البر تقال والليمون غير موجود في المنطقة، والسبب في ذلك أن حرارة الصيف تتجاوز حد الاعتدال، أما برودة الشتاء فقارصة بالنسبة لهذه الأنواع من الأشجار (ريج، ٢٠٠٨، ص١٣٦).



وتجدر الإشارة إلى أن معظم أراضي كردستان الزراعية كانت محصورة في أدى رؤساء العشائر، وكانت ممتلكاتهم تبلغ أحياناً عشرات الآلاف من الهكتارات، وفي بداية القرن التاسع عشر تحول رئيس العشيرة إلى إقطاعي يملك أراضي خاصة به، وقد ادي ذلك إلى استقرار الكثير من العشائر وممارسة الزراعة بدلا من الرعي(الدوسكي، ٢٠٠٦، ص ص٥٥-٤٩).

بجانب الزراعة كانت تربية الماشية من المهن الرئيسية في كردستان ذظرا لتوفر المراعي والمياه في المنطقة (محو، ٢٠١٢، ص١٥٦)، بل إذها فا قت الزراعة في بعض المناطق الكردية، ونتيجة لذلك كان يتم تربية قطعان الما شية من أغنام وماعز وأبقار وخيول بأ عداد كبيرة (الدوسكي، ٢٠٠٦، ص٥٥).

وقد ترتب على ازدهار الزراعة وتردية الماشية ازدهار حركة التجارة، فيذكر بكنغهام أن سكان المدن كانوا يعيشون على المتاجرة بجا نب الزراعة (بكنغهام، ١٩٦٨، ص٢٠)، بينما يذكر ريج أن أرد يل كا نت من المح طات التجارية المه مة وخاصة بالذسبة لتجارة الحبوب، بيذ ما كا نت كركوك مركزا لجمع المنتجات من المناطق المحيطة بها من كردستان وخاصة السليمانية، أما مدينة السليمانية فكانت تخرج منها قافلة تجارية با تجاه تبريز شهرياً وأ خرى إلى أرضروم سنوياً، ولها تجارة مع همدان وسنه والموصل وبغداد أيضاً (ريج، ٢٠٠٨، ص ٢٨٩).

وذكر ريج أيضا وجود بعض العوائل اليهودية في "بنجوين" تتاجر مع "سنه" و"همدان" بالعفص والجلود وغيرها، ويصدر الكثير من الجلود إلى همدان، وأن اليهود القرويين في كردستان يزاو لون مهنة الصباغة، وتعد بنجوين ميناء أو سوقًا للعشائر الرحالة، تصل منها القوا فل إلى همدان في ثمانية أيام وإلى سنه في أربعة أيام. (ريج، ٢٠٠٨، ص١٨١).

وعلى الرغم من ذلك فقد أدى انعدام طرق المواصلات ووعورة الطرق وبعد كردستان عن طرق التجارة العالمية إلى تخلف حركة التصدير، فقد كان من الصعوبة تسويق المنتجات الزراعية والحيواذية، مما كان يجبر الفلاح الكردي على بيع منتجا ته محلياً بأبخس الأثمان(الدوسكي، ٢٠٠٦م، ص٤٩).

أ ما الصناعات والحرف اليدوية المحلية فإذها كانت تتم وفق احتيا جات الكرد اليومية، فيذكر بكنغهام أن سكان المدن كانوا يعيشون على الصناعة الملائمة لحاجياتهم بجانب الزراعة والمتاجرة، (بكنغهام، ١٩٦٨، ص٢٠).

وكانت صناعة الأقمشة والسجاد والأواني الفخارية والخشبية والخيام والأدوات المنزلية والزراعية منتشرة في كردستان، إلا أن بعض المناطق اشتهرت أكثر من غيرها في صناعات معينة، منها موش وأليجة التي اشتهرت بإذتاج الأقمشة القطنية، واشتهرت قرية زورك إلى جنوب بحيرة



وان بصناعة الأواني الفخارية، ومدينة بالوكانت تضم مصابغ ومدابغ للجلود (الدوسكي، ٢٠٠٦م، ص ٥٢).

كما انتشرت أيضاً بعض الأذشطة الاقتصادية الأقل شأناً، إلا أذها كانت من مصادر الدخل لبعض العشائر الكردية، من أبرزها: صيد الحيوانات البرية، فيذكر ريج أن الأرانب والغزلان تكثر في سهول أربيل، مع أسراب لا حصر لها من القطا، وتصاد الصقور في هذا السهل، وتصدر إلى كردستان خاصة(ريج، ٢٠٠٨، ص٣٢٥).

حماية القوافل، فيذكر بكنغهام أن عند وصوله وهو مرافقيه إلى قرية تدعى "جل آغا" دخلوا في مفاوضات مع شيخ العشيرة ليزودهم بثمانين فارساً مسلحاً لحمايتهم إلى أن يصلوا إلى ضفاف نهر دجلة مقابل ثلاثة دولارات اسبانية لكل فارس مسلح(بكنغهام، ١٩٦٨، ص٢٣).

وقد ارتبطت الزراعة وتربية الماشية بعدة عوا مل طبيعية وبشرية، أ ما الطبيعية فكا نت مرتبطة بالطقس والأحوال الجوية، خاصة وأن الزراعة كانت تعتمد على هطول الأمطار، لذلك فإن القحط وعدم تساقط الأمطار، وكذا الفيضانات، كان يعني شح المحاصيل، وانتشر القحط والمجاعة(هروتي، ٢٠١٢م، ص١٥).

أ ما العوا مل البشرية فكانت مرتبطة بالحروب والحملات العسكرية، التي كانت تخلف أزمات اقتصادية خاذقة إلى جانب الكوارث الإنسانية التي تصاحبها، وذلك بفعل الحصار والذهب والقتل (هروتي، ٢٠١٢م، ص١٨)، هذه العوامل بجانب الضرائب الباهظة التي كانت تفرضها الدولة العثمانية شكلت مجتمعة عبئاً على الأوضاع الاقتصادية في كردستان.

وقد تحدث ريج عن ذلك خلال لقائه مع أمير بابان محمود باشا؛ حيث اشتكى له الأخير من الظروف الصعبة التي تمر بها إمارته، بسبب وضعه على حدود سلطتين متنافستين –الفرس والأتراك- لا تنفك الأولى عن طلب الجزيات والضرائب، والثانية لا يساعدونه في الدفاع عن إماراته من اعتداءات الفرس. (ريج، ٢٠٠٨، ص ص٥٣-٨٤)، كما ذكر له "محمد آغا" بأن انعدام الأمن، و عدم تأكد أبناء العشائر من تملكهم للمقاطعات فإنهم لا يكرسون أنفسهم إلى الزراعة. (ريج، ٢٠٠٨، ص٢٠٠٨).

وعلى الرغم من عدم إشارة بكنغهام وريج إلى هذه الأزمات بشكل مباشر، إلا أن فترة زيارتهم لكردستان تزامنت مع اضطراب الأوضاع في كردستان عام ١٨٢٠م؛ حيث انتشرت أعمال Sydney Gazette and New South Wales Advertiser, Saturday, 19 (من جانب، (August 1820, p.3.)، كنتيجة للصراع الذى دار بين الفرس وبعض زعماء الكُرد<sup>(۱)</sup> من جانب، ووالي بغداد وأ مير إمارة بابان الكُردية "محمود باشا" من جانب آخر (هروتي، ٢٠٠٨م، ص ص ١٦٩).



كما لعب فيضان نهري دجلة والفرات دوراً مهماً في حدوث ا ضطرابات وأزمات اقتصادية بسبب تضاعف الأسعار بشكل ملحوظ نتيجة لنقص الاسلع الأساسية( :National Intelligencer). Volume 13, Issue 3990, Friday, Nov. 4, 1825.

وكنتيجة مباشرة للتدهور الأوضاع الاقتصادية فقد انتشرت بعض أعمال السلب والذهب بين العشائر الحدودية، فيذكر بكنغهام لقاءه بجماعة من الكرد بالقرب من سنجار من اتباع "خليف آغا"، الذي فرض عليهم دفع ألفين وخم سمائة قرش للسماح لهم بالمرور، وأن أفراد من الجماعة سرقوا سرج حصانه ولجامه، كما سلب من شخص آخر في القافلة فرسه بكل ما كان على ظهرها من متاع. (بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص١٥-١١).

وفي موضع آخر ذكر "أن الجبليين يؤلفون قبائل يرأسهم شيوخ، وتعيش بصفة رئيسة على سلب القوا فل، ولذلك فإنهم ينحدرون من التلال التي يسكنونها ويرابطون عند ممرات الطرق، وهناك قبائل أخرى منتشرة في السهل وحتى حدود ماردين وهي تسير على ذات النمط من الحياة"(بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص٢٠-٢١).

# ثانياً- الأوضاع الاجتماعية:

تطرق بكنغهام وريج إلى ذكر الأوضاع الاجتماعية للعشائر في المناطق التي مروا بها، ويمكن تناول ذلك فيما يلى:

۱) العشائر الكردية:

كانت العشيرة أساس الذظام الاجتماعي في كردستان، و من الصعب إعداد إحصائية دقيقة لجميع العشائر الكردية، وذلك بسبب العدد الكبير لتلك العشائر، وعدم استقرار العديد منها من حيث السكن، وعدم وجود إحصائيات دقيقيه لعدد السكان، وكانت تسمية العشيرة يختلف من مكان إلى أخر، فبعض العشائر كانت تسمي بأ سماء المناطق الجغرافية التي تسكن فيها، وبعضها كان يسمي بأ سماء مؤسسي العشيرة، وتشير بعض المصادر أن عدد العشائر الكردية في الدولة العثمانية فقط في مطلع القرن العشرين بلغ نحو (٣٢٣) أو (٣٧٩) قبيلة وعشيرة (سايكس، ٢٠٠٧، ص ص٥–١٨).

فرضت الأوضاع الاقدصادية، واذشغال معظم سكان كردستان بالزراعة والرعي، نفسها على تركيب المجتمع الكردي (الدوسكي، ٢٠٠٦، ص٢٧)، فكان المجتمع الكردي يتكون في بداية القرن التاسع عشر من مجموعة من العشائر الرحل والاستوطنة "سكان المدن" ( Heude, 1819, ) .p.228

ونتيجة لطبيعة كردستان المتنوعة فإن ذلك أثر بشكل واضح على طبيعة حياة القبائل الكردية، ويمكن تميز ثلاث فئات في المجتمع الكردي، الأولى: القبا ئل التي تعيش حياة متحضرة



(المستقرين)، وكان يتمركز معظمهم في القرى، ويمارسون الزراعة وتربية الماشية، الثاذية: الرحل، التي تنذقل وراء مراكز الرعي، الثالثة: شبه رحل، وهم من يعملون بالزراعة، ويع تبرون من المستقرين بصورة مؤقتة، وتنحصر فترة استقرارهم في الفترة بين موسم البذر وموسم الحصاد، أما الأوقات الأخرى فيعملون في الرعي ويتوجهون إلى الجبال والأودية بصحبة قطعانهم بحثاً عن الغذاء(الدوسكي، ٢٠٠٦، ص ص٢٧-٢٩).

وقد ذكر ريج من العشائر الرحل عشيرة الجاف، وأنهم يسكنون الخيام، وهم يخيمون في الصيف في جبال حاجي أحمد الشاهقة في حدود "سنه"، وفي الخريف ينتشرون في منطقة "شهرزور"، أما الشتاء فيقطنون "شروانه" على ضفاف نهر ديالي(ريج، ٢٠٠٨، ص ص١١٨–١١٩).

ويوجد تمديز كبير بين سكان المدن والجبال، وعن اختلاف سكان السهول عن سكان الجبال يصف بكنغهام ذلك بقوله (علاقة هذه المدن الواحدة بالأخرى مثل العلاقة بين مدن العرب و مدن الصحراء أو العلاقة بين المزارعين والبدو...والا شائع أن سكان الجبال منهم أكثر وحشية وقسوة من البقية، وأنهم لا يحلقون شواربهم أو لحاهم، بل لا يقصون شعورهم...) (بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص٠٣-٢١).

هذا التمييز لم يكن قاصراً على الرحالة فقط، بل من قبل الكرد أنفسهم، فيذكر ريج أن القرويين في كردستان يؤلفون جماعة تختلف الاختلاف الكلي عن رجال العشائر، ويسمي الكرد العشائريون أنفسهم بالـ"سباه" أو الكرد المحاربين تمييزاً لأنفسهم من الكرد القرويين، أما القرويون فيعرفون بـ "رعية" أو "كويلي"، ويذكر ريج أن أحد أبناء العشائر اعترف له ذات مرة قائلاً: ((إن العشائر ينظرون إلى القرويين على أنهم خلقوا لخدمتهم))(ريج، ٢٠٠٨، ص ص٩٥-٩٨).

وأين كان ذشاط القبيلة فالحقيقة الواقعة تم كن بتم تع الكرد بإخلاص شديد لزعمائهم، فيذكر بكنغهام خلال لقائه بـ "خليف آغا": ((كان الاستقبال الذي لقينا به رئيس هذه الجماعة في خيمتنا أشبه با ستقبال رجل يدين له الجميع بالطاعة المطلقة...كان الرئيس قد ألقى بنفسه على سجادة في أرض الخيمة، وأقبل عليه أذصاره فتحلقوا حوله))( بكنغهام، ١٩٦٨، ص٩).

وقد أكد ريج ذلك بقوله: ((إن تعلق الكرد برؤسائهم شديد جداً، فهم يعيشون في بغداد مع أسيادهم في حالة ذفي مذكرة يكافحون فيها شظف العيش وكل أنواع المحن والعوز دون أن ينبسوا ببنت شفة...المعروف عنهم أنهم غالباً ما يتكسبون المال من الحمالة والسقاية ليقدموه إلى أسيادهم ليعينوهم على العيش)) (ريج، ٢٠٠٨، ص ص٥٥-٩٦).



ب- مظاهر العمران:

أما طريقة بناء المنازل فقد ذكرها بكنغهام بقوله: ((سرنا ساعتين حتى وصلنا إلى قرية على رابية مشرفة تدعي "تل الشعير"، وكانت المنازل القليلة الظاهرة فيها أشبه بمخازن الغلال المستطيلة الشكل في مزارع الإنجليز، وهي مغطاة بسقوف منحدرة من القش، أما السكان، وكلهم من الأكراد، فكانوا يسكنون الخيام بصفة رئيسة، ولذلك كانت معظم هذه المنازل غير مأهولة ولريما كانت هذه الأبنية خاصة بخزن الحبوب على وجه التأكيد، وبعد مسيرة ساعتين من تلك القرية...مررنا بمكان آخر يدعى "ضيعة خليف أغا"، وهو اسم الرئيس الذى يقيم فيها، وتقع هذه القرية أيضاً على رابية أصغر من الأولى، وتضم خمسين بيتًا غير أن حوالي مائة كانت قد ذصبت بجوارها))(بكنغهام، ١٩٦٨، ص٧).

وذكر بكنغهام أربيل بأذها من أكبر المدن التي شهدها منذ مغادرة الموصل، وكان بها مسجدان كبيران لهما مآذن، أما الأسواق لها سقوف من أغصان الأشجار تقوم على أعمدة، وبها عدد كبير من المنازل الحسنة المشيدة باللبن(بكنغهام، ١٩٦٨م، ص١٢٦).

ومن مظاهر العمران في أربيل قلعتها الشهيرة، وذكرها بكنغهام بقوله: ((تقع على ربوة في الوسط وتبدو من بعيد أشبه بقلعتي ميسا وحلب في سوريا، وهي توزاي كلا منهما في الضخامة، والتل الذي تقوم عليه القلعة مربع الشكل يرتفع عن سفح مذحدر وهو وإن كان واسعاً إلا أنه بلا شك من صنع البشر أو أن سطحه الخارجي على الأقل، قد رصفت بالحجر و لو أن القا عدة الداخلية يوجد الكثير من منازل السكن و لو أن الجزء الأعظم من المدينة ينتشر حول القلعة))

وكان ريج دقيقاً بارعاً في وصف بعض مظاهر عمران الاسليمانية المميزة، منها قصر الأمير الذي وصفه بقوله: ((وصلنا إلى القصر وكان مدخله واطئاً حقيراً ضيقاً وسخاً إلى درجة أظن أنها لا تليق بمسكن حاكم بل بمسكن رجل من عامة الناس، ولكنني علمت أن لهذه الحالة منافها في مثل هذه الديار إذ إنها تجعل الدفاع عن كرسي الحكومة في الطوارئ ممكناً، والمدخل لا ينتهي إلى واجهة القصر بل ينع طف إلى جاذبه...ثم ارتقينا در جات سلم جميل يؤدي إلى بهو الا ستقبال الذي لو عمر لكان غرفة فاخرة حقاً، وكا نت واجهة البهو مكشوفة تستند على أعمدة))(ريج، ٢٠٠٨، ص ص٨٨-٨٩).

كما وصف الدار التي أقام بها فهي مربعة ذو طابق واحد مبني على دكة مشيدة من اللبن الطابوق المجفف بحرارة الشمس – ارتفاعها ثلاثة أقدام تقريباً مملوطة جدرانها بالطين الممزوج بالتبن، وقد طليت جدران غرفة واحدة أو غرفتين منها بالنورة فوق الطين، وسقفها مسطح مؤلف من جسور وعوارض تعلوها طبقة من التراب، والبناء كله قائم في وسط حريم واسمه أو



كما يعبر عنه في الهند في وسط محيط، وينقسم هذا الحريم إلى فناءين بجداريتصل بجانبي البناء بالقرب من منتصفه جاعلاً القسم الأمامي منه حريماً والقسم الخلفي منه حريماً آخر، وهكذا يتفرغ إلى فرعي الحرم (مقصورة النساء في البيت) والديوان، وليس ثمة باب يصل بين الفناءين من داخل بناية الدارذاتها...بل يجب أن ندخل من باب في الجدار الذي يقسم الحريم إلى فناءين...كانت ساحة كل من الفناءين معشوبة، وقد غرزت فيه ما أشجار الصفصاف والحور والتوت وأنجم الأزهار من أخاديد ولوحات صغيرة، ويجري في أفذية بيوت السليمانية جدول ماء صغير يسيل من الجبال في الكهاريز)) (ريج، ٢٠٠٨، ص٩٣).

أما البيوت الاعتيادية الأخرى فهي زرائب من الطين، ويظهر أن المكان بكامله يحاكي قرية عربية كبيرة...وتحتوي هذه المدينة الحقيرة المظهر على خمسة خانات وجامعين معمورين و حمام واحد جد أذيق(ريج، ٢٠٠٨، ص٩٤)، و قد أحج ريج بالحمام الذي عده نموذ جاً فريداً في نظافته وبنائه ومتفوقاً على غيره من حما مات الإمبر اطورية العثماذية (ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٠١-١٢٢).

أما عن عدد سكان كردستان فاكتفي بكنغهام بذكر عدد سكان أربيل فذكر أن عدد السكان يتجاوز العشرة آلاف، وقد يكون ذصف هذا العدد هو الصحيح (بكنغهام، ١٩٦٨م، ص١٢٦)، وفي الموصل يذكر بكنغهام أن المسلمين يؤلفون القسم الرئيس من السكان في المدينة، وهم من ذسب متساوية من العرب والأتراك والأكراد (بكنغهام، ١٩٦٨، ص١٤)، أما ريج فقد قدر عدد سكان مدينة السليمانية آنذاك بعشرة آلاف نسمة(ريج، ٢٠٠٨، ص٩٤).

وذكر ريج أن عدد بيوتها بـ ٢٠٠٠ بيتاً للمسلمين، و ١٣٠ بيتاً لليهود و٩ للمسيحيين، و٥ دور للأرمن، والكلدان يمتلكون كنيسة خاصة بهم، هذا فضلاً عنّ ٥ خانات و٥ حما مات إلى جانب عدد من المساجد والمباني الخاصة بدار الأمارة نفسها. (ريج، ٢٠٠٨، ص١٢٤).

ج- سمات الكرد:

أ ما عن سمات الكرد الخلقية والخُلقية فقد تضاربت أراء الرحالة عن صفات الكرد، فيذكر بكنغهام أنه التقى في الأول من تموز/يوليو ١٨١٦م بإحدى عشائر الكرد في سهول سنجار من أتباع "خليف آ غا"، وعن موا صفتهم ذكر أنه لا حظ فيهم استدارة الوجوه وهي أرق إلى السحنة الأورودية مذها إلى السحنة الأسيوية، وكانت م ظاهرهم جميلة مثل مظاهر الإنجليز و لو أن أعينهم وشعورهم كانت سوداء، وكان لبا سهم مزيجاً من اللباسين التركي والعربي، وإن كان أكثر ميلا إلى الطراز العربي)) (بكنغهام، ١٩٦٨، ص ص٨-٩).

أما ريج فقد وصف عثمان بك الأخ الأصغر لأمير بابان بقوله: ((لم يكن ضخم الجثة بل مربوعاً قوى البنية، وكانت تقاطيع وجهه متنا سقة غاية التنا سق، ولحيته سوداء مجعدة وعيناه



زرقاوين غامقتين، وحاجباه سوداوين، وأهدابه سوداء، وسحنته سحنة رجل خفيفة السمرة ووردية جميلة نقية، لقد كان بوجه عام شاباً وسيماً جداً...وقد ألفته مهذباً في سلوكه)) (ريج، ٢٠٠٨، ص٨٨).

أما ملابسه ((فكان يرتدي أفخر الملابس التي تتفق والذوق الكردي، فرداؤه من القماش الهندي الفاخر المزوق بالأوراد الذهبية، وغطاء رأسه من الشال الكشميري المزين بالأهداب الذهبية أيضاً... أما رداؤه الخارجي فكان معطفاً أو جبة من القماش القرمزي الفينيسي (البندقي) ذا أزرار ذهب))(ريج، ٢٠٠٨، ص٨٨)، ويرتدي الرجال الزي الكردي التقليدي(ريج، ٢٠٠٨، ص٢٧٦).

أما لباس السيدات فذكر ريج أنه يشتمل على السراويل التركية العريضة وعلى ثوب فضفاض يحزم من فوقه بحزام ذي عروتين كبيرتين من الفضة أو الذهب، ويلبس فوق ذلك المشلح، وهو على نمط مشالح الرجال، ويزرر عند الرقبة ولكنه يترك غير مزرر من الرقبة حتى الأذيال كاشفاً عن الثوب والمحزم، ويخاط عادة من الحرير المخطط أو المشجر أو من النسيج الملون أو من القماش الكجرات أو من المقصب الاستانبولي، وذلك يختلف باختلاف الموسم أو ثراء صاحبة اللبس، ومن فوق ذلك يأتي الرابنش" أو الصدرية، وهى من الستن عادة وتخاط كالمشلح، ولكنها ذات مين ضيقين لا يصل طولهما المرفقين، ويستعضن عن الصدرية في المتاء باللبادة، وهى رداء من نوع الصدرية إلا أنه مبطن بالقطن، ويلبسن في الشتاء الجاورقة أيضاً التي تصنع من أنواع الحرير المربع الألوان(ريج، ٢٠٠٨، ص ٢٧٣هـ-٢٧٥).

و عن معام لمة الذساء يذكر ريج أنه وجد الذساء يخرجن مع الرجال سوية لإنجاز واجباتهن البيتية دون أن يتحجبن(ريج، ٢٠٠٨، ص٩٤)، وذكر أيضاً: ((أن مقام النساء في كردستان أفضل بكثير من مقامهن في تركيا أو إيران، وأعني بذلك أن أزواجهن يعاملوهن على قدم المساواة وإنهن يسخرون من خضوع النساء التركيات خضوع العبيد ويحتقرهن وهناك ما يشبه الاستقرار العائلي في كردستان وهو أمر معدوم في تركيا تماما)) (ريج، ٢٠٠٨، ص ص٢٧١-٢٧٢).

وقد انفرد ريج بالحديث عن عادات الكرد في المأكل والمشرب والاحتفال بالمناسبات، فذكر أن الأطعمة كانت تشمل أنواع اللحوم النا شفة وغير النا شفة، وأنواع أخرى من الأطعمة الشهية كالفرهود والقوزي والمح شي المشوي، والأنواع المختلفة من المرط بات كالاشنين مبرداً بالثلج ممزوجاً بالإجاص الفج المفروم "قه زوان" (ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٢٣ وغيرها).

أما عن الاحتفالات فذكر أنها كانت مبهجة تشمل الغناء والموسيقي الشعبية الكردية، والملابس البراقة، والرقص الكردي؛ حيث تتشابك فيها الأيدي ومن كلا الجنسين، ويتساوى فيها القائد العشائري بالفلاح (ريج، ٢٠٠٨، صفحات متعددة).



فكا نت ال عادات الاجتماعية ت فرض م شاركة الجم يع في الرقص، وه ناك العديد من الرقصات حيث لكل منطقة رقصتها الخاصة، ولكل منطقة زيها الفولكلوري الخاص براقصيها، مثلما لكل رقصة حركات الرجلين والايدين و هز الاكتاف المختلفة عن الأخرى (أحمد، ٢٠٠٩، ص١٨٣).

## د- وسائل التسلية:

ومن عادات الكرد التي ذكرها ريج أذهم الشرقيون الوحيدون الذين يسهرون إلى ساعة م تأخرة من الليل، وينه ضون في ساعة م تأخرة صباحاً، وتكون زياراتهم عادة في الليل؛ حيث يستأنسون بالسمر والتدخين والموسيقي(ريج، ٢٠٠٨، ص١٠٨).

ك ما يذكر ريج أذ هم أ ناس فر حون اجت ماعيون إلى حد بع يد، لا يتناف سون ولا يتحا سدون، ولم أسمعهم يتشاتمون أو يتقاذفون بالكلام البذيء مهما اختلف نز عاتهم وتضاربت منافعهم (ريج، ٢٠٠٨، ص١٠٩).

وكان الكرد يمارسون أنوا عاً مختلفة من الألعاب الرياضية والشعبية، فيذكر ريج أنه حضر حفلة للمصارعة في السليمانية، وعلق على ذلك بقوله: ((إن الأكراد أشد الرياضيين الذين أ عرفهم عزما سواء أ كانوا صغارًا أم كبارًا، شباباً أم شيوخاً، والرياضة هوا ية لشعب الاستحبة لديهم))، وفعالياتها الرياضية والترفيهية تكاد تكون يومية كاللعب بالسيف والرما ية بالبنادق وقتال طيور القبج والمصارعة والفروسية والدبكات الشعبية الراقصة وغيرها (ريج، ٢٠٠٨، صفحات مختلفة).

أما بكنغهام فقد أبدى إعجابه باستخدام الكرد للرماح والسلاح، فذكر أنه كان من بين جماعة خليف آغا صبيان صغيران لا يزيد عمر الواحد منهما عن عشر سنوات ومع ذلك كانا يمتطيان صهوتي جواديهما بثبات، ويحسنان استعمال رمحيهما، وإطلاق نيران مسد سيهما بمهارة فائقة مثل بقية الفرسان(بكنغهام، ١٩٦٨، ص٨).

## هـ- الأوضاع الصحية:

وما يتعلق بالأوضاع الصحية في كردستان، فلم تبذل السلطات العثماذية جهودا تذكر في مجال تقديم الخدمات الصحية، وبسبب فقدان الخدمات الصحية فقد انتشرت الأوبئة وراح ضحيتها مئات الآلاف من السكان(الدوسكي، ٢٠٠٦م، ص٣٦).

وقد وثق ريج بعض من هذه الأمراض وأسباب انتشارها، فعندما زار منطقة شهروزر ذكر أن مناخها حار وغير صحي، ومليئة بالذباب والبعوض، وتوجد فيها الأفاعي بكثرة بدرجة أذها غالباً ما ترى زاحفة على طول الطرق حتى في وضح النهار(ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٩٩–١٢٠).



كما ذكر أن سكان مدينة السليمانية قد تعرضوا لمرض الملاريا، وهى حمي تظهر في الربيع غالباً، ومن يصاب بها لا يتعافى إلا نادراً، وعندما توجه "ريج" إلى قرية بيستان أصيب مع معظم أفراد جماعته بحمي شديدة سماها الحمي الصفراء، وذكر أنه وباء انتشر بين أهالي القرية المذكورة(ريج، ٢٠٠٨، ص ص١٧٦–١٧٧).

كما ذكر ريج استفحال مرض الجدري في السليمانية، وأودى بحياة العديد من الأطفال وبضمنهم أحد أبناء الأمير البا باني نفسه وا بن شقيقه عثمان بك(ريج، ٢٠٠٨، ص ص٢٥٥–٢٥٦، ٢٨٧).

وتجدر الإشارة أن معظم تلك الأمراض والأوبئة لم تكن وليدة بيئة وظروف كردستان، بل كانت تأتيها من الأقاليم والبلدان الأخرى (هروتي، ٢٠١٢م، ص٢٠).

وعلى ما يبدو أن المجدّمع الأكردي قد ترك أثره في ريج، فقال و هو يذهي رحلته إلى كردستان: ((إنني أبارح كردستان بأسف لاحد له، فما كنت أتوقع مطلقاً أن أجد فيها أطيب الناس الذين لاقيتهم في الشرق كله، فقد عقدت الصداقة فيها وعوملت بإخلاص متناه أيذما حللت، وبلطف وبضيافة لاحد لهما، وأخشى إنني سوف لا انتظر مثل هذه المعاملة خلال سياحتي المضنية، ولسوف تبقي هذه الذكريات عالقة في قرارة نفسي ما حييت)) (ريج، ٢٠٠٨، ص٣٠٦).

الخاتمة:

تبين مما ذكره بكنغهام وريج في أن الأول طوّف بمعظم المناطق الكردية التي كانت في طريقه من سوريا إلى بغداد، دون أن يم كث طويلاً في معظم الإ مارات الكردية أو المدن الكردية باستثناء أربيل، ومن ثم فإن احتكاكه بشكل مباشر كان مع القبائل الكردية الرحل، فلم يشهد مجتمعاً كردياً مستقراً كما في الإمارات الكردية، وعلى العكس من ذلك فإن ريج استقر في إمارة با بان فترة ليست بالقصيرة، وأ قام علاقات مع سكانها، و شاهد مدنها وعادتها عن كسب، وقد انعكس ذلك على كتاباته.

ويعد ما كتبه ريج عن المجتمع الكردي المتحضر، ونظرته العميقة والتفصيلية لبعض المناطق الكردية إتماما لما ذكره بكنغهام عن الحياة العشائرية في المناطق الكردية.

ول كن لوحظ أن بكنغ هام كا نت كتاب ته لا تت سم بالعمق، وإ نما كا نت ع بارة عن مشاهدات عابرة دون تفاصيل، أما ريج فقد كان يكتب بنظرة المؤرخ الفاحص والمدقق لمشاهداته كافة، على الرغم من ذلك فلم يناقش نواحي عدة، وسائل الري وطرق انتقال المياه من الأنهار إلى الأراضي، وكذا لم يتطرق بالتفصيل إلى الصناعة والتعليم.

كما ناقش ريج أثر الأوضاع السياسية للإمارات الكردية المتمثلة في الضغوط الفارسية والعثماذية عليها، والتي أدت إلى تدهور الأوضاع الاقتصادية، كما ركز ريج على الأوضاع



الاجتماعية بتفاصيلها المتمثلة في كتابا ته عن المظاهر العمراذية في إ مارة با بان، وكذا العادات والتقاليد التي كان يمارسها سكان السليمانية بشكل خاص، وكذا الأوضاع الصحية والعوا مل التي كانت تؤثر فيها، وانتشار الأ مراض بسبب فقدان الخدمات الصحية، كما لوحظ من كتابا ته أنه دائم المقارنة بين الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية في الأنا ضول، ومقارنتها بتلك الأوضاع في الإمارات الكردية، منصفاً الأوضاع في الإمارات الكردية، على سبيل المثال ما ذكره عن المرأة الكردية ووصفه بأنها أفضل من نظيراتها في وجودها كعنصر فاعل في المجتمع الكردي.

## قائمة المصادر والمراجع

- بكنغهام، جيمس (١٩٦٨م)، رحلتي إلى العراق سنة ١٨١٦م، ترجمة: التكريتي، سليم طه، ج١، بغداد.
- ريج، كلود يوس جيمس (٢٠٠٨)، رحلة ريج المقيم البريطاني في العراق عام ١٨٢٠م إلى بغداد كردستان-إيران، ترجم: نوري، بهاء الدين، الدار العربية للموسوعات، بيروت.
- أحمد، أحمد محمد (٢٠٠٩)، أكراد الدولة العثمانية تاريخهم الاجتماعي والاقتصادي والسياسي
   ١٩٢٣-١٩٢٣، سييريز، كردستان العراق.
- الدوسكي، كاميران عبد الصمد أحمد (٢٠٠٦)، كردستان في العهد العثماني في النصف الأول من القرن التاسع عشر، الدار العربية للموسوعات، بيروت.
- رؤوف، عماد عبد السلام (٢٠١٢)، درا سات وثائقية في تاريخ الكرد الحديث وحضارتهم، دار الزمان
   للطباعة والنشر، سوريا.
- سايكس، مارك (٢٠٠٧)، القبائل الكردية في الإمبر اطورية العثماذية، ترجمة: مراد، خليل علي، دار
   الزمان، سوريا.
- العزاوي، عباس (د.ت)، مو سوعة تاريخ العراق بين احتلالين، مج ٦، الدار العربية للمو سوعات، بيروت.
- محو، أر شد حمد (٢٠١٢)، الايز يديون في كتب الرحا لة البري طانيين، مؤسسة بحوث وذ شر موكريانى، دهوك.
- هرو تي، سعدي عث مان (٢٠٠٨)، كورد ستان والإمبر اطور ية العثماذ ية " درا سة في تطور سيا سة الهيم نة العثماذية في كورد ستان ١٥١٤–١٨٥١م، مؤسسة موكرياني للبحوث والذشر، كورد ستان العراق.
- هروتي، سعدي عثمان (٢٠١٢)، درا سات أكاديمية في تاريخ كردستان الحديث، دار غيداء للنشر والتوزيع، د.م.



- Heude, William (1817), A Voyage up the Persian Gulf and A Journey overland from India to England in 1817, London.
- Sydney Gazette and New South Wales Advertiser, Saturday, 19 August 1820, p.3.
- National Intelligencer: Volume 13, Issue 3990, Friday, Nov. 4, 1825.

الهوامش:

<sup>(۱)</sup> ضم هذا التحالف أغلب القبائل الكُردية في بلاد فارس، وعدداً من زعماء إمارة بابان الكُردية الطامحين في حكم الإمارة، وهما: محمد باشا بن خالد باشا وسليمان باشا بن إبراهيم باشا، وعبد الله باشا أخو عبد الرحمن باشا. العزاوي، د.ت، ص٣٠٩؛ رؤوف، ٢٠١٢، ص ص١٥٧-١٥٨.

# بارودۆخێن ئابوورى و جڤاكى يێن ميرگەھێن كوردى د بيرمومريێن جێيمس باكينگهام و جێيمس ڕيچ

#### پۆختە:

شەرت و مەرجين ئابۆرى و جفاكيين ھەر گەلەكى بەلگەيا قەژين يان درەنگمايينا گەلييە و ژ بەر تايبەتمەنديا رەوشا كوردستانى د سەردەمى ئۆسمانياندا، پرانيا قەكۆلينين ئاكاديمى بالا وان ل سەر رەوشا سياسى و ناكۆكيين د ناڤبەرا ميرنشينين كوردان دا بوو و ھيزين ھەريمى، ب تايبەتى ئيمبراتۆريا ئۆسمانى و فارسان، و دبنە كو ئەڤ يەك ژ بەر ھەبوونا بەلگەيين سياسى بە، وەك فەرمانين سولتانيان و پەيوەنديين د ناڤبەرا مير و هيزين كورد ل ھەريمى، و بەلگەيين دييين سياسى كو ديرۆكا سياسيا كوردان گەش دەما ئۆسمانياندا،

دەربارەى شەرت و مەرجيّن ئابۆرى و جفاكى ژى، د بەلگەياندا ئيھمال ل وان ھاتىيە كرن، ئاماژە ب برياريّن كۆمكرنا باجىّ و دانانا باجيّن نوو نەكرن، بيّىى كو بەحسا شەرت و مەرجيّن رايا گشتى بكەن. شەرت و مەرجيّن ئابۆرى و جفاكيييّن ل كوردستانى قەكۆلەر نەچار كر كو ل تيّبينيييّن ريّويان بنەرن، كو ئەو چافكانيەكا سەرەكييە ژ بۆ ئاخافتنىّ ل سەر رەوشا ئابۆرى و جفاكييا ھەريّمى ژ بلى سياسەتى، تەفى بيرانينيّن كو مژارا ليّكۆلينىّ نە.

بيرانينيٽن گەرۆكێ بريتانى ژامەس سلك بوجكنغام و بيرانينيٽن بريتانييێ روونشتڤانێ عيراقێ ژامەس جلاودوس رچ ژ گرنگترين ژيّدمريّن كو ديرۆكا ميرنشينيّن كوردى د وێ قۆناخا گرنگا ديرۆكا وێ دا بەلگە كرنە.يا يەكەم - بوجكنغام - سالا ١٨١٦ ميلادى سەرمدانا ئيراقێ كر، و ژ شنگال، مووسل و ھەوليّرێ و دەڤەريّن ديييّن كوردى دەرباز بوو، وەكييا دويەم - رگ - د سالا ١٨٦٠ ميلادى دا سەفەرا خوە بۆ كوردستانێ كر.



گرنگييا تشتێ كو بوجكنغام و رگگ بههس كرن د وێ يهكێ دەيه كو سەرەدانا وان هەڤدەم بوو لگەل تەڤگەرێن ئۆسمانييێن ژ بۆ هلوەشاندنا ميرنشينێن كوردان و دانينا وان د بن سەروەريا راستەراست دا، و باندۆرا پێ رە ل سەر رەوشا ئابۆرى و جڤاكييا ميرنشينێن كوردان پێك هات. دەربارێ كوردستانێ ژ بۆ رەخنە و ئاناليزێ.

ئەڭ لێڪۆلين خوە دسـپێرە بيـرانينێن بوجڪنغـام و رەگ، ژ بلـى ڪۆمەڪ چاڤڪانى و رەفەرانسێن ڪو بەشدارى ڤێ لێڪۆلينێ بوونە.

پەيڤێن سەرەكى: ريچ، باكىنگھام ، كوردستان، موسل

# The economic and social conditions of the Kurdish emirates in the memoirs of James Buckingham and James Rigg

#### Abstract:

The economic and social conditions of any people are evidence of the people's revival or delay, and given the specificity of the situation in Kurdistan during the Ottoman era, academic studies focused most of their attention on talking about the political conditions and conflicts between the Kurdish emirates and regional powers, especially the Ottoman Empire and Persia, and this may be due to the availability of Political documents, such as Sultanian orders and correspondence between Kurdish princes and powers in the region, and other political documents that fueled the political history of the Kurds during the Ottoman era.

As for the talk about the economic and social conditions, the documents neglected them. They did not refer to decisions to collect taxes and impose new taxes, without any mention of the conditions of the general public. Hence, the scarcity of documents that talk about the economic and social conditions in Kurdistan forced researchers to look into the notes of travelers, which It is a major source for talking about the economic and social conditions in the region in addition to politics, including the memoirs that are the subject of the study.

The memoirs of the British traveler James Silk Buckingham, and the memoirs of the British resident in Iraq, James Claudius Rich, are among the most important sources that documented the history of the Kurdish Emirates at that important stage in its history. The first - Buckingham - visited Iraq in 1816 AD, and passed through Sinjar, Mosul and Erbil. and other Kurdish areas, as for the second - Rig - he made his trip to Kurdistan in the year 1820 AD,

The importance of what Buckingham and Rigg mentioned lies in the fact that their visit coincided with the Ottoman moves to overthrow the Kurdish emirates and subject them to direct rule, and the accompanying impact on the economic and social conditions of the Kurdish emirates. What he mentioned about Kurdistan for criticism and analysis.

This study relies on the memoirs of Buckingham and Reg, in addition to a group of sources and references that contributed to fueling this research. **Keywords**: *Reg, Buckingham, Kurdistan, Mosul* 





## سياسة الدولة العثمانية تجاه الإمارات الكردية في كردستان (١٥١٤ – ١٨٥ م)

#### أ.د. فائزة محمد حسن ملوك

قسم التاريخ- كلية الآداب-جامعة دمنهور/ جمهورية مصر العربية

#### الملخص:

كان دخول كردستان تحت السيطرة العثمانية عام ١٥١٤م بعد معركة جا لديران بداية للعلا قات السيا سية بين الكرد والعثمانيين بتوقيع اتفاق الاسلطان العثماني سليم الأول (١٥١٢-١٥٢٠م) في تلك السنة مع قادة الإمارات الكردية على الوقوف إلى جانب الدولة العثمانية في حروبها على أن تعترف الأخيرة باستقلالية الإمارات الكردية.

ومنذ هذه اللحظة أصبح هناك منعطفا كبيرًا في تاريخ العلاقات العثمانية — الكردية إذ أ صبحت مع ظم المناطق الكردية تابعة للدولة العثماذية، ونتيجة لمشاركة الكرد العثمانيين في حروبهم ضد جيراذهم الصفويين لا سيما بعد المعركة السابقة فقد أقر السلاطين العثمانيون بشرعية وسلطة الأمراء الكرد في إماراتهم الوراثية وسمحت الدولة العثماذية بتشكيل عديد من الإمارات الكردية، وصل عددها إلى ثلاثين إمارة رئيسة مثل إمارات بهدينان، وسوران، وبوتان، وبا بان بعد توقيع الدولة العثمانية مع تلك الإمارات اتفاقية صداقة وتحالف عام ١٥٥٥.

لكن لم تلتزم الدولة العثماذية بالاتفاقيتين السابقتين لتحقيق عدة منافع لها على حساب إضعاف الكيا نات السيا سية في كرد ستان بإ شعال النزا عات والم شكلات بين الإ مارات والزعامات الكردية ما عرف باسم سياسة فرق تسد والتدخل العثماني في شؤونهم، وتحقيق مكاسب مالية من قِبَل الأمراء الكرد الطامعين في الحصول على منصب الإ مارة فضلاً عن المغالاة في فرض الضرائب وانتشار عمليات السلب والذهب بالإ مارات الكردية مما أدى إلى ظهور عدة انتفا ضات كردية احتجا جًا على تلك السيا سة والدفاع عن حقوقهم، و مع حلول القرن التا سع عشر استهدفت السياسة العثمانية إعادة السيطرة المركزية على كردستان لتحقيق هدفها الأكبر وهو سقوط الإمارات الكردية القائمة منذ عدة قرون.

وما تبع ذلك من قيام عدة انتفاضات كردية وقد تم ذلك على فترات متقاربة خلال القرن التاسع عشر حتى سقوط آخر إمارة بها عام ١٨٥١م.

ولم تكتف بذلك بل عمدت إلى إبعاد الأمراء الكرد و عائلاتهم إلى مناطق بعيدة عن كردستان لمنعهم من القيام بأية ثورات في المستقبل.

من هنا جاء مشكلة البحث مركزة على النقاط التالية:



- ١) كيف تمكنت الدولة العثمانية من فرض سيطرتها على كردستان؟
  - ٢) كيف تمت عثمنة كردستان سياسيًا وإداريًا؟
  - ٣) ما هى طبيعة السياسة العثمانية تجاه الأمراء الكرد؟
- ٤) ما هي الأسباب التي دفعت الدولة العثماذية إلى ذقض اتفاقية الصداقة والتحالف مع الإمارات الكردية؟
  - ٥) إلى أي مدى وصلت السياسة التعسفية تجاه الإمارات الكردية؟
  - ٦) ما هو ردود فعل الأمراء الكرد تجاه السياسة العثمانية التعسفية؟
    - v) كيف واجهت السلطات العثمانية الانتفاضات الكردية؟
- ٨) إلى أي مدى نجحت الدولة العثمانية في فرض السلطة المركزية على كردستان؟ وما أثره على حكم الإمارات؟
  - ه) لماذا لجأت الدولة العثمانية إلى سقوط الإمارات الكردية؟
- ١٠) كيف تصدت الدولة العثماذية إلى الانتفا ضات الكردية جراء محاولة سقوط الإمارات
   الكردية؟

١١) إلى أي مدى وصلت الأوضاع السياسية والإدارية لكردستان عقب سقوط إماراتها؟

**كلمات مفتاحية:** الإمارات الكردية – الحكم المركزي العثماني – الانتفاضات الكردية – القومية الكردية

تعددت الآراء حول تحديد حدود كردستان العثمانية فهناك رأي يذكر بأذها تمتد من أريفان– أرضروم– أرزيجان بتركيا، فالقوس الممتد من (ماراش) نحو حلب وغربًا من سفوح الجبال الاشمالية المتصلة بدجلة والمارة بمحاذا ته وإلى شمال جبال حمدين وعلى امتدادها إلى مندلي (ادموندز، ١٩٧١، ٥٧).

بيذما يحددها آخربالمنطقة الممتدة بين جبال ارارات شمالاً وولاية بغداد وما جاورها جنوبًا و فارس (إيران)، أ ما الحد الغربي لكرد ستان العثماذية فيمتد، كخط من قارص مارًا ب (أرضروم) و(أرزبجان) و(خربوط) إلى آمد (دياربكر) ومنها على طول ذهر دجلة إلى جبال حمدين (زكي، ١٩٣٩، ١١-١٢).

بيذ ما يذكر الرحا لة العدُ ماني (أولا ياجلبى) بأذ ها تم تد من (أرضروم) شمالاً وحتى (البصرة) مارًا بمدن وان، هكارى، الجزيرة، أميدى (العمادية بدهوك) – درة نك إحدى مدن الخط الممتد من حلبجة، ذفط شاه، دهلران، (زكي، ١٩٣٩، ١٤) في حين رأى ثا لتُ يقول بأن كرد ستان تشمل البلاد الممتدة من البحر الأسود إلى بلاد ما بين النهرين (كلو، ١٩٩١، ٢٨٣؛ رامبو، ١٩٩٨، ٢٥).



ومع ذلك يعد رسم خارطة سياسية دقيقة لكردستان في بداية القرن السادس عشر من الأمور الصعبة ذ ظرًا لا عدم استقرار الوضع السياسي فيها وذ لك لكثرة النزا عات بين الإ مارات الكردية نفسها من جهة وبين تلك الإمارات وا لدول المسيطرة على كردستان – الآمد قونيلو من جهة أخرى (زكي، ١٩٣٩، ١٦٢). لكن بالرجوع إلى أحد المصادر تبين أن التقسيم الجغرافي للإمارات الكردية كان ممثلاً في الإمارات الشمالية وا لتي شملت إمارة بالو الواقعة في شمال إمارة أكيل، وإمارة جرموك الواقعة بين ديار بكر وملاطية (البدليسي، ١٩٥٣، ١٨٤)، وإمارة بدليس وا لتي تقع في جنوب غربي بحيرة وان وتضم في حكمها مدينة بدليس وتوابعها الصغيرة (البدليسي، ١٩٥٣، ١٨٤)، وإمارة بدليس وا لتي تقع في مرارت المارة الي المارة المارة النواقعة بين ديار بكر وملاطية (البدليسي، ١٩٥٣، ١٨٤)، وإمارة بدليس وا لتي تقع في وإمارة جرموك الواقعة بين ديار بكر وملاطية (البدليسي، ١٩٥٣، ١٨٤)، وإمارة بدليس وا لتي تقع في منوب غربي والمارة ساسون الواقعة في عربي بدليس وتوابعها الصغيرة (البدليسي، ١٩٥٣، ١٢٤) جنوب غربي وامارة حموان الواقعة في غربي بدليس وتضم مدينة ساسون (المركز) إضافة إلى ناحية هرزن أوكارزن، وإمارة خيزان الواقعة في جنوب غرب بحيرة وان وإمارة موكس الواقعة جنوب بحيرة وإن وإمارة سباروت الواقعة جنوب مدينة بدليس (هروتي، ٢٠٠، ٢٢٠ و ٢٤).

أما إمارات شرقي كردستان فقد شملت إمارة دنبلي الواقعة في شمال غربي بحيرة اورمية وإمارة برادوست الواقعة غرب بحيرة اورمية، وإمارة موكريان الواقعة في جنوب بحيرة اورمية، وإمارة با نه الواقعة ج نوب إ مارة موكريان وإ مارة كلهور الواقعة في شمال لور ستان وإ مارة لور ستان الصغرى الواقعة شمال لورستان الكبري جنوب غرب إيران (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٧-٢٨).

أما إمارات جنوبي كردستان فقد شملت (إمارة بادينان الواقعة جنوب إمارة هكارى، وإمارة سوران جنوب إمارة بادينان، وإمارة بابان شرق إمارة سوران، وإمارة أردلان الواقعة في شرق كردستان وإمارة داسنى شمال الموصل) (بابان، ١٩٨٦، ١٠٤؛ البدليسي، ١٩٥٣، ١٥).

كانت معركة جا لديران عام ١٥١٤م والانت صار العثماني فيها على الصفويين نقطة تحول مهمة للشرق الأوسط عامة ولكردستان خاصة فقد أدت إلى تقسيم كردستان عمليًا بين الدولتين العثماذية والصفوية؛ ما يهمنا كردستان العثماذية فعقب السيطرة العثماذية عليها استعان السلطان سليم الأول بإدريس البدليسي. الذى كان مستشارًا له بوضع خطة تمكنه من كسب تأييد الزعماء الكرد للدولة العثماذية (خصباك، ١٩٥٩، ٢٣ و ٢٧٣ - ٢٧٤؛ يحيى، ١٩٨٧، ١٣٥)، واستفاد السلطان سليم من ذلك التأييد مرتين؛ الأولى عندما عاضده الأمراء الكرد في حربه مع الدولة الصفوية خلال معركة جا لديران، والثاذية عندما عاضدو لطرد القوات الصفوية الباقية في كردستان لتؤول الأخيرة للدولة العثمانية (زكي، ١٩٣٩، ١٥٥).

ساعد بعض الأمراء الكرد السلطان سليم على اتخاذ ذلك القرار وتبنى تلك السياسة حيث أن بعض الأمراء الذين استولى الصفويون على ممتلكاتهم راسلوا السلطان وأعلنوا ولاءهم له، كما شجعوه على ضرورة التصدى للصفويين مما يُعنى الالتفات نحو كردستان وا لتفكير فيها، وقد لعب البدليسي دور الوسيط بين أولئك الأمراء وبين السلطان (البدليسي، ١٩٥٣، ٤٣١)،



ويرجح أن تكون تلك الخطوة التي اتخذها الأفراد المذكورون بتأثير البدليسي وتشجيعه لهم أيضاً وخاصةً وأنه كان مكلفاً من قِبَل السلطان للقيام بذلك الدور كما يذكر ذلك بنفسه (زكي، ١٩٣٩، ٧). وقد أفاد السلطان من البدليسي في هذا المجال فائدة كبرى واستفاد البدليسي بدوره من مكاذته الدينية والطرق الدبلوما سية التي اتبعها (الجميل، ١٩٨٠، ١٩٣)، وذلك إضافة إلى استياء الأمراء الكرد من سيا سة الشاه إسماعيل الصفوي وتعامله معهم (علي، ١٩٩٢، ١٤)، إضافة إلى استياء تلك الطريقة كانت أقل كلفة نتيجة لتلك الجهود شارك الأمراء الكرد بأنفسهم إلى جا نب الم مراء العثماذ ية لإد خال كرد ستان في المجال العث ماني وتضاءلت بذلك الحا جة إلى قوات عثمانية كثيرة كما أنها كانت أضمن طريقة للدولة العثماذية في تمكنها من دخول كرد ستان بموافقة أمراءها.

ومن ناحية أخرى استخدم السلطان سليم الأول، إدريس البدليسي في توسطه لعقد اتفاق بين الدو لة العثماذية والأمراء الكرد فنجح في مهما ته في عام ١٥١٤م أي عقب معركة جا لديران جاء مضمون هذا الاتفاق التعهد بالحفاظ على حرية واستقلال الإمارات الكردية، والاعتراف العثماني بالحق الوراثي للأمراء الكرد في حكم إماراتهم ولكن كلما ذصب أمير جديد على الإمارة مدر فرمان سلطاني يعترف بحكم ذلك الأمر (جلبى، ج٤، ١٣١٤ هـ، ٢٥- ٣٠: البدليسي، ١٩٥٣، ١٤٤-١٤٤ من فرمان سلطاني يعترف بحكم ذلك الأمر (جلبى، ج٤، ١٣١٤ هـ، ٢٥- ٣٠: البدليسي، ١٩٥٣، ٢٤٤-مدر فرمان سلطاني يعترف بحكم ذلك الأمر (جلبى، ج٤، ١٣١٤ هـ، ٢٥- ٣٠: البدليسي، ١٩٥٣، ٢٤٤-١٤٤ من فرمان سلطاني يعترف بحكم ذلك الأمر (جلبى، ج٤، ١٣٤ هـ، ٢٥- ٣٠)، البدليسي، ١٩٥٣، ٢٤٤-مادر فرمان سلطاني يعترف بحكم ذلك الأمر (جلبى، ج٤، ٢٢٤ هـ، ٢٥- ٣٠)، البدليسي، ١٩٥٣، ٢٤٤-ماد فرمان مقابل دفاع الدولة العثمانية عن الإمارات الكردية في حالة تعرضها للخطر (خصباك، ١٤٩ مار ٢٣)، مقابل دفاع الدولة العثمانية عن الإمارات الكردية في حالة تعرضها للخطر (خصباك، ١٩٩٥، ٢٣٢)، كذلك حق السلطات العثمانية في الإمارات الكردية في حالة تعرضها للخطر (خصباك، الواجب (جب و بوون، ١٩٩٧، ٢٠٣)، لكن في ظل ذلك فرضت الدولة العثمانية على الإمارات الكردية رسوم و ضرائب ذ ظير التبعية لها (مصطفي، ١٩٨٢، ٢١٠)، الم يا الدولة العثمانية على الإمارات الكردية العثمانية حالي التبعية لها (مصطفي، ١٩٨٢، ٢١٠)، مع العلم أن الدو لة رسوم و ضرائب ذ ظير التبعية لها (مصطفي، ١٩٨٢، ٢١٠)، خصباك، مع العلم أن الدو له (على ١٩٢٤ ما تن تتغا ضي عن مطال بة تلك الإمارات بذلك في بدا ية سيطرتها عليها ربما رسوم العثمانيين فضلوا الولاء السياسي والعسكري على أخذ الضرائب من الكرد في تلك الفترة المبكرة (على، ١٩٨٤، ٢٦).

يمكن القول أن ما تتضمنه هذا الاتفاق قد تبين منه عدم التكافؤ لصالح العثمانيين إذ كان الأخير على كرد ستان وا ضحًا ذلك في تدخل الدولة العثماذية في تعيين الأمراء الكرد بصدور فر مان سلطاني و هو ما استغله من جهة أخرى، في الوقت نفسه يمكن القول أن هذه الاتفاقية تعد كخطوة إيجابية واعتراف رسمي من الدولة العثماذية بمشروعية الإمارات الكردية، بينما كان هناك اتهام من البعض لإدريس البدليسي بالعما لة والخيانة (حسين، ١٩٩٥، ٥٠ وما بعدها)، لكن مهما قيل عنه فإنه كان يتميز بمكانة خاصة عند السلطان العثماني والكرد أيضًا،



ويمتلك شخصية قوية مكنته من القيام بدوره بغض النظر ما احتوته تلك الاتفاقية من جوانب إيجابية أم سلبية.

كما كانت تلك التغييرات – أحيانًا – تعود إلى العامل الذاتي حيث أن بعض الأمراء الكرد كانوا يبادرون إلى توسيع حدود إماراتهم على حساب الإمارات الأخرى حيذ ما يروا في أنفسهم، وفي إماراتهم القدرة الكافية لتحقيق ذلك الهدف وكانت تلك الظاهرة سمة من سمات النظام الإقطاعي السائد آنذاك في كردستان (لي ره ش، ١٩٨٠، ١٦).

وتوا لت بعد ذلك الإجراءات العثماذية التي كانت تخل بالاتفاق المذكور وتحجم الاستقلال الداخلي للإمارات الكردية بإخلالها بسلطاتها إذقا مت الدولة العثماذية في الذصف الأول من القرن الثامن عشر با تخاذ إجراء سياسي – إداري أثرت في الإمارات الكردية في جنوبي كردستان وذلك عندما دفعت حاجتها إلى وجود قوة واحدة في العراق لتستطيع مواجهة الخطر الفارسي إلى الاعتراف بسلطة والى بغداد (حسن باشا) غير الاعتيادية فامتد نفوذ إيا لة بغداد منذ ذلك الحين إلى ما وراء إيالة الموصل وضمت إليها مدينتى ماردين ونصيبين (رؤوف، ١٩٧٥).

وبموجب هذا الإجراء أصبحت الإمارات الكردية في جنوبي كردستان ومنطقة ماردين تتبع إيالة بغداد إداريًا (لونكريك، ١٩٨٥ / ١٩٥ و ٢٢٣)، وتعين على أمرائها أن يؤدوا الضريبة إلى ولاة بغداد لقاء إقرار الأخيرين لحكمهم ومنحهم الخلعة الرسمية سنويًا (نيبور، ١٩٦٥، ٧٥)، وآل الأمر في النهاية إلى احتفاظ والى بغداد بسلطة الإشراف على معظم الإمارات الكردية في كردستان الجنوبية (جودت، ١٩٦١هـ، ٢٧٠)، وبالأخص إمارتي بادينان، وبا بان إذ بقيت الأولى تابعة إيالة بغداد ولذلك نجد أن أمراء بادينان كانوا يتولون الإمارة بتفويض من والى بغداد خلال تلك الفترة (العزاوي، مج ٤-٧، ١٩٥٥، ٥٢- ٣٥)، ولكن الوالي على باشا أقدم على وضع أمراء بادينان تحت إشراف والن الموصل عام ١٩٨٦م (العمري، ١٩٤٠، ١٥)، أما الثاذية وهي إمارة با بان فإذها رغم تبعيتها لإيا لة بغداد إلا أن درجة تلك التبعية كانت تتوقف قبل كل شيء على قوة شخصية الأمير البا بانى ثم مالى موالى بغداد إلا أن درجة تلك التبعية كانت تتوقف قبل كل شيء على قوة أمير با بان وذفوذه كانا من الأمور التي تساعده على الاستقلال بشؤون إمارته على أمراة با بان فإذها رغم تبعيتها لإيا لة من الأمور التي تساعده على التبعية كانت تتوقف قبل كل شيء على قوة أمير با بان وذفوذه كانا من الأمور التي تساعده على الاستقلال بشؤون إمارته عن والى بغداد كمان أوالي ثمير الما الثاني ثم الإمور التي تساعده على الاستقلال بشؤون إمارته عن والى بغداد كان قوة أمير با بان وذفوذه كانا من الأمور التي تساعده على الاستقلال بشؤون إمارته عن والى بغداد كما أن قوة أمير با بان وذفوذه كانا الإمارة حتى تكون أشبه بأحد سناجقها.

كذلك تدخل العثمانيون في صلاحية الإمارات الكردية في فرض الضرائب والمكوس الجمركية تلك الصلاحية التي اعترف بها كل من السلطانين سليم الأول وسليمان القانوني (١٥٦٠-١٥٦٦م)، ولكن العثمانيين كانوا ينظرون إليها أحيانًا كأنها أعمال سلب وذهب وقطع طرق العثمانيون في ما بعد لتحقيق مآربهم في ضرب هؤلاء الأمراء الذين يناؤونهم تنصيب الذين



يسايرون السياسة العثماذية في محلهم لكن لا يمنع ذلك أن هذا الاتفاق أبرم بين قوتين غير متكافئتين من جميع النواحي خاصةً وأنه مازال مهددين بعدو مشترك هو الصفويين.

عهد السلطان سليم مهمة تحديد الوضع السياسي والإداري للإ مارات الكردية إلى إدريس البدليسي حيث حاول الأخير بحكمته أن يجنبها السيطرة العثماذية بقدر الاستطاع، كما أطلق اسم الحكومات الكردية على بعض الإمارات الكردية رسميًا (هروتي، ٢٠٠٨، ٧٠).

وا لجدير با لذكر أن البدليسي كان معذيًا بتحديد علاقة الكيانات الكردية بالاسلطات العثماذية فحسب، أما الإطار الشامل للتنظيمات الإدارية في المنطقة فكان يحدده المسؤولون العثمانيون وذلك بالاستناد إلى التنظيمات الإدارية العثماذية المتبعة في قلك الفترة (حسين، ٢٠٠٦، ٧٨-٨٥).

حاولت الدولة العثمانية إيجاد نظام حكومات الذى كان أشبه بالنظام الفدرالي – على حد التعبير – يهدف إلى تسهيل الأمور الإدارية حيث أن أحوال البلاد الخاصة ونزوع رؤساء العشائر فيها إلى الاسلطة وميل الاسكان الدائم إلى الحرية كانت تقتضى من العثمانيين إذ شاء إدارة مستقلة عن الإدارة العثمانية المباشرة (زكي، ١٩٣٩، ١٧١-١٧٢).

إضافة إلى أن الدولة العثمانية لم تكن تريد خلق كيان كبير له إدارته المركزية في بلاد ذات طبيعة مستعصية، كما أن الأمراء وزعماء العشائر الكرد كانوا قد اشترطوا على البدليسي استمرارهم في حكم إماراتهم وعشائرهم عندما أعلنوا ولائهم للدولة العثماذية وبتلك السياسة ذات النظرة البعيدة ثم ضمان ولاء الكرد للدولة العثمانية (هروتي، ٢٠٠٨، ٧٥).

وفي أحيان أخرى كانت الدولة العثماذية تستخدم بعض الإمارات الكردية لإخضاع الإمارات الأخرى التي لم تدخل ضمن السيادة العثماذية، فقد أصدرت السلطات العثماذية أوامرها لأمير بادينان سلطان حسين بك المذكور وزينل بك (أمير هكاري) مع زعماء إمارة برادوست بأمر من السلطان سليمان القانوني إمارة موكريانى التي رفضت الخضوع للسيادة العثماذية في عام امنهما وكانت النتيجة مقتل الأبناء الثلاثة للأمير رستم بن بابا عمرو الموكريانى (هروتي، ٢٠٠٨). (٩٦).

ومن السبل الأخرى التي انتهجوا فيها سياسة (فرق تسد) محاولة هدم البذية السياسية للإمارات الكردية بخلق أسباب الشقاق داخل الإمارة الكردية الواحدة خاصة في مسألة تولية منصب الإمارة وذلك عندما كانوا يعمدون إلى تنصيب أميرين على إمارة واحدة في وقت واحد مثلما حدث في إمارة بابان للحد من أمراءها وحركاتهم المضادة للسلطات العثمانية (البدليسي، ١٩٥٣). (147).



لعل كان هدف العثمانيون من تلك السياسة تحقيق منافع عدة منها إضعاف الكيانات السيا سية في كرد ستان جراء استمرار النزا عات بيذ ها وإ شغال الإ مارات والزعا مات الكرد ية بالا شكلات الداخلية والحيلو لة دون تو سيع نفوذ ها وتوحيد كلمتها، إلى جا نب تحقيق مكا سب مالية فكثيرًا ما كانوا يتقاضون مبالغ كبيرة من المال من الأمراء الكرد الطامعين في الحصول على منصب الإمارة لقاء تفويضهم رسميًا بالمنصب المنشود أو لقاء التوسط لهم لدى إستانبول.

في الوقت نفسه تضافرت عدة عوامل استفاد منها العثمانيين في تسهيل تنفيذ سياستهم المذكورة مذها حالة كرد ستان السيا سية المتمثلة في انق سامها إلى مجموعة إمارات إقطاعية وزعامات عشائرية متنافرة ومتناحرة حيث كانت النزاعات القائمة بسبب محاولة الحصول على مزيد من الامتيازات الإقطاعية أو الحفاظ على منا صبهم إزاء الخصم في بعض الأحوال يصبح دافعًا قويًا يدفعهم إلى الاستعانة بالدول المجاورة (مالكم، ج٢، ١٣٢٣هـ، ١١٠) لا شك أن تلك الدول كانت تنتظر تلك الفرصة، وساعد على ذلك عدم نضوج الشعور القومي في المنطقة بشكل عام وفي كرد ستان بشكل خاص مما أدى إلى عدم وجود قوة محلية رشيدة تتفهم المصلحة القومية وتحاول الحفاظ عليها.

ولاعل ما تجدر الإشارة إليه تمدّمت الإمارات الكردية طبقاً للاتفاق العثماني – الكردي السابق – بحالة شبه استقلال عن الدولة العثمانية وخاصةً فيما يتعلق بالشؤون الداخلية حيث احتفظت بإداراتها المحلية السابقة، واستمرت في حكم مناطقها ولم ترتبط بالحكومة المركزية إلا برابطة الولاء الأسمى وتقديم الالتزا مات المالية والعسكرية لها وظل ذلك الاستقلال الداخلي معتر فاً به رسميًا من قبل الدولة العثمانية في الفترات اللاحقة أيضاً. وقد أوضح ذلك الرحالة أوليا جلبى عند زيارته لكردستان في الربع الثالث من القرن السابع عشر الميلادي حيث ذكر عند وصفه لقلعة أكيل يقول « إلا أن أميرها ليس أميرًا عثمانيًا ولا يمكن عزله وإذا مات الأمير يرثه ابنه في منصبه لأنها حكومة مستقلة »، كذلك في وصف مدينة بدليس ينكر « عندما أطاع أمير بدليس السلطان سليمان أصبحت بدليس حكومة مستقلة » (جلبى، ج٤، ١٣١٤هـ، ٢٨، ١٠٥). أما الباشا "والى بغداد" حاكماً تركياً فهم يصرون على أن يترأسهم أحد رؤسائهم» (نيبور، ١٩٦٥، ٢٧).

يم كن ال قول أن العدُ مانيين كانوا ي تدخلوا في ال شؤون الداخلية للإ مارات والزعا مات الكردية كلما سنحت لهم الفرصة أو اقتضت مصالحهم ذلك إذ كانوا يخلقون المعاذير المختلفة ليتسنى لهم تنفيذ مآربهم في كردستان دون أن يمنعهم الا عتراف العدماني السابق بالاستقلال الداخلي لتلك الإ مارات ظهر ذلك واضحًا عندما كانوا يحاولون عزل من يرغبوا من الأمراء وتنصيب الموالين لهم مستقلين في ذلك ضرورة الاعتراف العدماني بالأمير الجديد ليأ خذ حكمه



طابعًا رسميًا حسبما جاء في الاتفاق الكردي العثماني، ولكن المسؤولين العثمانيين استغلوا ذلك إلى حد بعيد حيث كانت تصدر فرما نات عزل ونصب حكام الإمارات الكردية من قِبَل الصدر الأعظم أو السلطان العثماني نفسه خلال الحقب الأولى من الحكم العثماني، ولكن تلك السلطة قد أعطيت فيما بعد إلى ولاة الولايات العثمانية الكبرى مثل بغداد وديار بكر إذ تم تخويل حكام تلك الولايات صلاحية عزل ونصب أمراء الإمارات الكردية التابعة إداريًا لولاءتهم (البدليسي، ١٩٥٣، ص ٢٢٥).

وإن كانت السلطات العثمانية لم تمتلك في الواقع حق عزل الأمراء الكرد حقا مطلقا فيذكر أوليا جلبى «لا يمكن تعيين وعزل هؤلاء الأمراء – أى أمراء الحكومات الكردية ضمن إيا لة ديار بكر – إلا في حالة واحدة وهى عدم اشتراكهم في الحروب التي يدعون إلى الاشتراك فيها» (جلبى، ج٤، ١٣١٤ هـ، ٣٥)، ولكن المسؤولين العثمانيين استغلوا ذلك الامتياز الذى اعترف الأمراء الكردية لهم كما ذكرنا بل تطور بهم الأمر حتى أصبحت السلطات العثمانية صاحبة السلطة المطلقة في تعيين وعزل الأمراء الكرد وكانوا يرمون من وراء ذلك إلى إحكام قبضتهم السياسية على كرد ستان شيئًا فشيئًا وذلك إما عن طريق إبعاد الأمراء الكرد الذين يناوئون السياسية تسميها الدولة العثمانية مشاء عن طريق الحركات العسكرية أو التمرد والعصيان كما كانت العثماذية على إماراتهم سواء عن طريق الحركات العسكرية أو التمرد والعصيان كما كانت السيادة العثمانية على إمارة مراة الكرا حدث في عام ١٧٤٧م

كذلك ضرب الأمراء الذين لهم طموحات سياسية لا تتناسب مع المصالح العثماذية ونقصد بذلك مبادرتهم إلى توسيع ذفوذ إماراتهم أو محاولة بناء قوة إقليمية قد تهدد السيادة العثمانية في المنطقة، وخير مثال على ذلك هو «الأمير بدرخان باشا البوتانى» الذي وسع ذفوذه حتى امتد إلى مناطق دان، ومهاباد، ورواندوز، والموصل، وسعى إلى الاستقلال فأدركت السلطات العثمانية خطورة تلك التطورات عليها وعملت على القضاء عليه (هروتي، ٢٠٠٨، ١٠٦).

اهد مت الدولة العثماذية بتدصيب الأمراء الموالين لها فع ندما رفض الأمير البا بانى إبراهيم باشا أن يشترك مع والى بغداد في قمع حركة عشائر المندفك في جنوب العراق عام ١٧٨٦م أمر الوالي بعزله وعين مكانه الأمير عثمان باشا الذى راح يسعى إلى تلبية الطلب فشارك بالقوات البابانية في الحملة المذكورة (البصري، ١٩٩١، ١٨٣).

وبالإضافة إلى دا فع تقوية السلطات العثماذية السياسية في كردستان كانت هناك دوافع أخرى وراء عملية عزل وتعيين الأمراء الكرد من قِبَل المسؤولين العثمانيين وخاصةً مسألة المنافع المادية حيث كانت الرشاوى ودفع الأموال والهدايا التي كانت ترسل إلى المسؤولين العثمانيين تسبب في عزل الأمير الكردي عن إمارته وتولية من دفع تلك الإتاوات، فعلى سبيل المثال



في إمارة هكاري لم يتمكن زكريا بك الذى كان وارثًا شرعيًا للإدارة من استرجاع منصبه إلا بعد أن د فع مب لغ ما ئة أ لف ف لورى (عم لة إيطالا ية ت ساوى الوا حدة منها نحو ٢٠٠ دولار أمريكي) للمسؤولين العثمانيين (البدليسي، ١٩٥٣، ١٣٥). كما أن الأمير عزيز بن كاك محمد قد حصل على د عم القا ئد العثماني فرهاد با شا الذي كان قا ئدًا للقوات العثماذية في الشرق في الرا بع الأخير من القرن السادس عشر- (لونكريك، ١٩٨٥، ٢) ليحصل على إمارة بوتان عندما وعده بمبلغ الا ألف فلورى وقد تم له ما أراده فعلاً حتى أن فرهاد باشا قام بقتل منافسه الأمير ناصر بن خان إبدال ليزيل العقبات أمام بلوغه المنصب المنشود (البدليسي، ١٩٥٣).

أما الدافع الآخر فكان مسألة الوساطة الشخصية والصداقة والتقرب من المسؤولين حيث كانت هناك حالات عزل وتعيين ساهمت الصداقة الشخصية بدورًا بارزًا فيها فقد عين عمر باشا والى بغداد (١٧٦٤–١٧٧٥م) الأمير سليمان باشا على إمارة بابان لما بينهما من صداقة سابقة وذلك بعد أن عزل أحمد باشا بابان في عام ١٧٦٣م كما عزل المسؤولون العثمانيون الأمير مصطفي بك عن إمارة بالوفي عام ١٧٨٤م رغم خدماته الجليلة أثناء الحرب العثماذية الروسية (١٧٦٠-١٧٧٩م) وذلك لترضية طموحات ابن أخيه قاسم بك الذي تقرب من أولئك المسؤولين (ناظم بيك، ٢٠٠١، ١٦٢-١١٢).

أما التهمة الأكثر شيوعًا فهي تهمة التمرد والعصيان أو محاولة الانفصال والاستغلال التي وجهت إلى الأمراء الكرد في كثير من الأحيان وخاصة إلى أمراء با بان حيث كان العثمانيون يوجهون تهمة التمرد والعصيان إلى الأمير الذى كان يطمح إلى شيء من الاستقلال ويعمل على خدمة إمارته بتفان وإخلاص فقد عدّ والى بغداد حسن باشا الأمير البابانى بكربك متمرد أو شقيًا لمجرد أنه حاول تقوية نفوذه وتوسيع سلطاته فجهز حملة عسكرية بقياد ته أدت إلى اندحار بكربك

يضاف إلى ذلك سببًا آخر وراء عزل بعض الأمراء الكرد وهو عدم المساهمة في المجهود الحربي العثماني فقد أقدم والى بغداد على باشا (١٨٠٢–١٨٠٦م) على عزل الأمير البادينى مراد خان باشا في عام ١٨٠٣م لأنه لم يساهم على رأس قواته في حملة الوالي علي سنجاربل اكتفي بإرسال مائة مقاتل فقط (العزاوى، ١٩٩٨، ٥١).

كذلك استفاد العثمانيون من النزاعات القائمة بين الأمراء الكرد حول مذصب الإمارة حيث سعى الأمراء المتنافسين للحصول على البراءات السلطانية للإمارة لما هذه البراءات من قيمة معنوية يرجح كفتهم جعل العثمانيين يستغلون ذلك لتمرير مطالبهم وتحقيق نوا ياهم على حساب الإمارات الكردية. وكانت تلك الظاهرة أكثر وضوحًا في إمارة بابان من غيرها لأن التناحر



الأسرى فيها كانت على أشدها كما أن العثمانيين استغلوا مكانة السلطان وأهمية فرماناته بنظر. عامة الناس (البدليسي، ١٩٥٣، ١٦١–١٦٥)

ولم يكتف العثمانيون بذلك بل كانوا في بعض الأحيان يتجاوزون حدود عزل الأمراء الكرد ويعمدون إلى قتل بعض الأمراء غدرًا كما فعل الصدر الأعظم فرهاد باشا الذي قتل الأمير نا صر البو تانى في عام ١٥٨٣م وأ سند إ مارة بو تان إلى مناف سه الأ مير عز يز بن كاك مح مد (البدليسى، ١٩٥٣، ١٦٤).

على أية حال لقد أدت تلك السياسة العثمانية إلى حالة من عدم الاستقرار في أوضاع الإ مارات والزعا مات الكردية، واذ عدام الطمأنينة والاسلام في ريوعها مما أسفر عن تأخر قطور كرد ستان من النواحي السياسية، والاقتصادية، والاجتماعية كما فقدت الإ مارات الكردية استقلالها الداخلي شيئًا فشيئًا جراء تدخل السلطات العثمانية في مسألة منصب الإمارة، كما أن خوف الأمراء الكرد الدائم من العزل والتنحية من قِبَل السلطات العثماذية وبذلك أصبح الأمير الى انتهاج سياسات موالية لها و عدم الإقيان بما تعارضها الدولة العثماذية وبذلك أصبح الأمير الكردي الراعي لمصلحة إمارته شخصية نادرة بين الأمراء الكرد.

ومن ناحية أخرى لجأت السلطات العثمانية إلى سياسة جديدة تجاه الإمارات الكردية وهو التدخل في شؤونها بما يخل بالاتفاق الكردي العثماني السابق من ذلك في عهد السلطان سليمان القانوني. ظهرت محاولات بتر منطقة معينة من إمارة كردية معنية تحت تأثير ظروف خاصة على سبيل المثال استقطع بعض المناطق (الدائرة للخيرات) من إمارة جمشكزك الكردية وضمها «إلى الخواص الهمايونية» مستغلاً المنازعات التي نشبت بين أبناء الأمير بير حسين بك حول الإمارة إثر موت والدهم والتجائهم إلى السلطان ليحكم بينهم (البدليسي، ١٩٥٣، ١٨٩).

وفيما يتعلق بتعديلات الحدود وتغيير مناطق النفوذ يمكن عدّ إمارة بابان خير مثال على ذلك، إذ أن كثرة تلك التغييرات وسرعته جعلت رسم خارطة سياسية لتلك الإمارة أمرًا صعبًا إن لم يكن مستحيلاً ويعود ذلك إلى عدم استقرار أوضاعها السياسية نتيجة النزاع المستمر بين أمراء بابان أنفسهم من جهة وبينهم وبين ولاة بغداد.

وبهذا الشكل تناسى العثمانيون أن بنود الاتفاق الكردي العثماني قد حفظت للإمارات والزعا مات الكردية استقلالاً داخليًا و كانوا يقو مون في كثير من الأحيان بما يعد تدخلاً في الشؤون الداخلية للإمارات الكردية.



أولاً-موقف الإمارات الكردية من السياسة العثمانية

اندلعت الثورات والانتفاضات في كردستان خلال العهد العثماني ردًا على سياسة الدولة العثمانية للدفاع عن مصالحهم وحقوقهم المشروعة، وتحسين أ حوالهم المعيشية التي ساءت جراء انتزاع ممتلكاتهم أو مناصبهم من قِبَل السلطات العثمانية.

كان من أشهر هذه الانتفاضات؛ انتفاضة ابن جان بولاد والتي جاءت أحداثها في قيام القائد العسكري العثماني جغالة زادة سنان باشا في عام ١٦٠٥م بقتل الأمير (حسين بك بن جان بولاد بك) أمير كلس (بولاية حلب) الذي كان قد أصبح واليًا على إيالة حلب في السنة نفسها وذلك بدعوى تخلفه عن المشاركة في حرب الدولة الصفوية إلى جاذبه حيدها دعاه إلى ذلك (زكى، ١٩٣٩، ١٨٦).

فقد عدّ القائد العثماني المذكور عدم مشاركة الأمير حسين باشا سببًا للهزيمة التي مُنىّ بها أ مام الصفويين في أ طراف ( سلماس) الواقعة بأذربيجان الغربية في عام ١٦٠٥م وقد أدت تلك الحادثة إلى غضب الأمير على بن جان بولاد بك أ خو الأمير حسين باشا فتوجه إلى حلب ليعلن عن انتفاضة مسلحة ضد الدولة العثمانية توسع نطاقها لتشمل الانتفاضة أ طراف الشام وقراها حيث مد الأمير نفوذه إلى مدينة طرابلس الشام (هروتي، ٢٠٠٨، ١٤٥). إضافة إلى حمص وبعض النواحى الأخرى في الشام فلما ترسخ نفوذه أعلن استقلاله إذ تم له تأليف جيش كبير وسك باسمه النقود كما ذكر اسمه في الخطب (زكي، ١٩٣٩، ١٨٦).

ا ستغل المنتف ضون فرصة اذ شغال الدو لة العثماذ ية بمحار بة النم سا في إشعال نار الانتفاضة للمطالبة بحقوقهم المشروعة فتحركت الدولة العثمانية بإرسال حملة بقيادة الصدر الأعظم مراد با شا الملقب بـ (قويوجى) في عام ١٦٠٧م والتقى بزعيم الانتفاضة ابن جان بولاد في سهل أورج أسفرت عن هزيمة الجيش الكردي متكبداً خسائر جسيمة في الأرواح. واضطر ابن جان بولاد إلى الانسحاب إلى مدينة حلب التي لم يستطع الصمود فيها فطا لب العفو من السلطات فوافق وعُين واليًا لتيمشوارا (إحدى مقاطعات بلاد النمسا الخاضعة آنذاك للعثمانيين وتقع حاليًا فوافق وعُين واليًا لتيمشوارا (إحدى مقاطعات بلاد النمسا الخاضعة آنذاك للعثمانيين وتقع حاليًا وهو ذاهب إلى مقر عمله الجديد (زكي، ١٩٣٩، ١٨٧؛ المحامي، ١٩٧٧، ١٢٠).

ظهرت انتفاضة أخرى عرفت باسم «أكراد المللي» بقيادة تيمور باشا رغم أنه لم يكن أ ميرًا على إ مارة كردية ذات سلطة سيا سية بل برز بشكل زعيم قبلي اضطلع بمهام القيادة في عشائر المللي وانتفاضها ضد السلطات العثماذية، كانت عشائر المللي القاطنة في نواحي طور عابدين وقره جه داغ من منطقة ماردين معروفة بقوة شكيمتها وتمردها، وعدم خضوعها للسلطات العثماذية، و لذلك كانت مناطقها في اضطراب دائم وم شحونة بالمشكلات والأخطار بالنا سبة



للعثمانيين، واكتسبت هذه العشائر قوة إضافية عندما تسلم تيمور باشا مقاليد أمورها والمذكور ينتمى إلى أسرة كردية عريقة. وقد تولى منا صب مهمة في إستانبول ولكنه كان يبحث عن الفرصة التي يستطيع فيها الخروج من العاصمة فتم له ذلك والتحق بالعشائر المللية في بداية العقد الأخير من القرن الثامن عشر ليتم رئاستها (أبو بكر، ١٩٧٣، ٢١).

كان تيمور باشا يدرك أن العثمانيين يمثلون له حجرة عثرة في تحقيق أهدافه، لذلك أخذ منذ تسلمه مهام قيادة المللية يسعى إلى تقوية قواته وتوسيعها وتجهيزها بالأسلحة والمعدات الحربية حتى تألف له جيش قوى يضم محاربين أشداء لاحتمال اصطدامه بالدولة العثماذية يو ماً ما؛ لذا اعتمد على ذلك الجيش لتوسيع نطاق نفوذه ليشمل بعض المناطق والعشائر المجاورة الأمر الذى أدى إلى هلع الحكام العثمانيين المجاورين وخاصة واليا حلب وديار بكر إذ أصبحت تحركات تيمور باشا مصدر خطر على النفوذ العثماني في تلك الأنحاء و مما زاد العثمانيين غضبًا عليه هو عدم التفاته إلى السلطات العثمانية وقيامه بنشاطات معادية لها على جميع الطرق المؤدية إلى ديار بكر، وحلب والموصل، وإزاء ذلك بذل العثمانيون محاولات عدة للقضاء على ذلك الزعيم الكردي ولكنهم فشلوا في تحقيق ذلك (لونكريك، ١٩٨٥، ٢٥٣؛ العزاوي، مج ٤-٧، ١٩٥٥، ١١٠).

وعندما توسع ذفوذ تيمور باشا تحرك العثمانيون وعهدوا إلى والى بغداد سليمان باشا الكبير مهمة التصدي له نظرًا لأن مناطق الانتفاضة (وهى نواحي ماردين) كانت في تلك الفترة تدخل ضمن حدود إيا لة بغداد (العمري، ١٩٤٠، ٢٣؛ لونكريك، ١٩٨٥، ٢٥٢). وبعد أن جهز سليمان باشا حملة واسعة النطاق في عام ١٧٩١م توجه نحو الموصل ومنها إلى ماردين ليبلغ تعداد جيشه ثلاثين ألف مقاتل بعد أن التحق به واليا الموصل وأورفه بقواتهما وذلك بالإضافة إلى قوات إ مارة بابان والكثير من العشائر العربية التي كانت بمعية الوالى. أما تيمور باشا فكان قد جمع ما يقارب (١٥) ألف مقاتل تقريباً. لذلك لم يتمكن صد المصمود إذ رأى عدم قدرته على مقاو مة الجيش الزاحف فتشتت شمل قواته والتجأ إلى نواحي حلب (زكي، ١٩٣٩، ٢٧٠- ٢٢١).

بالرغم من ذلك فقد مدّت القوات المهاجمة يد البطش إلى مناطق المللين فتعرض سكان تلك المناطق لأنواع الدمار والخراب فأ صبحت الممتلكات لقمة سائغة لجنود سليمان باشا الذين عادوا من الحملة بغنائم وافرة. وبعد أن عمد سليمان باشا إلى إعدام بعض زعماء المللي من أقرباء تيمور باشا ومنهم أخوة سعدون بك وا بن عمه محمود بك، عين إبراهيم بك أ خا تيمور باشا زعيمًا لعشائر الملي (زكي، ١٩٣٩، ٢٢١؛ أبو بكر، ١٩٧٣، ٢٢).

ومع ذلك لم يتخل المليون عن مواقفهم المعادية للعثمانيين بصورة نهادية، إذوا صلوا تحركاتهم فيما بعد وخاصةً عندما تسلم أيوب بك الزعامة بعد إبراهيم بك فاصطدموا مرات عدة بالقوات العثمانية (هروتي، ٢٠٠٨، ١٤٨).



كذلك قامت انتفاضة عبد الرحمن با شا البا بانى الذي تولى إمارة با بان عام ١٧٨٩ وحكمها ما يقارب أربعًا وعشرين سنة في مدد متقطعة (زكي، ١٩٣٩، ٢٢٧) بلغت الإمارة في عهده أعلى درجات القوة والعظمة إذ توسعت حدودها كثيرًا حتى ضمت إليها أربيل ونواحيها، كما هددت بالاستيلاء على مدينة كركوك (لونكريك، ١٩٨٥، ٢٨٠؛ ناظم بيك، ٢٠٠١، ٢٧٤). وصار لأمير بابان نفوذ على إيالة بغداد نفسها فكان تعيين عبد الله باشا الخزنة دارك (١٨٠-١٨٢٩م) واليًا على بغداد أثر مقتل سليمان باشا الصغير في عام ١٨١٠م بتعضيد من عبد الرحمن باشا وتأثيره ( فائق بك، ١٩٦٢، ٤٠). استغل عبد الرحمن با شا سلطته في تطوير قوا ته الع سكرية تحسبًا للتقلبات اللاحقة فقد نقل كمية من الأسلحة والمعدات العسكرية بينها عدد من المدافع من إيا لة بغداد إلى السليمانية خلال تلك الفوضى التي نشبت أثناء حادثة تنصيب عبد الله باشا على بغداد ( هروتي، ٢٠٠٨، ٢٩٤).

ولما نجح عبد الرحمن باشا في النهوض بإمارته حاول إبعاد إمارته عن السيادة العثماذية وتأثيراتها وبالأخص تدخلات إيالة بغداد التي كانت بابان تابعة لها (لونكريك، ١٩٨٥، ١٧٩– ١٨٠). الأمر الذي عرضه للا صطدام بقوات إيا لة بغداد مرارًا فقد اشتبك مرتين مع تلك القوات في مضيق بازيان ولكنه انهزم في كل منهما لخيانة ابن عمه خا لد باشا واتساع نطاق إمارته لتضم أطراف أردبيل (ناظم بيك، ٢٠٠١، ٢٧٤؛ العراوي، ٢٠٠٠، ١٩٩٩). الأمر الذي جلب إليه حنق الوالي وغضبه فزحف عليه عبد الله باشا والى بغداد بجيش كبير والتقيا في كفري (التابعة لكركوك) فراف أردبيل مرا لذي مع مد الله باشا والى بغداد بعيش عبير والتقيا مي حفري (التابعة لكركوك) في عام ١٩١٢م فوقعت بينهما معركة دامية انتصرت فيها قوات بابان في بداية المعركة ولكن صمود فوات بغداد قلب الموقف فانهزم عبد الرحمن باشا مع بعض رجاله إلى إيران تاركًا وراءه قوات بغداد ليشيدوا منارة من رؤوس قتلى الكرد (فائق بك، ١٩٦٢، ٥٤٦، ١٩٦٢).

وبالرغم من عودة عبد الرحمن باشا من إيران بعد هذه الواقعة وتسلمه مهام الأمور في السليمانية، ولكنه توقي بعد ذلك في عام ١٨١٣م وبذلك لم تثمر جهوده عن تحقيق أهدافه بالرغم من طموحاته الكثيرة ومقدراته الكبيرة ويرجع ذلك إلى أسباب عدة في مقدمتها النزا عات العائلية التى أدت إلى خيانة أقرباء عبد الرحمن باشا له (زكى، ١٩٣٩، ٢٢٨؛ ناظم بيك، ٢٠٠١، ٢٧٥).

وذلك بالإضافة إلى قوة ولاة بغداد المعاصرين لعبد الرحمن باشا وحذكتهم السياسية حيث كان لهؤلاء دور مؤثر في إفشال مخططاته، كما أن الظروف السياسية العامة في الدولة العثماذية لم تكن مساعدة للأمير البا بانى، فقد عاصر عبد الرحمن باشا فترة كا نت الدولة العثماذية تحاول فيها استعادة أنفاسها وتقوية ساعدها ونقصد بذلك عهد السلطان محمود الثاني (١٨٠٨–١٨٣٩م) الذي حاول بإصلاحاته إعادة بناء الدولة على أسس جديدة (هروتي، ٢٠٠٨).



ومع اصلاحات السلطان محمود الثاني فقد أمر بتطبيقها في كردستان بالرغم من تمتع الأخيرة بنوع من الاستقلال الذاتي في ظل كياناتها المحلية بموجب الاتفاق الكردي العثماني السابق، كما أنه لم يأخذ موقع كردستان الحدودي ومجاورتها لإيران وروسيا بنظر الاعتبار رغم أن الضغط عليها كان يشكل فرصة سانحة للدولتين الأخيرتين للتدخل في شؤون الدولة العثمانية (العزاوي، مج ٤-٧، ١٩٥٥، ٤٢). وبذلك فقد حاول السلطان إذهاء حكم الإمارات الكردية وتأسيس قوا عد الحكم المباشر في كردستان مما كان يعنى إلغاء الاتفاق الكردي العثماني نهائياً و فرض

لا كن كا نت ه ناك عوا مل تقف وراء محاولة فرض سيا سة المركزية في أ نحاء الدولة العثمانية في مقدمتها محاولة إعادة الحياة إلى مؤسسات الدولة وتقوية السلطة المركزية، وحماية الدولة من التحلل والتفكك (رؤوف، ١٩٧٥، ١٨٩).

ولكن بالإضافة إلى تلك العوا مل هناك دوا فع أخرى أثرت في تنفيذ تلك المه مة في كردستان لاعل أبرزها محاولة قطع السبل أ مام الدولتين الإيرانية والروسية للتدخل في الشؤون العثماذية الداخلية، ف من المرجح أن الاسؤولين العث مانيين قد ضاقوا ذرعًا بتدخلات الدولتين المنكورتين اللتين كانتا تتخذان من الكيانات الكردية وسيلة لتلك التدخلات خاصة وأذها كانت قريبة من حدود الدولتين وتعرف بموافقها المناوبة للسيادة العثمانية عمومًا، و من جانب آخر كان العثمانيون يرمون من وراء تلك العملية ضرب الحركة القومية الكردية التي كانت في بدايتها أنذاك وذلك بهدم الكيانات السياسية السيادة العثمانية عمومًا، و من جانب آخر كان أنذاك وذلك بهدم الكيانات السياسية التي كانت تقوم عليها تلك الحركة خلال هذه الفترة حيث أن جميع الحركات والانتفاضات الكردية كانت حتى تلك الفترة توجه من قبل الأمراء حيث أن جميع الحركات والانتفاضات الكردية كانت حتى تلك الفترة توجه من قبل الأمراء واردات الدولة من كردستان بإحكام السيطرة عليها واستغلالها ماديًا كان يعد دافعًا مهمًا لما واردات الدولة من كردستان بإحكام السيطرة عليها واستغلالها ماديًا كان يعد دافعًا مهمًا لما واردات الدولة من كردستان بإحكام السيطرة عليها واستغلالها ماديًا كان يعد دافعًا مهمًا لما و وقادية الحملية فقد بادرت السلطات العثمانية إلى فرض ضرائب إضافية في الماطق الكردية وقالية الحملة العثمانية التي وجهت إليها لخرض الحكم المركزي مباشرة (برانت، ١٩٨٩، ٤٩). وقا الوقت نفسه لمساهمة في حل الأزمة الاقتصادية التي كانت تمر بها الدولة العثمانية في ذلك وليقا وارةت.

إلى جانب تلك الدوافع كان هناك دا فع آخر وراء عملية فرض الحكم المركزي على كردستان هو دافع التجذيد حيث كانت الدولة العثمانية تسعى من وراء هذه العملية هو توفير الرجال للجيش النظامي الجديد الذى تأسس حديثًا ويراد تطويره، وبالرغم من كل ذلك لا تخرج عملية القضاء على الإمارات الكردية عن إطار المحاولات العثمانية الهادفة إلى اصلاح دولتهم التي تخلفت عن ركب التطور من وجهة ذظر العثمانيين ولكنها كانت خرقًا عثمانيًا كاملاً



للاتفاق الكردي العثماني المبرم في عام ١٥١٤م وعملية إعادة احتلال شاملة لكرد ستان وجهة ذظر الكرد.

ومهما يكن فإن الاصلاحات العثماذية طبقت في كردستان بوجهها الاسلبي أما دعوات الا ساواة وتذ ظيم الذ ظام الضريبي، وتحد يد الخد مة الع سكرية وغير ها من القوانين المتعلقة بالجوا نب الاقتصادية والاجتماع ية والثقاف ية فإن آثار ها لم تلحظ في كردستان سوى أن الاصلاحات العسكرية وإعداد الجيش الجديد، وبإ شراف الخبراء الأوروبيين ترك آثاره الواضحة على كردستان باسم الاصلاحات من خلال الحملات العسكرية العثمانية في الوقت الذى فشل فيه ذلك الجيش في المحافظة على حدود الدولة العثمانية.

نتيجة لما سبق ظهرت موجات استياء عارمة من قِبَل الكرد تجاه السياسة العثماذية التعسفية ضدهم وقد شجعهم على ذلك الاضطرابات السياسية والعسكرية التي مرت بها الدولة العثماذية في ذلك الوقت خاصةً بعد هزيمتها أ مام روسيا في حرب عامي ١٨٢٨–١٨٢٩م، وانتصار اليونانيين في حرب المورة والحصول على استقلالهم عام ١٨٣١م، فضلاً عنما انتاب الإدارة العثماذية من التخلف، والظلم، والقيام بعلميات السلب والذهب لممتلكات الكرد خاصة وأن غالبية الحكام والموظفين كانوا قد اشتروا مناصبهم بالأموال والرشاوى مما دفعهم إلى السعي جاهدين لتعويض تلك الأ موال على حساب الأهالي، ولذلك كانت الرشوة والفساد منتشرة في جميع مؤسسات الدولة (مولتكه، ١٩٨٨، ٧٧–٧٧).

لذا بدأت عدة حركات وانتفاضات كردية ضد السلطات العثماذية من أهمها انتفاضة الأمير السوراني محمد باشا المشهور بـ(باشاى كه وره) الذى كان يوسع حدود إمارته على حساب الأقاليم المجاورة بهدف بناء كيان سياسي كردى، وقد بذلت إمارة بوتان محاولة مشابهة في عهد أميرها بدرخان بك – باشا فيما بعد– فأصبحت الإمارة أشبه بحكومة مستقلة لا تعد الباب العالي أية أهمية منذ بداية الثلاثينات من القرن التاسع عشر، وفي عام ١٨٢٩م نشبت الانتفاضة في بعض مناطق هكاري وأخذت تتوسع تدريجيًا في المناطق المجاورة (هروتي، ٢٠٠٨، ١٨٢).

كما أصبحت بعض المناطق في الجهات الشمالية من كردستان بمنأى من السيطرة العثماذية خلال تلك الفترة وخاصةً مناطق وان وبايزيد. أما البقاع الواقعة بين أرضروم وخوى فأصبحت منطقة صعبة الاختراق حتى لساعي البريد العثماني لأن الكرد في هذه المنطقة لم يكونوا يعتر فوا بأية سلطة عليهم في تلك الفترة، أما منطقة درسيم الوعرة الكائنة في أقصى شمالي غربي كردستان فقد ظلت تناوئ السيادة العثمانية باستمرار إذ كان أبناء تلك المنطقة المعروفون بأكراد الزازا مصرين على إدارة أنفسهم بانفسهم بعيداً عن السلطات العثمانية وقاوموا في سبيل ذلك حملات عثمانية عديدة حاولت إخضاعهم بالقوة. ويمكن القول أن الاتحالات خلال



تلك الفترة كانت شبه معدومة بين بغداد وإستانبول إذ كان شرقي الأناضول عمومًا أشبه ما يكون تحت سيطرة الزعماء الكرد وخارجة عن السلطة العثمانية (هروتي، ٢٠٠٨، ١٨٣).

لا كن سرعان ما استعادت الدولة العثماذية أنفا سها في كردستان وإخضاعها للحكم المركزي عقب توقيع عقد صلح كوتاهية مع مصر في ٨ نيسان ١٨٣٣ ومعاهدة خوذكار أسكله سى مع روسيا عام ١٨٣٣ (أحمد، ١٩٨٦، ١٦٢–١٦٣). مما فرض عليها الدخول في مقاومة شديدة مع الكرد لعدم قبول الأخيرة الخضوع للسلطات العثمانية.

يمكن القول أن الكرد بذلوا جهود في مواجهة السلطات العثماذية؛ ويرجع ذلك إلى عدة دوا فع هي ر فض الكرد للسلطة العثماذية المبا شرة ومحاو لة الحفاظ على كيا ناتهم السيا سية واستقلالهم الداخلي التي كانت مهددة من قِبَل العثمانيين، كذلك ذفور الكرد من العثمانيين وسيطرتهم الجائرة ورفضهم للإجراءات العثماذية الجديدة وخاصة التجذيد، والضرائب الإضافية التي كانت ضمن أ هداف الحملة العثماذية الجديدة على كردستان، كما أن الأ مراء والزعماء الذكرد الذين كانوا قادرين على حث رعا ياهم على الانتفا ضة كانوا يحاولون الحفاظ على سلطاتهم السياسية وآ خرون منهم على ممتلكاتهم الإقطاعية المهددة من قِبَل العثمانيين في الا الحملة لذلك بادروا إلى المقاومة واتخاذ موقف الدفاع.

بدأت المتحركات العثمانية بتوجيه حملة إلى كردستان بقيادة محمد رشيد باشا والى سيواس فبدأ هجماته على شمال كردستان عام ١٨٣٤م وقام بنهبها ورغم ذلك لم يستسلم الكرد بل تصدى للجيش العثماني في بعض المواقع الحصينة في جنوبي بحيرة وان في إقليم هكاري حيث لم يتمكن العثمانيون من القضاء على نفوذ الزعماء الكرد وسلطتهم هناك. كما لم تستطع قوات محمد رشيد باشا من الظهور في جبال (موش – جاسو) شرقي تركيا، أيضًا (يحيى، ١٩٩٢، ٢٠). وا لجدير با لذكر أن الأرمن كانوا يشاركون الكرد أيضًا في محاري قراب محمد رشيد باشا من الظهور في جبال (موش – جاسو) شرقي تركيا، أيضًا (يحيى، ١٩٩٢، ٢٠). وا لجدير با لذكر أن الأرمن كانوا يشاركون الكرد أيضًا في محاربة الجيش العثماني في بضع وا المناطق فقد عثر (جيمس برانت) أثناء زيارته لكردستان على دلائل تبرهن على ذلك بالرغم من إذ كارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادر أ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا في الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادرأ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا إذا لمامين إذكارهم الذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادر أ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا ي الحملة إذكارهم لذلك خوفًا من العثمانيين إذ بادر أ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا م الحمانين إذ بادر أ حد الجنود العثمانيين الذين شاركوا م الحملة إذكارهم الذات «أن الأرمن كانوا عنيدين في مقاومتهم لنا تمامًا مثل السلماني في الذالمين من المان النان مائنا مثل السلمين» إذكارمان مائل النان مائل النان مائا مثل المامين أذكارهم الذالك قائلاً لبرانت «أن الأرمن كانوا عنيدين في مقاومتهم لنا تماماً مثل السلمين» (برانت، ١٩٨٩، ٤٧).

وبالرغم من كل ذلك أصر محمد رشيد با شا على القضاء على المقاومة الكردية بقوة متناهية، وقد لجأ في سبيل ذلك إلى تهجير بعض الجما عات الكردية إلى الأقاليم البعيدة من الدولة العثمانية مما أدى إلى موت أعداد كبيرة من العجزة والأطفال منهم.



لكن في الوقت نفسه كانت هناك عدة عراقيل منعت الحملة من تحقيق أهدافها الرئيسة مذها ذقص المؤمن اللازمة للجنود مما اضطرهم إلى القيام بأعمال الذهب والسلب بالمدن التي يمرون بها (هروتي، ٢٠٠٨، ١٨٧).

ثانياً: سقوط الإمارات الكردية وإعادة فرض السيادة العثمانية على كردستان ١٨٣٦–١٥٥١

كانت كردستان قد قسمت واستمر تقسيمها خلال القرن التاسع عشر بين الدولتين العثمانية والإيرانية، وكان الصراع بينهما مستمرًا من أجل فرض السيطرة على أكبر جزء ممكن من كردستان في الوقت الذى كانت فيه الدولتان تعاذيان من الضعف وتتجهان أكثر فأكثر للخضوع للنفوذ السياسي والاقتصادي وحتى العسكري للدول الأوروبية الكبرى والتي كانت قد دخلت هي نفسها في صراع من أجل اقتسام مناطق النفوذ في الشرق الأوسط بشكل عام والدولة العثماذية بشكل خاص، ومن جانبها فإن كردستان كانت مقسمة بين عديد من الإ مارات مثل (بابان – سوران – بادينان – بوتان – هكاري) وكانت في تنافس مستمر على توسيع رقعتها. لذلك كانت حدودها في تبدل مستمر بالإ ضافة إلى الإقطاء يات الواسعة التي كانت تخضع لحكم وقوانين الإقطاعيين (جليلي جليل، ١٩٨٧، ١١).

مرت الإ مارات الكرد ية بعدة مراحل في سقوطها و صولا إلى استقلالها عن الدو لة العثماذية، كانت أولى هذه الإ مارات إمارة سوران بدأت أولى مراحلها في عهد الأمير محمد با شا عندما تولى الإ مارة في عام ١٨١٣م حيث جنح إلى الانفصال عن الحكم العثماني لتأسيس كيان كردى موحد مستغلاً ضعف الدولة العثمانية في ذلك الوقت من ناحية وضعف الإ مارات الكردية المجاورة خلال تلك الفترة وخاصة إمارتا با بان وبادينان وانشغالهما بمنازعاتهما الداخلية حول منصب الإ مارة فنجح الأمير محمد با شافي تحقيق طموحا ته سواء في تطوير الأمور الدفاعية والع سكرية أم الإدارية والأمذية، والمالاية، ولم يكتف بذلك بل ا تخذ خطوات مشهودة في طريق الاستقلال عن الدولة العثمانية إذ كان اسمه يذكر في خطب الجمعة، كما ضرب النقود با سمه (موكريانى، د.ت، ٤١؛ نيكيتين، ١٩٦٧، ١٧١).

ركز الأمير محمد في بدايات العقد الرابع من القرن التاسع عشر جهوده على المناطق الواقعة إلى الشمال والغرب من إمارته وبالتحديد الأقاليم التابعة لإمارة بادينان والمناطق الكردية الإيزدية في سنجار والشيخان خاصةً عندما قام أمير الإيزديين على بك بقتل زعيم العشائر المزورية (على آ غا الباليه ته يى) مما أدى إلى لجوء ابن أخيه (ملايحيى المزوري) إلى الأمير السورانى طالبًا الانتقام له من على بك الإيزدى، ومن أمير بادينان الذى كان له ضلع في هذه الحاد ثة حسب اعتقاد الملا يحى (زكي، ١٩٣٩، ٢٢٩؛ الموصلي، ١٩٢٣، ٢٠٦- ٣٠٧). وكا نت تلك



عليها دون شك وزاد في تشجيعه على ذلك لجوء موسى بك إليه طالبًا معاونته للحصول على منصب إمارة بادينان، وخلع أخيه سعيد باشا الذي كان يحكم الإمارة آنذاك (العزاوي، ٢٠٠٠، ٥٤؛ لونكريك، ١٩٨٥، ٣٤٣).

كما أنه لا يمكننا أن نستبعد العا مل الدينى في الهجوم السورانى على تلك المناطق، فقد وصف الأمير محمد – من قبل أغلب المؤرخين – بأنه كان متدينًا وحاول تطبيق نصوص الشريعة الإسلامية في حكمة (زكي، ١٩٣٩، ٢٣١). وخاصة عندما أفتى له عالمه الديني ملا محمد الخطى. باستباحة دماء الإيزديين، الأمر الذى حرك الحمية الدينية لديه ولدى قواد وجنوده أيضًا (المائى، ١٩٦٠، ١٦٧).

ومن ثم أعمد الأمير السورانى حملة عسكرية خرج على رأسها في عام ١٨٣٢م أحدث من خلالها مجزرة مروعة في الكود الإيزديين كما أمر بقتل زعيمهم على بك واستولى على مناطقهم في الشيخان وسنجار، واستولى كذلك على عقرة، زاخو، ودهوك، وآميدي وبذلك تمكن من إلحاق إمارة بادينان بأكملها بإمارته (الموصلي، ١٩٢٣، ٣٠٧).

وبالرغم من حرص الأمير السوراني إلا أنه اصطدم بالدولة العثماذية عندما كلفت الأخيرة محمد رشيد باشا بالقضاء عليه كما ذكرنا سابقًا ولا شك أن تلك المهمة تُعد من المحاولات العثمانية لتقوية السلطة المركزية وفرض الحكم المباشر على أقاليم الدولة العثماذية في إطار اصلاحات السلطان محمود الثاني، كما ذكرنا سابقًا ولكننا ذستطيع الإشارة إلى عوا مل أخرى ساهمت في توجيه تلك الحملة أيضًا منها أن الدولة العثماذية أرادت تقوية سيطرتها في كردستان لتأمين ظهر جيشها عندما تبدأ الجولة التالية من المواجهة مع قوات إبراهيم باشا في الشام (إسماعيل، ١٩٧١، ٣٢٧).

ومما يرجح هذا العامل وجود إشارات تفيد بأن اتفاقًا قد تم بين الأمير السوراني وإبراهيم با شا في ال شام على تقديم المساعدة لبع ضهما البعض ضد الدولة العثماذية، ولا شك في أن المسؤولين العثمانيين قد أحيطوا العلم بذلك فأرادوا القضاء أولاً على محمد با شا السوراني ليتفرغوا بعد ذلك للقوات المصرية في الشام (الكوراني، ١٩٣٩، ١٣٣).

بدأ محمد رشيد باشا هجماته على المناطق التابعة لإمارة سوران عام ١٨٣٦م فهاجم زاخو واستولى عليها بعد أن حاصرها ثم توجه نحو الموصل، وعندما علم محمد باشا بذلك اذسحب إلى روا ندوز وأ مر بتح صين الم ناطق التي كا نت تقع في طريق الجيش العثماني وفي إطار خطوة دبلوما سية من جاذبه أرسل مبعو ثاً إلى الحكو مة القاجارية عارضاً عليها العمل المشترك ضد الجيش العثماني مقابل تعهده بإعلانه الانضمام إلى الدولة القاجارية ولكنه جوبه بالرفض نظراً لعداء المسؤولين القا جاريين له وعدم نسيانهم هجما ته على المناطق التابعة لهم وتأثير الضغط



البريطاني الروسي، فرغبة روسيا في المحافظة على مصالحها في إيران جعلتها تعادى الحركات المناوئة للحكومة القاجارية، كذلك بريطانيا التي أرادت الحفاظ على مصالحها في تلك المنطقة أيضًا ولتأمين الطريق الذى يمر عبر المنطقة إلى بلاد الهند التي تُعد درة التاج البريطاني لذا جاءت الدبلوماسية البريطانية في العمل على تضامن الدولتين العثمانية والقاجارية للقضاء على الأمير السوراني وحركاته التوسعية للوقوف في وجه الزحف الروسي با تجاه الجنوب من ناحية و لخوف بريطانيا من احتمال إعلان أمير سوران الولاء للحكم المصري القائم في سوريا من ناحية أخرى لذا سارعت بريطانيا بعملية القضاء على الأمير محمد باشا (نوار، ١٩٦٨، ١٤-١-١٠) إسماعيل، ١٩٧١، سارعت بريطانيا بعملية القضاء على الأمير محمد باشا (نوار، ١٩٦٨، ١٤-١-١٠) إسماعيل، ١٩٧١،

إلا أنه يبدو أن جميع هذه المساعي قد رفضت من قبل السلطات العثماذية وخاصة من قبل محمد رشيد باشا الذي لم يكن مستعدًا لتقاسم انتصاراته مع أية جهة أخرى بحجة أن هذه الو ساطة تعد تدخلاً في شؤون الدو لة العثماذية، كما عدّ العرض الإيرا ني مناورة تهدف إلى التدخل في كردستان العثمانية وحذرت السلطات العثمانية إيران من محاولة دخول أراضيها (نوار، ١٩٦٨، ١٥٥- ١٠٢).

وعندما وصل الجيش العثماني إلى مناطق بادينان أرسل الأمير محمد جيشًا بقيادة أخيه رسول بك مع سعيد باشا وإسماعيل باشا (أمير بادينان) – وكان الأخير قد صالح الأمير السوراني مؤخرًا – لملاقاة الجيش العثماني إلا أنهم لم يصلوا في الوقت المناسب إذ سبقهم الجيش العثماني الذى هاجم آميدي من الموصل، واستولى عليها مستغلاً غياب إسماعيل باشا الذى كان مسؤولاً عن الدفاع عنها، و ترك العثمانيون حامية صغيرة في قلعة آميدى ليهاجموا المناطق الأخرى فتحين إسماعيل باشا الفرصة حين وصله المدد فهاجم القلعة وأعاد السيطرة عليها، وتمكن من الدفاع عنها ضد المحاولات العثمانية لإعادة احتلالها (موكرياني، د.ت، ٦٨).

اشتد حصار العثمانيون للأمير محمد في رواندوز وعانى من نقص الماء والمؤن فاضطر إلى الاستسلام خاصة عندما أدرك عجزه عن المقاومة وخاصة عندما فقد الجزء الأعظم من مناطق نفوذه على يد القوات العثمانية (خالفين، ١٩٦٩، ٥٣).

المهم دخل محمد رشيد باشا إمارة سوران، أما الأمير محمد باشا فقد اختلف بعض المؤرخين حول مصيره، لكن معظمهم يتفقون على أن الأمير قد قضى عليه بأمر من السلطان العثماني وهو في طريقه للرجوع إلى إمارته ومعه تفويض بالإمارة (موكريانى، د.ت، ٦٩؛ الموصلي، العثماني العثماني وهو في طريقه للرجوع إلى إمارته ومعه تفويض بالإمارة (موكريانى، د.ت، ٦٩؛ الموصلي، العثماني العثماني وهو أخر يذهب إلى أن الأمير قد حصل على العفو من السلطان بوساطة أحد أمناء الدولة الذي كان جارًا للأمير وهو تحت الإقامة الجبرية في إستانبول مستغلاً الليلة التي كان السلطان يخلو بنفسه فأ عاد السلطان إليه حكم الإمارة وأذن له بالرحيل، ولكن والى



بغداد قد تدخل في الأمروبعد مداولات مطولة نجح في حث السلطان على إصدار الأمر بقتله فو صل هذا الأمر إلى والى سيواس متزامنًا مع وصول الأمير محمد فربطوه وألقوه في البحر (باباني، ١٣٦٦هـ، ١٨٢-١٨٥).

وبعد رحيل الأمير محمد دخلت إمارة سوران في طور الاحتضار ولكذها لم تذهر مباشرة فقد اجتمع أو لو الأمر في روا ندوز وعينوا أحمد بك (أخي الأمير) أميرًا جديدًا على سوران (موكرياني، دت، ٧٠). مما يدل على أن العثمانيين قد اكتفوا باستسلام الأمير محمد باشا ولم يقضوا على إمارته في تلك الحملة. وجاء بعد أحمد بك أخوه سليمان بك إلى الحكم وبعده رسول با شا الذي ظل يحكم سروان إلى عام ١٨٥٢م حيث نصب حاك مًا على روا ندوز، وحرير، وشيروان، وبالك، وبرادوست بموجب فرمان فالتجأ إلى إيران بعد هزيمته أمام القوات التي وجهها الوالى إليه فدخلت تلك القوات إلى روا ندوز، وتم تعيين متصرف عثماني عليها وأدخلت أجهزة الدو لة إليها (موكرياني، دت، ٢٠). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات في إيران أصدر الدو لة إليها (موكرياني، دت، ٢٠-٧٧). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات بي إيران أصدر الدو لة إليها (موكرياني، دت، ٢٠-٧٧). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات م ي ي المار الدو لة إليها (موكرياني، دت، ٢٠-١٧). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات م ي ي يران أصدر الدولة إليها (موكرياني، دت، ٢٠-١٧). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات ي ي يران أصدر الدولة إليها (موكرياني، دت، ٢٠-١٧). وبعد أن مكث رسول با شا خمس سنوات ي ي يران أصدر الد سلطان الع فو عنه بو ساطة إيراذية، و عاد إلى بغداد، و سافر إلى الحجاز ثم إ ستانبول، و عُين متصرفًا لمقاطعة وان وبعد ثلاث سنوات اختار الإقا مة ي أر ضروم حتى وفا ته هناك سنة ١٨٨٣م (زكي، ١٩٣٩، ص ٤١٥–٤١٦).

أما المرحلة الثانية من سقوط الإمارات الكردية فجأت بنهاية إمارة بوتان في عهد بدرخان با شا (١٨٢١-١٨٤) تزامن عهده مع وصول الدو لة العثماذ ية إلى ضعف خطير في كياذ ها ومؤسساتها و تزامن أيضًا مع اصلاحات السلطان مح مود الثاني الهاد فة إلى تقوية السلطة المركزية، والقضاء على الإمارات والزعامات الكردية وقد ترك ذلك تأثيرًا في أعمال بدرخان بك وتطلعاته ثم مصيره فيما بعد. فالضعف الذي أصاب الدولة بعث آمال الحرية والاستقلال لدى الكرد فقا مت الحركات والانتفاضات في أنحاء متفرقة من كردستان وكانت إمارة بوتان تشكل أحد مراكز ت لك الانتفاضة الهاد فة إلى الحفاظ على الاستقلال الدري وة طويره الكرد فقامت الحركات والانتفاضات مع أنحاء متفرقة من كردستان وكانت إمارة بوتان تشكل أحد مراكز ت لك الانتفاضة الهاد فة إلى الحفاظ على الاستقلال الداخلي الكردي وة طويره أحد مراكز ت المائية المائية من الهاد فة إلى الحفاظ على الاستقلال الداخلي المردي والاستقلال العثمانية.

في البداية استغل بدرخان ضعف الدولة العثماذية وشن هجو مًا على بعض القبائل المتمردة في النواحي القريبة من منطقة جزرة (جزيرة بوتان) انتهى هجوم بدرخان عليها بأسر بعض أمرائها مما يعد مخالفًا لأوامر السلطانية خاصةً وأن تلك القبائل أعلنت ولاءها للدولة العثمانية لكن ثم هذا الأمر أثار غضب السلطان العثماني ليتدخل لإنهاء هذه الأزمة وإطلاق سراح خاصة وأنه كان من بين الأسرى طفلان من الطائفة النسطورية، وعندما وجه أمر من السلطان إلى بدرخان بإطلاق سراحهما وإرجاعه ما إلى أهلهما قوبل ذلك بالرفض على اعتبار أن تلك



القبائل قد دأبت على الذمرد وعلى إحداث أعمال الفساد والتخريب في المناطق القريبة مذها والاستيلاء على ممتلكات الأهالي وأ موالهم فضلا عن تعمدهم قتل وإعدام ستة عشر شخصًا دون وجه حق الأمر الذي جعل تصرفات هؤلاء تجاوز حدود التحمل والصبر ، يضاف إلى ذلك إقامة بعض المدارس الأجنبية في لواء وإن الذي يسكن فيه تلك القبائل وتلك المدارس وقعت تحت أيدي تدبر سيا سة خفية للتدخل في شؤون المناطق لذا جاء تصرف بدرخان كما أو ضحه للسلطات العثمانية بهدف الحد من مخاطر تلك القبائل وضرورة عودة إخضاعها للسلطات لكن ذلك لم يمنع السلطان العثماني من التأكد على بدرخان على إطلاق سراحهما وباقي الأفراد الأسرى للحد من الا ضطرابات ولم يكتف بدرخان بعدم تنفيذ الأوا مر السلطانية فحسب بل عمد إلى تقسيم ممتلكات معظم الأهالي النسطوريين على الأشراف والمشايخ كل ذلك من أجل إدخال عشيرة هكاري وقبيلة نسطوري تحت إدارته مما يعنى تعديه على أوا مر السلطان من ناحية وإثارة غضب السفراء الأجانب تجاه اضطهاده للذسطوريين بل تعذبته في طلب أ موال [أق جات-عم لة عثمانية فضية] في سبيل إطلاق سراح الطفلين النسطوريين. ولما وجد بدرخان عدم تسليمه لتلك الأموال قام بإرسالهم إلى بيتهم بسوق جزرة فتعمد أحد الدراويش الأفغان بشرائهما تمهيدًا لبيعهم بالموصل فلما علما محمد باشا أحد الأمراء الكرديين الذين أظهروا طاعة للسلطان العثماني بهذا الأمر استدعى هذا الشخص لتسليم الطفلين فوافق الأخير مقابل إطلاق سراح أحد الدراويش الأفغان التابعين له فتم تلبية طلبه وأرسل الطفلين إلى أهلهما دون مقابل، لذا أرسل محمد با شا المذكور بما حدث إلى السلطان العثماني يطلب منه أنه على استعداد تنفيذ ما يطلب منه للحد من تصرفات بدرخان بك أو تجاوزه للأوا مر السلطانية والخروج عن الطاعة ( مراد و البو تاني، .(189-180,7.10

بدأ بدرخان في وضع خططه لتذظيم انتفاضة كردية تجاه الدولة العثماذية متجذباً الأخطاء الذى وقع بها الأمراء الكرد من قبله في فشل انتفاضاتهم السابقة، لذلك بادر باتصاله بالرؤساء والزعماء الكرد لتكوين تحالف كردى ضد السلطات العثماذية وفي إطار ذلك اتصل بالزعماء مصطفي بك، ودرويش بك و خان مح مود (حكام مناطق وان) و نور الله بك (أ مير هكاري) وفتاح بك (أحد أمراء هكاري) وخالد بك (أمير خيزان) وشريف بك (أمير بدليس) وكور حسين بك (زعيم العشائر الكردية في منطقة قارص) ومما يعطى صفة الشمولية بهذه الانتفاضة ورود اسم أمير أردلان – الذى كانت مناطق حكمه تقع ضمن الدولة القاجارية – في هذه القائمة أيضاً، وقد توصل هؤلاء الزعماء إلى تكوين ما سمى بـ (الحلف المقدس) الذى كان يترأسه بدرخان



قيا سًا بإ مارة أردلان التي تبعد عنها كثيرًا، ويعود ذلك – على الأرجح – إلى رفض أ مراء تلك الإمارات دعوة بدرخان بك للانضمام إلى الحلف (هروري، ١٩٩٧، ٦٦- ٧٥).

ام تازح كم بدرخان بك بالقوة والا صرامة في كافة أنحاء إمارته إذ لم يكن بم قدور الزعماء المحليين والرؤساء التابعين له رفض أوامره أو التقليل من سلطاته وكان الدعاء يردد له في خطب الجمعة في المساجد لمدة اثنتى عشرة سنة، كما عمد في عام (١٨٤٢-١٨٤٣م) إلى إصدار عملة معدنية خاصة بإمارته كتب على أحد جانبيها (أمير بوتان بدرخان) وعلى الجانب الآخر اقتصرت علاقته بالدولة العثمانية على الهدايا التي كان يرسلها إلى السلطان (مالم يسان ، ١٩٩٨، ٣٥).

لذا كان يخطط للاستقلال عن الدولة العثماذية بانتفاضته التي سعى إلى إشعالها (سعد بشير إسكندر، ص٢٠٣ وما بعدها). وانطلاقًا من ذلك الموقف أيدت الدول الأورودية السلطات العثمانية في محاولتها القضاء على تلك الانتفاضة، وكان تأييدها مخفيًا تحت الستار الديني والحفاظ على مصالح الأقليات المسيحية في الدولة العثماذية باعتبار أن تلك الانتفاضة قد مارست القمع ضد المسيحيين بدافع التعصب الديني (خالفين، ١٩٦٩، ٢٢).

ونتيجة لذلك استغلت الدولة العثماذية دعم الدول الأوروبية فقررت القضاء على هذه الانتفاضة عام ١٨٤٧م فعهدت بهذه المهمة إلى الحملة التي تكونت بقيادة (عثمان باشا) والى حلب ولكن المسؤولين العثمانيين بذلوا جهودًا عدة لحسم المسألة عن طريق المحادثات وذلك قبل الشروع في استخدام القوة العسكرية، فأر سلوا مبعوثين إلى بدرخان بك لإقنا عه بالعدول عن فكر ته والدخول في طاعة الدولة والاعتراف بحكمها على إمارته إلا أذهم لم يحصلوا على ذتائج مرضية (هروري، ١٩٩٧، ١٣١–١٣٢).

فلجأت السلطات العثماذية إلى أسلوب شراء الذمم وتقديم الهدايا إلى رؤساء العشائر والمناطق الكردية ليتخلوا عن دعم بدرخان، وقد نجحت إلى حد ما في عزله إذ لم يبق إلى جانبه فيما بعد إلا القليل من حلفائه وظهر أن الحلف المقدس الذى شكله بدرخان مع القوى الكردية المجاورة لإمارته كان حلفًا هشًا (هرورى، ١٩٩٧، ١٣٣–١٣١).

ومن ثم وقعت الاشتباكات بين الطرفين حتى نجحت الدولة العثماذية في القضاء على حلفاء بدرخان بك ليتبقى لها الأخير فأ خذت في الاستعداد له، ومع ضربات المدافع العثماذية، ونقص المؤن، والذخائر دفعت بهم في النهاية إلى التسليم للقوات العثماذية عام ١٨٤٧م وذلك بعد أن أ خذ الأ مير بدرخان العهد من عثمان با شا بعدم التعرض لحيا ته، وأموا له، وأ سرته، فأر سل بدرخان بك مع أهله إلى إستانبول حيث نفي مع عائلته إلى جزيرة كريت في البحر المتوسط بقى بها لمدة خمسة عشر عامًا ثم سمح له السلطان بالذهاب إلى الشام حيث مات بها عام ١٨٦٩م بعد أن نال لقب الباشوية (هروتي، ٢٠٠٨، ٢١٧).



أ ما المشاركون في الانتفاضة فقد التجأ معظم هم إلى إيران أو إلى بلاد القف قاس في روسيا، أو اختبأوا في الجبال (خالفين، ١٩٦٩، ٦٣). أما خان محمود فقد استسلم أيضًا وذلك بتوسط وجهاء مدينة وان حيث أرسل إلى إستانبول، وهناك ذفي إلى بلغاريا، وفي أعقاب ذلك عمد العثمانيون إلى نشر القوات العسكرية في المراكز السكانية الكردية المهتمة بهدف منع نشوب الانتفاضات الكردية في المستقبل (هروتي، ٢٠٠٨، ٢١٩).

على أية حال بعد القضاء على انتفاضة بدرخان بك عينت الدولة العثمانية عز الدين شير – أحد أقرباء الأمير بدرخان – حاكمًا على إ مارة بوتان والذي ساهم مع العذمانيين في القضاء على الانتفاضة السابقة أي أنه خان الأمير بدرخان عندما كان تزعم أحد أجنحة قوات بوتان (زكي، ١٩٣٩، ٢٣٨؛ هروري، ١٩٩٧، ١١٨). لكن هناك رأيًا مخالفًا لذلك أن عز الدين شير أو (يزدان شير) برئ من تهمة الخيانة ومخالف للحقيقة إذ هناك من يؤكد بقوله أن يزدان شير كان رهن الإقامة الجبرية في (جزيرة) عندما ها جمت القوات العثمانية تلك المدينة فكيف تسنى له قيادة أحد أجنحة قوات بدرخان وإظهار الموقف الخياني المزعوم (هروتي، ٢٠٠٨).

يمكن القول بعد أن تخلى عز الدين شير عن بدرخان بك لجأ إلى زاخو ثم الموصل مذحه مشير الأناضول عثمان باشا رتبة أمير الإصطبل الخاص وخصص له راتبًا قدره (٣٥٠٠ قرشًا) وعين بعد القضاء على حركة بدرخان متسلمًا لجزيرة بوتان إلا أن وضعه لم يدم طويلا عندما عينت السلطات وبموجب التطورات الإدارية التي شهدتها ولاية كردستان قائمقام على الجزيرة، ولم تعد السلطات بحاجة إلى خدما ته لذا ا قترح وإلى كرد ستانً أ سعد با شافي ٢٦ إبريل ١٨٤٩م مذ حه وظيفة أخرى أو إرساله مع أسرته إلى إستانبول إلا أنه أعيد إلى مدينة الموصل بموافقة من الدولة العثمانية تحقيقا للأمن والأمان، فضلا عن منحه رتبة حاجب الحجاب (أي كبير الأمناء أو رئيس التشريفات) من قِبَل السلطان العدْماني (مراد و البوتاني، ٢٠١٥، ٢٣١- ٢٣٢). وعندما قامت الحرب الروسية — العثماذية، حرب الـ قرم (١٨٥٣–١٨٥٦م) كلفـته الـ سلطات با لذهاب إلى الـ ناطق الكردية. بجمع المقاتلين فتحرك ومعه ٢٠٠ مقاتل من الموصل إلى الجزيرة حيث سجل نحو ٩٠٠ مقاتلا وأخذ يطلب المزيد من الأموال لتغطية حاجة قواته إلا أن طلباته لم تحظ باهتمام الإدارة العثماذية فاستغل عز الدين شير عودته إلى الجزيرة وبتحريض من روسيا انقلب على الدولة العثمانية فدخل في صراع مع الأخيرة ( مراد و البوتاني، ٢٠١٥، ٢٦٨–٢٦٩) ووقفت بريطانيا وفرنسا مع الأخيرة ضده لتصبح مسألة عز الدين شير مسألة دولية حتى تمكنت الدولة العثمانية في نهاية الأمر من القبض عليه ونفيه إلى الإيالة العثمانية فيدين الواقعة شمال غرب بلغاريا مع أخيه في قلعة يصعب الهروب منها عام ١٨٥٦م حتى صدر العفو عنهم عام ١٨٦٥م لكن منعوا من العودة إلى كردستان ومنح عز



الدين شير لقب البا شا براتب ٢٢٥٠ قرشًا وخصص لأخيه ١٢٥٠ قرشًا واستقراب في سنجق فيدين (مراد و البوتاني، ٢٠١٥، ٣٧-٣٩؛ مالم ىسان (، ١٩٩٨، ٢١٧-٢٣٠).

أما عن سقوط إمارة هكاري فبعد أن أصبح نور الله بك أميرًا على إمارة عليها في بداية العقد الرابع من القرن التاسع عشر أبعد جميع منافسيه في الإمارة، وقد شارك نور الله بك في انتفاضة بدرخان بك وأصبح إقليم هكاري أحد مراكز الانتفاضة الكردية ضد السيادة العثماذية، ونظرًا لوجود مجموعات سكانية ملحوظة من الآشوريين في تلك الإمارة فإن أغلب النزاعات التي ذشبت بين الآشوريين والكرد خلال أربعينات القرن التا سع عشر كا نت في مناطق تلك الإمارة (جليلى جليل، ١٩٨٧، ١٢٧).

بدأت الدولة العثمانية بعملية القضاء على الانتفاضة الكردية عام ١٨٤٧م فبدأ عثمان باشا هجماته من الشمال محاولاً القضاء على حلفاء بدرخان بك كما ها جمت القوات العثماذية إقليم هكاري إلا أن نور الله بك كان قد ترك مركز إمارته والتجأ إلى الجبال ليتحصن فيها وتمكن نور الله بك من الاستمرار في المقاومة إلى عام ١٨٤٩م وبذلك لم يتمكن عثمان باشا من تحقيق أمنيته والانتصار عليه حيث لم تمض مدة طويلة حتى مات عثمان باشا في إستانبول بتأثير مرض الكوليرا الذى أصيب به جنوده أيضاً فخلفه رشيد باشا في عام ١٨٤٩م وتمكن من إكمال المه مة حيث لم يتمكن نور الله بك من الاصمود أما مه فا ضطر إلى الالته جاء إلى إيران فقام المه مة حيث لم يتمكن نور الله بك من الصمود أما مه فا ضطر إلى الالته جاء إلى إيران فقام العثمانيون بعد ذلك بإ عادة تنظيم المنطقة فأضيفت بعض السناجق المجاورة إلى إقليم هكاري لا منيا العثمانيون بعد ذلك بإ مادة تنظيم المنطقة فأضيفت بعض السناجق المجاورة إلى الالته ماري العثمانيون بعد ألك با عادة تنظيم المنطقة فأضيفت بعض السناجق الموارة إلى الماري العثمانيون بعد ألك با ماد الملطة المركز ية المبا شرة، وع هدت إدارة تاكم الإيا لة إلى الاصدر الأعظم السابق ضياء باشا (جليلي جليل، ١٩٨٧، ١٣٦ ؛ الدوسكي، ٢٠٠٢ ، ١٥ – ١١٦).

أما عن إمارة بدليس فقد تعرضت لبطش العثمانيين مرارًا إلا أذها ظلت تحتفظ بكياذها وا ستقلالها الداخلي إلى نها ية الذصف الأول من القرن التا سع عشرن وعندما بدأ العثمانيون محاولاتهم للقضاء على الكيا نات الكردية – كما ذكرنا سابقًا – شملت هذه المحاولة إ مارة بدليس أيضًا خاصة وأذها شاركت في الانتفاضة الكردية بقيادة بدرخان بك فقد انضم أ مير بدليس (شريف بك) إلى ما سمى بـ(الحلف المقدس).أ ما بدليس فقد تعرضت في عام ١٨٣٤م لحملة محمد رشيد با شا إلا أذها تمكنت من الصمود في وجه الحملة (برا نت، ١٩٨٩، ٢٩). وبقيت مدة خمسة عشر سنة أخرى حيث جاءت نهايتها في عام ١٨٤٩م إذ ألقى العثمانيون القبض على الأ مير شريف بك في هذه الاسنة بعد أن قاوم الجيش العثماني مرام إذ ألقى العثمانيون القبض على المرة محمد من المارة بدليس فقد أصبحت تدار من قبل حاكم عثماني تابع لإيا له وإن (خالفين، ١٣٢٩، ٣٢).



أما إمارة بابان فعندما تبوأ أحمد باشا ابن سليمان باشا إمارة في عام ١٨٣٨م بعد وفاة والده، وكان من سوء حظه أن جاء عهده متزامنًا مع فترة ضعف واضمحلال إمارة بابان من جهة، و محاولات الدولة العثماذية لا ستعادة قوا ها والقضاء على الإ مارات والزعا مات المحلية من جهة أخرى ورغم ذلك كان له طموحات واسعة للنهوض بإماراته ضد السيادة العثماذية (ميجرسون، ١٩٧١، ١٤١-١٥٢).

وبسبب لجوء أمراء با بان إلى إيران والا ستعانة بقواتها لتحقيق مطامحهم في الإمارة غضب ولاة بغداد العثمانيون وترتب عليه تحرك الدولة العثمانية للقضاء على إمارة بابان.

ومن ثم عمد والى بغداد نجيب باشا (١٨٤٢-١٨٤٩م) إلى القضاء على حكم الأمير أحمد با شافي عام ١٨٤٧م فا شتبك الطرفين وانتهت بهزيمة الأخير ولجو ئه إلى طهران حيث تو سط الاسفير العثماني هناك للعفو عنه وذهب على إثر ذلك إلى إستانبول (لونكريك، ١٩٨٥، ١٤٥؟ زكى، ١٩٤٧، ٨٨).

أقدم نجيب باشا بعد ذلك على تعيين عبد الله باشا حاكمًا على السليمانية ولكن ليس بصفة أمير على إمارة بابان بل قائمقاماً على قضاء السليمانية ووضع في المدينة حامية من الجنود العثمانيين إلا أنه لم يطل به العهد إذ عزل في عام ١٨٤٩م ليحل محله موظف عثماني ومؤسسات الدولة العثمانية (بصري، ١٩٩١، ٢٨). ومن الواضح أن تعيين عبد الله باشا بابان بصفة قائمقام على الاسليمانية كان يعود إلى محاو لة العثمانيين التوفيق بين تطبيق سيا ستهم في القضاء على الإمارات الكردية وبين احترام حق الشرعية لأسرة با بان الذي كان مبجلاً لدى أهل الإ مارة أي أن تلك الخطوة كانت بمثابة تعويد الأذهان لسياستهم الجديدة.

أما عن مصير أحمد باشا بابان فقد عينته الدولة العثماذية واليًا على عدة إيالات منها يمن، وإن، أرضروم، أدنه، حتى توقي عام ١٨٧٥م (بصري، ١٩٩١، ٣١). أما إمارة بابان فقد قسمت إلى وحدات إدارية عدة للحيلولة دون إعادة توحيدها وتنظيمها ضمن ذفوذ الإمارة (العزاوي، مج ٤-٧، ١٩٥٥، ١٠٧- ١٠٨).

على أية حال لقد ساهمت عدة عوا مل في فشل الانتفاضات الكردية ضد الحملات العثمانية وما تبعه من سقوط الإمارات الكردية منها الانقسام الموجود في كردستان، ولجوء كل إمارة كردية إلى الدفاع عن نفسها بنفسها، وعدم اتفاق فيما بينها لتوحيد جهودها في مقاومة الحملات العثمانية المتوالية على كردستان يعد عاملاً مهمًا من هذه العوا مل (زكي، ١٩٣٩، ٢٤٦). كذلك موالاة الزعماء الإقطاعيون والعشائر للعثمانيين وعدم الوقوف ضدهم أحيانًا.

فقد كان الزع ماء الإقطاعيون يع مدون إلى التخلي عن الانتفاضة حيد ما كانوا يدركون بأن الأمور لا تسير كما تبغي مصالحهم الذاتية حتى وأن أراد الفلا حون الاستمرار في



المقاومة (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٢٦). كما أن العلا قات العشائرية والولاء إلى العشيرة كانت تقلل من الولاء للإمارة أو القومية، فقد سقطت عقره في يد القوات العثماذية نتيجة خيانة عشيرة الزيبار (القاطنة فيما بين عقره والزاب الكبير جنوبي كردستان) التي كانت تكن لمحمد باشا السوراني العداء الشديد نتيجة قيام الأخير بالتنكيل بهم حينما رفض الزيباريون الانضواء تحت لوائه لقوة انتمائهم القبلى (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٢٧).

كما أن الانقسام الموجود داخل الإمارة الكردية الواحدة ضمن هذه العوا مل أيضًا أحيانًا إذ كان الانقسام يؤدى إلى إضعاف مقاومة تلك الإ مارة ثم سقوطها، وقد ظهرت تأثير ذلك العامل بصورة جلية في مقاومة أحمد باشا البابانى الذي انهزم أمام والى بغداد لتواطؤ أخيه عبد الله باشا مع عدوه، ويبدو أن الكرد كانوا على علم بذلك العامل حتى في تلك المدة فعندما وصل القنصل البريطاني جيمس برانت إلى إحدى مناطق سهل موش (شرقى تركيا) التي حارب سكانها ضد قوات حافظ باشا بالرغم من وقوف زعيمهم إلى جانب عدوهم (برانت، ١٩٨٩، ٨٤).

ك ما أن حوادث الخيا نة وطري قة ضرب الانتفا ضة الكرد ية بأبنادً ها وا لتي اتبع ها العثمانيون لإخماد المقاومة الكردية في بعض الأحيان كان عاملاً مساعدًا لفشل المقاومة، وسقوط الإمارات الكردية، وأبرز مثال على ذلك هو موقف عزيز بك الباباني الذي ساهم في الإطاحة بحكم عبد الله باشا بابان في السليمانية لمصلحته الذاتية والتي لم يحصل عليها (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٢٧).

كما لا يمكذنا أن ذستبعد العا مل الديني في فشل بعض الانتفاضات الكردية إذ كان مسألة تبجيل السلطان العثماني بوصفه خليفة المسلمين لا يزال كامنًا في ذفوس الكرد البسطاء الذين كانوا يرون أن القتال ضد جيش السلطان ثم لا يغتفر. وقد ذكر في هذا الصدد الرحالة الإنجليزي فريزر بقوله «إن بقايا التبجيل لخليفة الرسول وزعيم الإسلام الديني منعت الكرد عن مقاومة جنود السلطان بالسلاح» (فريزر، ١٩٦٤، ٢٧).

وكان العامل الخارجي المتمثل في الدور الذى اضطلعت به الدول الأوروبية الكبرى وعلى رأ سها بريطاذيا له تأثير في مسار الأحداث أي ضًا، وذلك في الوقت الذى كان مع ظم الأمراء والزعماء الكرد غافلين عن هذا العا مل، وقد برز هذا الدور السلبى في انتفا ضتي محمد با شا الاسوراني، و بدرخان بك البوتانى بصورة أكيدة كما تبين من قبل كذلك قوة الجيوش العثماذية التي أدخلت عليها الاصلاحات وزودت بالنظم والأسلحة الحديثة آنذاك فأ صبحت متطورة بالقياس إلى القوات العسكرية الكردية دون شك وخاصة في أعقاب اصلاحات السلطان محمود الثاني الذى أسس جيشًا نظاميًا حديثًا كما ذكرنا من قبل.

وبالرغم من ذلك كله يجب أن لا نذسى أن بقاء الكيا نات السيا سية الكردية المتمثلة بالإ مارات الكردية وتوا صلها لهذا الأمد الطويل الذى كا نت تبلغ في معظم الأحيان قرونًا عدة



لتدل دلا لة واضحة على أن الكرد قد أثبتوا في أحيان كثيرة من تاريخهم بأنهم على استعداد للتر فع عن مستوى المصالح الضيقة والولاءات العشائرية والاستعداد للتضحية في سبيل ذلك الإمارات فقد عاضدت عشائر الجاف الأمير أحمد باشا البابانى في عام ١٨٤٧م عندما تعرض بهجوم والى بغداد نجيب باشا وذلك بالرغم من توتر العلاقة بين الأمير البابانى المذكور وعشائر الجاف في تلك الفترة و كذلك اضطر كهنة (كذيا) الوالي أحمد باشا ابن حسن باشا إلى ترك محاصرة قلعة آميدى لتعرضه المتواصل لغارات عشائر بادينان في عهد الأمير البادينى بهرام باشا الكبير (١٧١٤–١٧٦٨م). و يجب التنويه إلى أن العوا مل الداخلية المتمثلة بالنزا عات حول السلطة والتفرقة القائمة لم تكن إلا عوامل مساعدة أو معجلة لعملية السقوط. (المائي، ١٩٦٠، ١٥٤).

خلاصة القول لقد تم القضاء على جميع الإمارات الكردية التابعة للدولة العثماذية عام ١٨٥١م الأمر الذي كان يعنى نهاية عهد الإمارات في كردستان واضمحلال الاستقلال الداخلي الذي كانت تمتاز به كردستان خلال ذلك العهد مما أدى إلى خضوع المناطق الكردية إلى السلطة العثمانية المباشرة وسيادة مؤسساتها في تلك المناطق فقد أصبح الحكم بيد المباشوات العثمانيين يعاونهم عدد من الموظفين وعلى رأسهم متصرف، وقاض، ومحاسب.

حلت القوات العثماذية محل القوآت المحلية الكردية (نوار، ١٩٦٨، ١٣٥). فانتشرت هذه القوات كحاميات في المدن المهمة من كردستان وأصبحت وبالاً على كاهل الناس وآلة قمع جاهزة لقمع أية حركة مناوئة تظهر بينهم (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٢٩).

لكن معنى ذلك لم تتحسن الأوضاع الأقتصادية في كردستان عقب هذا التغيير بل فرضت ضرائب إضافية على كا هل السكان واستعمال الشدة في حياتها ترتب عليه سوء حا لة الفلاح بل ترك أرضه والالتجاء إلى الجبال هربًا من دفع الضرائب أحيانًا إذا عجز عن دفعها، أو ربما يلجأ بعض الفلاحين اضطرارًا إلى تقديم بناتهن الصغيرات اللاتي تتراوح أعمارهن بين ثلاث و ثمان سنوات إلى موظفي الضرائب بدلاً من الأ موال لعدم تمكنهم من دفع الضرائب لفقرهم الشديد، و عدم تنازل الدولة عن ضرائبها الجائرة مهما كانت الظروف، وكانت تلك الفتيات يقدمن إلى الموظفين بدلاً من الرواتب حسب رواية أحد شهود العيان (الدملوجي، ١٩٥٢، ٥٠ – ٥١).

وإلى جانب ذلك خضعت كردستان لذظام التجذيد الإجباري الذي كان أشبه بعملية « صيد الإنسان» حسب قول أحد المسؤولين عن هذه العملية حيث كان المجندون يؤ خذون بأ ياد مقيدة (هروتي، ٢٠٠٨، ٢٣٠). وكان الكرد يقاومون التجنيد ويأنفون منه فيلجئون إلى الجبال هربًا منه لقسوته ولأنه كان يؤدى إلى قلة الأيدي العاملة في القرى الأمر الذي كان يضر بالعملية الإنتاجية ويؤثر في وضعهم المعاشى سلبًا (هروتى، ٢٠٠٨، ٢٣٠).



وعندما انتزع العثمانيون السلطة من الأمراء الكرد أصبح الأغوات الإقطاعيون ممن لا يمكن لسواد القبائل الكردية الاستغناء عنهم ليكونوا حلقة وصل بالموظفين الأجانب الذين عينوا عليهم وكانت النتيجة الطبيعية هي تمكن الطبقة الأرستقراطية الجديدة من تثبيت مركزها (ادموندز، ١٩٧١، ٢٠٣).

ولعل ما تجدر الإشارة إليه لم تخضع العشائر كما كانوا، وظلوا يمارسون سلطاتهم على أفراد عشائرهم دون أن يتأثر ذلك بالسيادة العثمانية (نوار، ١٩٦٨، ١٣٤). ولعل ذلك راجع إلى عدم تمكن العثمانيين من فرض حكمهم المباشر على هذه العشائر التي كانت رحا لة أو شبه رحا لة غالبًا وذلك إلى جانب بقاء روح الانتماء القبلي لديهم على قوته مما كان يجعل إخضاعهم أمرًا صعبًا.

أ ما فيما يتعلق با ستفادة العثمانيين من عملية القضاء على الإمارات الكردية فيمكن القول أنهم حصلوا على منافع عدة؛ فقد أصبح التدخل الأجنبي وعلى الأخص الإيراني أقل من ذي قبل وذلك حينما قضى على الأمراء والزعماء الكرد الذين كانوا يلجؤون فرارًا إلى الدول المجاورة – وخاصةً إيران – طلبًا للمساعدة ضد السلطات العثماذية كما انخفضت مجهودات الولاة العسكرية التي كانت تبذل سنويًا في محاربة الإمارات (المتمردة) على الاسيادة العثماذية (نوار، ١٩٦٨، ١٣٤، ١٣٥). وذلك إلى جانب منافع أخرى.

كذلك أن عملية الإخضاع الطويلة التي مارستها السلطات العثماذية ضد الإ مارات الكردية وما نتج عن ذلك من توحيد أقاليم تلك الإمارات والمناطق المختلفة تحت لواء دو لة واحدة الدولة العثماذية قد أدى إلى توحيد الأعراف والعادات، وزيادة الاختلاط، والتزاوج، والاتصال بين الكرد بعد القضاء على الحواجز القديمة بين تلك الإمارات، وقد أدى ذلك إلى نمو الشعور القومي الكردي والتطلع نحو توحيد أجزاء كرد ستان حيث نتج عن توحيد إمارات ها الكردية توحيد التطلعات الكردية نحو التخلص من الحكم العثماني، كما أن أحداث الحملات العثماذية الأخيرة والانتفا ضات الكردية التي ذشبت جراء ذلك فقد أدت إلى ظهور بواكير الحركة الأخيرة والانتفا ضات الكردية التي مقت جذاء كرد العثماني، حما أن أحداث الحملات العثماذية الأخيرة والانتفا ضات الكردية التي ذشبت عراء ذلك فقد أدت إلى ظهور بواكير الحر كة التحررية والانتفا ضات الكردية التي وغيرهم (الطالباني، ١٩٧١).

## الخاتمة:

أيًا ما كان الأمر لقد عانت كرد ستان منذ دخولها تحت السيطرة العثماذية من عدة اضطرابات سيا سية وإدارية انعكست بشكل واضح على أوضاعها الاقتصادية والاجتماعية حيث هدفت السلطات العثمانية من سياستها تجاه كردستان تطويع إمارتها لخدمة مصالحها برفض



الحكم المباشر عليها كخطوة مهمة في تقوية سلطاتها بكردستان لحفظ الأمن بها والحصول على أموال إضافية لخزينة الدولة.

ومع ردود الفعل الكردستاني تجاه سياستها المضطهدة للكرد ظهرت عديد من الانتفاضات الكردية التي وجهت لها حملات عسكريه عثماذية صاحبها عمليات القتل والدمار والسلب؛ والذهب والتعسف في فرض الضرائب فضلاً عن سياسة التجذيد ورغم ذلك استمرت الحركة التحررية الكردية الحديثة منذ أوائل القرن التاسع عشر بهدف رفع الظلم عن الكرد وتحقيق طمو حاتهم، ومقاومة السياسة المركزية الجديدة التي كانت نتيجتها زوال الإمارات الكردية ورغم فشل الكرد في الحفاظ على تلك الإمارات إلا أنه يمكن القول أن تلك الانتفاضات بداية لأول حركة كبيرة للشعور القومي لدى الكرد تظهر بالطرق التقليدية بالإضافة إلى كوذها عودة للتفكير بالعصور الذهبية للحركة التحررية الكردية الحديثة والمعاصرة في الفترات اللاحقة لاسيما أواخر القرن النامية عشر وأوائل القرن العشرين.

## قائمة المصادر والمراجع

## أولاً: الوثائق المنشورة

- عثمان، علي. (٢٠١٠) الكرد في الوثائق العثمانية، أربيل.
- مراد، خليل علي، والبو تانى، د.عبد الفتاح علي. (٢٠١٥) صفحات من تاريخ الكرد وكردستان الحديث في الوثائق العثمانية ١٨٤-١٩١٥، أربيل.

## ثانياً: الرسائل والاطاريح الأكاديمية:

- حسين، سعدى عثمان. (١٩٩٥) كرد ستان والإمبر اطورية العثماذية: درا سة في تطورها السيا سي ١٥١٤-١٨٥١)، رسالة ماج ستير مقد مة الى قسم التاريخ، كلية الآداب، جامعة صلاح الدين/ إقليم كردستان العراق.
- علي، شاكر علي. (١٩٩٢) ولا ية المو صل في ال قرن ال سادس عشر: درا سة في أو ضاعها السياسية والإدارية والاقتصادية، أطروحة دكتوراه مقدمة الى قسم التاريخ، كلية الآداب، جامعة الموصل.
  - ثالثاً: المصادر باللغة العربية
  - أبو بكر، أحمد عثمان. (١٩٧٣) أكراد المللى وإبراهيم باشا، بغداد.
- أحمد، إبراهيم خليل. (١٩٨٦) تاريخ الوطن العربي في العهد العثماني ١٥٩٦-١٩١٦، جامعة الموصل.
- ادموندز، س. جى. (١٩٧١) كرد وترك وعرب، ترجمة جرجيس فتح الله، مطبعة التمايس، بغداد.



- إسماعيل، زبير بلال. (١٩٧١) أربيل في أدوارها التاريخية، مطبعة النعمان، النجف.
- بابان، جمال. (١٩٨٦) أصول أسماء المدن والمواقع العراقية، الطبعة الثانية، بغداد.
- البدليسي، شرفخان. (١٩٥٣) الشرفنامه في تاريخ الدول والإ مارات الكردية، ترجمة: ملا جميل بندى رورُ بىانى، مطبعة النجاح، بغداد.
- برانت، جيمس. (١٩٨٩) رحلة المستر جيمس برائت إلى المنطقة الكردية عام ١٨٣٨، ترجمة حسين أحمد الجاف: مطبعة الجاحظ، بغداد.
  - البصري، عثمان بن سند الوائلي. (١٩٩١) مطالع السعود، الموصل.
    - بصري، مير. (۱۹۹۱) إعلام الكرد، لندن.
  - پى ره ش. (۱۹۸۰) بارزان وحركة الوعي القومي الكردي ۱۸۲٦-۱۹۱٤، د. م.
- جب، هاملتون و بوون، هارو لد. (١٩٩٧) المجة مع الإسلامي وال غرب، ترجمة: عبد المج يد
   حسيب القيسي، الجزء الأول، القسم الثاني، دار المدن للثقافة والنشر، دمشق.
  - جلبي، أوليا. (١٣١٤هـ) سياحتنامه، جـ٤، أقدام مطبعة سي، إستانبول.
- جليل، جليلي. (١٩٨٧) من تاريخ الإمارات في الإمبر اطورية العثمانية في النصف الأول من القرن التاسع عشر، ترجمة: محمد عبدو النجار، دمشق.
  - جودت، أحمد. (١٣٠١ه) تاريخ جودت، إستانبول.
- حسين، سعدى عثمان. (٢٠٠٦) كردستان الجنوبية في القرنين السابع عشر والثامن عشر، أربيل.
  - خالفين، ن. أ. (١٩٦٩) الصراع على كردستان، ترجمة د: أحمد عثمان أبو بكر، بغداد.
- خصباك، شاكر. (١٩٥٩) الاكرد والاسألة الكرد ية، من شورات الثقا فة الجد يدة، مطبعة الرابطة، بغداد.
- الدملوجي، صديق. (١٩٥٢) إ مارة بهدينان أو إ مارة العمادية، مطبعة الا تحاد الجديدة،
   الموصل.
- الدوسكي، كاميران عبد الصمد. (٢٠٠٦) كردستان في العهد العثماني في النصف الأول من القرن التاسع عشر، الدار العربية للموسوعات، بيروت، لبنان.
  - رامبو، لوسيان. (١٩٩٨) الكورد والحق، ترجمة: عزيز عبد الأحد نباتى، أربيل.
- رؤوف، عماد عبد السلام. (١٨٣٤) الموصل في العهد العثماني فترة الحكم المحلي ١١٣٩ رؤوف، عماد عبد السلام. (١٨٣٤) الموصل في العهد العثماني فترة الحكم المحلي ١١٣٩ 1٢٤٩
- زكي، محمد امين. (١٩٣٩) خلاصة تاريخ الكورد وكردستان، ترجمة: محمد علي عوني،
   القاهرة.



- زکی، محمد امین. (۱۹٤۷) مشاهیر الکرد، ج۱، د.ت.
- الطالاباني، جلال. (١٩٧١) كرد ستان والحر كة القوم ية الكرد ية، الطبعة الثاذية، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت.
  - العباسي، محفوظ. (١٩٦٩) إمارة بهدينان العباسية، الموصل.
- العزاوي، عباس. (١٩٥٥) تاريخ العراق بين احتلالين، مج ٤-٧، شركة التجارة والطباعة المحدودة، بغداد.
- العزاوي، عباس. (١٩٩٨) العمادية في مختلف العصور، تحقيق حمدى عبد المجيد السلفي وعبدالكريم أفندى، مطبعة وزارة الثقافة، بغداد.
- العزاوي، عباس. (٢٠٠٠) شهروز الاسليمانية: اللواء والمدينة، تحقيق محمد القيره داغى، بغداد.
- علي، علي شاكر. (١٩٨٤) تاريخ العراق في العهد العثماني ١٦٣٨ ١٧٥٠، دراسة في أحوا له السياسية، مطبعة دار الشعب، بغداد.
- العمري، ياسين بن خير الله الخطيب. (١٩٤٠) غرائب الأثر في حوادث ربع القرن الثالث عشر، مطبعة أم الربيعين، الموصل.
- فائق بک، سلیمان. (۱۹٦۲) تاریخ بغداد، ترجمة: موسی کاظم نورس، مطبعة المعارف،
   بغداد.
- فريزر، جيمس بيلى. (١٩٦٤) رحلة فريزر إلى بغداد في ١٨٣٤، ترجمة: جعفر الخياط، مطبعة المعارف، بغداد.
- الكوراني، على سيدو. (١٩٣٩) من عمان إلى العمادية أو جولة في كردستان الجنوبية، مطبعة دار السعادة، القاهرة.
- لونكريك، ستيفن همسلى. (١٩٨٥) أربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ترجمة جعفر
   الخياط، ط٦، بغداد.
  - مالكم، جان. (١٣٢٣ه) تاريخ إيران، ترجمة رضا الشيرازى، جـ٢، د.م.
- مالمىسان (( ( ۱۹۹۸ ) بدرخانيو جزيرة بوتان وو ثائق جمعية ا تحاد العائلة البدرخاذية ، ترجمة: كولبهار بدرخان ودولاوز الزنكى، ومراجعة وتقديم نذير جرمانى، بيروت.
  - <sup>–</sup> المائي، أنور. (١٩٦٠) **الأكراد في بهدينان**، مطبعة الحصان، الموصل.
  - المحامي، محمد فريد بك. (١٩٧٧) تاريخ الدولة العلية العثمانية، بيروت.
  - مصطفى، أحمد عبد الرحيم. (١٩٨٢) في أصول التاريخ العثماني، دار الشروق، بيروت.
    - الموصلى، سليمان صائغ. (١٩٢٣) تاريخ الموصل، المطبعة السلفية، مصر.



- ميجرسون. (١٩٧١) رحلة متنكر إلى بلاد ما بين النهرين وكردستان، ترجمة: فؤاد جميل،
   ج٢، بغداد.
- ناظم بيك، حسين. (٢٠٠١) تاريخ الإمارة الباباذية، ترجمة: شكور مصطفي ومحمد الملا
   عبدالكريم المدرس، اربيل.
- نوار، عبد العزيز سليمان. (١٩٦٨) تاريخ العراق الحديث من نهاية حكم داود باشا إلى نهاية
   حكم مدحت باشا، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، القاهرة.
- نيبور، كارتسن. (١٩٦٥) رحلة نيبور إلى العراق في القرن الثامن عشر، ترجمة: د. محمود
   حسين الأمين، بغداد.
  - نيكيتين، باسيل. (١٩٦٧) الأكراد، دار الروائع، بيروت.
- هروتي، سعدي عثمان. (٢٠٠٨) الإمبر اطورية العثمانية: دراسة في تطوير الهيمنة العثمانية في كردستان ١٥١٤–١٨٥١، مطبعة خانى، دهوك.
- هروري، صلاح. (۲۰۰۰) إمارة بوتان في عهد الأمير بدرخان ۱۸۲۱–۱۸٤۷، مؤسسة موكريانى للطباعة والنشر، أربيل.

رابعاً: المصادر باللغة الفارسية

– باباني، عبد القادر ابن رستم. (١٣٦٦ه) سير الأكراد، تحقيق محمد رؤوف توكلى، تهران.

- يحيى، عبد الفتاح علي. (١٩٨٧) الهجوم العثماني على كردستان وسقوط إمارة سوران، مجلة كاروان، العدد (٥٢)، بغداد.
- يحيى، عبد الفتاح علي. (١٩٩٢) الكورد وكردستان في رسائل الفيلد مارشال هيلموت فون كارل مولتكه، مجلة (نوسه رى كورد/ الأديب الكردي) العدد (٤)، بغداد.

سيايهتا دمولهتا عوسماني ل ههمبهر ميرنشينين كوردان ل كوردستاني ١٥١٤–١٨٥١

ل سالا ۱۹۱٤ كورد ستان كەف تەل ژ ير دە ستھەلاتا عو سمانى، و ئە قە دە ستپيكا پەيدابوونا پەيوە نديان دناڤبەرا كورد و عوسمانيا ندا بوو، ئەوژى دە مى سولتان سەليمى ئيكى پەيما نەك د گەل كوردان گر يداى. ل سەر قى بنا خەى پتر ژ ٣٠ مير گەھين كوردى د چوار چووقى دەو لەتا عوسماذ يدا ھات نە ريكخ ستن وەك: بە ھدينان، سوران، با بان و بو تان و گەلەكين دى.



لى هەر زوو دەو لەتا عو سمانى ژ پەيمانا خوە د كەل كوردان لا شەبوو، و دە ست ب مايتىكرنى دكارو بارىن مىركەھا ندا كر، ئەوژى ب رى كا پە يدا كر نا ئارى شەيان دناڭ بەرا مىركەھاندا يان دناڭ ئىك مىركەھدا. ھەروەسا باجىن كران ل سەر مىران ھاتنە سەپاندن، و ل ناڭەراستا سەدەيى نوزدە دەولەتى دەست ب سەپاندنا حوكمى مەلبەندى ل سەر قان مىر كەھان كر.

ئەڭ ۋەكولىنە ھەولددەت بەرسقا ۋان يرسياران بدەت:

١- چەوا دەولەتا عوسمانى شيا دەستھەلاتا خوە ل سەر كوردستانى بسەپينيت؟
 ٢- چەوا شيا كوردستانى ژلايى سياسى و كارگيريشە ب عوسمانى بكەت؟
 ٣- سروشتى سياسەتا عوسمانى ل ھەمبەر ميرين كورد چەوا بوو؟

٤- بوچي عوسماني ژ پهيمانا خوه د گهل مير گههيٽن ڪوردي ليٽ فهبوو؟

٥- ڪارڤەدانا ميرگەھيٽن ڪوردان چە*و*ا بوو؟

۲- رموشا سیاسی و کارگیری ٹ کوردستانی پشتی کهفتنا میرگههان ب چ شیوه بوو؟

دەيۋىن سەرەكى: مىرگەھىن كۈردى، دەولەتا عوسمانى، ھزرا نەتەومىي، سەرھلدانىن كوردان

## The policy of the Ottoman Empire towards the Kurdish emirates in Kurdistan 1514-1851

## Abstract:

The entry of Kurdistan under Ottoman control in 1514 AD after the Battle of Chaldiran was the beginning of the political relations between the Kurds and the Ottomans with the signing of the agreement of the Ottoman Sultan Selim I (1512-1520 AD) in that year with the leaders of the Kurdish Emirates to stand by the Ottoman Empire in its wars, provided that the latter recognizes the independence of the Kurdish Emirates.

Since this moment, there has been a major turning point in the history of the Ottoman-Kurdish relations, as most of the Kurdish regions became affiliated to the Ottoman state, and as a result of the participation of the Ottoman Kurds in their wars against their Safavid neighbors, especially after the previous battle, the Ottoman sultans recognized the legitimacy and authority of the Kurdish princes in their hereditary emirates, and the Ottoman state allowed With the formation of many Kurdish emirates, the number of which reached thirty major emirates, such as the emirates of Bahdinan.

Soran, Bhutan, and Baban, after the Ottoman Empire signed an agreement of friendship and alliance with those Emirates in 1515 AD.

However, the Ottoman state did not adhere to the two previous agreements to achieve several benefits for it at the expense of weakening the political entities in



Kurdistan by igniting conflicts and problems between the Emirates and the Kurdish leaders, what was known as the policy of divide and rule and the Ottoman intervention in their affairs, and the achievement of financial gains by the Kurdish princes aspiring to obtain the position of the emirate as well Excessive taxation and the spread of looting and looting in the Kurdish emirates, which led to the emergence of several Kurdish uprisings to protest against this policy and defend their rights, and with the advent of the nineteenth century, the Ottoman policy aimed at restoring central control over Kurdistan to achieve its greater goal, which is the fall of the Kurdish emirates that existed for several centuries.

And the subsequent rise of several Kurdish uprisings, and this took place at close intervals during the nineteenth century until the fall of the last emirate in 1851 AD. It was not satisfied with that, but rather deported the Kurdish princes and their families to areas far from Kurdistan to prevent them from carrying out any revolutions in the future. From here came the research problem focused on the following points:

1- How was the Ottoman Empire able to impose its control over Kurdistans

- 2- How was the Ottomanization of Kurdistan politically and administrativelys
- 3- What was the nature of the Ottoman policy towards the Kurdish princess
- 4- What were the reasons that prompted the Ottoman Empire to veto the friendship and alliance agreement with the Kurdish emirates?
- 5- To what extent has the arbitrary policy towards the Kurdish Emirates reacheds
- 6- What are the reactions of the Kurdish princes towards the arbitrary Ottoman policy?
- 7- How did the Ottoman authorities confront the Kurdish uprisingss
- 8- To what extent did the Ottoman Empire succeed in imposing central authority on Kurdistan? What is its impact on the rule of the Emirates?
- 9- Why did the Ottoman Empire resort to the fall of the Kurdish emirates?
- 10- How did the Ottoman Empire respond to the Kurdish uprisings as a result of the attempt to overthrow the Kurdish emirates?
- 11- To what extent have the political and administrative conditions of Kurdistan reached after the fall of its emirates

**Keywords**: *Kurdish emirates - Ottoman central rule - Kurdish uprisings - Kurdish nationalism* 



## يێشکێشکرن | تــقــديــم هـوگر طاهر توفيق

نزار أيوب حسن



اراس محمـــد صـالح أجق و علي بش\_\_\_ار اڪ\_\_\_\_ل پەخشــــان ســـابىر حەمەد ثريــــا محمـــود عبــــد الحســـن حسين عثميان عيهدالرحمن \_\_\_\_\_ عب\_\_\_اس المنش\_\_\_\_داوي خض اب اســــماعيل أحمـــــد خط درويـــــش يوســــف حســــن زرار صــــديق تۆفيـــــق ســــــهردار ئەحـــــمەد حەســــەن گەردى عبدالباس ط س عبد الغنسى عبد الفتاح زهرة عثو\_\_\_\_ان احم\_\_\_\_دعلي عم\_\_\_\_ار يوس\_\_\_\_ف عبدالل\_\_\_\_ه ف\_ايزة محم\_\_د حس\_\_ن ما\_\_وك اد حــــاجي عبــــوش فرهـ كـــــامران أورحمـــــان مجيــــد \_\_\_\_وان ئــ\_\_\_ازاد ئەن\_\_\_ \_\_ومر كەب ـــد الطــــاهر بنــــادي محم \_\_\_ود ص\_\_\_\_الح س\_\_ \_\_\_\_\_ ذ\_\_\_\_\_زار عل\_\_\_\_وان عبدالل\_\_\_ ابــــويكر دێـــوانه حمــــد بــــالهكى توفيــــــق رشــــــد يوســـــــف دەريــــا جەمـــال حەويْـــــزى \_ەر ش\_\_\_\_\_هلة بره\_\_\_ان عبدالل\_\_\_\_ه طـــــارق محمـــــد أورحـــــيم \_\_اد عب\_\_\_\_*د*العزيز يوس\_\_ \_\_\_\_ec



ا مافی چاپی یی پاراستیه یو <sup>©</sup> سەنتەرى زاخۇ بو فەكولىنىن كوردى | سەنتەرى زاخۇ بۇ ۋەكولىنىن كوردى

for Kurdish Studies

9

🜱 zcks@uoz.edu.krd 🔮+964(0)7515361550 Iraq- Kurdistan region, Zakho- Univesity of zakho